Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)
Heft: 67
Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CORRESPONDANCES.

Sur les Ordres anglicans.

On nous écrit :

« Deellinger ayant admis la validité de la succession apos-
tolique dans I'Eglise d'Angleterre, et I’évéque Reinkens et le
professeur Friedrich ayant publié¢ dans la «Revue internatio-
nale de Théologie» un article duns le méme sens, je croyais
que la question était tranchée aux yeux des anciens-catholiques.
Me suis-je trompé?...» X.

Réponse. — Je n’ai point mission pour parler au nom de
I'Eglise ancienne-catholique. Plusieurs de ses théologiens ont
exposé leurs opinions en envisageant la question a des points
de vue divers; mais la question n’a été traitée jusqu’'a présent
dans aucun synode, et notre Eglise ne s’est nullement pronon-
cée officiellement. Je suis méme persuad¢é que nombre d'an-
ciens-catholiques, trés mal impressionnés par l'histoire des ori-
gines de I’Eglise établie et par plusieurs documents officiels
aujourd’hui inacceptables, refuseraient de participer, non a des
rapports de politesse religieuse, mais a une wunion ecclésiastiqite
officielle, tant que 1'état actuel des «lords-Bishops», qui rappellent
par trop les «princes-évéques» de l'ancien régime, sera main-
tenu d'apres lesdits documents. Ce n’est donc qu’'en mon nom
personnel que j'envoie & mon honorable correspondant les détails
suivants:

Dcellinger a traité des ordres anglicans en historien et non
en dogmatiste.

Dans ses conférences de Munich (1872), parlant des évéques
qui refusérent de préter serment a la suprématie royale et qui
furent remplacés par d’autres, il a dit de ceux-ci qu'ils avaient
été «validement ordonnés» et que «la succession ne fut pas



— 357 —

interrompue » 1), C’est tout. Il ne donne aucune preuve, et ne
distingue méme pas si ces nouveaux évéques étaient d'anciens
évéques catholiques-romains ralliés au nouvel Etablissement
ou si c'étaient des ecclésiastiques entiérement nouveaux et
nouvellement ordonnés d'aprés la liturgie d’'Edouard VI. Ce
n'est donc pas une étude, encore moins une démonstration,
mais un simple mot en passant. Plus loin?), caractérisant la
Haute Eglise, il dit qu’elle considere l'existence de 1'Eglise
comme <«subordonnée au maintien de la succession aposto-
lique », comme si la succession apostolique était le critérium
de la vitalité de 1'Eglise universelle. Ni la Low Church, ni la
Broad Church ne pensent certainement ainsi.

Dans cette méme conférence, de nombreux passages peu-
vent étre signalés, olt Dcellinger semble cependant nier le
caractere catholique de 1I'Eglise anglicane et par conséquent de
ses ordres. Par exemple:

«A la téte du mouvement parurent des esprits de second
ordre, remplis des systémes de Wittemberg el de Zurich, qui
servirent d’instruments a leur naturalisation en Angleterre?®)...
Bientdt on put croire que fout pouvoir ecclésiastique émanail
dn trome. Les flatteurs de Rome, au XIII® siecle, avaient ima-
giné que l'évéque n'était que le délégué du pape. La wméme
théorie fut adoptée en Angleterve, mais awn profit de la cou-
ronnet)... Apreés la mort de Henri, en 1547, la Réforme recut
une direction nouvelle dans le sens protestant. Le clergé se
soumit aveuglément®) ... 1l fallait que I'Eglise nationale se fit
assez large pour embrasser et tolérer dans son sein les deux
partis opposés qui existaient déja en Angleterre, /e calvinisme
et le catholicisme. Le calvinisme était surtout représenté par
les exilés revenus de la Suisse, aprés la mort de Marie, et
parvenus aux charges ecclésiastiques sous le regne d’Elisabeth.
Depuis la fin du XVIe siecle, il s'était peu a peu transformé
en puritanisme. Bientot les puritains, voulant s'éloigner le plus
possible des rites et des formes romaines, réclameérent haute-
ment une nouvelle réforme®) ... L'esprit protfestant, sous sa
Jorme la plus crue, avait pris les plus puissants développe-
ments en Angleterre”) ... Etroitement liée avec la monarchie,

1) VIe Conférence, trad. fr. 1880, p. 105.
%) P. 129. — %) P. 100, — %) P. 101. — %) P. 102. — %) P. 115, — 7) P. 116.



— 558 —

I'Eglise épiscopale disparut avec elle. Ce fut le triomphe du
puritanisme avec ses doctrines calvinistes, avec sa négation de
I'épiscopat, du sacrifice, de la préirise, avec son aversion du
symbolisme religieux et du culte liturgique?!)... A la suite de
tant d’agitations, ... 1'Eglise anglicane reqgut wune forte impul-
sion dans le sens protestant. Au commencement du X VIII® siecle,
la tendance catholique n'était plus représentée dans son sein

que par les non-jurors... ils s’éteignirent vers 1750%) ... La
Low Church se prétend U'héritiere du systéme calviniste tel
qu'il fut naturalisé en Angleterve®) ... Le premier point noir

est ce qu'en Angleterre on nomme I'érastianisme, c’est-a-dire
le joug pesant de 'Etat, sous lequel gémit I'Eglise anglicane,
ce joug qu'elle s’est imposé et qu’elle affermit tous les jours
en souscrivant aux Trente-neuf Articles*)... Le roi ou la reine,
que représente le conseil privé, composé principalement de
laiques, constitue une Cour supréme et juge en dernier ¥essort
toutes les questions rituelles ou dogmatiques... Un grand
nombre de ministres quitterent une Eglise profanée par un tel
esclavage ®). »

Il est clair que, si dans cette Eglise on peut enseigner
l'ultramontanisme, on peut aussi y nier le christianisme. Con-
séquence logique: aucune garantie sérieuse n'y existe en faveur
de la foi catholique, ni a droite, ni & gauche.

«Depuis les décrets du concile du Vatican, dit encore
Dcellinger, le pont qui aurait pu servir a une union orga-
nique des Eglises (anglicane et romaine) a ¢été définitivement
rompit » ).

Donc, en 1872, Dcellinger ne reconnaissait de caractére
catholigue ni a I'Eglise anglicane dans son ensemble, ni a
ses ordres, et il ne croyait pas possible une union avec la
Rome actuelle.

Deellinger a-t-il changé d'opinion dans ses conférences de
Bonn en 1874 et 18752

On pourrait le croire, en ce sens qu'il a affirmé le main-
tien de la succession épiscopale dans U'Eglise d’Angleterre
avec autant de certitude que dans 1'Eglise de Rome. Mais si
l'on examine de prés ses arguments et ses considérations, on

HPorry. — ?) 1, 119, — %) P, 127, — %) P, 125. — %) P, 126. — %) P. 130,



constatera qu'il n'a guere envisagé la question qu'au point de
vue historique. Voici ses propres paroles:

En 1874 (3° conférence, 15 septembre): « Wir erkennen
an, dass die englische Kirche und die von ihr herstammenden
Kirchen die ununterbrochene bischdfliche Swuccession bewahrt
haben. Es handelt sich in diesem Satze wm eine geschichtiiche
Tatsache.» — Il a avoué que, méme a ce point de vue, il y
a discussion. «Es ist bekannt, dass die Succession bestritten
wird. » Mais il s'agit seulement d’examiner les témoignages his-
toriques : «...aber lediglich auf die Priifung historischer Zeug-
nisse...» Et a ce point de vue il affirme «la validité de Ila
succession (Glltigkeit der Succession)». — Il repousse comme
une fable aujourd’hui abandonné¢e la «sogenannte Nag's-Lead-
Geschichte » *). Donc Tordination de Parker, dit-l, «ist so
vollstandig bezeugt, als irgend eine historische Tatsache»?®);
elle est méme plus inattaquable que celle des évéques ordon-
nés par les papes Constantin et Formose. La cérémonie pres-
crite par Eugene IV n'est pas essentielle et elle n'a aucune
valeur sacramentelle ®).

En 1875, mémes assertions?). Il répete: <«Die Zatsache,
dass Parker von vier giiltig geweihien Bischifen rite et legitime
durch Auflegung der Hiande und die als wesentlich anzusehenden
Worte geweiht worden, ist so gut beglaubigt... wie von einer
Tatsache verlangt werden kann.» [l ne fait ici qu'indiquer le
point de vue /Zfurgique. 11 en appelle a Bossuet. Il revient
encore sur la cérémonie de la porrvectio instrumentorum comme
cérémonie nouvelle et non essentielle. C'est tout.

Et 1'évéque Reinkens s’est borné, en 1874, 4 adhérer a la
déclaration de Decellinger, sans y ajouter aucun argument.
L’¢étude qu'il a publiée, en 1893, dans la Revue int. de théol.?),
avec les Remarques de M. le professeur Friedrich, est un dé-
veloppement de ces considérations. Ce développement plein
d'érudition ne résout pas toutes les difficultés théologiques,
provenant du fait que les ordres en question ont été conférés
au nom du chef de U'Etat commie chef supréme de I'Eglise
d’ Angleterve, et d’aprés les déclarations doctrinales de ce der-

1Y Bericht von H. Reusch, p. 35. — %) P. 36.

%) 7bid.

) Bericht von Reusch, VII. Conf, 14. Aug., S. 86-87.
%) Neg, p. I & 29.



— 560 —

nier, déclarations acceptées officiellement par le clergé et, de
plus, contraires a la doctrine catholique, etc. Ce point de vue,
quoique trés grave, a été omis, aux conférences de Bonn, par
Decellinger. C’est sur lui cependant que portent les vraies diffi-
cultés: car ni la théorie scolastique de la matiére et de la
forme, ni l'innovation d’Eugéne IV, ni les élucubrations du
concile de Trente, ni les formules arbitraires de 1'Ordo Fo-
manus, ne sauraient constituer des objections sérieuses. Ni
Decellinger, ni Reinkens n'ont douté de la validité en question,
mais toujours est-il que Dcellinger, en parlant du caractere
ecclésiastique de 1'épiscopat anglican notamment, et des docu-
ments officiels y relatifs, y a signalé de graves défauts. Priére
de relire ses expressions de 1872. Une chose peut étre valide
sans étre correcte; et dans l'incorrection il y a des degrés: telle
incorrection peut ne porter que sur des détails sans valeur,
mais telle autre peut impliquer de la gravité. Il est grave de
savoir si un évéque releve de 1'Eglise et du Christ, ou seule-
ment du chef de I'Etat (peut-étre non chrétien) qui le choisit,
qui I'établit, qui le gouverne méme dans les choses dogma-
tiques, etc. Ceci est politique, mais non religieux, ni catholique.
On peut du moins le soutenir et en désirer la disparition.
Sans doute, dans la conférence de 1875, une lettre de
I'évéque de Winchester a été communiquée, dans laquelle il
est affirmé: que I'Eglise d’Angleterre «croit 4 la grace des
saints ordres»; que les paroles prononcées a la consécration
de Parker ont été les paroles usitées dans I'Eglise; que si le
consentement du pape n'a pas ¢té donné A la consécration de
Parker, il n'était pas nécessaire, et que, deés lors, cette consé-
cration n'a pas été viciée par ce défaut de consentement?).
On a fait remarquer, en dehors de la conférence, que
I'éveque de Winchester n’était pas autorisé a parler au nom
de foute 'Eglise établie; car si la fraction & laquelle il appar-
tenait croyait & 1'épiscopat, ni Low Church ni Broad Church
n'y croyaient; une fraction de I'Eglise n’est pas toute I'Eglise.
— On a ajouté ceci: «Die forma sacramenti, welche bei der
Bischofsweihe Matthew Parker’'s angewendet wurde, war wun-
sureichend, weil sie nicht die entfernteste Andeutung enthielt,
dass die Handauflegung die Bischofswiirde erteilen sollte.

1Y Bericht, p. 31-33.



— 561 —

Die Formel lautete: Take the Hollie Gost, and remember that
thou stirre upp the grace of God, which is in the, by the
imposicion of handes, for God hath not given us the Spirite
of fear, but of Power, and love and soberness»!). — Enfin, la
question n’est pas de savoir si la consécration de Parker a
été consentie ou approuvée par le pape, mais de savoir si elle
a été faite catholiquement ou orthodoxement, ef non d'apres
les doctrines qui nient I'épiscopat et qui vemplacent la juridic-
tion de I'Eglise universelle par celle dw chef de I’ Etat,

Sans doute on peut dire que 1'Eglise actuelle d’Angleterre
ne reconnait que la suprématie civile et ftemporelle du chef de
I'Etat, et non une suprématie religieuse et ecclésiastique qu'il
n'a pas. Mais fel n'est pas le sems des documents officiels qui
régissent I'Eglise établie. 11 est notoire que le texte de ces
documents reconnait la suprématie du chef de I'Etat sur la
discipline, la liturgie, le dogme, en un mot sur toutes les choses
ecclésiastiques. De plus, il est notoire que, d’aprés quelques-uns
de ces documents officiels, le sacrement de l'ordre est rejeté.
Il est notoire également que des consécrateurs et des consa-
crés ont ni¢ 'épiscopat. Et dés lors, la question est trés simple:
est-il logique et croyable que Dieu, qui respecte notre liberté,
donne la grace de son sacrement 4 quelqu'un qui le nie, et qu'il
confere le caractére religieux du sacerdoce et de !'épiscopat
a quelqu’'un qui n'y voit qu'une illusion et qu'une chimere, soit
une simple fonction administrative conférée par un ministre
(peut-étre non chrétien) de I'Etat, et richement exercée en son
nom? Evidemment non. Comment les anglicans pourraient-ils
exiger que les anciens-catholiques reconnussent la suffisance
de leurs ordres, lorsque de nombreux anglicans n'y croient pas
eux-mémes, lorsque les meilleurs de ceux qui les ont quittés
pour se faire catholiques-romains, les Newman, les Manning,
etc., se sont fait réordonner par Rome, bien plus, lorsqu’on a
vu le fils d'un archevéque anglican trés en vue, ne pas croire
a la validité de son sacerdoce et se faire consacrer par Rome?
Ces faits sont éloquents.

Donc que I'Eglise établie déclare les documents en ques-
tion nuls A ses yeux; qu'elle déclare en méme temps sa foi
dans le sacrement de l'ordre, conféré d'apreés le dogme de

Y Die Bonner Unions-Conferenzén, von J.-J, Overbeck, 1876, S. 65 et suiv.



— 562 —

I'Eglise universelle, non plus au nom du chef de I'Etat, mais
au nom de J.-C., le prétre de la Nouvelle Alliance et 'évéque
de nos ames; de sorte que le caractére religienx de 1'épiscopat
soit plus visible aux yeux de tous, et non le caractére gou-
vernemental et royal qui, avec sa pompe mondaine, est loin
de rappeler la simplicité et la modestie du Christ. Que ces
déclarations ne soient pas faites seulement par les évéques,
mais aussi par les prétres et les fideles de toutes les fractions
de I'Eglise. En un mot, qu'il n'y ait plus de méprise, non pas
sur la stricte validité liturgique qui ne me semble plus en dis-
cussion (pas du moins dans 1'Eglise ancienne-catholique), mais
sur le caractére religieux, ecclésiastique et catholique de 1'épis-
copat, qui semble trop compromis par des documents officiels
politiques et anticatholiques, aujourd’hui inacceptables aux vrais
catholiques, et alors, l'entente sur ce point sera vite faite, je
pense. |

Je reviendrai sur cette question.
E. MicHaup.

P. S. Priére au lecteur de lire attentivement la correspon-
dance suivante, parue dans le Church Times du 28 mai et qui
semble écrite pour confirmer nos propres opinions:

CHRIST OR C/AESAR?

Sir,—As a layman who is frequently asked to speak against
Disestablishment and Disendowment, may I be allowed to ex-
press my deep gratitude to Canon Thompson for the noble stand
he is making for the spiritual freedom of the Church? It would
be impossible for many others besides myself to oppose Dis-
establishment were the Church to acquiesce in the preposterous
attempt now being made to allow Parliament to alter, however
unintentionally, the conditions of Communion at he altars against
the clearly-expressed rules laid down in Canons 99 and 109,
unless and until these rules are altered by the same authority
which laid them down.

The conditions under which I should be unable to defend
Establishment are those somewhat bluntly expressed tow years
ago by Mr Harcourt, M. P., and ten years ago by Sir Edward
Grey. '

Mr Harcourt is reported in the 77mes of 29* October, 1907,
as saying that the Bishops “owed the very existence of their



— 563 —°

Church, as at first constituted, to Parliament and to Parliament
alone,” and that “they were the servants of the Sovereign and
of Parliament, who were jointly the true and only supreme
head of the Church.”

Sir Edward Grey said at Hexham, according to the T7i7mes
of 6 February, 1899: “There were only two alternatives, either
the State must dictate to the Church what its doctrines should
be, or the State must disestablish the Church,” and I suppose the
State must a fortiori dictate what the Church’s discipline should be.

If these are necessary conditions of Establishment, I, for
one, could not defend an Established Church, as I should in-
finitely prefer that the Church should lose her endowments,
than that Christ should be robbed of His supreme Headship
over the Church.

But is spiritual freedom incompatible with Establishment?

To begin with, the Charter of England’s liberties guarantees
that “the Church of England shall be free and have her rights
whole and her liberties unimpaired,” and it is a matter of com-
mon knowledge that this Charter is respected to-day in Scot-
land, if not in England.

The protest made in the House of Lords against the De-
ceased Wife's Sister Bill on August 26", 1907, deserves to be
better known., Lords Salisbury, Balfour of Burleigh, Halifax,
Shaftesbury, and others protested against the passing of the
Bill, because, inter alia.—

While the Bill affects the whole of Great Britain and Ire-
land, the discretionary powers given by the Bill to the clergy
of the Established Church of England are such as are not and
cannot be conferred on the clergy of the Established Church
of Scotland, the Church Courts in that country possessing ex-
clusive and final jurisdiction and discipline and the prohibition
to celebrate such marriages at all, being, therefore, in their
case, absolute.

We could scarcely find clearer words than the Established
Church of Scotland uses in its Confession of Faith to express
the spiritual freedom of the Church.

Chapter 30 says:—

The Lord Jesus, as King and Head of His Church, hath
therein appointed a government, in the hand of Church officers,
distinct from the civil magistrate.



— 564 —

And Chapter 31 says:—

It belongeth to Synods and Councils ministerially to de-
termine controversies of Faith and cases of conscience; to set
down Rules and Directions for the better ordering of the pu-
blic Worship of God and Government of His Church; to re-
ceive complaints in cases of maladministration and authorita-
tively to determine the same. '

No man is allowed to hold office as a minister or an elder
in the Scottish Established Church without committing himself
to the above Articles by subscribing to this formula:—*“1 hereby
declare my approbation of the Confession of Faith as approved
by this Church and ratified by law in 1690.”

Would that all our Bishops, clergy, and churchwardens
were bound to subscribe tho the same two Articles, and then
such persecution as Canon Thompson and the Vicar of Charing
have now to endure would be plainly impossible.

W. S. DE WinTon,
Llandaff. May 24.




	Correspondances

