
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 67

Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


556

CORRESPONDANCES.

Sur les Ordres anglicans.

On nous écrit :

« Dœllinger ayant admis la validité de la succession
apostolique dans l'Eglise d'Angleterre, et l'évêque Reinkens et le
professeur Friedrich ayant publié dans la « Revue internationale

de Théologie » un article dans le même sens, je croyais
que la question était tranchée aux yeux des anciens-catholiques.
Me suis-je trompé? ...» N.

Réponse. — Je n'ai point mission pour parler au nom de

l'Eglise ancienne-catholique. Plusieurs de ses théologiens ont
exposé leurs opinions en envisageant la question ä des points
de vue divers ; mais la question n'a été traitée jusqu'à présent
clans aucun synode, et notre Eglise ne s'est nullement prononcée

officiellement. Je suis même persuadé que nombre
d'anciens-catholiques, très mal impressionnés par l'histoire des

origines de l'Eglise établie et par plusieurs documents officiels
aujourd'hui inacceptables, refuseraient de participer, non à des

rapports de politesse religieuse, mais à une union ecclésiastique
officielle, tant que l'état actuel des « lords-Bishops», qui rappellent
par trop les «princes-évêques» de l'ancien régime, sera maintenu

d'après lesdits documents. Ce n'est donc qu'en mon nom
personnel que j'envoie à mon honorable correspondant les détails
suiAmnts:

Dœllinger a traité des ordres anglicans en historien et non
en dogmatiste.

Dans ses conférences de Munich (1872), parlant des évêques
qui refusèrent de prêter serment à la suprématie royale et qui
furent remplacés par d'autres, il a dit de ceux-ci qu'ils avaient
été « validement ordonnés » et que « la succession ne fut pas



— 557 —

interrompue »*). C'est tout. Il ne donne aucune preuve, et ne
distingue même pas si ces nouveaux évêques étaient d'anciens
évêques catholiques-romains ralliés au nouvel Etablissement
ou si c'étaient des ecclésiastiques entièrement nouveaux et
nouvellement ordonnés d'après la liturgie d'Edouard VI. Ce

n'est donc pas une étude, encore moins une démonstration,
mais un simple mot en passant. Plus loin2), caractérisant la
Haute Eglise, il dit qu'elle considère l'existence de l'Eglise
comme « subordonnée au maintien de la succession apostolique»,

comme si la succession apostolique était le critérium
de la vitalité de l'Eglise universelle. Ni la Low Church, ni la
Broad Church ne pensent certainement ainsi.

Dans cette même conférence, de nombreux passages
peuvent être signalés, où Dœllinger semble cependant nier le
caractère catholique de l'Eglise anglicane et par conséquent de

ses ordres. Par exemple :

« A la tête du mouvement parurent des esprits de second

ordre, remplis des systèmes de Wittemberg et de Zurich, qui
servirent d'instruments à leur naturalisation en Angleterres)...
Bientôt on put croire que tout pouvoir ecclésiastique émanait
du trône. Les flatteurs de Rome, au XIIIe siècle, avaient imaginé

que l'évêque n'était que le délégué du pape. La même
théorie fut adoptée en Angleterre, mais au profit de la
couronne*) Après la mort de Henri, en 1547, la Réforme reçut
une direction nouvelle dans le sens protestant. Le clergé se

soumit aveuglément^) Il fallait que l'Eglise nationale se fit
assez large pour embrasser et tolérer dans son sein les deux
partis opposés qui existaient déjà en Angleterre, le calvinisme
et le catholicisme. Le calvinisme était surtout représenté par
les exilés revenus de la Suisse, après la mort de Marie, et
parvenus aux charges ecclésiastiques sous le règne d'Elisabeth.
Depuis la fin du XVIe siècle, il s'était peu à peu transformé
en puritanisme. Bientôt les puritains, voulant s'éloigner le plus
possible des rites et des formes romaines, réclamèrent hautement

une nouvelle réforme 6). L'esprit protestant, sous sa
forme la plus crue, avait pris les plus puissants développements

en Angleterre7). Etroitement liée avec la monarchie,

VIe Conférence, trad. fr. 1880, p. 105.
") P. 129. — s) P. 100.— 4) P. 101.— *) P. 102. — 6) P. 115. — 7) P. 116.



— 558 —

l'Eglise episcopale disparut avec elle. Ce fut le triomphe du
puritanisme avec ses doctrines calvinistes, avec sa négation de

l'épiscopat, du sacrifice, de la prêtrise, avec son aversion du

symbolisme religieux et du culte liturgique l) A la suite de

tant d'agitations, l'Eglise anglicane reçut une forte impulsion

dans le sens protestant. Au commencement du XVIIIe siècle,
la tendance catholique n'était plus représentée dans son sein

que par les non-jurors ils s'éteignirent vers 17502). La
Low Church se prétend l'héritière du système calviniste tel
qu'il fut naturalisé en Angleterre3) Le premier point noir
est ce qu'en Angleterre on nomme l'érastianisme, c'est-à-dire
le joug pesant de l'Etat, sous lequel gémit l'Eglise anglicane,
ce joug qu'elle s'est imposé et qu'elle affermit tous les jours
en souscrivant aux Trente-neuf Articles*)... Le roi ou la reine,
que représente le conseil privé, composé principalement de

laïques, constitue une Cour suprême et juge en dernier ressort
toutes les questions rituelles ou dogmatiques.. Un grand
nombre de ministres quittèrent une Eglise profanée par un tel
esclavage ""). »

Il est clair que, si dans cette Eglise on peut enseigner
l'ultramontanisme, on peut aussi y nier le christianisme.
Conséquence logique : aucune garantie sérieuse n'y existe en faveur
de la foi catholique, ni à droite, ni à gauche.

« Depuis les décrets du concile du Vatican, dit encore
Dœllinger, le pont qui aurait pu servir à une union
organique des Eglises (anglicane et romaine) a été définitivement
rompu » 6).

Donc, en 1872, Dœllinger ne reconnaissait de caractère
catholique ni à l'Eglise anglicane dans son ensemble, ni à

ses ordres, et il ne croyait pas possible une union avec la
Rome actuelle.

Dœllinger a-t-il changé d'opinion dans ses conférences de
Bonn en 1874 et 1875?

On pourrait le croire, en ce sens qu'il a affirmé le maintien

de la succession episcopale dans l'Eglise d'Angleterre
avec autant de certitude que dans l'Eglise de Rome. Mais si
l'on examine de près ses arguments et ses considérations, on

') p. 117. — 2) 1. 119. — 3) p. 127. — 4) p. 125. —5) p. 126. —6) p. 130.



—- 559 —

constatera qu'il n'a guère envisagé la question qu'au point de

vue historique. Voici ses propres paroles :

En 1874 (3e conférence, 15 septembre): «Wir erkennen
an, dass die englische Kirche und die von ihr herstammenden
Kirchen die ununterbrochene bischöfliche Succession beAvahrt
haben. Es handelt sich in diesem Satze um eine geschichtliche
Tatsache. » — Il a avoué que, même à ce point de vue, il y
a discussion : « Es ist bekannt, dass die Succession bestritten
Avird. » Mais il s'agit seulement d'examiner les témoignages
historiques : «... aber lediglich auf die Prüfung historischer Zeugnisse

...» Et à ce point de vue il affirme « la validité de la
succession (Gültigkeit der Succession)». — Il repousse comme
une fable aujourd'hui abandonnée la « sogenannte Nag's-Lead-
Geschichte » J). Donc l'ordination de Parker, dit-il, «ist so

vollständig bezeugt, als irgend eine historische Tatsache » 2) ;

elle est même plus inattaquable que celle des évêques ordonnés

par les papes Constantin et Formose. La cérémonie prescrite

par Eugène IV n'est pas essentielle et elle n'a aucune
valeur sacramentelle 3).

En 1875, mêmes assertions*). Il répète: «Die Tatsache,
dass Parker von vier gültig geweihten Bischöfen rite et legitime
durch Auflegung der Hände und die als Avesentlich anzusehenden
Worte geweiht worden, ist so gut beglaubigt. Avie von einer
Tatsache verlangt werden kann. » Il ne fait ici qu'indiquer le
point de vue liturgique. Il en appelle à Bossuet. Il revient
encore sur la cérémonie de la porrectio instrumentorum comme
cérémonie nouvelle et non essentielle. C'est tout.

Et l'évêque Reinkens s'est borné, en 1874, à adhérer à la
déclaration de Dœllinger, sans y ajouter aucun argument.
L'étude qu'il a publiée, en 1893, dans la Revue int. de théol.5),
avec les Remarques de M. le professeur Friedrich, est un
développement de ces considérations. Ce développement plein
d'érudition ne résout pas toutes les difficultés théologiques,
provenant du fait que les ordres en question ont été conférés
au nom du chef de l'Etat comme chef suprême de l'Eglise
d'Angleterre, et d'après les déclarations doctrinales de ce der-

') Bericht von H. Reusch, p. 35. — 2) P. 36.
3) Ibid.
4) Bericht von Reusch, VII. Coni'., 14. Aug., S. 86-87.
5) N° 9, p. I à 29.



— 560 —

nier, déclarations acceptées officiellement par le clergé et, de

plus, contraires à la doctrine catholique, etc. Ce point de vue,
quoique très grave, a été omis, aux conférences de Bonn, par
Dœllinger. C'est sur lui cependant que portent les vraies
difficultés: car ni la théorie scolastique de la matière et de la
forme, ni l'innovation d'Eugène IV, ni les élucubrations du
concile de Trente, ni les formules arbitraires de l'Ordo
Romanus, ne sauraient constituer des objections sérieuses. Ni
Dœllinger, ni Reinkens n'ont douté de la validité en question,
mais toujours est-il que Dœllinger, en parlant du caractère
ecclésiastique de l'épiscopat anglican notamment, et des
documents officiels y relatifs, y a signalé de graves défauts. Prière
de relire ses expressions de 1872. Une chose peut être valide
sans être correcte; et dans l'incorrection il y a des degrés: telle
incorrection peut ne porter que sur des détails sans valeur,
mais telle autre peut impliquer de la graAdté. Il est grave de

savoir si un évêque relève de l'Eglise et du Christ, ou seulement

du chef de l'Etat (peut-être non chrétien) qui le choisit,
qui l'établit, qui le gouverne même dans les choses dogmatiques,

etc. Ceci est politique, mais non religieux, ni catholique.
On peut du moins le soutenir et en désirer la disparition.

Sans doute, dans la conférence de 1875, une lettre de

l'évêque de Winchester a été communiquée, dans laquelle il
est affirmé : que l'Eglise d'Angleterre « croit à la grâce des
saints ordres » ; que les paroles prononcées à la consécration
de Parker ont été les paroies usitées dans l'Eglise; que si le
consentement du pape n'a pas été donné à la consécration de

Parker, il n'était pas nécessaire, et que, dès lors, cette
consécration n'a pas été Adciée par ce défaut de consentementl).

On a fait remarquer, en dehors de la conférence, que
l'évêque de Winchester n'était pas autorisé à parler au nom
de toute l'Eglise établie; car si la fraction à laquelle il appartenait

croyait à l'épiscopat, ni Low Church ni Broad Church
n'y croyaient ; une fraction de l'Eglise n'est pas toute l'Eglise.
— On a ajouté ceci : c Die forma sacramenti, welche bei der
Bischofsweihe MattheAv Parker's angewendet Avurde, Avar
unzureichend, weil sie nicht die entfernteste Andeutung enthielt,
dass die Handauflegung die BischofsAAërde erteilen sollte.

') Bericht, p. 31-33.



— 561 —

Die Formel lautete: Take the Hollie Gost, and remember that
thou stirre upp the grace of God, which is in the, by the

imposicion of handes, for God hath not given us the Spirite
of fear, but of Power, and love and soberness » '). — Enfin, la
question n'est pas de savoir si la consécration de Parker a

été consentie ou approuvée par le pape, mais de savoir si elle
a été faite catholiquement ou orthodoxement, et non d'après
les doctrines qui nient Pépiscopat et qui remplacent la juridiction

de l'Eglise universelle par celle du chef de l'Etat.
Sans doute on peut dire que l'Eglise actuelle d'Angleterre

ne reconnaît que la suprématie civile et temporelle du chef de

l'Etat, et non une suprématie religieuse et ecclésiastique qu'il
n'a pas. Mais tel n'est pas le sens des documents officiels qui
régissent l'Eglise établie. Il est notoire que le texte de ces
documents reconnaît la suprématie du chef de l'Etat sur la
discipline, la liturgie, le dogme, en un mot sur toutes les choses

ecclésiastiques. De plus, il est notoire que, d'après quelques-uns
de ces documents officiels, le sacrement de l'ordre est rejeté.
Il est notoire également que des consécrateurs et des consacrés

ont nié l'épiscopat. Et dès lors, la question est très simple:
est-il logique et croyable que Dieu, qui respecte notre liberté,
donne la grâce de son sacrement à quelqu'un qui le nie, et qu'il
confère le caractère religieux du sacerdoce et de l'épiscopat
à quelqu'un qui n'y voit qu'une illusion et qu'une chimère, soit
une simple fonction administrative conférée par un ministre
(peut-être non chrétien) de l'Etat, et richement exercée en son
nom? Evidemment non. Comment les anglicans pourraient-ils
exiger que les anciens-catholiques reconnussent la suffisance
de leurs ordres, lorsque de nombreux anglicans n'y croient pas
eux-mêmes, lorsque les meilleurs de ceux qui les ont quittés
pour se faire catholiques-romains, les NeAvman, les Manning)
etc., se sont fait réordonner par Rome, bien plus, lorsqu'on a

vu le fils d'un archevêque anglican très en vue, ne pas croire
à la validité de son sacerdoce et se faire consacrer par Rome?
Ces faits sont éloquents.

Donc que l'Eglise établie déclare les documents en question

nuls à ses yeux; qu'elle déclare en même temps sa foi
dans le sacrement de l'ordre, conféré d'après le dogme de

') Die Bonner Unions-Conferctizen, von J.-J. Overbeck, 1876, S. 65 et suiv.



— 562 —

l'Eglise universelle, non plus au nom du chef de l'Etat, mais
au nom de J.-C, le prêtre de la Nouvelle Alliance et l'évêque
de nos âmes ; de sorte que le caractère religieux de l'épiscopat
soit plus visible aux yeux de tous, et non le caractère
gouvernemental et royal qui, avec sa pompe mondaine, est loin
de rappeler la simplicité et la modestie du Christ. Que ces
déclarations ne soient pas faites seulement par les évêques,
mais aussi par les prêtres et les fidèles de toutes les fractions
de l'Eglise. En un mot, qu'il n'y ait plus de méprise, non pas
sur la stricte validité liturgique qui ne me semble plus en
discussion (pas du moins dans l'Eglise ancienne-catholique), mais
sur le caractère religieux, ecclésiastique et catholique de
l'épiscopat, qui semble trop compromis par des documents officiels
politiques et anticatholiques, aujourd'hui inacceptables aux vrais
catholiques, et alors, l'entente sur ce point sera Adte faite, je
pense.

Je reviendrai sur cette question.
E. Michaud.

P. S. Prière au lecteur de lire attentivement la correspondance

suivante, parue dans le Church Times du 28 mai et qui
semble écrite pour confirmer nos propres opinions :

CHRIST OR CESAR?
Sir,—As a layman Avho is frequently asked to speak against

Disestablishment and Disendovvment, may I be allowed to
express my deep gratitude to Canon Thompson for the noble stand
he is making for the spiritual freedom of the Church? It would
be impossible for many others besides myself to oppose
Disestablishment Avere the Church to acquiesce in the preposterous
attempt now being made to alloAV Parliament to alter, however
unintentionally, the conditions of Communion at he altars against
the clearly-expressed rules laid doAvn in Canons 99 and 109,
unless and until these rules are altered by the same authority
Avhich laid them down.

The conditions under Avhich I should be unable to defend
Establishment are those somewhat bluntly expressed tow years
ago by Mr Harcourt, M. P., and ten years ago by Sir Edward
Grey.

Mr Harcourt is reported in the Times of 29th October, 1907,
as saying that the Bishops " owed the very existence of their



— 563 —

Church, as at first constituted, to Parliament and to Parliament
alone," and that "they were the servants of the Sovereign and
of Parliament, Avho Avere jointly the true and only supreme
head of the Church."

Sir EdAvard Grey said at Hexham, according to the Times
of 6,b February, 1899: " There were only tAvo alternatives, either
the State must dictate to the Church what its doctrines should
be, or the State must disestablish the Church," and I suppose the
State must afortiori dictate what the Church's discipline should be.

If these are necessary conditions of Establishment, I, for
one, could not defend an Established Church, as I should
infinitely prefer that the Church should lose her endoAvments,
than that Christ should be robbed of His supreme Headship
over the Church.

But is spiritual freedom incompatible with Establishment?
To begin Avith, the Charter of England's liberties guarantees

that " the Church of England shall be free and have her rights
Avhole and her liberties unimpaired," and it is a matter of common

knowdedge that this Charter is respected to-day in
Scotland, if not in England.

The protest made in the House of Lords against the
Deceased Wife's Sister Bill on August 26tb, 1907, deserves to be
better known. Lords Salisbury, Balfour of Burleigh, Halifax,
Shaftesbury, and others protested against the passing of the
Bill, because, inter alia:—

While the Bill affects the whole of Great Britain and
Ireland, the discretionary poAvers given by the Bill to the clergy
of the Established Church of England are such as are not and
cannot be conferred on the clergy of the Established Church
of Scotland, the Church Courts in that country possessing
exclusive and final jurisdiction and discipline and the prohibition
to celebrate such marriages at all, being, therefore, in their
case, absolute.

We could scarcely find clearer words than the Established
Church of Scotland uses in its Confession of Faith to express
the spiritual freedom of the Church.

Chapter 30 says:—
The Lord Jesus, as King and Head of His Church, hath

therein appointed a government, in the hand of Church officers,
distinct from the civil magistrate.



— 564 —

And Chapter 31 says:—
It belongeth to Synods and Councils ministerially to

determine controversies of Faith and cases of conscience; to set
down Rules and Directions for the better ordering of the
public Worship of God and Government of His Church; to
receive complaints in cases of maladministration and authoritatively

to determine the same.
No man is allowed to hold office as a minister or an elder

in the Scottish Established Church without committing himself
to the above Articles by subscribing to this formula:—"I hereby
declare my approbation of the Confession of Faith as approved
by this Church and ratified by law in 1690."

Would that all our Bishops, clergy, and churchwardens
were bound to subscribe tho the same two Articles, and then
such persecution as Canon Thompson and the Vicar of Charing
have now to endure would be plainly impossible.

W. S. De Winton.
Llandaff. May 24.


	Correspondances

