
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 67

Artikel: Altkatholizismus und Protestantismus

Autor: Kopp, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403738

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403738
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


523 —

ALTKATHOLIZISMUS
UND PROTESTANTISMUS.')

« Seid beflissen, Einigkeit des Geistes zu erhalten
durch das Band des Friedens. » Ephes. 4, 3.

Nicht um zu trennen, sondern um brüderlich zu einigen,
sind diese Zeilen geschrieben. Ist auch zunächst durch
dieselben bezweckt, zu erklären, weshalb die altkatholische Re-
formbewegung der Gegenwart äusserlich gesonderte Bahnen
einzuschlagen für nötig fand, so soll doch zugleich dem denkenden

Leser zum Bewusstsein gebracht werden, dass wichtiger
und Avesentlicher ist, Avas Altkatholiken und Protestanten innerlich

einigt und verbindet, als was sie äusserlich trennt, und
dass bezüglich des letzteren, soweit es auch wesentlich zu sein
scheint, ein Ausgleich zum Teil bereits gefunden oder
angebahnt ist, zum Teil bei beiderseitigem gutem Willen, wenn alle
Beteiligten von reiner Liebe zu Christus und den Brüdern sich
leiten lassen, als Ergebnis zukünftiger Unionsverhandlungen
sich erwarten lässt. Ich gebe mich zwar nicht der Hoffnung
hin, dass in näherer oder fernerer Zukunft eine vollständige
Union auf Grund genau stipulierter, das ganze Lehrgebiet
umfassender Glaubenssätze zwischen Altkatholizismus und
Protestantismus möglich sei. Sind ja die Protestanten unter
sich selbst in Sachen des Glaubens vielfach so tief gespalten,
dass es ihnen schwerlich je gelingen wird, unter sich selbst
eine derartige, sämtliche Angehörige der verschiedenen
Richtungen umfassende, alle in jeder Hinsicht zu dem gleichen

*) 1. Beilage zu «Die altkatholische Bewegung der Gegenwart» (Frage 32)
von Pfarrer Max Kopp.



— 524 —

Glauben verpflichtende Union zustande zu bringen und
durchzuführen. Der protestantische Grundsatz unbedingter Glaubensfreiheit

des Einzelnen drängt eben unter ihnen Adel mehr zu
weitergehender Zersplitterung in Glaubenssachen und zur
Ablehnung jeglichen verpflichtenden Bekenntnisses, als zur
Einigung über ein solches. Und — gestehen wir es nur offen —
weit über die protestantischen Kreise hinaus, allenthalben macht
sich als Zeichen der Zeit dieser Drang nach Freiheit von
Bekenntniszwang oder nach Unverbindlicherklärung der historisch
gewordenen Bekenntnisse geltend. Wie viele auch unter den

Katholiken, nicht bloss unter den römischen, sondern auch unter
uns Altkatholiken, setzen sich innerlich über so manches
hinweg, Avas zur Glaubenslehre ihrer Kirche gehört. Sollen wir
nun aber wegen dieser weitverbreiteten Abneigung oder
Gleichgültigkeit gegen konfessionelle Fragen und wegen der scheinbaren

Aussichtslosigkeit A'on Unionsbestrebungen diesbezügliche
Erörterungen einfach unterlassen? Ich meine das Gegenteil.
Ist nicht der angedeutete Zustand, weil so Adel Umvahrhaftig-
keit und Heuchelei in sich bergend, ein der Christen un-
Avürdiger, ein Eitergeschwür am Leibe der christlichen Kirche,
das dringend nach Abhülfe verlangt? Soll aber eine Heilung
herbeigeführt werden, so lässt es sich eben nicht umgehen, die
bestehenden konfessionellen Unterschiede genau zu
untersuchen, um herauszufinden, ob und inwieweit dieselben wesentliche

und inwieweit unwesentliche Dinge betreffen, ob sie nicht
zum Teil gerade in den w esentlichsten Punkten seitens
unbefangener Wahrheitsforscher innerhalb der protestantischen und
katholischen Kirchen, die anglikanischen und morgenländischen
mit eingeschlossen, innerlich bereits überwunden und einem
Ausgleiche nahe gebracht sind, und ob es daraufhin nicht
möglich sei, Rechnung tragend dem erwähnten Freiheits-
drange des Zeitgeistes und dem kritischen Forschungsdrange
der Wissenschaft, im engsten Anschluss an Christi Worte selbst,
unter Gewährung der weitestgehenden Freiheit inbezug auf
Erklärung dieser Worte, die ursprünglich in den ersten
Jahrhunderten nach Christus auf der gleichen Grundlage unter den
Christen bestandene brüderliche Einheit Avieder herzustellen,
zunächst wenigstens unter allen jenen Teilen der Kirche, die
für sich keinerlei Anspruch auf Herrschaft über alle anderen
erheben, keinerlei Unfehlbarkeit und alleinseligmachende Kraft



— 525 —

für sich geltend zu machen suchen und nicht für massgebend
halten, ob man da oder dort anbete und ob mit diesen oder
jenen Zeremonien, sondern die als allein unfehlbaren
Oberherrn der Kirche den Christo innewohnenden und von ihm
geoffenbarten Vatergott, bezw. den Mensch gewordenen ewigen
Gottessohn anerkennen, als allein seligmachend die von ihm
verkündigte und betätigte Liebe, als allein massgebend die
Anbetung im Geiste (durch echte Liebe zu Gott und den Brüdern)
und in der Wahrheit (durch Betätigung dieser Liebe).

Freilich die römische Kirche, solange sie bleibt, wie sie

zurzeit ist, wird zu einer derartigen Union niemals die Hand
bieten, und es ist auch nicht zu erwarten, dass sie in naher
Zukunft sich ändert und bussfertig den Bruch mit ihrer
Vergangenheit ATollzieht, zumal sie im Jahre 1870 ihr ganzes fehlerhaftes

System gewissermassen dogmatisiert hat, es musste denn
sein, dass schon bald Gottes Gericht über sie hereinbricht, und
sie in grossem Massstabe von ihrer Anhängerschaft sich
verlassen sieht. Aber sollen die vTon Rom getrennten Kirchen
desAvegen, weil es unmöglich ist, das hohe, von Christus selbst
ersehnte und in Aussicht gestellte Gut der Einheit unter dem
einen Hirten auf einmal ganz zu erlangen, die Hände träge in
den Schoss legen und in der Trennung von einander verharrend,

alles gehen lassen, Avie es geht? Gewiss nicht; sondern,
nachdem infolge der angedeuteten Dogmen a~oii Rom aus nichts
mehr zu erwarten ist für Heilung des an der christlichen Kirche
zehrenden Krebsschadens, ist es offenbar Pflicht aller andern
Kirchen, Avelchen die Durchführung des Heilswerkes Christi
Avahrhaft am Herzen liegt, nunmehr ihrerseits den Anfang zur
Einigung zu machen, und zwar auf der Grundlage, die nach
ihrer Überzeugung die allein richtige und allein zum Ziele
führende ist, auf der Grundlage, die Christus selbst gelegt und
als solche gekennzeichnet hat, auf dem Glauben an ihn als den
Sohn des lebendigen Gottes. Döllinger, der unerschrockene
Zeuge für die alte katholische Wahrheit gegenüber der auf
die Spitze getriebenen römischen Verirrung, hat in den Jahren
1874 und 1875 durch Veranstaltung und Leitung a~oii privaten
UnionsA'erhandlungen unter Theologen aus verschiedenen ATon

Rom getrennten christlichen Konfessionen die vorbereitenden
Schritte getan zur Erreichung des erwähnten Zieles, und zwar
suchte er zunächst unter Altkatholiken, Anglikanern und Orien-



— 526 —

talen eine Interkommunion oder xibendmahlsgemeinschaft
herbeizuführen, da sie ja nicht bloss in der Glaubenslehre einander
näher stehen, sondern auch die äussern Formen der alten
katholischen Kirche miteinander gemein haben, nämlich das
besondere Priestertum mit den in ununterbrochener Reihenfolge
von den Aposteln ihre Sendung ableitenden Bischöfen an der
Spitze, und den Messopferkultus. Er wählte darum zur Grundlage

der Verhandlungen die Bekenntnisformeln der ersten
kirchlichen Jahrhunderte und diejenigen Lehren und Einrichtungen,
Avelche in der allgemeinen Kirche des Ostens Avie des Westens
A'or den grossen Trennungen als wesentlich und unentbehrlich
galten. Nicht eine sogenannte absorptiATe Union oder völlige
Verschmelzung der verschiedenen Kirchenkörper Avar von ihm
beabsichtigt, sondern nur die Herstellung einer kirchlichen,
durch gegenseitige Gewährung der Kommunion am schönsten
zum Ausdruck kommenden Gemeinschaft auf Grund der Einheit
in den notwendigen Dingen, mit Schonung und Beibehaltung
der nicht zum Wesentlichen des altkirchlichen Bekenntnisses
gehörigen Eigentümlichkeiten der einzelnen Kirchen. Manche
wichtige Vereinbarungen waren das Ergebnis jener privaten
Unionsverhandlungen. Aber zu einer offiziellen, öffentlichen
Anerkennung und Bestätigung derselben durch die dazu
berufenen Organe, und auf Grund davon zu einer feierlichen
Erklärung der Kirchengemeinschaft zwischen den genannten
Teilen der Kirche ist es bis jetzt noch nicht gekommen.
Aufgabe zukünftiger Unionsverhandlungen wird es sein, für die
Einigung im Notwenigen eine Grundlage zu finden, die weit
genug ist, um auch den Protestanten, kurz allen Christgläubigen,
die von Christi Geist beseelt sind, denen Aror allem am Herzen
liegt, was Christus ersehnte und erstrebte, die Förderung eines
einigen Friedensreiches von heiligen, durch die Wahrheit frei
gewordenen Kindern Gottes, den Zutritt zu dem anzustrebenden
grossen christlichen Brüderbunde (Konföderation oder Allianz)
zu ermöglichen. Zu dem Zwecke Avird es notwendig sein, Avie

der evangelische Theologieprofessor Dr. Schaff aus New-York
in der zweiten Bonner Unionskonferenz es aussprach: „von
dem Stamm (der alten ungeteilten ökumenischen Kirche)
zurückzugehen zur Wurzel, vom Strom zur Quelle, A'on der
Erleuchtung zur Inspiration, A'on den Vätern zu den Grossvätern,
von den Reformatoren und Kirchenvätern zu den Aposteln und



— 527 —

zu Christo selbst, und in diesem gemeinsamen Mittelpunkt aller
Gläubigen werden sich zuletzt alle UnionsbeAvegungen begegnen
und verständigen."

Mögen denn die nachfolgenden Darlegungen ein weniges
dazu beitragen, durch Förderung des gegenseitigen „sich näher
kennen und verstehen lernens" dem Streben nach Einigung im
wesentlichen auch mit den Protestanten neue Nahrung zu geben
und so auch diese Einigung selbst, die ja von den verschiedensten

Gesichtspunkten aus betrachtet so ausserordentlich
wünschenswert erscheint, näher herbeizuführen. Tun Avir in der
Gegenwart inbezug auf Pflege des christlichen Einheits- und
Friedensgedankens nach Kräften unsere Pflicht, und wird als
Frucht davon über kurz oder lang unter dem segnenden Beistande
des göttlichen Geistes zunächst die von Rom getrennte Christenheit

auch äusserlich A'or der Welt im Namen Christi geeint
dastehen als eine grosse Gemeinschaft von Brüdern unter dem
einen hl. Vatergott und Oberhirten, so können wir getrost das
Weitere der Zukunft überlassen. Dann werden gewiss auch
innerhalb der römischen Kirche mehr und mehr die Geister
erwachen, und viele, die jetzt noch meinen, die römische Kirche
sei die wahrhaft katholische, und in ihr allein sei das Heil zu
finden, und die darum trotz allem Anstössigen nicht von ihr
sich trennen wollen, werden dann ihren Irrtum erkennen und
Aufnahme suchen in der wahrhaft katholischen Kirche, die da
ist, avo Christus ist.

Ich gehe aus Aen Frage 32 meines Schriftchens „Die
altkatholische Bewegung der Gegemvart, deren Ursprung,
EntAvicklung und Ziel in 50 Fragen und Antworten", erschienen
1900 in Bonn im Verlag des altkatholischen Press- und Schriftenvereins,

"für dessen 2. Auflage ursprünglich die nachfolgenden
Ausführungen bestimmt Avaren. Dieselbe lautet:

Warum haben wir Altkatholiken uns nicht zur Ersparung all
der Arbeiten, Schwierigkeiten und Opfer, welche die Bildung einer
besonderen Kirchengemeinschaft und die Vornahme unserer Reformen
erforderte, einfach an eine der schon seit dem 16. Jahrhundert
bestehenden Reformationskirchen angeschlossen f

AntAvort: Weil keine derselben uns vollständig zu befriedigen
vermag. Wir stimmen zwar mit ihnen im allgemeinen überein
im Kampfe gegen römische Übergriffe und im Festhalten an



— 528 —

Christus als an dem einen hohepriesterlichen Mittler und
Oberhirten der Kirche; aber in einzelnen Punkten sind nach unserem
Dafürhalten jene zu weit gegangen, haben nebst Missbräuch-
lichem auch Berechtigtes, Altkirchliches, Avahrhaft Katholisches
aufgegeben und haben im Kampfeseifer gegenüber römischen
Übertreibungen und Ausartungen zum Teil Lehren aufgestellt,
welche auch den guten, richtigen Kern der katholischen Kirchenlehre

verwerfen oder zu verwerfen scheinen. Wir aber wollen
im wahren Sinne des Wortes katholisch sein und bleiben, unter
Vermeidung der beiderseitigen Extreme. Wir sehen ja auch
nach Lage der Verhältnisse ven der Vorsehung uns eine
Aufgabe innerhalb der Kirche zugewiesen, die wir nur unter
Einhaltung der richtigen Mitte, unter strenger Wahrung des Avirklich

Katholischen einerseits und unter Herübernahme des am
Protestantismus Berechtigten anderseits, also unter Versöhnung
Aen Autorität und Freiheit, wovon die eine in der römischen,
die andere in der protestantischen Kirche auf die Spitze
getrieben ist, segensreich zu erfüllen imstande sind *).

') Manche einsichtsvolle Protestanten Avissen diese unsere Stellung- sehr
wohl zu würdigen. So z. B. schreibt Prof. Beyschlag in seiner Schritt
«Der Altkatholizimus», Halle a. S., bei Strien, S. 50 in der 3. Aufl. 1883:

«Wir fühlen alle mehr oder weniger die grossen Mängel und
Gebrechen unseres protestantischen Kirchenwesens: wir ringen nach
Überwindung derselben, ohne bis dahin ein Gefühl durchgreifenden Erfolges zu
haben, und wir muten andern zu, dasselbe so anziehend und
vertrauenerweckend zu finden, dass sie sich und ihre Kinder mit ihren heiligsten
Anliegen ihm anvertrauen? Nein, diese unsere geschichtlich gewordene
evangelische Kirche mit ihren konfessionellen Spaltungen, mit ihren
landeskirchlichen Schlagbäumen, mit ihren ewigen Lehrstreitigkeiten, mit allen
ihren Rissen und Lücken, durch Avelche von der einen Seite der
kritischauflösende, von der anderen der reaktionär-gesetzliche Wind weht, ist kein
Bau, der Draussenstehenden sonderlich wirtlich und anheimelnd A-orkommen
könnte. Können wir deutsche Protestanten des 19. Jahrhunderts, bei
unserem Überblick über die Geschichte der Kirche und die Gesamtlage,
der christlichen Welt, ernstlich meinen, unsere lutherische oder reformierte
oder unierte Kirche sei das letzte Wort, das der Geist des Herrn in der
Kirchengeschichte zu sagen gehabt, sei die Idealgestalt der christlichen
Kirche, welche in ihre Existenzformen alle Völker auf Erden aufzunehmen
befähigt und berufen sei Und wenn nicht, — ist uns denn nie der Gedanke
gekommen, dass die göttliche Weltregierung unseren reformatorischen
Kirchenbildungen gegenüber eine katholische Kirche habe fortbestehen
lassen — nicht bloss als ein abschreckendes Scheusal des Widerchristen-
tums, sondern auch als eine Bewahrerin geschichtlicher Erbgüter, altkirch-



— 529 —

Die llanptunterschiede, die in Betracht kommen, sind
folgende :

A. Inbezug auf das sogen. Formalprinzip, d. i. den Grundsatz

über die massgebenden Formen oder Quellen, woraus der
Inhalt der christlichen Lehre zu ermitteln ist: Da man in der
römischen Kirche die Hauptquelle des christlichen Glaubens,
die hl. Schrift, mehr und mehr in den Hintergrund drängte, sie

dem Volke schwer zugänglich machte und willkürlich deutete,
dagegen vielfach zur Begründung von neuen Lehren, miss-
bräuchlichen Einrichtungen und falschen Schriftauslegungen
sich auf die Tradition oder mündliche Überlieferung berief, avo

es sich nicht um eine von den Aposteln herstammende
Überlieferung handelte, sondern um eine nachweisbar erst später
entstandene Lehrmeinung oder Auslegungsweise, bezw. um ein

von der biblischen Überlieferung abweichendes Herkommen, so

stellten die Reformatoren des 16. Jahrhunderts diesem miss-

bräuchlichen Verfahren gegenüber die hl. Schrift in den Vordergrund

durch den Grundsatz, es dürfe nichts als zum Heile
notwendiges Stück der christlichen Religion angesehen werden,
was nicht mit der hl. Schrift vereinbar (Luther), bezw. in ihr
enthalten sei (Zwingli unci Cahin) ; die Tradition aber
verwarfen sie als Glaubensquelle vollständig.

Wir Altkatholiken gestehen den Protestanten zu, dass im
wesentlichen die Heilslehre sicher in der hl. Schrift enthalten
ist, und verwerfen mit ihnen die in der römischen Kirche fälschlich

sogenannte Tradition als Glaubensquelle und damit auch
die Theorie, die zum Ausdruck kommt in des Jesuiten Perrone
Schrift „Ist die unbefleckte Empfängnis Maria dogmatisch
definierbar?" 1847, wo es heisst: „Weder Bibel noch Tradition
ist zur Definition eines Glaubenssatzes notwendig. Es genügt,
eine geheime Tradition anzunehmen, welche sich im Lehramt
der Kirche und im allgemeinen BeAvusstsein der Gläubigen
erhält, bis sie endlich zu irgend einer Zeit auch an die Öffentlicher

Überlieferungen, welche uns abhanden gekommen und doch zu einer
künftigen idealeren und universaleren Entfaltung der Kirche unentbehrlich

sind? Wenn es aber solche Erbgüter und Überlieferungen gibt, können
es A^esentlich andere sein als die, welche der Altkatholizismus jetzt aus der
römischen Umhüllung und Entstellung loslöst und eben damit in ihrer
Vereinbarkeit und Zusammenstimmung mit unseren evangelischen
Prinzipien ins Licht stellt?»



— 530 —

lichkeit tritt. Denn sonst musste man nicht wenige Dogmen als
neu entstanden betrachten und sagen, dass sie erst in einem
späteren Zeitalter in der Kirche Glauben erhielten;" desgleichen
in den Worten des Bischofs Malou Aen Brügge: „Sobald in der
hl. Kirche etwas allgemein angenommen Avird, so ist das
allgemeine Zeugnis der lebendigen Kirche ein unfehlbarer Beweis,
dass diese Wahrheit in der Überlieferung enthalten ist, und
zwar unabhängig Aen irgend einem Denkmal des Altertums."
Aber im Sinn wahrhaft apostolischer Überlieferung genommen,
erkennen wir die kirchliche Tradition als Glaubensquelle an,
Aveil ja das Christentum ursprünglich überhaupt nur mündlich
überliefert Avurde, und die hl. Schrift selbst nur die erste schriftliche

Festlegung der mündlichen Überlieferung ist, und wir
auch nur durch kirchliche Überlieferung wissen können, Avelche
Schriften als zur hl. Schrift gehörig (kanonisch) anzunehmen
sind, und welches ihr echter Wortlaut ist. Daraus aber folgt,
dass diejenigen, welchen der Schatz der christlichen Lehren
und Einrichtungen zur Weiterüberlieferung anvertraut Avar,
auch nach der ersten schriftlichen Festlegung derselben noch
berechtigt, ja Aerpflichtet waren, Avenn nachträglich noch in
einzelnen Punkten Ergänzungen oder Erklärungen als erforderlich

sich herausstellten, auch diese gemäss der ihnen gewordenen

Überlieferung zu geben, und zwar zunächst mündlich,
gelegentlich aber auch schriftlich. Findet sich also in den
von der ganzen Kirche auf allgemeinen Konzilien anerkannten
Schriften der massgebenden Kirchem'äter bezüglich solcher der
Ergänzung oder Erklärung bedürfender Punkte eine
übereinstimmende Äusserung, und zwar bezeugt als beständiger
allgemeiner Glaube der Kirche, so kann man annehmen, dass
dieselbe auf echt apostolischer Überlieferung beruht, und sich
darnach richten ; ist aber keine Übereinstimmung in denselben
Aerhanden, so ist das Fehlen einer diesbezüglichen apostolischen
Überlieferung anzunehmen, und es darf die Privatineinung
Einzelner nicht zur bindenden Glaubensnorm gemacht werden.
Vgl. Bonner Unionskonferenzen 1874, S. 33 Nr. 9a, ergänzt S. 50,
so dass folgendes angenommen wurde:

„Während die hl. Schrift anerkanntermassen die primäre
Regel des Glaubens ist, erkennen Avir an, dass die echte
Tradition, d.i. die ununterbrochene, teils mündliche, teils schriftliche
Überlieferung der von Christus und den Aposteln zuerst vor-



— 531 —

getragenen Lehre, eine autoritative (gottgewollte) Erkenntnisquelle

für alle auf einander folgenden Generationen von Christen
ist. Diese Tradition Avird teils erkannt aus dem Consensus der

grossen in historischer Kontinuität mit der ursprünglichen Kirche
stehenden Kirchenkörper, teils wird sie auf Avissenschaftlichem
Wege ermittelt aus den schriftlichen Denkmälern aller
Jahrhunderte."-

B. Inbezug auf das sogen. Materialprinzip, d. i. den
Hauptgrundsatz über den Inhalt der Heilslehre : In der römischen
Kirche, welche, scheinbar übereinstimmend mit der Lehre der
alten Kirche (Matth. 7, 21; Galat. 5, 6; Jak. 2, 17 ff.),
Rechtfertigung durch den Glauben und die Werke lehrt, war allmählich
der Übelstand eingetreten, dass, statt auf den in der vollen
persönlichen inneren Hingabe an Christus bestehenden Glauben
und auf das aus solchem Glauben von selbst als Frucht sich
ergebende Avahre Tugendleben, der höchste Wert gelegt Avurde
auf die volle Hingabe an die kirchliche Obrigkeit, also auf die
blinde Unterwerfung unter ihre Lehren, auf die unbedingt
vertrauende Entgegennahme ihrer Zusicherungen und auf die
genaueste, gehorsame Übung der ven ihr gebotenen oder
empfohlenen äusseren Werke, die Avohl den Anschein von gläubiger
Gesinnung und Frömmigkeit geben, die aber auch in irdischer
Gesinnung wurzeln können, in Absichten ähnlich jenen, die
Christus an den Pharisäern tadelt und als des wahren Wertes
vor Gott ermangelnd bezeichnet. Insbesondere durch die schärfere

Ahndung von Übertretungen eines kirchlichen als von
solchen eines göttlichen Gebotes und durch die Ausartung des
Ablasswesens hatte es den Anschein genommen, als ob es vor
allem äusserliche, fromm scheinende, Aen der Kirche gebotene
Werke seien, womit das Heil gewissermassen Aerdient werden
könne und müsse, es aber Aveniger ankomme auf die richtige
innere Gesinnung, nämlich auf den von Christus Aerlangten
Glauben, bezw. auf die durch den Glauben zu ergreifende, von
Christus verkündete und vermittelte göttliche Gnade, und auf
die aus diesem Glauben erspriessenden Werke der Liebe. Die
Folge davon war, dass oberflächliche, leichtfertige Gemüter
bloss zur Abwendung ven Nachteilen und GeAvinnung von
Vorteilen der vorgeschriebenen oder angeratenen guten Werke
sich befleissigten, jene Avahrhaft gläubige, fromme Gesinnung
aber, die in erster Linie erforderlich ist zur Gewinnung des



— 532 -
Heiles, vernachlässigten. Ein unbussfertiger, alles sittlichen
Ernstes und heiligen Strebens barer, im Irdischen versunkener,
heuchlerisch scheinheiliger Sinn und Wandel waren vielfach
die Frucht der äusseren Werkheiligkeit und des Ablasswesens.
Ich erinnere an die Zuchtlosigkeit selbst der einen Ablass
verdienenden Kreuzfahrerheere und an die oftmals in den weitesten

Kreisen, selbst Geistliche und Mönche nicht ausgenommen,
herrschende Sittenverderbnis. Da trat 1517, von heiligem Zorne
ergriffen über das irreführende Treiben der Ablasskrämer, der
Augustinermönch Martin Luther auf, der vermöge seines ernsten,
gewissenhaften, ja krankhaft ängstlichen Gemütes, trotz allen
klösterlichen frommen Übungen und Busswerken die innere Ruhe
nicht hatte finden können, bis er, Aen seinem alten Beichtvater
veranlasst, die im apostolischen Glaubensbekenntnis gelehrte
Vergebung der Sünden als eine von Gott um Christi willen
geschenkte auffassen lernte, und dann aus dem Studium der
paulinischen Briefe, namentlich des Römer- und des Galaterbriefes,
die Rechtfertigung aus dem Glauben sich ihm als unumstöss-
liche Gewissheit ergab. So wurde denn in der Folge im
Anschluss an Röm. 1, 17 und 3, 28 die Rechtfertigung aus dem

Glauben allein, ohne des Gesetzes Werke, zum Hauptartikel des

protestantischen Bekenntnisses, der auch in der Konkordien-
formel, d. i. in der zur Einigung verschiedener lutherischer
Richtungen 1574—1577 abgefassten Bekenntnisschrift sich findet,
sowie im Heidelberger Katechismus Aen 1562, der
Hauptbekenntnisschrift der deutsch-reformierten Kirche. Aber dieser
Satz stellt sich infolge Hinzufügung des Wortes „allein" als zu
weitgehend und irreführend heraus. Es lässt sich zwar in
denselben auch der nach der echt katholischen Auffassung richtige
Grundgedanke hineindeuten, dass der Glaube, wenn er ist wde

er sein soll — das griechische niavig, das mit „Glaube" übersetzt

zu werden pflegt, bedeutet eigentlich ein „Vertrauen",
das sich zur „Treue" vollendet — für sich allein schon alle
Bedingungen der Rechtfertigung im Keime enthält, insofern ein
solcher Glaube nicht ohne die Werke bleiben kann, diese
vielmehr vermöge der ihm innewohnenden Lebenskraft unter
Mitwirkung mit der von Gottes Gnade ausgehenden Kraft des

hl. Geistes zur Reife bringen muss, wie ein guter Baum unter
günstigen Verhältnissen gute Früchte bringt. Der Herzenskundige

kennt ja ven vorneherein mit unfehlbarer Sicherheit



— 533 —

diejenigen, welche den vollgültigen, lebenskräftigen Glauben
haben, und ist daher in der Lage, schon bevor die guten Werke
getan sind, mit Rücksicht auf jenen Glauben allein seinen Aen den

begangenen Sünden gnädig absehenden, Gerechtigkeit zurechnenden

Urteilsspruch (Röm. 4, 3—6) zu fällen; und anderseits wird
in denjenigen, welche den vollkräftigen Glauben haben, auch
schon vor Vollbringung der Werke das herzbeglückende
Gefühl der Zuversicht des Heiles erstehen ; denn die Liebe, die mit
ihrem Glauben verbunden ist, treibt die Furcht aus (1. Joh.4,18).
Luther selbst beabsichtigte auch keineswegs, durch Aufstellung
des Grundsatzes vom allein rechtfertigenden Glauben die guten
Werke für völlig überflüssig und gleichgültig zu erklären. Er
betonte ja oftmals die Notwendigkeit wahrer, die Sünde
verabscheuender Bussgesinnung und forderte einen tugendhaften
Lebenswandel. Er Avollte, wie es scheint, mit dem Satz „aus
dem Glauben allein" nur aussprechen, dass der Mensch durch
vorausgegangene gute Werke sich die Rechtfertigung nicht
verdienen könne, sondern dass er dieselbe in jedem Falle der
Gnade Gottes zu verdanken habe, die ihn ohne sein Verdienst
um Christi willen rechtfertigt, d. h. nach Luther, ihn ein für
allemal aufnimmt in die Zahl seiner wiederversöhnten, als
gerecht angesehenen, ihm wohlgefälligen Kinder. Wohl aber
sollten nach Luther die guten Werke nachfolgen; nämlich an
die Rechtfertigung schliesst sich ihm die in der katholischen
Kirche mit zur Rechtfertigung gerechnete Heiligung oder Aelle
geistige Neugeburt an, die eben unter Übung Aen Werken des
in Liebe tätigen Glaubens (Gal. 5, 6) allmählich sich vollzieht.
Aber trotzdem, dass so die Werke nachträglich zu ihrem Rechte
zu kommen scheinen, ist der lutherische Satz bedenklich und
irreführend. Luther bekämpft nämlich manchmal ausdrücklich
die Annahme, dass der Glaube, durch den die Rechtfertigung
zu gewinnen ist, schon ein von der Liebe beseelter sein müsse.
Kann denn aber ein Glaube, der noch nicht auf dieser Höhe
steht, wirklich mit Recht als genügend bezeichnet werden, um
ein für allemal die Rechtfertigung sicherzustellen und demnach

volle ZuAersicht des Heiles zu gewähren? Ist denn nicht
das Gebot der Liebe nach Christi Lehre das wichtigste im
ganzen Gesetz? und hebt er nicht in den an seine Jünger
gerichteten Abschiedsreden ausser dem Glauben an ihn auch die
Liebe zu ihm und das Halten seines Wortes besonders hervor



— 534 —

als dasjenige, was den Vater veranlasst, die Gläubigen auch
zu lieben, mit dem Sohne Wohnung zu nehmen in ihnen (Joh. 14,
21. 23) und ihre Bitten zu erhören (Joh. 16, 26. 27)? Spricht
nicht auch die Parabel des Herrn vom königlichen Hochzeits-
mahl, an welchem nicht teilnehmen kann, wer kein hochzeitliches

Kleid anhat, und das Schlusswort dazu: „denn viele
sind berufen, wenige aber auserwählt", gegen Luthers
Auffassung? Und ist der so schroff hingestellte Satz „aus dem
Glauben allein, ohne die Werke" nicht im höchsten Grade
geeignet, Leichtfertige irrezuführen und in eine falsche Sicherheit

zu wiegen, so dass sie denken : wenn ich nur den Glauben
habe an Christus und das Vertrauen auf die Kraft seines

Erlösungswerkes, so kann ich getrost Aveiter sündigen und brauche
mich nicht zu bemühen um Werke der Tugend; das Heil ist
mir dennoch sicher So aufgefasst aber, führt der Satz Luthers
zu den gleichen schlimmen Folgen wie das Vertrauen auf bloss
äusserliche Werkheiligkeit in der römischen Kirche. Der Glaube
bleibt in seiner Beschaffenheit ein ungenügender, und das ernste
sittliche Streben nach Avahrer Heiligung kann nicht gedeihen.
In neuerer Zeit ist denn auch die lutherische Lehre über die

Rechtfertigung Aen einer grossen Anzahl protestantischer
Theologen aufgegeben Avorden.1)

') Döllinger in «Kirche und Kirchen, Papsttum und Kirchenstaat», München

1861 bei Cotta, S. 430 f. führt als solche an : Olshausen, Schleiermacher
und seine ganze Schule, Heydenreich, Brandt, Nitzsch, Ullmann, Neandcr,
Sartorius, Bahr, Schenkel, Martensen, Nägeisbach, Gerock, Hundeshagen,
Rieh. Rothe, J. P. Lange, Lipsius, Dorner, Baumgarten, Kurtz, Weizsäcker,
Hagenbach, De Wette, Kliefoth, Thomasius, Harless, Preger, Guerike u. a.

In der neuesten Zeit hebt auch der protestantische Kirchenhistoriker Prof.
Adolf Harnack in seinem bei der Kaiserfeier am 27. Januar 1907 in der
Berliner Univerität gehaltenen Vortrage «Protestantismus und Katholizismus
in Deutschland» hervor, dass tatsächlich auf wichtigen Gebieten des

religiösen Denkens und Lebens, so gerade in den alten Unterscheidungslehren,

wie bezüglich der Rechtfertigung, in der Gegenwart eine
Annäherung der Konfessionen sich durchgesetzt habe. — Der eA^angelische
Pfarrer Gottfried Schwärs in seiner Schrift «Hat die evangelische Kirche
das Evangelium?» (Heidelberg, bei Horning, 2. Aufl. 1892) antwortet darauf
mit « Nein » und lehrt unter anderem, dass die Rechtfertigung durch die
Gnade Gottes in Jesu Christo nicht bloss in der Erlassung der Sündenstrafen,

oder in der Zurechnung der Gerechtigkeit Christi, oder in der
blossen Adoptierung zu Gottes Kindern besteht, sondern in der geistigen
Neugeburt aus Gott, in der Mitteilung des göttlichen Wesens, der Heiligkeit

Gottes, seines Geistes und damit seiner Macht und Herrlichkeit.



— 535 —

Daher ist zu hoffen, dass in künftigen Unionsverhandlungen
über diesen Punkt eine Einigung sich erzielen lasse, in dem

Sinne, dass das Heil gewonnen werde durch die von Christus
verkündete und vermittelte Gnade Gottes, wefern der Mensch
sich an diese hingibt mit einem durch die Liebe wirksam
werdenden Glauben. Denn Avir Altkatholiken verurteilen mit
den Protestanten jene Missbräuche, welche den Anlass zum
Auftreten Luthers bildeten. Wir legen dem Geiste Christi
entsprechend wenig Wert auf bloss äusserlich fromm scheinende

Werke, die nicht aus innerer Frömmigkeit entspringen, also
auch auf bloss äusserliche Erfüllung von Kirchengeboten um
irdischer Rücksichten willen. Wir erkennen auch an, wie in
den Bonner Unionsverhandlungen 1874 (S. 16, Nr. 6) mit
Mitgliedern der morgenländischen und der anglikanischen Kirche
ausgesprochen Avurde, dass die Seligkeit nicht durch sogen,
„merita de condigno" (verdienstliche Werke) verdient werden
könne, Aveil der unendliche Wert der ven Gott verheissenen

Seligkeit nicht im Verhältnis steht zu dem endlichen Wert der
Werke des Menschen. Wir verwerfen auch (s. ebenda S. 17,

Nr. 7) das in der römischen Kirche in Übung gekommene
Ablasswesen, und wir glauben im Anschluss an Eph. 2, 8. 9 und
2. Tim. 1, 9 (s. Katechismus Fr. 111 in der alten Auflage), dass

der eigentliche und letzte Grund des menschlichen Heiles die

göttliche Gnade ist, Avenn auch der einzelne Mensch, um der
Früchte der Erlösung teilhaftig zu Averden, mit der göttlichen
Gnade zusammenAvirken und an den Erlöser glauben, d. h. mit
seinem ganzen Wesen (glaubend, hoffend und liebend) sich an ihn,
seine Lehre und sein Werk hingeben muss (Katechismus Fr. 109,

112—114). Vergleiche Bonner Unionsverhandlungen 1874, S. 16,

Nr. 5: „Wir stimmen überein, dass der durch die Liebe wirksame

Glaube, nicht der Glaube ohne die Liebe, das Mittel und
die Bedingung der Rechtfertigung des Menschen vor Gott ist."

C. Inbezug auf den Hauptgrundsatz für das Gewissen der

Gläubigen in den einzelnen Angelegenheiten des Heiles: In der
römischen Kirche herrscht, missbräuchlich auf die Spitze getrieben,
das Autoritätsprinzip. Hiernach stellt die Geistlichkeit, an ihrer
Spitze der seit 18. Juli 1870 auch dogmatisch zu absoluter
Oberherrschaft berechtigte Papst, als „lehrende Kirche" gebieterisch
und eine Zwangsherrschaft ausübend, eine geistige nicht nur,
sondern, wann es die Verhältnisse erlauben, auch eine leibliche?



— 536 —

über dem gläubigen Volk als dem bloss zum Hören und
Gehorchen bestimmten Teil der Kirche. Der Papst, und in seinem
Dienste die Geistlichkeit, kann willkürlich, niemand
verantwortlich als Gott allein, gebieten; dem einzelnen Gläubigen
aber bleibt nichts übrig als sklavischer Gehorsam ; ihm wird
die Selbstverantwortung vor Gott abgenommen durch die
Versicherung, am besten sei für sein Seelenheil gesorgt, wenn er
Avie ein Unmündiger, ohne selbst denkend zu prüfen, das glaube
und tue, Avas der Geistliche auf der Kanzel oder im Beichtstuhl
ihm Aerschreibt. Wenn er aber doch auch selbst denkt und
forscht und prüft und dadurch zu Ergebnissen kommt, die dem
Avidersprechen, was der vom Papst geleitete Priester ihm
vorschreibt, so muss er die selbstgewonnene Überzeugung und
den Urteilsspruch seines eigenen GeAvissens verleugnen und sich
unbedingt den Aussprüchen und Vorschriften seines pricster-
lichen Oberen, in letzter Linie des Papstes, unterwerfen. Diesem
Prinzip gegenüber brachte Luther, als der päpstliche Legat
Kardinal Cajetan 1518 zu Augsburg mit der deutschen „Bestie"
nicht einmal mehr disputieren wollte, um mit Gründen ihn zu
widerlegen, sondern, gestützt auf den Willen des Papstes als
des Herrn der Kirche, der über der Schrift und den Konzilien
stehe, einfach unter Androhung des Bannfluchs Widerrufung-
Seiner ketzerischen Sätze verlangte, als neues Prinzip des
Protestantismus zur Geltung: Gebundenheit des Gewissens allein
an Gottes Wort und Freiheit des Geicissens gegenüber jeder menschlichen

Macht. Er appellierte Aen dem übel unterrichteten Papst
an den besser zu berichtenden, später auch, als die päpstliche
Bannbulle angekommen war, an ein frei christlich Konzilium,
schickte dem Papste Leo X. seine Schrift „Von der Freiheit
eines Christenmenschen", und 1521 auf dem Reichstag zu Worms
sprach er die ewig denkAvürdigen Worte: „Es sei denn, dass
ich mit Zeugnissen der hl. Schrift oder mit öffentlichen, klaren
und hellen Gründen und Ursachen überwunden und überwiesen
werde (denn ich glaube weder dem Papste noch den Konzilien
allein nicht, Aveil es am Tage und offenbar ist, dass sie oft
geirrt haben und ihnen selbst widersprechend geAvesen sind), und
ich also mit Sprüchen, so von mir angezogen und angeführt
sind, überzeuget, und mein GeAvissen in Gottes Wort gefangen
ist, so kann und will ich nichts Aviderrufen, weil weder sicher
noch geraten ist, etwas Avider das GeAvissen zu tun. [Hier stehe

ich, ich kann nicht anders] Gott helfe mir, Amen."



— 537 —

Wir Altkatholiken halten mit den Protestanten fest an der
apostolischen Lehre, wonach alle Glieder der Kirche mittelst
der einem jeden von Gott verliehenen Gaben dem Ganzen zu
dienen haben (1. Cor. 12, 7 ff.), und jeder frei nach seiner
Überzeugung und seinem Gewissen Gott verantwortlich (1. Cor. 10, 29

und Röm. 14, 12), das Handeln gegen die Überzeugung aber
sündhaft (Röm. 14, 23) ist. Wir erkennen daher gleich Luther
nicht ausschliesslich der Geistlichkeit, am wenigsten dem Papste
für sich allein, das Recht zu, Richter des Glaubens und
Gebieter der Gläubigen zu sein, und geben zu, dass auch ein
äusserlich allgemeines Konzil unter Umständen irren könne,
seine Entscheidungen also nur dann verbindliche Kraft haben,
Avenn sie Avirklich nach übereinstimmenden Zeugnissen schon

aus der alten Kirche der Lehre Christi gemäss sind. Wir
wahren auch den Laien das Recht, in Bibel und Geschichte
und in den Schriften der Kirchenväter zu forschen, alles zu
prüfen und so nach einer selbständigen Überzeugung zu ringen,
und soweit sie es vermögen, auch ihrerseits über der reinen und
unverfälschten BewTahrung des ven den Aposteln überlieferten
Heilsschatzes zu Avachen ; ja wir empfehlen einem jeden fleis-
siges Bibelstudium und erkennen das Recht der Glaubens- und
Gewissensfreiheit an. Anderseits aber halten Avir zum Bestehen
einer durch das Band des Glaubens und der Liebe
zusammengehaltenen Kirchengemeinschaft auch das Vorhandensein Aen
autoritativen Organen (Bischöfe, Priester und Kirchenversanim-
lungen) für notwendig, die von amtswegen, also in erster Linie
berufen sind, als Organe der Gesamtheit der Gläubigen über
jenem Heilsschatze zu wachen, ihn getreu zu verwalten und
gemäss dem in der Gesamtheit ruhenden Glaubensbewusstsein
weiter zu überliefern. Wie wdr aber dem Papste verwehren,
bei Aufstellung von Glaubenssätzen für die Gesamtheit willkürlich

sich selbst an Stelle der echten Tradition als oberste
Autorität zu setzen, so müssen wir auch jedem Einzelnen
empfehlen, damit er nicht auf Irrwege gerate, bezüglich wichtiger
Glaubensfragen, also auch bezüglich Auslegung der betreffenden,
oft mehrdeutigen Schriftstellen, sich nicht lediglich auf sein

persönliches Dafürhalten zu verlassen, sondern als ven der
Vernunft selbst gebotene Schranke der Willkür und als sicherste
Richtschnur für die Schriftauslegung in wichtigen Glaubens
fragen die schon unter A erwähnte Traditionsregel zur An-

Revue intern, de Théologie. Heft 67, 1909. 35



— 538 —

Avendung zu bringen. Denn eine Kirche, in Avelcher jeder
lediglich sich selbst als oberste Autorität in Glaubenssachen
betrachtet, steht in Gefahr, auch bezüglich der Grundlagen des

Christentums des innerlich alle zu einigen bestimmten Glaubensbandes

verlustig zu werden und sich mehr und mehr zu
zersplittern. Die sogen, freien oder freireligiösen Gemeinden, Avelche

in den vierziger Jahren des 19. Jahrhunderts unter Uhlich,
Wislicenus, Rupp, Ed. Baltzer u. a. aus dem Verbände der
evangelischen Kirche austraten, und mit welchen in der Folge
aus dem Schosse der katholischen Kirche die sogen.
Deutschkatholiken, das sind die Anhänger einer 1845 aus Anlass der
Wallfahrten zum hl. Rock in Trier unter Joh. Ronge und Joh.
Czerski entstandenen Bewegung, sich vereinigten, haben eben

unter Berufung auf das protestantische Prinzip unbedingter
Glaubensfreiheit des Einzelnen den äussersten Schritt getan und
nicht einmal das apostolische Glaubensbekenntnis als einigende
Bekenntnisformel beibehalten. Bleibt aber die erwähnte Regel in
Anwendung, so dürfte die richtige Mitte sich ergeben zwischen
der geistknechtenden und geisttötenden Autoritätenherrschaft
einerseits und einer die Geistesgemeinschaft einer Kirche
auflösenden schrankenlosen persönlichen Freiheit anderseits. Das
Band, welches Christus durch sein V/ort der Wahrheit um die
Geister der Gläubigen schlingen wollte, wird in seiner
einfachen ursprünglichen Fassung und Deutung (sofern eine solche
sich nachweisen lässt) immerhin weit und dehnbar genug sich
erweisen, um auch von dem fortgeschrittensten Denker nicht
als hemmende Fessel empfunden zu werden, die er um der
Wahrhaftigkeit willen sprengen musste.1)

D. Sakramentenlehre betreffend.
a) Im allgemeinen: Während in" der römischkatholischen

Kirche vielfach die diesbezügliche Macht des Priesters zu sehr
gepriesen wurde, als wäre hauptsächlich er es, der die Avunder-
bare Gnadenwirkung bei Spendung der Sakramente hervorbringt,

wurde in einem Teile der protestantischen Kirchen den
Sakramenten überhaupt nur eine sinnbildliche Bedeutung
zugeschrieben. Wir Altkatholiken heben hervor, dass es in erster

') Siehe hierzu einen von Bf. Reinkens 1876 zu Freiburg gehaltenen
Vortrag über «Bekenntnis, Autorität und Einheit der Kirche». Heidelberg
bei G. Mohr. Auch Schulte in seinem Buche « Stellung der Konzilien usw.»
S. 36 ff. Prag 1871 bei Tempsky.



— 539 —

Linie Christus selbst und sein Erlösungswerk ist, dem wir die
in den Sakramenten angebotene Gnadenwirkung zu verdanken
haben, und dass diese nicht schon mit der von dem Priester
als Diener Christi und seiner Kirche vorgenommenen Handlung

(ex opere operato) an sich, sondern nur im Falle eines

bussfertigen, gläubig vertrauenden und nach Heiligung strebenden

Mitwirkens von Seite des Empfängers eintreten kann.
b) Zahl der Sakramente : In der katholischen Kirche pflegen

die bekannten sieben hl. Handlungen mit dem Namen „Sakrament"

belegt zu werden, in den evangelischen Kirchen nur
zwei, die Taufe und das hl. Abendmahl (die hl. Kommunion).
Wir Altkatholiken geben zu (s. Bonner Unionsverhandlungen
1874, S. 17, Nr. 8), dass die Zahl der Sakramente erst im
12. Jahrhundert auf sieben festgesetzt und dann in die
allgemeine Lehre der Kirche aufgenommen wurde, und zwar nicht
als eine von den Aposteln oder von den ältesten Zeiten
kommende Tradition, sondern als das Ergebnis theologischer Spekulation.

Desgleichen geben Avir zu, wie auch schon früher katholische

Theologen, z. B. Bellarmin, zugaben, dass die Taufe und
das hl. Abendmahl die dem Range nach ersten und vorzüglichsten

und zugleich die für alle Glieder der christlichen Kirche,
soweit ihnen der Empfang möglich ist, bestimmten Sakramente
oder Heilsmittel sind, also in einem höheren Grade und in einem

engeren Sinne als die übrigen geheimnisvollen Handlungen oder
Mysterien unseres Heiles den Namen „Sakrament" verdienen.

c) Taufe: Infolge des verschiedenen Begriffs der
Rechtfertigung Averden die Wirkungen der Taufe in den verschiedenen

Konfessionen etwas verschieden dargestellt. Nach
katholischer Lehre werden die Erbsünde und bei der Taufe von
Erwachsenen auch die vor derselben begangenen persönlichen
Sünden durch die Taufe nicht bloss als vergeben, sondern auch
als getilgt gedacht, nach lutherischer und reformierter Lehre
aber bloss als vergeben ; in jener also wird eine die Heiligung
in sich schliessende Rechtfertigung oder Vergebung angenommen,

in diesen nur eine Rechtfertigung im Sinne von Vergebung.
Übrigens Avird die böse Begierlichkeit, eine Folge der Erbsünde,
doch auch nach katholischer Lehre in den Getauften, wenn
auch in schwächerem Masse, als fortdauernd gedacht.

d) Die in der katholischen Kirche auf Grund des Apg. 8

erzählten Vorgangs zur Ergänzung der seit 200 einzeln vor-



— 540 —

gekommenen, seit Augustinus (f 430) allgemein eingeführten
Kindertaufe üblich gewordene Firmung (in der morgenländischen

Kirche mit der Taufe selbst verbunden, in der
abendländischen nunmehr später gespendet an solche, die bereits zu
den Unterscheidungsjahren gelangt und im Christentum
unterrichtet sind) wird in der evangelischen Kirche, weil nicht die
Einsetzung durch Christus selbst im neuen Testament berichtet
ist, nicht als eigentliches oder besonderes Sakrament angesehen.
An ihre Stelle hat sie als Ergänzung der Kindertaufe die sogen.
Konfirmation gesetzt. Dieser feierliche Akt besteht darin, dass
die Kinder, nachdem sie das 14. Lebensjahr vollendet und die
nötige religiöse Unterweisung Aen ihrem Pfarrer erhalten haben,
die einst bei der Taufe durch die Taufpaten an ihrer Stelle
ausgesprochenen Taufgelübde nunmehr selbst aus eigenem
Bewusstsein und Willen leisten, was übrigens auch in der
katholischen Kirche ver der ersten hl. Kommunion zu geschehen
pflegt, und dass sie daraufhin von der Gemeinde unter
fürbittender Handauflegung eingesegnet, zum hl. Abendmahle
zugelassen und damit unter ihre selbständigen Mitglieder
aufgenommen werden.

Wir Altkatholiken glauben gut daran zu tun, im Anschluss
an die Sitte der apostolischen Zeit die so wichtige, schon von
Johannes dem Täufer im Gegensatz zu seiner Wassertaufe so
sehr hervorgehobene, durch Christus zu bewirkende Geistestaufe,
als Avelche die Firmung sich darstellt, und durch welche auch
die Wirkung der christlichen Wassertaufe erst zur Vollendung
kommen soll, als einen besonderen, in feierlicher Weise in der
Regel vom Bischof, und zwar am besten an schon gereifteren
Christen verzunehmenden Akt beizubehalten.

e) Busse: In der Handhabung des Busswesens war die
römischkatholische Kirche unter falscher Deutung ven Schrift-
steilen weit abgeAvichen von der alten Kirche, in einer Weise,
die argen Missbrauch, sowohl von Seite der VerAvalter des

Sakraments als von Seite der Sündenvergebung Suchenden
nach sich zog. In der alten Kirche galt mit Rücksicht auf
Matth. 18, 15—18 für schwere Fälle die ganze Gemeinde als
Inhaberin der Schlüsselgewalt in höchster Instanz, die
Kirchenvorsteher aber wirkten nur dabei mit als die ven der Gemeinde
ordnungsgemäss bestellten Organe. Ausserdem mochten letztere
manchmal, wenn streitende Parteien auch in leichteren Sachen



— 541 —

unter sich selbst nicht eins werden konnten, nach Matth. 18, 16

von diesen freiwillig, nicht gerade wegen ihres Amtes, sondern
wie andere Privatpersonen wegen besonderen Vertrauens, das
sie bei beiden Parteien genossen, um ihre Entscheidung ersucht
werden. In jenen sclrweren Fällen nun, in welcher jemand
wegen grober Vergehen, Avie Verleugnung oder AbschAVörung
des christlichen Glaubens, Mord oder Ehebruch, aufgehört hatte,
Mitglied der christlichen Gemeinde zu sein oder als solches
anerkannt zu werden, war die Ausübung der Schlüsselgewalt
eine öffentliche, und wurde dem reuigen Büsser nur nach gut
bestandener längerer Busszeit die gewünschte Wiederaufnahme
und Lossprechung gewährt, und das während der ersten fünf
Jahrhunderte nur einmal im Leben, nicht aber auch einem
Rückfälligen. Bezüglich der leichteren, alltäglichen Verfehlungen
aber, von denen auch der Beste nicht frei zu bleiben pflegt,
wurde ursprünglich ein gemeinsames Bekenntnis der Sünden,
das die ganze Gemeinde bei ihren gottesdienstlichen Zusammenkünften

vor Empfang des christlichen Opfermahles abzulegen
pflegte, für genügend erachtet, verbunden mit gegenseitiger
Fürbitte um Verzeihung Aen Seite Gottes (Jakob. 5, 16) und wohl
auch mit gegenseitiger Abbitteleistung und Gewährung der
Verzeihung, falls gegenseitige Beleidigungen oder Schädigungen
vorgekommen und nicht schon vor dem Gemeindegottesdienst
geschlichtet waren gemäss der Mahnung Christi (Matth. 5, 23 ff. ;

6, 12. 14. 15. 18, 21 ff.). Überreste davon haben Avir heutzutage
noch auch in der römischkatholischen Kirche im sogenannten
Stufengebet einer jeden Messfeier, in der häufig gebeteten sogen.
„Offenen Schuld" und im Friedenskuss, den Diakon und
Subdiakon bei Hochämtern einander geben. Vom 5. Jahrhundert
an wurden mehr und mehr auch rückfällige schwere Sünder
zur Wiederaufnahme auf dem Wege öffentlicher Kirchenbusse
zugelassen, und es traten allerlei Milderungen der bisherigen
Bussdisziplin ein, die dazu beitrugen, die Bussübung schliesslich
zu einer PriATatsache zu machen, die der Einzelne mit seinem
Bischof oder Priester erledigen konnte. Sogenannte
Beichtbücher oder Bussordnungen kamen auf, worin ausführliche
Verzeichnisse der üblichen Sünden und Laster enthalten waren
nebst Angabe der Busse, die der Bischof in jedem einzelnen
Falle auferlegen sollte. Zur Abnahme der Beichte wurden bald
auch Ortspfarrer und Mönche autorisiert. Doch blieb auch diese



— 542 —

Privatbeichte jedem Einzelnen freigestellt, bis im Jahre 1215 auf
der 4. Lateransynode Papst Innozenz III. jedem Erwachsenen
bei Strafe der Ausschliessung befahl, alljährlich Avenigstens
einmal seinem eigenen Priester seine Sünden zu beichten. Dieses
Gebot wurde erlassen weniger aus religiösen Gründen, als
Adelmehr nur, um die Ausflndigmachung und Ausrottung ven sogen.
Ketzern (Katharern oder Albigensern) zu erleichtern. Auf diese
Weise war allmählich die Mitwirkung der Gemeinde bei
Ausübung der Bussdisziplin völlig ausgeschaltet und der neuen
Anschauung Bahn gebrochen worden, nach welcher nur der
Priester an Gottes Statt, als Inhaber der höchsten Jurisdiktion
aber der Papst, die Sündenvergebung aussprechen kann.
Anfänglich zwar geschah das noch in der Form der Fürbitte „Es
erbarme sich deiner usw.", später aber nach der Lehre von
Theologen des 13. Jahrhunderts und nach einem Beschlüsse des
Trienter Konzils unter Berufung auf Joh. 20, 21—23 auch in
Form eines richterlichen Urteils mit den Worten „Ich spreche
dich los". Jene Schriftstelle aber ist unter Würdigung der
Verhältnisse, mit Bezug auf welche die Worte gesprochen wurden,
zu beziehen auf die Sündennachlassung durch die Taufe für
diejenigen, welche auf die Predigt der Apostel hin gläubig und
bussfertig dieselbe annehmen, und auf die Nichtnachlassung für
diejenigen, bei Avelchen das nicht der Fall ist. (Näheres in der Schrift
von Bischof Herzog „Die obligatorische römische Ohrenbeicht
eine menschliche Erfindung", Aarau 1901, und in einem Aufsatz
eben desselben in der Internat, theol. Zeitschrift 1900, S. 431
bis 451.) So waren die Gläubigen in allen Beziehungen des
Lebens bis in die delikatesten Angelegenheiten der Willkür des

Priesters ausgeliefert, in dessen Macht es ja stehen sollte, dem
Sünder den Himmel zu öffnen oder ihn in die Hölle zu stürzen.
Welcher Missbrauch mit dieser Macht getrieben wurde, auch
durch Anwendung der laxen jesuitischen Beichtmoral, braucht
hier nicht näher ausgeführt zu werden. Siehe hierüber z. B.
Dr. Karl Weiss „Beichtgebot und Beichtmoral der
römischkatholischen Kirche", St. Gallen und Leipzig 1901. Besonders
sei noch hervorgehoben die vielfach verbreitete jesuitische
Lehre, dass zur Nachlassung der Sünden der Beichtende nicht
der vollkommenen Reue (contritio) bedürfe, die aus der Liebe
zu Gott und dem Abscheu vor der Sünde hervorgeht, sondern
dass schon die unvollkommene Reue (attritio) genüge, die in der



— 543 —

Furcht vor der Hölle begründet ist, eine Lehre, durch welche
das Wesen des christlichen Geistes in den Herzen untergraben
wird. Siehe das Referat von Pfr. Dr. G. Moog auf dem Haager
Kongress über Johannes Neerkassel und dessen Schrift „Amor
pcenitens". Auch der Unfug, der mit dem Ablasswesen getrieben
wurde, bestehend in dem Anbieten Aen Nachlassung von Sünden
und Sündenstrafen für irgend eine Leistung, auch für Geld, hatte
das Bussinstitut sehr dem Verfalle entgegengeführt, indem viele
nun glaubten, es sei kein Bussetun mehr nötig. Mit Schmerzen
hatte das Luther im Beichtstuhl wahrzunehmen Gelegenheit
gehabt. Daher empörte ihn dieser Ablasshandel, der ihm als
heidnischer Unfug erschien, aufs tiefste und veranlasste ihn,
am 31. Oktober 1517 seine 95 Thesen an der Schlosskirche zu
Wittenberg anzuschlagen, Avas den Anfang zu seinem grossen
Reformationswerk bildete.

In der evangelischen Kirche wird nun zwar die Busse wohl
als etAvas Avesentlich Christliches anerkannt, in der Apologie
Melanchthons auch noch als Sakrament bezeichnet, später aber
wurde sie nicht mehr zu den Sakramenten gerechnet, weil bei
ihr das äusserlich sichtbare Gnadenzeichen fehlt, und nach
protestantischer Auffassung die Taufe ein derartiger von Gott
besiegelter Ablassbrief für das ganze Leben ist, dass es bei
später begangenen Sünden nur der Vergegenwärtigung und
Wiederauffrischung der in demselben beurkundeten Verheissungen

bedarf, Avährend nach katholischer Auffassung der
Taufwirkung als einer Rechtfertigung, die nicht bloss die
Sündenvergebung, sondern auch die Heiligung in sich fasst, durch eine
schwere Sünde die durch die Taufe hergestellte Gemeinschaft
mit Gott abgebrochen, daher zur Wiederanknüpfung derselben
ein neues Sakrament erforderlich Avird. Als Träger der Schlüsselgewalt

gilt die Gemeinde, nicht der Geistliche. Aufzählung der
Sünden in einer Ohrenbeichte wird nicht gefordert. Doch hält
Luther noch die geheime Beichte, wenn sie auch aus der Schrift
nicht bewiesen werden könne, doch für etAvas Nützliches, ja
Notwendiges, über dessen Vorhandensein in der Kirche er sich
freut, und daher kommt in der lutherischen Kirche als
Vorbereitung auf das hl. Abendmahl neben dem allgemeinen
Sündenbekenntnis auch noch eine Privatbeichte vor, worin je nach
subjektivem Bedürfnisse auch die einzelnen begangenen Sünden
gebeichtet werden können.



— 544 —

Wir Altkatholiken halten, wie z. B. aus den diesbezüglichen
Erklärungen unserer ersten deutschen Synode hervorgeht, das
Busssakrament für ein Heilsmittel von der grössten sittlichen
Bedeutung, und es sind bei uns zum Empfang desselben zwei
Wege eröffnet, nämlich:

1. Eine allgemeine Bussandacht als öffentlicher Akt der
Bekundung jener gläubigen, bussfertigen und zur Verzeihung
andern gegenüber bereiten Gesinnung, die zur Erlangung
der Sündenvergebung Aen Seite Gottes unerlässlich ist,
schliessend mit der fürbittenden Lossprechungsformel des
Priesters. Diese Form wird als genügend erklärt zur
Vorbereitung auf den Empfang der hl. Kommunion für solche,
die bei der vorausgegangenen Selbstprüfung sich nicht be-
Avusst geworden sind, durch schwere Vergehen die
Liebesgemeinschaft mit Gott und den Brüdern eingebüsst zu
haben ; sie entspricht der bereits erwähnten Sitte, die auch
in der alten Kirche die Regel Avar, und welcher gemäss
auch in der heutigen römischkatholischen Kirche noch
die messelesenden Priester und mit ihrer Erlaubnis auch
einzelne, durch Frömmigkeit sich auszeichnende Laien mit
der in den Messgebeten enthaltenen Bussandacht vor der
Kommunion sich begnügen dürfen.

2. Eine spezielle Beichte, Ohren- oder Privatbeichte genannt,
für solche, welchen ihr Gewissenszustand sie pflichtgemäss
oder wünschenswert erscheinen lässt, soAvie für
Schulkinder, deren Eltern und Seelsorger dafür sich entscheiden.

Den die Beichte hörenden Priestern wird empfohlen,
sich aller unnötigen Fragen zu enthalten, soAvie jeder
Einmischung in die persönlichen oder Familienangelegenheiten,

und jedes Versuchs, einen ungehörigen Einfluss
auf die Beichtenden zu gewinnen. Die Lossprechung oder
Absolution hat zu bestehen in der feierlichen Erklärung,
dass Gott dem reuigen Sünder um der Verdienste Christi
Avillen seine Sünden erlasse, und in der darauf bezüglichen
Fürbitte. Zu unterlassen aber ist ein richterlicher Urteilsspruch

„Ich spreche dich los", Avie er in der
römischkatholischen Kirche aufgekommen ist; denn ein Mensch
kann sich bei Beurteilung des Seelenzustandes eines
Beichtenden irren, tut also gut daran, das Urteil dem die Herzen

durchschauenden Gott zu überlassen. Das erwähnte



— 545 —

Zwangsgebot der Kirche, Avenigstens einmal im Jahre dem

eigenen Seelsorger zu beichten, ist für diejenigen als nicht
verbindlich erklärt, für welche eine innere Notwendigkeit
nicht vorliegt. Daher gibt es auch bei uns keine
Kontrollierung der jährlichen Beichte und Kommunion und
keine Verhängung kirchlicher Zensuren wegen
Unterlassung derselben.

Auch das Ablasswesen in der missbräuchlichen Art, in
Avelcher es in der römischen Kirche sich eingebürgert hat, ist bei
uns aufgehoben. Wir können einer kirchlichen Behörde nur
das auch in der alten Kirche hie und da geübte Recht
einräumen, von ihr selbst verhängte Strafen aus besonderen Gründen

ganz oder teilweise Avieder nachzulassen, nicht aber das
in der römischen Kirche vom Papste unter Berufung auf einen
zur Verwaltung ihm anvertrauten Schatz von überschüssigen
Verdiensten Christi und der Heiligen in Anspruch genommene
Recht, auch anderweitige der göttlichen Gerechtigkeit in diesem
oder jenem Leben zu leistende zeitliche Sündenstrafen
vollkommen oder unvollkommen nachzulassen, zum Lohn für
geAvisse äusserliche, vom Papst empfohlene Leistungen.

f) Die Priesterweihe fehlt in der evangelischen Kirche, Aveil

der der katholischen Kirche eigene Begriff des besonderen
Priestertums nicht anerkannt ist. Doch gibt es auch in jener
einen entsprechenden feierlichen Akt der Aufnahme in den

geistlichen Stand, Ordination genannt. Derselbe wird durch
den Superintendenten vorgenommen, und es soll dadurch nicht,
wie in der katholischen Kirche, eine übernatürliche, unauslöschlich

anhaftende Befähigung zur Verwaltung des hl. Dienstes
erteilt werden, sondern es wird nur bezeugt, dass der Betreffende
zur Leitung einer Gemeinde fähig und würdig befunden worden

sei, und es wird ihm daraufhin unter Anrufung Gottes um
seinen Segen die Vollmacht zum Dienste am Wort übertragen.

g) Die im Jakobus-Briefe 5, 14—15 erwähnte Salbung von
Kranken, worauf die katholische Kirche das Sakrament der
„letzten Ölung"- stützt, wird in der evangelischen Kirche nur
als Anweisung zur Ausübung der in der apostolischen Zeit
vorhanden gewesenen ausserordentlichen Gnadengabe wunderbarer

Krankenheilung angesehen, nicht aber als Einsetzung
eines ständigen Gnadenmittels für Schwerkranke oder
Sterbende, Avofür das hl. Abendmahl als genügend erachtet wird.



— 546 —

Bei uns Altkatholiken wurde die Krankenölung beibehalten,
weil ja auch heutzutage die Möglichkeit nicht ausgeschlossen
ist, dass durch die Kraft des Glaubens Heilungen bewirkt oder
gefördert Averden, und es Avird deshalb den Kranken empfohlen,
falls sie von diesem Heilmittel Gebrauch machen wollen, dieses
mit Rücksicht auf den Aen dem Apostel in erster Linie
angeführten ZAveck gleich bei Beginn einer schweren Krankheit zu
tun, nicht aber den Empfang desselben bis auf das veraus-
sichtlich nahe Bevorstehen des Todes hinauszuschieben.

h) Die Ehe endlich gilt zwar auch der evangelischen Kirche
als eine göttliche Stiftung, aber als eine solche allgemein mensch"-

licher Art, nicht als ein den Christen speziell eigentümliches
Gnadenmittel. Doch wird auch in ihr eine kirchliche Eheeinsegnung

vorgenommen. In der katholischen Kirche wird auch mit
Rücksicht auf Matth. 19, 6 ff., Marc. 10, 11—12, Luk. 16, 18,
Röm. 7, 2—3, 1. Kor. 7, 10. 11. 39 strenger als ven den
Protestanten an der Unauflöslichkeit der Ehe festgehalten, auch im
Fall des Ehebruchs, während die griechische Kirche in letzterem

Falle die Ehe auch dem Bande nach für geschieden hält.
Auch die österreichischen Altkatholiken haben auf einer Synode
in derartigen Fällen die Ehe für trennbar erklärt. Der für die
Priester der römischkatholischen Kirche vom Papst Gregor VII.
1074 eingeführte Zölibatszwang ist, wie Aen den Protestanten,
so auch von uns Altkatholiken aufgehoben Avorden. Doch Avollte
damit dem freiwillig in heiliger Opfergesinnung übernommenen
Zölibat der Wert nicht abgesprochen werden, mit Rücksicht
auf Matth. 19, 12 und 1. Kor. 7, 32 ff.

i) Das hl. Abendmahl betreffend: Während die römische
Kirche lehrt, dass durch den Priester Brot und Wein auch
materiell der Substanz nach in den Leib und das Blut Christi
Aerwandelt werden, verwarf Luther diese Verwandlungslehre,
hielt aber daran fest, dass unter der Gestalt des Brotes und
Weines Leib und Blut Christi, freilich auf eine uns unbegreifliche

Weise, aber nach den bestimmten Worten der Schrift
doch wahrhaftig im hl. Abendmahl gegenwärtig und zum
Genuss ausgeteilt werde. Zwingli sah in diesem Sakramente ein
blosses Erinnerungsmittel, nichts als Brot und Wein, welche
Leib und Blut des Herrn nur bedeuten. Calvin vertiefte die
Zwinglische Auffassung, indem er lehrte, dass der Gläubige im
Sakrament vermittelst das Glaubens zwar nur geistig, aber



— 547 —

doch wirklich mit dem Leibe und Blute des Herrn (durch eine

von dem zur Rechten Gottes erhöhten Leibe Christi ausgehende
Kraft) gespeist werde, dass aber der Ungläubige nur Brot und
Wein empfange.1)

In der Konkordienformel wurde festgesetzt, dass in, mit und
unter dem Brote auch der Unwürdige den Leib des Herrn
empfange, aber zu seinem Gerichte. Nach der römischen Lehre ist
das Sprechen der Einsetzungsworte, nach der Lehre der
morgenländischen Kirche die Anrufung des hl. Geistes über Brot und
Wein, die in ihrer Liturgie den Einsetzungsworten folgt, während
sie in der abendländischen vorausgeht, nach der Lehre der
anglikanischen Kirche ist das Aussprechen der Einsetzungsworte und
des Gebets an den hl. Geist seitens des Priesters und der Glaube
seitens des Empfangenden, nach der lutherischen Lehre der
Genuss, nach Calvin der gläubige Genuss das Entscheidende für
den wirklichen Empfang des Leibes und Blutes Christi.

Die altkatholische Auffassung ist: Wir glauben mit der
alten Kirche, dass wir im hl. Altarssakramente in geheimnis-
Aeller, übernatürlicher Weise den Leib und das Blut unseres
Herrn Jesu Christi unter den Gestalten von Brot und Wein
empfangen und so teilhaben an dem Opfer seines Laibes und Blutes.
Wir halten uns aber nicht gebunden an die bezüglich der Art
und Weise, wie Christus in diesem Sakramente gegenwärtig
wird und ist und sich mitteilt, zu verschiedenen Zeiten erson-
nenen Theorien, auch nicht an die 831 von dem Mönche
Paschasius Radbertus aufgestellte und durch Bestätigung seitens
mehrerer abenländischer Konzilien (4. Lateran-Konz. 1215, zu
Vienne 1311 und zu Trient 1551) in der römischkatholischen
Kirche herrschend gewordene Lehre ven der Transsubstan-

') Im übrigen unterscheidet sich Calvins Lehre von der Auffassung
der übrigen Reformatoren hauptsächlich dadurch, dass sie die Verderbnis
und Unfreiheit des g-efallenen Menschen und als Gegengewicht vor allem
die unbedingte göttliche Vorherbestimmung (Prädestination), der einen zur
Seligkeit, der anderen zur Verdammnis, besonders stark hervorhebt. Es
gelang Calvin aber nicht, seinem strengen, den augustinischen überbietenden
Lehrbegriff hierüber ganz und unbedingt Geltung zu A'erschaffen. In den
meisten ausserschweizerischen Bekenntnissen seiner Anhänger wird dieses

Dogma entweder abgeschwächt oder geradezu umgangen. Ausserdem
unterscheidet sich sein Lehrsystem durch eine das äussere Leben des Menschen
bis ins einzelne regelnde Moral, zu deren praktischer Durchführung er die
strengste Kirchenzucht in seinem Genfer Kirchenstaat anordnete.



— 548 —

tiation im Sinne einer Verwandlung der materiellen Substanzen.
Die Konferenz der altkatholischen Bischöfe vom Jahre 1889 zu
Utrecht spricht demgemäss einfach den Glauben aus, dass wir
den Leib und das Blut unseres Herrn Jesu Christi selbst unter
den Gestalten von Brot und Wein empfangen.

Was die Art der Spendung dieses hl. Sakramentes betrifft,
so empfangen in der römischen Kirche aus äusserlichen Gründen
die Laien dasselbe nur unter der Gestalt des Brotes, weil auch
schon in dieser der ganze Christus gegenwärtig sei, in den
evangelischen Kirchen aber Avird es unter beiden Gestalten
gereicht. Wir Altkatholiken sehen, wie unter anderen Döllinger
auf den Bonner Unionskonferenzen erklärte, die Kommunion
unter beiden Gestalten grundsätzlich für das Richtigere an, und
in einigen unserer Landeskirchen ist dieselbe auch bereits
eingeführt.

Pfarrer Max Kopp.

(Schluss folgt.)


	Altkatholizismus und Protestantismus

