Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 67

Artikel: Altkatholizismus und Protestantismus
Autor: Kopp, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403738

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403738
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 5823 —

ALTKATHOLIZISMUS
uND PROTESTANTISMUS.”

«Seid beflissen, Einigkeit des Geistes zu erhalten
durch das Band des Friedens.» Ephes. 4, 3.

Nicht um zu trennen, sondern um briderlich zu einigen,
sind diese Zeilen geschrieben. Ist auch zunichst durch die-
selben bezweckt, zu erkldren, weshalb die altkatholische Re-
formbewegung der Gegenwart &usserlich gesonderte Bahnen
einzuschiagen fir notig fand, so soll doch zugleich dem denken-
den Leser zum Bewusstsein gebracht werden, dass wichtiger
und wesentlicher ist, was Altkatholiken und Protestanten inner-
lich einigt und verbindet, als was sie Ausserlich trennt, und
dass beziiglich des letzteren, soweit es auch wesentlich zu sein
scheint, ein Ausgleich zum Teil bereits gefunden oder ange-
bahnt ist, zum Teil bei beiderseitigem gutem Willen, wenn alle
Beteiligten von reiner Liebe zu Christus und den Briidern sich
leiten lassen, als Ergebnis zukiinftiger Unionsverhandlungen
sich erwarten lasst. Ich gebe mich zwar nicht der Hofthung
hin, dass in néherer oder fernerer Zukunft eine vollstindige
Union auf Grund genau stipulierter, das ganze Lehrgebiet
umfassender Glaubenssitze zwischen Altkatholizismus und
Protestantismus moglich sei., Sind ja die Protestanten unter
sich selbst in Sachen des Glaubens vielfach so tief gespalten,
dass es ihnen schwerlich je gelingen wird, unter sich selbst
eine derartige, sémtliche Angehorige der verschiedenen Rich-
tungen umfassende, alle in jeder Hinsicht zu dem gleichen

1) 1. Beilage zu «Die altkatholische Bewegung der Gegenwart» (Frage 32)
von Pfarrer Max Kopp.



7, -

Glauben verpflichtende Union zustande zu bringen und durch-
zufithren. Der protestantische Grundsatz unbedingter Glaubens-
freiheit des Einzelnen dringt eben unter ihnen viel mehr zu
weitergehender Zersplitterung in Glaubenssachen und zur Ab-
lehnung jeglichen verpflichtenden Bekenntnisses, als zur Eini-
gung tber ein solches. Und — gestehen wir es nur offen —
weit Uiber die protestantischen Kreise hinaus, allenthalben macht
sich als Zeichen der Zeit dieser Drang nach Freiheit von Be-
kenntniszwang oder nach Unverbindlicherklarung der historisch
gewordenen Bekenntnisse geltend. Wie viele auch unter den
Katholiken, nicht bloss unter den romischen, sondern auch unter
uns Altkatholiken, setzen sich innerlich iiber so manches hin-
weg, was zur Glaubenslehre ihrer Kirche gehort. Sollen wir
nun aber wegen dieser weitverbreiteten Abneigung oder Gleich-
giiltigkeit gegen konfessionelle Fragen und wegen der schein-
baren Aussichtslosigkeit von Unionsbestrebungen diesbeziigliche
Erorterungen einfach unterlassen? Ich meine das Gegenteil.
Ist nicht der angedeutete Zustand, weil so viel Unwahrhaftig-
keit und Heuchelei in sich bergend, ein der Christen un-
wiirdiger, ein Eitergeschwiir am Leibe der christlichen Kirche,
das dringend nach Abhiilfe verlangt? Soll aber eine Heilung
herbeigefiihrt werden, so lisst es sich eben nicht umgehen, die
bestehenden konfessionellen Unterschiede genau zu unter-
suchen, um herauszufinden, ob und inwieweit dieselben wesent-
liche und inwieweit unwesentliche Dinge betreffen, ob sie nicht
zum Teil gerade in den wesentlichsten Punkien seitens unbe-
fangener Wahrheitsforscher innerhalb der protestantischen und
katholischen Kirchen, die anglikanischen und morgenldndischen
mit eingeschlossen, innerlich bereits {iberwunden und einem
Ausgleiche nahe gebracht sind, und ob es daraufhin nicht
moglich sei, Rechnung tragend dem erwihnten Freiheits-
drange des Zeitgeistes und dem kritischen Forschungsdrange
der Wissenschaft, im engsten Anschluss an Christi Worte selbst,
unter Gewédhrung der weitestgehenden Freiheit inbezug auf
Erklarung dieser Worte, die urspriinglich in den ersten Jahr-
hunderten nach Christus auf der gleichen Grundlage unter den
Christen bestandene briiderliche Einheit wieder herzustellen,
zunichst wenigstens unter allen jenen Teilen der Kirche, die
fir sich keinerlei Anspruch auf Herrschaft iiber alle anderen
erheben, keinerlei Unfehlbarkeit und alleinseligmachende Kraft



— 525 —

fiir sich geltend zu machen suchen und nicht fiir massgebend
halten, ob man da oder dort anbete und ob mit diesen oder
jenen Zeremonien, sondern die als allein unfehlbaren Ober-
herrn der Kirche den Christo innewohnenden und von ihm ge-
offenbarten Vatergott, bezw. den Mensch gewordenen ewigen
Gottessohn anerkennen, als allein seligmachend die von ihm
verkiindigte und betiitigte Liebe, als allein massgebend die An-
betung im Geiste (durch echte Liebe zu Gott und den Brtdern)
und in der Wahrheit (durch Betétigung dieser Liebe).
Freilich die romische Kirche, solange sie bleibt, wie sie
zurzeit ist, wird zu einer derartigen Union niemals die Hand
bieten, und es ist auch nicht zu erwarten, dass sie in naher
Zukunft sich adndert und bussfertig den Bruch mit ihrer Ver-
gangenheit vollzieht, zumal sie im Jahre 1870 ihr ganzes fehler-
haftes System gewissermassen dogmatisiert hat, es misste denn
sein, dass schon bald Gottes Gericht iiber sie hereinbricht, und
sie in grossem Massstabe von ihrer Anhingerschaft sich ver-
lassen sieht. Aber sollen die von Rom getrennten Kirchen des-
wegen, weil es unmdoglich ist, das hohe, von Christus selbst er-
sehnte und in Aussicht gestellte Gut der Einheit unter dem
einen Hirten auf einmal ganz zu erlangen, die Héinde trige in
den Schoss legen und in der Trennung von einander verhar-
rend, alles gehen lassen, wie es geht? Gewiss nicht; sondern,
nachdem infolge der angedeuteten Dogmen von Rom aus nichts
mehr zu erwarten ist fiir Heilung des an der christlichen Kirche
zehrenden Krebsschadens, ist es offenbar Pflicht aller andern
Kirchen, welchen die Durchfiihrung des Heilswerkes Christi
wahrhaft am Herzen liegt, nunmehr ihrerseits den Anfang zur
Einigung zu machen, und zwar auf der Grundlage, die nach
ihrer Uberzeugung die allein richtize und allein zum Ziele
fihrende ist, auf der Grundlage, die Christus selbst gelegt und
als solche gekennzeichnet hat, auf dem Glauben an ihn als den
Sohn des lebendigen Gottes. Dollinger, der unerschrockene
Zeuge flur die alte katholische Wahrheit gegeniiber der auf
die Spitze getriebenen romischen Verirrung, hat in den Jahren
1874 und 1875 durch Veranstaltung und Leitung von privaten
Unionsverhandlungen unter Theologen aus verschiedenen von
Rom getrennten christlichen Konfessionen die vorbereitenden
Schritte getan zur Erreichung des erwahnten Zieles, und zwar
suchte er zunichst unter Altkatholiken, Anglikanern und Orien-



— 526 —

talen eine Interkommunion oder Abendmahlsgemeinschaft her-
beizufiihren, da sie ja nicht bloss in der Glaubenslehre einander
niaher stehen, sondern auch die #ussern Formen der alten
katholischen Kirche miteinander gemein haben, ndmlich das
besondere Priestertum mit den in ununterbrochener Reihenfolge
von den Aposteln ihre Sendung ableitenden Bischiéfen an der
Spitze, und den Messopferkultus. Er wéhlte darum zur Grund-
lage der Verhandlungen die Bekenntnisformeln der ersten kirch-
lichen Jahrhunderte und diejenigen Lehren und Einrichtungen,
welche in der allgemeinen Kirche des Ostens wie des Westens
vor den grossen Trennungen als wesentlich und unentbehrlich
galten. Nicht eine sogenannte absorptive Union oder vollige
Verschmelzung der verschiedenen Kirchenkérper war von ihm
beabsichtigt, sondern nur die Herstellung einer kirchlichen,
durch gegenseitige Gewihrung der Kommunion am schonsten
zum Ausdruck kommenden Gemeinschaft auf Grund der Einheit
in den notwendigen Dingen, mit Schonung und Beibehaltung
der nicht zum Wesentlichen des altkirchlichen Bekenntnisses
gehorigen Eigentiimlichkeiten der einzelnen Kirchen. Manche
wichtige Vereinbarungen waren das Ergebnis jener privaten
Unionsverhandlungen. Aber zu einer offiziellen, 6ffentlichen
Auerkennung und Bestatigung derselben durch die dazu be-
rufenen Organe, und auf Grund davon zu einer feierlichen
Erklarung der Kirchengemeinschaft zwischen den genannten
Teilen der Kirche ist es bis jetzt noch nicht gekommen. Auf-
gabe zukiinftiger Unionsverhandlungen wird es sein, fiir die
Einigung im Notwenigen eine Grundlage zu finden, die weit ge-
nug ist, um auch den Protestanten, kurz allen Christglaubigen,
die von Christi Geist beseelt sind, denen vor allem am Herzen
liegt, was Christus ersehnte und erstrebte, die Forderung eines
einigen Friedensreiches von heiligen, durch die Wahrheit frei
gewordenen Kindern Gottes, den Zutritt zu dem anzustrebenden
grossen christlichen Briderbunde (Konféderation oder Allianz)
zu ermdoglichen. Zu dem Zwecke wird es notwendig sein, wie
der evangelische Theologieprofessor Dr. Schaff aus New-York
in der zweiten Bonner Unionskonferenz es aussprach: ,von
dem Stamm (der alten ungeteilten okumenischen Kirche) zu-
riickzugehen zur Wurzel, vom Strom zur Quelle, von der Er-
leuchtung zur Inspiration, von den Viatern zu den Grossvatern,
von den Reformatoren und Kirchenvitern zu den Aposteln und



— 527 —

zu Christo selbst, und in diesem gemeinsamen Mittelpunkt aller
Glaubigen werden sich zuletzt alle Unionsbewegungen begegnen
und verstindigen.*“

Mogen denn die nachfolgenden Darlegungen ein weniges
dazu beitragen, durch Férderung des gegenseitigen ,sich néher
kennen und verstehen lernens“ dem Streben nach Einigung im
wesentlichen auch mit den Protestanten neue Nahrung zu geben
und so auch diese Einigung selbst, die ja von den verschieden~
sten Gesichtspunkten aus betrachtet so ausserordentlich wiin-
schenswert erscheint, niher herbeizufilhren. Tun wir in der
Gegenwart inbezug auf Pflege des christlichen Einheits- und
Friedensgedankens nach Kriften unsere Pflicht, und wird als
Fruecht davon tiber kurz oder lang unter dem segnenden Beistande
des gottlichen Geistes zuniichst die von Rom getrennte Christen-
heit auch &usserlich vor der Welt im Namen Christi geeint
dastehen als eine grosse Gemeinschaft von Bridern unter dem
einen hl. Vatergott und Oberhirten, so kénnen wir getrost das
Weitere der Zukunft tberlassen. Dann werden gewiss auch
innerhalb der romischen Kirche mehr und mehr die Geister
erwachen, und viele, die jetzt noch meinen, die romische Kirche
sei die wahrhaft katholische, und in ihr allein sei das Heil zu
finden, und die darum trotz allem Anstossigen nicht von ihr
sich trennen wollen, werden dann ihren Irrtum erkennen und
Aufnahme suchen in der wahrhaft katholischen Kirche, die da
i8t, wo Christus ist.

Ieh gehe aus von Frage 32 meines Schriftchens ,Die alt-
katholische Bewegung der Gegenwart, deren Ursprung, Ent-
wicklung und Ziel in 50 Fragen und Antworten“, erschienen
1900 in Bonn im Verlag des altkatholischen Press- und Schriften-
vereins, fiir dessen 2. Auflage urspriinglich die nachfolgenden
Ausfithrungen bestimmt waren. Dieselbe lautet:

Warum haben wir Altkatholiken wns nicht zur Ersparung all
der Arbeiten, Schwierigkeiten und Opfer, welche die Bildung einer
besonderen Kirchengemeinschaft und die Vornahme unserer Reformen
erforderte, einfach an eine der schon seit dem 16. Jahrhundert be-
stehenden Reformationskirchen angeschlossen ?

Antwort: Weil keine derselben uns vollstindig zu befriedigen
vermag. Wir stimmen zwar mit ihnen im allgemeinen tiberein
im Kampfe gegen romische Ubergriffe und im Festhalten an



Christus als an dem einen hohepriesterlichen Mittler und Ober-
hirten der Kirche; aber in einzelnen Punkten sind nach unserem
Dafiirhalten jene zu weit gegangen, haben nebst Missbrauch-
lichem auch Berechtigtes, Altkirchliches, wahrhaft Katholisches
aufgegeben und haben im Kampfeseifer gegeniiber rémischen
Ubertreibungen und Ausartungen zum Teil Lehren aufgestellt,
welche auch den guten, richtigen Kern der katholischen Kirchen-
lehre verwerfen oder zu verwerfen scheinen. Wir aber wollen
im wahren Sinne des Wortes katholisch sein und bleiben, unter
Vermeidung der beiderseitigen Extreme. Wir sehen ja auch
nach Lage der Verhiltnisse von der Vorsehung uns eine Auf-
gabe innerhalb der Kirche zugewiesen, die wir nur unter Ein-
haltung der richtigen Mitte, unter strenger Wahrung des wirk-
lich Katholischen einerseits und unter Heriibernahme des am
Protestantismus Berechtigten anderseits, also unter Versohnung
von Autoritit und Freiheit, wovon die eine in der romischen,
die andere in der protestantischen Kirche auf die Spitze ge-
trieben ist, segensreich zu erfiillen imstande sind?).

) Manche einsichtsvolle Protestanten wissen diese unsere Stellung sehr
wohl zu wiirdigen. So z. B. schreibt Prof. Beyschlag in seiner Schrift
«Der Altkatholizimus », Halle a. S., bei Strien, S. 50 in der 3. Aufl. 18883:

«Wir fiihlen alle mehr oder weniger die grossen Mingel und Ge-
brechen unseres protestantischen Kirchenwesens; wir ringen nach Uber-
windung derselben, ohne bis dahin ein Gefiihl durchgreifenden Erfolges zu
haben, und wir muten andern zu, dasselbe so anziehend und vertrauen-
erweckend zu finden, dass sie sich und ihre Kinder mit ihren heiligsten
Anliegen ihm anvertrauen? Nein, diese unsere geschichtlich gewordene
evangelische Kirche mit ihren konfessionellen Spaltungen, mit ihren landes-
kirchlichen Schlagbdumen, mit ihren ewigen Lehrstreitigkeiten, mit allen
ihren Rissen und Liicken, durch welche von der einen Seite der kritisch-
auflosende, von der anderen der reaktioniir-gesetzliche Wind weht, ist kein
Bau, der Draussenstehenden sonderlich wirtlich und anheimelnd vorkommen
konnte. ... Konnen wir deutsche Protestanten des 19. Jahrhunderts, bei
unserem Uberblick iiber die Geschichte der Kirche und die Gesamtlage
der christlichen Welt, ernstlich meinen, unsere lutherische oder reformierte
oder unierte Kirche sei das letzte Wort, das der Geist des Herrn in der
Kirchengeschichte zu sagen gehabt, sei die Idealgestalt der christlichen
Kirche, welche in ihre Existenzformen alle Volker auf Erden aufzunehmen
befihigt und berufen sei? Und wenn nicht, — ist uns denn nie der Gedanke
gekommen, dass die gdttliche Weltregierung unseren reformatorischen
Kirchenbildungen gegeniiber eine katholische Kirche habe fortbestehen
lassen — nicht bloss als ein abschreckendes Scheusal des Widerchristen-
tums, sondern auch als eine Bewahrerin geschichtlicher Erbgiiter, altkirch-



— 529 —

Die Hauptunterschiede, die in Betracht kommen, sind fol-
gende:

A. Inbezug auf das sogen. Formalprinzip, d.i. den Grund-
satz iiber die massgebenden Formen oder Quellen, woraus der
Inhalt der christlichen Lehre zu ermitteln ist: Da man in der
romischen Kirche die Hauptquelle des christlichen Glaubens,
die hl. Schrift, mehr und mehr in den Hintergrund dringte, sie
dem Volke schwer zuginglich machte und willkirlich deutete,
dagegen vielfach zur Begriindung von neuen Lehren, miss-
briuchlichen Einrichtungen und falschen Schriftauslegungen
sich auf die Tradition oder miindliche Uberlieferung berief, wo
es sich nicht um eine von den Aposteln herstammende Uber-
lieferung handelte, sondern um eine nachweisbar erst spiter
entstandene Lehrmeinung oder Auslegungsweise, bezw. um ein
von der biblischen Uberlieferung abweichendes Herkommen, so
stellten die Reformatoren des 16. Jahrhunderts diesem miss-
brauchlichen Verfahren gegeniiber die hl. Schrift in den Vorder-
grund durch den Grundsatz, es dirfe nichts als zum Heile not-
wendiges Stiick der christlichen Religion angesehen werden,
was nicht mit der hl, Schrift vereinbar (Luther), bezw. in ihr
enthalten sei (Zwingli und Calvin); die Tradition aber ver-
warfen sie als Glaubensquelle vollstindig.

Wir Altkatholiken gestehen den Protestanten zu, dass im
wesentlichen die Heilslehre sicher in der hl. Schrift enthalten
ist, und verwerfen mit ihnen die in der rémischen Kirche filsch-
lich sogenannte Tradition als Glaubensquelle und damit auch
die Theorie, die zum Ausdruck kommt in des Jesuiten Perrone
Schrift ,Ist die unbefleckte Empfangnis Maria dogmatisch de-
finierbar ?* 1847, wo es heisst: ,Weder Bibel noch Tradition
ist zur Definition eines Glaubenssatzes notwendig. s genlgt,
eine geheime Tradition anzunehmen, welche sich im Lehramt
der Kirche und im allgemeinen Bewusstsein der Glaubigen er-
hilt, bis sie endlich zu irgend einer Zeit auch an die Offent-

licher Uberlieferungen, welche uns abhanden gekommen und doch zu einer
kiinftigen idealeren und universaleren Entfaltung der Kirche unentbehr-
lich sind? Wenn es aber solche Erbgiiter und Uberlieferungen gibt, kénnen
es wesentlich andere sein als die, welche der Altkatholizismus jetzt aus der
romischen Umhiillung und Entstellung loslost und eben damit in ihrer
Vereinbarkeit und Zusammenstimmung mit unseren evangelischen Prin-
zipien ins Licht stellt?»



— 530 —

lichkeit tritt. Denn sonst miisste man nicht wenige Dogmen als
neu entstanden betrachten und sagen, dass sie erst in einem
spiteren Zeitalter in der Kirche Glauben erhielten;“ desgleichen
in den Worten des Bischofs Malou von Briigge: ,Sobald in der
hl. Kirche etwas allgemein angenommen wird, so ist das all-
gemeine Zeugnis der lebendigen Kirche ein unfehlbarer Beweis,
dass diese Wahrheit in der Uberlieferung enthalten ist, und
zwar unabhingig von irgend einem Denkmal des Altertums.
Aber im Sinn wahrhaft apostolischer Uberlieferung genommen,
erkennen wir die kirchliche Tradition als Glaubensquelle an,
weil ja das Christentum urspriinglich tiberhaupt nur mindlich
iiberliefert wurde, und die hl. Schrift selbst nur die erste schrift-
liche Festlegung der miindlichen Uberlieferung ist, und wir
auch nur durch kirchliche Uberlieferung wissen konnen, welche
Schriften als zur hl. Schrift gehorig (kanonisch) anzunehmen
sind, und welches ihr echter Wortlaut ist. Daraus aber folgt,
dass diejenigen, welchen der Schatz der christlichen Lehren
und Einrichtungen zur Weiteriiberlieferung anvertraut war,
auch nach der ersten schriftlichen Festlegung derselben noch
berechtigt, ja verpflichtet waren, wenn nachtriglich noch in
einzelnen Punkten Ergénzungen oder Erkldrungen als erforder-
lich sich herausstellten, auch diese geméss der ihnen gewor-
denen Uberlieferung zu geben, und zwar zunichst miindlich,
gelegentlich aber auch schriftlich. Findet sich also in den
von der ganzen Kirche auf allgemeinen Konzilien anerkannten
Schriften der massgebenden Kirchenviiter beziglich solcher der
Ergidnzung oder Erklarung bediirfender Punkte eine tberein-
stimmende Ausserung, und zwar bezeugt als bestindiger all-
gemeiner Glaube der Kirche, so kann man annehmen, dass
dieselbe auf echt apostolischer Uberlieferung beruht, und sich
darnach richten; ist aber keine Ubereinstimmung in demselben
vorhanden, so ist das Fehlen einer diesbeziiglichen apostolischen
Uberlieferung anzunehmen, und es darf die Privatmeinung Ein-
zelner nicht zur bindenden Glaubensnorm gemacht werden.
Vgl. Bonner Unionskonferenzen 1874, S. 33 Nr. 9a, ergénzt S. 50,
so dass folgendes angenommen wurde:

s, wWahrend die hl. Schrift anerkanntermassen die primiire
Regel des Glaubens ist, erkennen wir an, dass die echte Tra-
dition, d.i. die ununterbrochene, teils miindliche, teils schriftliche
Uberlieferung der von Christus und den Aposteln zuerst vor-



— 531 —

getragenen Lehre, eine autoritative (gottgewollte) Erkenntnis-
quelle fir alle auf einander folgenden Generationen von Christen
ist. Diese Tradition wird teils erkannt aus dem Consensus der
grossen in historischer Kontinuitiat mit der urspriinglichen Kirche
stehenden Kirchenkorper, teils wird sie auf wissenschaftlichem
Wege ermittelt aus den schriftlicherr Denkmélern aller Jahr-
hunderte.“

B. Inbezug auf das sogen. Materialprinzip, d.1. den Haupt-
grundsatz iiber den Inhalt der Heilslehre: In der rémischen
Kirche, welche, scheinbar ubereinstimmend mit der Lehre der
alten Kirche (Matth. 7, 21; Galat. 5, 6; Jak. 2, 17 ft.), Recht-
fertigung durch den Glauben und die Werke lehrt, war allméhlich
der Ubelstand eingetreten, dass, statt auf den in der vollen
personlichen inneren Hingabe an Christus bestehenden Glauben
und auf das aus solchem Glauben von selbst als Frucht sich
ergebende wahre Tugendleben, der hochste Wert gelegt wurde
auf die volle Hingabe an die kirchliche Obrigkeit, also auf die
blinde Unterwerfung unter ihre Lehren, auf die unbedingt ver-
trauende Entgegennahme ihrer Zusicherungen und auf die ge-
naueste, gehorsame Ubung der von ihr gebotenen oder emp-
fohlenen #usseren Werke, die wohl den Anschein von gliubiger
Gesinnung und Frommigkeit geben, die aber auch in irdischer
Gesinnung wurzeln konnen, in Absichten &hnlich jenen, die
Christus an den Pharisiaern tadelt und als des wahren Wertes
vor Gott ermangelnd bezeichnet. Insbesondere durch die schér-
fere Ahndung von Ubertretungen eines kirchlichen als von
solchen eines gottlichen Gebotes und durch die Ausartung des
Ablasswesens hatte es den Anschein genommen, als ob es vor
allem &usserliche, fromm scheinende, von der Kirche gebotene
Werke seien, womit das Heil gewissermassen verdient werden
konne und miisse, es aber weniger ankomme auf die richtige
innere Gesinnung, namlich auf den von Christus verlangten
Glauben, bezw. auf die durch den Glauben zu ergreifende, von
Christus verkiindete und vermittelte goéttliche Gnade, und auf
die aus diesem Glauben erspriessenden Werke der Liebe. Die
Folge davon war, dass oberflichliche, leichtfertige Gemiiter
bloss zur Abwendung von Nachteilen und Gewinnung von Vor-
teilen der vorgeschriebenen oder angeratenen guten Werke
sich befleissigten, jene wahrhaft gliubige, fromme Gesinnung
aber, die in erster Linie erforderlich ist zur Gewinnung des



— 532 —

Heiles, vernachlissigten. FEin unbussfertiger, alles sittlichen
Ernstes und heiligen Strebens barer, im Irdischen versunkener,
heuchlerisch scheinheiliger Sinn und Wandel waren vielfach
die Frucht der &dusseren Werkheiligkeit und des Ablasswesens,
Ich erinnere an die Zuchtlosigkeit selbst der einen Ablass ver-
dienenden Kreuzfahrerheere und an die oftmals in den weite-
sten Kreisen, selbst Geistliche und Moénche nicht ausgenommen,
herrschende Sittenverderbnis. Da trat 1517, von heiligem Zorne
ergriffen {iber das irrefithrende Treiben der Ablasskriamer, der
Augustinermonch Martin Luther auf, der vermoge seines ernsten,
gewissenhaften, ja krankhaft dngstlichen Gemites, trotz allen
klosterlichen frommen Ubungen und Busswerken die innere Ruhe
nicht hatte finden kénnen, bis er, von seinem alten Beichtvater
veranlasst, die im apostolischen Glaubensbekenntnis gelehrte
Vergebung der Sinden als eine von Gott um Christi willen ge-
schenkte auffassen lernte, und dann aus dem Studium der pauli-
nischen Briefe, namentlich des Romer- und des Galaterbriefes,
die Rechtfertigung aus dem Glauben sich ihm als unumstoss-
liche Gewissheit ergab. So wurde denn in der Folge im An-
schluss an Rom. 1, 17 und 3, 28 die Rechifertigung aus dem
Glauben allein, ohne des (Gesetzes Werke, zum Hauptartikel des
protestantischen Bekenntnisses, der auch in der Konkordien-
formel, d.i. in der zur Einigung verschiedener lutherischer
Richtungen 1574—1577 abgefassten Bekenntnisschrift sich findet,
sowie im Heidelberger Katechismus von 1562, der Haupt-
bekenntnisschrift der deutsch-reformierten Kirche. Aber dieser
Satz stellt sich infolge Hinzufiigung des Wortes ,allein“ als zu
weitgehend und irrefithrend heraus. Es lédsst sich zwar in den-
selben auch der nach der echt katholischen Auffassung richtige
Grundgedanke hineindeuten, dass der Glaube, wenn er ist wie
er sein soll — das griechische mioric, das mit wGlaube“ ithber-
setzt zu werden pflegt, bedeutet eigentlich ein ,Vertrauen®,
das sich zur ,Treue“ vollendet — fiir sich allein schon alle
Bedingungen der Rechtfertigung im Keime enthélt, insofern ein
solcher Glaube nicht ohne die Werke bleiben kann, diese viel-
mehr vermoge der ihm innewohnenden Lebenskraft unter Mit-
wirkung mit der von Gottes Gnade ausgehenden Kraft des
hl. Geistes zur Reife bringen muss, wie ein guter Baum unter
glinstigen Verhiltnissen gute Frichte bringt. Der Herzens-
kundige kennt ja von vorneherein mit unfehlbarer Sicherheit



— 533 —

diejenigen, welche den vollgtltigen, lebenskriftigen Glauben ha-
ben, und ist daher in der Lage, schon bevor die guten Werke ge-
tan sind, mit Riicksicht auf jenen Glauben allein seinen von den
begangenen Stinden gnidig absehenden, Gerechtigkeit zurechnen-
den Urteilsspruch (Rom. 4, 3—6) zu fillen; und anderseits wird
in denjenigen, welche den vollkrédftigen Glauben haben, auch
schon vor Vollbringung der Werke das herzbegliickende Ge-
fithl der Zuversicht des Heiles erstehen; denn die Liebe, die mit
ihrem Glauben verbunden ist, treibt die Furcht aus (1. Joh.4, 18).
Luther selbst beabsichtigte auch keineswegs, durch Aufstellung
des Grundsatzes vom allein rechtfertigenden Glauben die guten
Werke fiir vollig tberflissig und gleichgitiltig zu erkliaren. Er
betonte ja oftmals die Notwendigkeit wahrer, die Siinde ver-
abscheuender Bussgesinnung und forderte einen tugendhaften
Lebenswandel. Er wollte, wie es scheint, mit dem Satz ,aus
dem Glauben allein* nur aussprechen, dass der Mensch durch
vorausgegangene gute Werke sich die Rechtfertigung nicht
verdienen konne, sondern dass er dieselbe in jedem Falle der
Gnade Gottes zu verdanken habe, die ihn ohne sein Verdienst
um Christi willen rechtfertigt, d. h. nach Luther, ibn ein fir
allemal aufnimmt in die Zahl seiner wiederversohnten, als
gerecht angesehenen, ihm wohlgefilligen Kinder. Wohl aber
sollten nach Luther die guten Werke nachfolgen; nimlich an
die Rechtfertigung schliesst sich ihm die in der katholischen
Kirche mit zur Rechtferticung gerechnete Heiligung oder volle
geistige Neugeburt an, die eben unter Ubung von Werken des
in Liebe titigen Glaubens (Gal. 5, 6) allméhlich sich vollzieht.
Aber trotzdem, dass so die Werke nachtriglich zu ihrem Rechte
zu kommen scheinen, ist der lutherische Satz bedenklich und
irrefiihrend. Luther bekdmpft nimlich manchmal ausdriicklich
die Annahme, dass der Glaube, durch den die Rechtfertigung
zu gewinnen ist, schon ein von der Liebe beseelter sein misse.
Kann denn aber ein Glaube, der noch nicht auf dieser Hohe
steht, wirklich mit Recht als gentigend bezeichnet werden, um
ein fir allemal die Rechtfertigung sicherzustellen und dem-
nach volle Zuversicht des Heiles zu gewidhren? Ist denn nicht
das Gebot der Liebe nach Christi Lehre das wichtigste im
ganzen Gesetz? und hebt er nicht in den an seine Jinger ge-
richteten Abschiedsreden ausser dem Glauben an ihn auch die
Liebe zu ihm und das Halten seines Wortes besonders hervor



— 534 —

als dasjenige, was den Vater veranlasst, die Glaubigen auch
zu lieben, mit dem Sohne Wohnung zu nehmen in ihnen (Joh. 14,
21. 23) und ihre Bitten zu erhoren (Joh. 16, 26. 27)? Spricht
nicht auch die Parabel des Herrn vom kéniglichen Hochzeits-
mahl, an welchem nicht teilnehmen kann, wer kein hochzeit-
liches Kleid anhat, und das Schlusswort dazu: ,denn viele
sind berufen, wenige aber auserwihlt“, gegen Luthers Auf-
fassung? Und ist der so schroff hingestellte Satz ,aus dem
Glauben allein, ohne die Werke“ nicht im hoéchsten Grade ge-
eignet, Leichtfertige irrezufiihren und in eine falsche Sicher-
heit zu wiegen, so dass sie denken: wenn ich nur den Glauben
habe an Christus und das Vertrauen auf die Kraft seines Er-
losungswerkes, so kann ich getrost weiter siindigen und brauche
mich nicht zu bemithen um Werke der Tugend; das Heil ist
mir dennoch sicher? So aufgefasst aber, fithrt der Satz Luthers
zu den gleichen schlimmen Folgen wie das Vertrauen auf bloss
ausserliche Werkheiligkeit in der romischen Kirche. Der Glaube
bleibt in seiner Beschatfenheit ein ungentigender, und das ernste
sittliche Streben nach wahrer Heiligung kann nicht gedeihen.
In neuerer Zeit ist denn auch die lutherische Lehre liber die
Rechtfertigung von einer grossen Anzahl protestantischer
Theologen aufgegeben worden.?)

Yy Dollinger in « Kirche und Kirchen, Papsttum und Kirchenstaat», Miin-
chen 1861 bei Cotta, S. 430 f. fiithrt als solche an: Olshausen, Schleiermacher
und seine ganze Schule, Heydenreich, Brandt, Nitzsch, Ullmann, Neander,
Sartorius, B#hr, Schenkel, Martensen, Nagelsbach, Gerock, Hundeshagen,
Rich. Rothe, J. P. Lange, Lipsius, Dorner, Baumgarten, Kurtz, Weizsiicker,
Hagenbach, De Wette, Kliefoth, Thomasius, Harless, Preger, Guerike u. a.
In der neuesten Zeit hebt auch der protestantische Kirchenhistoriker Prof.
Adolf Harnack in seinem bei der Kaiserfeier am 27. Januar 1907 in der
Berliner Univeritidt gehaltenen Vortrage «Protestantismus und Katholizismus
in Deutschland » hervor, dass tatsichlich auf wichtigen Gebieten des
religiosen Denkens und Lebens, so gerade in den alten Unterscheidungs-
lehren, wie beziiglich der Rechtfertigung, in der Gegenwart eine An-
niherung der Konfessionen sich durchgesetzt habe. — Der evangelische
Pfarrer Gottfried Schwarz in seiner Schrift «Hat die evangelische Kirche
das Evangelium?» (Heidelberg, bei Horning, 2. Aufl. 1892) antwortet darauf
mit «Nein» und lehrt unter anderem, dass die Rechtfertigung durch die
Gnade Gottes in Jesu Christo nicht bloss in der Erlassung der Siinden-
strafen, oder in der Zurechnung der Gerechtigkeit Christi, oder in der
blossen Adoptierung zu Gottes Kindern besteht, sondern in der geistigen
Neugeburt aus Gott, in der Mitteilung des gé6ttlichen Wesens, der Heilig-
keit Gottes, seines Geistes und damit seiner Macht und Herrlichkeit.



— 535 —

Daher ist zu hoffen, dass in kiinftigen Unionsverhandlungen
iiber diesen Punkt eine Einigung sich erzielen lasse, in dem
Sinne, dass das Heil gewonnen werde durch die von Christus
verkiindete und vermittelte Gnade Gottes, wofern der Mensch
sich an diese hingibt mit einem durch die Liebe wirksam
werdenden Glauben. Denn wir Altkatholiken verurteilen mit
den Protestanten jene Missbriauche, welche den Anlass zum
Auftreten Luthers bildeten. Wir legen dem Geiste Christi ent-
sprechend wenig Wert auf bloss &dusserlich fromm scheinende
Werke, die nicht aus innerer Frommigkeit entspringen, also
auch auf bloss #usserliche Erfillung von Kirchengeboten um
irdischer Rucksichten willen. Wir erkennen auch an, wie in
den Bonner Unionsverhandlungen 1874 (S. 16, Nr. 6) mit Mit-
gliedern der morgenldndischen und der anglikanischen Kirche
ausgesprochen wurde, dass die Seligkeit nicht durch sogen.
,merita de condigno“ (verdienstliche Werke) wverdient werden
konne, weil der unendliche Wert der von Gott verheissenen
Seligkeit nicht im Verhéltnis steht zu dem endlichen Wert der
Werke des Menschen. Wir verwerfen auch (s. ebenda S. 17,
Nr. 7) das in der rémischen Kirche in Ubung gekommene Ab-
lasswesen, und wir glauben im Anschluss an Eph. 2, 8. 9 und
2. Tim. 1, 9 (s. Katechismus Fr. 111 in der alten Auflage), dass
der eigentliche und letzte Grund des menschlichen Heiles die
gottliche Gnade ist, wenn auch der einzelne Mensch, um der
Friichte der Erldsung teilhaftig zu werden, mit der goéttlichen
Gnade zusammenwirken und an den Erloser glauben, d. h. mit
seinem ganzen Wesen (glaubend, hoffend und liebend) sich an ihn,
seine Lehre und sein Werk hingeben muss (Katechismus Fr. 109,
112—114). Vergleiche Bonner Unionsverhandlungen 1874, S. 16,
Nr.5: ,Wir stimmen {iiberein, dass der durch die Liebe wirk-
same Glaube, nicht der Glaube ohne die Liebe, das Mittel und
die Bedingung der Rechtfertigung des Menschen vor Gott ist.”

C. Inbezug auf den Hauptgrundsatz fir das Gewissen der
Gliubigen in den einzelnen Angelegenheiten des Heiles: In der romi-
schen Kirche herrscht, missbriuchlich auf die Spitze getrieben,
das Autoritdtsprinzip. Hiernach steht die Geistlichkeit, an ihrer
Spitze der seit 18. Juli 1870 auch dogmatisch zu absoluter Ober-
herrschaft berechtigte Papst, als ,lehrende Kirche“ gebieterisch
und eine Zwangsherrschaft ausiibend, eine geistige nicht nur,
sondern, wann es die Verhéltnisse erlauben, auch eine leibliche,



— B3 —

iber dem gldubigen Volk als dem bloss zum Horen und Ge-
horchen bestimmten Teil der Kirche. Der Papst, und in seinem
Dienste die Geistlichkeit, kann willkiirlich, niemand verant-
wortlich als Gott allein, gebieten; dem einzelnen Gliaubigen
aber bleibt nichts tibrig als sklavischer Gehorsam; ihm wird
die Selbstverantwortung vor Gott abgenommen durch die Ver-
sicherung, am besten sei flir sein Seelenheil gesorgt, wenn er
wie ein Unmiindiger, ohne selbst denkend zu priifen, das glaube
und tue, was der Geistliche auf der Kanzel oder im Beichtstuhl
ihm vorschreibt. Wenn er aber doch auch selbst denkt und
forscht und prift und dadurch zu Ergebnissen kommt, die dem
widersprechen, was der vom Papst geleitete Priester ihm vor-
schreibt, so muss er die selbstgewonnene Uberzeugung und
den Urteilsspruch seines eigenen Gewissens verleugnen und sich
unbedingt den Ausspriichen und Vorschriften seines priester-
lichen Oberen, in letzter Linie des Papstes, unterwerfen. Diesem
Prinzip gegeniiber brachte Luther, als der pipstliche Legat
Kardinal Cajetan 1518 zu Augsburg mit der deutschen . Bestie*
nicht einmal mehr disputieren wollte, um mit Granden ihn zu
widerlegen, sondern, gestiitzt auf den Willen des Papstes als
des Herrn der Kirche, der tiber der Schrift und den Konzilien
stehe, einfach unter Androhung des Bannfluchs Widerrufung
seiner Ketzerischen Sétze verlangte, als neues Prinzip des
Protestantismus zur Geltung: Gebundenheit des Gewissens allein
an Gottes Wort und Freiheit des Gewissens gegeniiber jeder mensch-
lichen Macht. Er appellierte von dem tibel unterrichteten Papst
an den besser zu berichtenden, spéter auch, als die péipstliche
Bannbulle angekommen war, an ein frei christlich Konzilium,
schickte dem Papste Leo X. seine Schrift ,Von der Freiheit
eines Christenmenschen®, und 1521 auf dem Reichstag zu Worms
sprach er die ewig denkwiirdigen Worte: _Es sei denn, dass
ich mit Zeugnissen der hl. Schrift oder mit offentlichen, klaren
und hellen Griinden und Ursachen iiberwunden und iiberwiesen
werde (denn ich glaube weder dem Papste ncch den Konzilien
allein nicht, weil es am Tage und offenbar ist, dass sie oft ge-
irrt haben und ihnen selbst widersprechend gewesen sind), und
ich also mit Spriichen, so von mir angezogen und angefiihrt
sind, tiberzeuget, und mein Gewissen in Gottes Wort gefangen
ist, so kann und will ich nichts widerrufen, weil weder sicher
noch geraten ist, etwas wider das Gewissen zu tun. [Hier stehe
ich, ich kann nicht anders] Gott helfe mir, Amen.“



— 537 —

Wir Altkatholiken halten mit den Protestanten fest an der
apostolischen Lehre, wonach alle Glieder der Kirche mittelst
der einem jeden von Gott verliehenen Gaben dem Ganzen zu
dienen haben (1. Cor. 12, 7 ff.), und jeder frei nach seiner Uber-
zeugung und seinem Gewissen Gott verantwortlich (1. Cor. 10, 29
und Rém. 14, 12), das Handeln gegen die Uberzeugung aber
stiindhaft (Rom. 14, 23) ist. Wir erkennen daher gleich Luther
nicht ausschliesslich der Geistlichkeit, am wenigsten dem Papste
fur sich allein, das Recht zu, Richter des Glaubens und Ge-
bieter der Glaubigen zu sein, und geben zu, dass auch ein
dusserlich allgemeines Konzil unter Umstinden irren konne,
seine Entscheidungen also nur dann verbindliche Kraft haben,
wenn sie wirklich nach iibereinstimmenden Zeugnissen schon
aus der alten Kirche der Lehre Christi geméss sind. Wir
wahren auch den Laien das Recht, in Bibel und Geschichte
und in den Schriften der Kirchenviter zu forschen, alles zu
priifen und so nach einer selbstiindigen Uberzeugung zu ringen,
und soweit sie es vermogen, auch ihrerseits liber der reinen und
unverfdlschten Bewahrung des von den Aposteln iiberlieferten
Heilsschatzes zu wachen; ja wir empfehlen einem jeden fleis-
siges Bibelstudium und erkennen das Recht der Glaubens- und
Gewissensfreiheit an. Anderseits aber halten wir zum Bestehen
einer durch das Band des Glaubens und der Liebe zusammen-
gehaltenen Kirchengemeinschaft auch das Vorhandensein von
autoritativen Organen (Bischdife, Priester und Kirchenversamm-
lungen) fiir notwendig, die von amtswegen, also in erster Linie
berufen sind, als Organe der Gesamtheit der Glaubigen iiber
jenem Heilsschatze zu wachen, ihn getreu zu verwalten und
gemiss dem in der Gesamtheit ruhenden Glaubensbewusstsein
weiter zu iiberliefern. Wie wir aber dem Papste verwehren,
bei Aufstellung von Glaubenssitzen fir die Gesamtheit willkiir-
lich sich selbst an Stelle der echten Tradition als oberste
Autoritit zu setzen, so miissen wir auch jedem Einzelnen emp-
fehlen, damit er nicht auf Irrwege gerate, beziiglich wichtiger
(Glaubensfragen, also auch beztiglich Auslegung der betreffenden,
oft mehrdeutigen Schriftstellen, sich nicht lediglich auf sein
personliches Dafiirhalten zu verlassen, sondern als von der Ver-
nunft selbst gebotene Schranke der Willkiir und als sicherste
Richtschnur fiir die Schriftauslegung in wichtigen Glaubens-
fragen die schon unter A erwihnte Traditionsregel zur An-

Revue intern. de Théologie. Heft 67, 1909, 35



— 538 —

wendung zu bringen. Denn eine Kirche, in welcher jeder
lediglich sich selbst als oberste Autoritit in Glaubenssachen
betrachtet, steht in Gefahr, auch beziiglich der Grundlagen des
Christentums des innerlich alle zu einigen bestimmten Glaubens-
bandes verlustig zu werden und sich mehr und mehr zu zer-
splittern. Die sogen. freien oder freireligiosen Gemeinden, welche
in den vierziger Jahren des 19. Jahrhunderts unter Uhlich,
Wislicenus, Rupp, Ed. Baltzer u. a. aus dem Verbande der
evangelischen Kirche austraten, und mit welchen in der Folge
aus dem Schosse der katholischen Kirche die sogen. Deutsch-
katholiken, das sind die Anhinger einer 1845 aus Anlass der
Wallfahrten zum hl. Rock in Trier unter Joh. Ronge und Joh.
Czerski entstandenen Bewegung, sich vereinigten, haben eben
unter Berufung auf das protestantische Prinzip unbedingter
Glaubensfreiheit des Einzelnen den iiussersten Schritt getan und
nicht einmal das apostolische Glaubensbekenntnis als einigende
Bekenntnisformel beibehalten. Bleibt aber die erwiahnte Regel in
Anwendung, so diirfte die richtige Mitte sich ergeben zwischen
der geistknechtenden und geisttotenden Autorititenherrschaft
einerseits und einer die Geistesgemeinschaft einer Kirche auf-
losenden schrankenlosen persénlichen Freiheit anderseits. Das
Band, welches Christus durch sein Wort der Wahrheit um die
Geister der Glaubigen schlingen wollte, wird in seiner ein-
fachen urspriinglichen Fassung und Deutung (sofern eine solche
sich nachweisen ldsst) immerhin weit und dehnbar genug sich
erweisen, um auch von dem fortgeschrittensten Denker nicht
als hemmende Fessel empfunden zu werden, die er um der
Wahrhaftigkeit willen sprengen miisste.?)

D. Sakramentenlehre betreffend.

a) Im allgemeinen: Wéihrend in der rémischkatholischen
Kirche vielfach die diesbeziligliche Macht des Priesters zu sehr
gepriesen wurde, als wire hauptséchlich er es, der die wunder-
bare Gnadenwirkung bei Spendung der Sakramente hervor-
bringt, wurde in einem Teile der protestantischen Kirchen den
Sakramenten {iberhaupt nur eine sinnbildliche Bedeutung zu-
geschrieben. Wir Altkatholiken heben hervor, dass es in erster

) Siehe hierzu einen von Bf. Reinkens 1876 zu Freiburg gehaltenen
Vortrag iiber «Bekenntnis, Autoritit und Einheit der Kirche». Heidelberg
bei G. Mohr. Auch Schulte in seinem Buche «Stellung der Konzilien usw.»
S. 36 ff. Prag 1871 bei Tempsky.



— 539 —

Linie Christus selbst und sein Erlosungswerk ist, dem wir die
in den Sakramenten angebotene Gnadenwirkung zu verdanken
haben, und dass diese nicht schon mit der von dem Priester
als Diener Christi und seiner Kirche vorgenommenen Hand-
lung (ex opere operato) an sich, sondern nur im Falle eines
bussfertigen, gldubig vertrauenden und nach Heiligung streben-
den Mitwirkens von Seite des Empfingers eintreten kann.

b) Zahl der Sakramente: In der katholischen Kirche pflegen
die bekannten sieben hl. Handlungen mit dem Namen ,Sakra-
ment“ belegt zu werden, in den evangelischen Kirchen nur
zwei, die Taufe und das hl. Abendmahl (die hl. Kommunion).
Wir Altkatholiken geben zu (s. Bonner Unionsverhandlungen
1874, S. 17, Nr. 8), dass die Zahl der Sakramente erst im
12. Jahrhundert auf sieben festgesetzt und dann in die allge-
meine Lehre der Kirche aufgenommen wurde, und zwar nicht
als eine von den Aposteln oder von den &ltesten Zeiten kom-
mende Tradition, sondern als das Ergebnis theologischer Speku-
lation. Desgleichen geben wir zu, wie auch schon friiher katho-
lische Theologen, z. B. Bellarmin, zugaben, dass die Taufe und
das hl. Abendmahl die dem Range nach ersten und vorziiglich-
sten und zugleich die fiir alle Glieder der christlichen Kirche,
soweit ihnen der Empfang moglich ist, bestimmten Sakramente
oder Heilsmittel sind, also in einem hoheren Grade und in einem
engeren Sinne als die tibrigen geheimnisvollen Handlungen oder
Mysterien unseres Heiles den Namen ,Sakrament“ verdienen.

¢) Taufe: Infolge des verschiedenen Begriffs der Recht-
fertigung werden die Wirkungen der Taufe in den verschiede-
nen Konfessionen etwas verschieden dargestellt. Nach katho-
lischer Lehre werden die Erbsiinde und bei der Taufe wvon
Erwachsenen auch die vor derselben begangenen personlichen
Siinden durch die Taufe nicht bloss als vergeben, sondern auch
als getilgt gedacht, nach lutherischer und reformierter Lehre
aber bloss als vergeben; in jener also wird eine die Heiligung
in sich schliessende Rechtfertigung oder Vergebung angenom-
men, in diesen nur eine Rechtfertigung im Sinne von Vergebung.
Ubrigens wird die bose Begierlichkeit, eine Folge der Erbsiinde,
doch auch nach katholischer Lehre in den Getauften, wenn
auch in schwéicherem Masse, als fortdauernd gedacht.

d) Die in der katholischen Kirche auf Grund des Apg. 8
erzihlten Vorgangs zur Ergidnzung der seit 200 einzeln vor-



— B —

gekommenen, seit Augustinus (7 430) allgemein eingefiihrten
Kindertaufe tiblich gewordene Firmung (in der morgenlin-
dischen Kirche mit der Taufe selbst verbunden, in der abend-
landischen nunmehr spiter gespendet an solche, die bereits zu
den Unterscheidungsjahren gelangt und im Christentum unter-
richtet sind) wird in der evangelischen Kirche, weil nicht die
Einsetzung durch Christus selbst im neuen Testament berichtet
ist, nicht als eigentliches oder besonderes Sakrament angesehen,
An ihre Stelle hat sie als Erganzung der Kindertaufe die sogen.
Konfirmation gesetzt. Dieser feierliche Akt besteht darin, dass
die Kinder, nachdem sie das 14. Lebensjahr vollendet und die
notige religiose Unterweisung von ihrem Pfarrer erhalten haben,
die einst bei der Taufe durch die Taufpaten an ihrer Stelle
ausgesprochenen Taufgeliibde nunmehr selbst aus eigenem Be-
wusstsein und Willen leisten, was tlibrigens auch in der katho-
lischen Kirche vor der ersten hl. Kommunion zu geschehen
pflegt, und dass sie daraufhin von der Gemeinde unter fiir-
bittender Handauflegung eingesegnet, zum hl. Abendmahle zu-
gelassen und damit unter ihre selbstdndigen Mitglieder auf-
genommen werden.

Wir Altkatholiken glauben gut daran zu tun, im Anschluss
an die Sitte der apostolischen Zeit die so wichtige, schon von
Johannes dem Téaufer im Gegensatz zu seiner Wassertaufe so
sehr hervorgehobene, durch Christus zu bewirkende Geistestaufe,
als welche die Firmung sich darstellt, und durch welche auch
die Wirkung der christlichen Wassertaufe erst zur Vollendung
kommen soll, als einen besonderen, in feierlicher Weise in der
Regel vom Bischof, und zwar am besten an schon gereifteren
Christen vorzunehmenden Akt beizubehalten.

e) Busse: In der Handhabung des Busswesens war die
romischkatholische Kirche unter falscher Deutung von Schrift-
stellen weit abgewichen von der alten Kirche, in einer Weise,
die argen Missbrauch, sowohl von Seite der Verwalter des
Sakraments als von Seite der Stindenvergebung Suchenden
nach sich zog. In der alten Kirche galt mit Riicksicht auf
Matth. 18, 15—18 fiir schwere Fille die ganze Gemeinde als
Inhaberin der Schlusselgewalt in hochster Instanz, die Kirchen-
vorsteher aber wirkten nur dabei mit als die von der Gemeinde
crdnungsgemiss bestellten Organe. Ausserdem mochten letztere
manchmal, wenn streitende Parteien auch in leichteren Sachen



— 541 —

unter sich selbst nicht eins werden konnten, nach Matth. 18, 16
von diesen freiwillig, nicht gerade wegen ihres Amtes, sondern
wie andere Privatpersonen wegen besonderen Vertrauens, das
sie bei beiden Parteien genossen, um ihre Entscheidung ersucht
werden. In jenen schweren Fillen nun, in welcher jemand
wegen grober Vergehen, wie Verleugnung oder Abschworung
des christlichen Glaubens, Mord oder Ehebruch, aufgehort hatte,
Mitglied der christlichen Gemeinde zu sein oder als solches
anerkannt zu werden, war die Ausiibung der Schliisselgewalt
eine oOffentliche, und wurde dem reuigen Biisser nur nach gut
bestandener ldngerer Busszeit die gewiinschte Wiederaufnahme
und Lossprechung gewéhrt, und das wihrend der ersten fiinf
Jahrhunderte nur einmal im Leben, nicht aber auch einem Riick-
falligen. Bezuiglich der leichteren, alltiglichen Verfehlungen
aber, von denen auch der Beste nicht frei zu bleiben pflegt,
wurde urspriinglich ein gemeinsames Bekenntnis der Siinden,
das die ganze Gemeinde bei ihren gottesdienstlichen Zusammen-
kinften vor Empfang des christlichen Opfermahles abzulegen
pflegte, fiir geniigend erachtet, verbunden mit gegenseitiger Fiir-
bitte um Verzeihung von Seite Gottes (Jakob.5, 16) und wohl
auch mit gegenseitiger Abbitteleistung und Gewédhrung der Ver-
zeihung, falls gegenseitige Beleidigungen oder Schiadigungen
vorgekommen und nicht schon vor dem Gemeindegottesdienst
geschlichtet waren gemiss der Mahnung Christi (Matth. 5, 23 ff.;
6, 12. 14. 15. 18, 21 ff.). Uberreste davon haben wir heutzutage
noch auch in der romischkatholischen Kirche im sogenannten
Stufengebet einer jeden Messfeier, in der hiufig gebeteten sogen.
,Offenen Schuld“ und im Friedenskuss, den Diakon und Sub-
diakon bei Hochidmtern einander geben. Vom 5. Jahrhundert
an wurden mehr und mehr auch riickfillige schwere Siinder
zur Wiederaufnahme auf dem Wege offentlicher Kirchenbusse
zugelassen, und es traten allerlei Milderungen der bisherigen
Bussdisziplin ein, die dazu beitrugen, die Bussiibung schliesslich
zu einer Privatsache zu machen, die der Einzelne mit seinem
Bischof oder Priester erledigen konnte. Sogenannte Beicht-
biicher oder Bussordnungen kamen auf, worin ausfithrliche Ver-
zeichnisse der tiblichen Stinden und Laster enthalten waren
nebst Angabe der Busse, die der Bischof in jedem einzelnen
Falle auferlegen sollte. Zur Abnahme der Beichte wurden bald
auch Ortspfarrer und Monche autorisiert. Doch blieb auch diese



— 542

Q

Privatbeichte jedem Einzelnen freigestellt, bis im Jahre 1215 auf
der 4. Lateransynode Papst Innozenz III. jedem Erwachsenen
bei Strafe der Ausschliessung befahl, alljahrlich wenigstens ein-
mal seinem eigenen Priester seine Stinden zu beichten. Dieses
Gebot wurde erlassen weniger aus religiosen Griinden, als viel-
mehr nur, um die Ausfindigmachung und Ausrottung von sogen.
Ketzern (Katharern oder Albigensern) zu erleichtern. Auf diese
Weise war allméihlich die Mitwirkung der Gemeinde bei Aus-
libung der Bussdisziplin vo6llig ausgeschaltet und der neuen
Anschauung Bahn gebrochen worden, nach welcher nur der
Priester an Gottes Statt, als Inhaber der hochsten Jurisdiktion
aber der Papst, die Siindenvergebung aussprechen kann. An-
fanglich zwar geschah das noch in der Form der Furbitte ,Es
erbarme sich deiner usw.“, spiter aber nach der I.ehre von
Theologen des 13. Jahrhunderts und nach einem Beschlusse des
Trienter Konzils unter Berufung auf Joh. 20, 21—23 auch in
Form eines richterlichen Urteils mit den Worten ,Ich spreche
dich los“. Jene Schriftstelle aber ist unter Wiirdigung der Ver-
haltnisse, mit Bezug auf welche die Worte gesprochen wurden,
zu beziehen auf die Siindennachlassung durch die Taufe fiir
diejenigen, welche auf die Predigt der Apostel hin gldaubig und
bussfertig dieselbe annehmen, und aufdie Nichtnachlassung fiir die-
jenigen, bei welchen das nicht der Fall ist. (Nédheres in der Schrift
von Bischof Herzog ,Die obligatorische romische Ohrenbeicht
eine menschliche Erfindung", Aarau 1901, und in einem Aufsatz
eben desselben in der Internat. theol. Zeitschrift 1900, S. 431
bis 451.) So waren die Gldubigen in allen Beziehungen des
Lebens bis in die delikatesten Angelegenheiten der Willkiir des
Priesters ausgeliefert, in dessen Macht es ja stehen sollte, dem
Stinder den Himmel zu 6ffnen oder ihn in die Hélle zu stiirzen.
Welcher Missbrauch mit dieser Macht getrieben wurde, auch
durch Anwendung der laxen jesuitischen Beichtmoral, braucht
hier nicht niher ausgefithrt zu werden. Siehe hieriiber z. B.
Dr. Karl Weiss _Beichtgebot und Beichtmoral der romisch-
katholischen Kirche®, St. Gallen und Leipzig 1901. Besonders
sei noch hervorgehoben die vielfach verbreitete jesuitische
Lehre, dass zur Nachlassung der Siinden der Beichtende nicht
der vollkommenen Reue (contritio) bedirfe, die aus der Liebe
zu Gott und dem Abscheu vor der Sinde hervorgeht, sondern
dass schon die unvollkommene Reue (attritio) geniige, die in der



543 —

Furcht vor der Holle begriindet ist, eine Lehre, durch welche
das Wesen des christlichen Geistes in den Herzen untergraben
wird. Siehe das Referat von Pfr. Dr. G. Moog auf dem Haager
Kongress iiber Johannes Neerkassel und dessen Schrift ,Amor
peenitens“. Auch der Unfug, der mit dem Ablasswesen getrieben
wurde, bestehend in dem Anbieten von Nachlassung von Stinden
und Stindenstrafen fiir irgend eine Leistung, auch fir Geld, hatte
das Bussinstitut sehr dem Verfalle entgegengefiihrt, indem viele
nun glaubten, es sei kein Bussetun mehr notig. Mit Schmerzen
hatte das Luther im Beichtstuhl wahrzunehmen Gelegenheit
gehabt. Daher emporte ihn dieser Ablasshandel, der ihm als
heidnischer Unfug erschien, aufs tiefste und veranlasste ihn,
am 31. Oktober 1517 seine 95 Thesen an der Schlosskirche zu
Wittenberg anzuschlagen, was den Anfang zu seinem grossen
Reformationswerk bildete.

In der ewangelischen Kirche wird nun zwar die Busse wohl
als etwas wesentlich Christliches anerkannt, in der Apologie
Melanchthons auch noch als Sakrament bezeichnet, spiter aber
wurde sie nicht mehr zu den Sakramenten gerechnet, weil bei
ihr das &usserlich sichtbare Gnadenzeichen fehlt, und nach
protestantischer Auffassung die Taufe ein derartiger von Gott
besiegelter Ablassbrief fiir das ganze Leben ist, dass es bei
spiater begangenen Siinden nur der Vergegenwéirtigung und
Wiederauffrischung der in demselben beurkundeten Verheis-
sungen bedarf, wihrend nach katholischer Auffassung der Tauf-
wirkung als einer Rechtfertigung, die nicht bloss die Siinden-
vergebung, sondern auch die Heiligung in sich fasst, durch eine
schwere Siinde die durch die Taufe hergestellte Gemeinschaft
mit Gott abgebrochen, daher zur Wiederankniipfung derselben
ein neues Sakrament erforderlich wird. Als Triger der Schlissel-
gewalt gilt die Gemeinde, nicht der Geistliche. Aufzéhlung der
Stinden in einer Ohrenbeichte wird nicht gefordert. Doch hilt
Luther noch die geheime Beichte, wenn sie auch aus der Schrift
nicht bewiesen werden konne, doch fir etwas Niitzliches, ja
Notwendiges, tiber dessen Vorhandensein in der Kirche er sich
freut, und daher kommt in der lutherischen Kirche als Vor-
bereitung auf das hl. Abendmahl neben dem allgemeinen Siinden-
bekenntnis auch noch eine Privatbeichte vor, worin je nach
subjektivem Bediirfnisse auch die einzelnen begangenen Siinden
gebeichtet werden konnen.



— 544 —

Wir Altkatholiken halten, wie z. B. aus den diesbeziiglichen
Erkldrungen unserer ersten deutschen Synode hervorgeht, das
Busssakrament fiir ein Heilsmittel von der grossten sittlichen
Bedeutung, und es sind bei uns zum Empfang desselben zwei
Wege eroffnet, namlich:

1. Eine allgemeine Bussandacht als offentlicher Akt der Be-
kundung jener gliubigen, bussfertigen und zur Verzeihung
andern gegeniiber bereiten Gesinnung, die zur Erlangung
der Siindenvergebung von Seite Gottes unerlédsslich ist,
schliessend mit der fiirbittenden Lossprechungsformel des
Priesters. Diese Form wird als genlgend erkldrt zur Vor-
bereitung auf den Empfang der hl. Kommunion fiir solche,
die bei der vorausgegangenen Selbstprifung sich nicht be-
wusst geworden sind, durch schwere Vergehen die Liebes-
gemeinschaft mit Gott und den Briidern eingebiisst zu
haben; sie entspricht der bereits erwihnten Sitte, die auch
in der alten Kirche die Regel war, und welcher geméss
auch in der heutigen roémischkatholischen Kirche noch
die messelesenden Priester und mit ihrer Erlaubnis auch
einzelne, durch Frommigkeit sich auszeichnende Laien mit
der in den Messgebeten enthaltenen Bussandacht vor der
Kommunion sich begniigen diirfen.

2. Eine spezielle Beichte, Ohren- oder Privatbeichte genannt,
tir solche, welchen ihr Gewissenszustand sie pflichtgemiiss
oder winschenswert erscheinen lésst, sowie. fur Schul-
kinder, deren Eltern und Seelsorger dafir sich entschei-
den. Den die Beichte horenden Priestern wird empfohlen,
sich aller unnotigen Fragen zu enthalten, sowie jeder Ein-
mischung in die persénlichen oder Familienangelegen-
heiten, und jedes Versuchs, einen ungehérigen Einfluss
auf die Beichtenden zu gewinnen. Die Lossprechung oder
Absolution hat zu bestehen in der feierlichen Erklarung,
dass Gott dem reuigen Stnder um der Verdienste Christi
willen seine Stinden erlasse, und in der darauf beziiglichen
Fiurbitte. Zu unterlassen aber ist ein richterlicher Urteils-
spruch ,Ich spreche dich los“, wie er in der romisch-
katholischen Kirche aufgekommen ist; denn ein Mensch
kann sich bei Beurteilung des Seelenzustandes eines Beich-
tenden irren, tut also gut daran, das Urteil dem die Her-
zen durchschauenden Gott zu iiberlassen. Das erwahnte



— BB ==

Zwangsgebot der Kirche, wenigstens einmal im Jahre dem
eigenen Seelsorger zu beichten, ist fiir diejenigen als nicht
verbindlich erklart, fiir welche eine innere Notwendigkeit
nicht vorliegt. Daher gibt es auch bei uns keine Kon-
trollierung der jéhrlichen Beichte und Kommunion und
keine Verhidngung Kkirchlicher Zensuren wegen Unter-
lassung derselben.

Auch das Ablasswesen in der missbrauchlichen Art, in wel-
cher es in der romischen Kirche sich eingebiirgert hat, ist bei
uns aufgehoben. Wir koénnen einer kirchlichen Behérde nur
das auch in der alten Kirche hie und da getibte Recht ein-
riumen, von ihr selbst verhéngte Strafen aus besonderen Griin-
den ganz oder teilweise wieder nachzulassen, nicht aber das
in der romischen Kirche vom Papste unter Berufung auf einen
zur Verwaltung ihm anvertrauten Schatz von iiberschiissigen
Verdiensten Christi und der Heiligen in Anspruch genommene
Recht, auch anderweitige der gottlichen Gerechtigkeit in diesem
oder jenem Leben zu leistende zeitliche Siindenstrafen voll-
kommen oder unvollkommen nachzulassen, zum Lohn fiir ge-
wisse dusserliche, vom Papst empfohlene Leistungen.

f) Die Priesterweihe fehlt in der evangelischen Kirche, weil
der der katholischen Kirche eigene Begriff des besonderen
Priestertums nicht anerkannt ist. Doch gibt es auch in jener
einen entsprechenden feierlichen Akt der Aufnahme in den
geistlichen Stand, Ordination genannt. Derselbe wird durch
den Superintendenten vorgenommen, und es soll dadurch nicht,
wie in der katholischen Kirche, eine iibernatiirliche, unauslosch-
lich anhaftende Befahigung zur Verwaltung des hl. Dienstes er-
teilt werden, sondern es wird nur bezeugt, dass der Betreffende
zur Leitung einer Gemeinde fahig und wiirdig befunden wor-
den sei, und es wird ihm daraufhin unter Anrufung Gottes um
seinen Segen die Vollmacht zum Dienste am Wort iibertragen.

g) Die im Jakobus-Briefe 5, 14—15 erwéhnte Salbung von
Kranken, worauf die katholische Kirche das Sakrament der
wletzten Olung“ stiitzt, wird in der evangelischen Kirche nur
als Anweisung zur Ausiibung der in der apostolischen Zeit
vorhanden gewesenen ausserordentlichen Gnadengabe wunder-
barer Krankenheilung angesehen, nicht aber als Einsetzung
eines stindigen Gnadenmittels fir Schwerkranke oder Ster-
bende, wofiir das hl. Abendmahl als geniigend erachtet wird.



— 588 —

Bei uns Altkatholiken wurde die Krankenolung beibehalten,
weil ja auch heutzutage die Moglichkeit nicht ausgeschlossen
ist, dass durch die Kraft des Glaubens Heilungen bewirkt oder
gefordert werden, und es wird deshalb den Kranken empfohlen,
falls sie von diesem Heilmittel Gebrauch machen wollen, dieses
mit Riicksicht auf den von dem Apostel in erster Linie ange-
fiihrten Zweck gleich bei Beginn einer schweren Krankheit zu
tun, nicht aber den Empfang desselben bis auf das voraus-
sichtlich nahe Bevorstehen des Todes hinauszuschieben.

k) Die Ehe endlich gilt zwar auch der evangelischen Kirche
als eine gottliche Stiftung, aber als eine solche allgemein mensch-
licher Art, nicht als ein den Christen speziell eigentiimliches
Gnadenmittel. Doch wird auch in ihr eine kirchliche Eheeinseg-
nung vorgenommen. In der katholischen Kirche wird auch mit
Riicksicht auf Matth. 19, 6 ff., Marc. 10, 11—12, Luk. 16, 18,
Rom. 7, 2—3, 1. Kor. 7, 10. 11. 39 strenger als von den Prote-
stanten an der Unaufléslichkeit der Ehe festgehalten, auch im
Fall des Ehebruchs, wahrend die griechische Kirche in letzte-
rem Falle die Ehe auch dem Bande nach fiir geschieden hilt.
Auch die osterreichischen Altkatholiken haben auf einer Synode
in derartigen Fillen die Ehe fiir trennbar erklart. Der fiir die
Priester der rémischkatholischen Kirche vom Papst Gregor VII,
1074 eingefiihrte Zélibatszwang ist, wie von den Protestanten,
so auch von uns Altkatholiken aufgehoben worden. Doch wollte
damit dem freiwillig in heiliger Opfergesinnung tibernommenen
Zolibat der Wert nicht abgesprochen werden, mit Riicksicht
auf Matth. 19, 12 und 1. Kor. 7, 32 ff.

i) Das hl. Abendmahl betreftend: Wihrend die romische
Kirche lehrt, dass durch den Priester Brot und Wein auch
materiell der Substanz nach in den Leib und das Blut Christi
verwandelt werden, verwarf Luther diese Verwandlungslehre,
hielt aber daran fest, dass unter der Gestalt des Brotes und
Weines Leib und Blut Christi, freilich auf eine uns unbegreif-
liche Weise, aber nach den bestimmten Worten der Schrift
doch wahrhaftig im hl. Abendmahl gegenwirtig und zum Ge-
nuss ausgeteilt werde. Zwingli sah in diesem Sakramente ein
blosses Erinnerungsmittel, nichts als Brot und Wein, welche
Leib und Blut des Herrn nur bedeuten. Calvin vertiefte die
Zwinglische Auffassung, indem er lehrte, dass der Gldubige im
Sakrament vermittelst das Glaubens zwar nur geistig, aber




— 547 —

doch wirklich mit dem Leibe und Blute des Herrn (durch eine
von dem zur Rechten Gottes erhohten Leibe Christi ausgehende
Kraft) gespeist werde, dass aber der Unglaubige nur Brot und
Wein empfange.?)

In der Konkordienformel wurde festgesetzt, dass in, mit und
unter dem Brote auch der Unwiirdige den Leib des Herrn emp-
fange, aber zu seinem Gerichte. Nach der romischen Lehre ist
das Sprechen der Einsetzungsworte, nach der Lehre der morgen-
landischen Kirche die Anrufung des hl. Geistes iiber Brot und
Wein, die in ihrer Liturgie den Einsetzungsworten folgt, wihrend
sie in der abendlindischen vorausgeht, nach der Lehre der angli-
kanischen Kirche ist das Aussprechen der Einsetzungsworte und
des Gebets an den hl. Geist seitens des Priesters und der Glaube
seitens des Empfangenden, nach der lutherischen Lehre der Ge-
nuss, nach Calvin der glaubige Genuss das Entscheidende fiir
den wirklichen Empfang des Leibes und Blutes Christi.

Die altkatholische Auffassung ist: Wir glauben mit der
alten Kirche, dass wir im hl. Altarssakramente in geheimnis-
voller, ilibernatirlicher Weise den Leib und das Blut unseres
Herrn Jesu Christi unter den Gestalten von Brot und Wein emp-
fangen und so teilhaben an dem Opfer seines Leibes und Blutes.
Wir halten uns aber nicht gebunden an die beztiglich der Art
und Weise, wie Christus in diesem Sakramente gegenwéirtig
wird und ist und sich mitteilt, zu verschiedenen Zeiten erson-
nenen Theorien, auch nicht an die 831 von dem Monche
Paschasius Radbertus aufgestellte und durch Bestitigung seitens
mehrerer abenldndischer Konzilien (4. Lateran-Konz. 1215, zu
Vienne 1311 und zu Trient 1551) in der rémischkatholischen
Kirche herrschend gewordene Lehre von der Transsubstan-

) Im {iibrigen unterscheidet sich Calvins Liehre von der Auffassung
der iibrigen Reformatoren hauptsidchlich dadurch, dass sie die Verderbnis
und Unfreiheit des gefallenen Menschen und als Gegengewicht vor allem
die unbedingte géttliche Vorherbestimmung (Prédestination), der einen zur
Seligkeit, der anderen zur Verdammnis, besonders stark hervorhebt. Es ge-
lang Calvin aber nicht, seinem strengen, den augustinischen iiberbietenden
Lehrbegriff hieriiber ganz und unbedingt Geltung zu verschaffen. In den
meisten ausserschweizerischen Bekenntnissen seiner Anhédnger wird dieses
Dogma entweder abgeschwiicht oder geradezu umgangen. Ausserdem unter-
scheidet sich sein Lehrsystem durch eine das dussere Leben des Menschen
bis ins einzelne regelnde Moral, zu deren praktischer Durchfithrung er die
strengste Kirchenzucht in seinem Genfer Kirchenstaat anordnete.



— 548 —

tiation im Sinne einer Verwandlung der materiellen Substanzen.
Die Konferenz der altkatholischen Bischofe vom Jahre 1889 zu
Utrecht spricht demgemiiss einfach den Glauben aus, dass wir
den Leib und das Blut unseres Herrn Jesu Christi selbst unter
den Gestalten von Brot und Wein empfangen.

Was die Art der Spendung dieses hl. Sakramentes betriftt,
so empfangen in der romischen Kirche aus dusserlichen Griinden
die Laien dasselbe nur unter der Gestalt des Brotes, weil auch
schon in dieser der ganze Christus gegenwiirtig sei, in den
evangelischen Kirchen aber wird es unter beiden Gestalten ge-
reicht. Wir Altkatholiken sehen, wie unter anderen Dollinger
auf den Bonner Unionskonferenzen erklirte, die Kommunion
unter beiden Gestalten grundsatzlich fur das Richtigere an, und
in einigen unserer Landeskirchen ist dieselbe auch bereits ein-
gefihrt.

Pfarrer Max Kopp.

(Schluss folgt.)




	Altkatholizismus und Protestantismus

