Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 67

Artikel: Primat und Union auf dem 2. Lyoner und dem Florentiner Konzil, mit
Ausblicken auf das Trienter und das Vatikanische Konzil

Autor: Schirmer, Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403737

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403737
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Primat und Union auf dem 2. Lyoner und dem
Florentiner Konzil, mit Ausblicken auf das
Trienter und das Vatikanische Konzil.

«Solange die Pipste nur sich
selbst verkiindigen, ist keine Hoff-
nung auf eine Verséhnung oder
Wiedervereinigung mit ihnen.»

Friedrich.

Von alters her haben die réomischen Bischéfe fiir ihre Omni-
potenz in der Kirche gearbeitet. Schrift und Tradition wurden
zu diesem Zwecke in erster Linie vergewaltigt. Die Stellen
bei Matth. 16, 18, Luk. 22, 32, Joh. 21, 15 ff., das ,mweoxadnuswy
wic dydnnc® des Ignatius, die ,mowroxadedoircn® des Hermas, die
Worte des Irendus, ,ad hanc enim ecclesiam (rom.) propter
potiorem principalitatem necesse est omnem convenire eccle-
siam“, die Stellungnahme der drei gréssten Theologen ihrer Zeit,
Tertullian, Hippolytus, Origenes, die Auffassung des Cyprian in
seinem Buche ,de unitate ecclesie®, die Briefe des Hieronymus
an P. Damasus, des Augustinus Wort: ,in qua (rom. ecclesia)
semper ap. cathedrse viguit principatus“ usw. — dies alles
wurde benutzt, um daraus einen Jurisdiktionsvorrang des ro-
mischen Bischofes zu konstruieren, Dann kamen die ,Cle-
mentinen¥, . Pseudo-Isidor“, die gregorianischen Erdichtungen,
,Pseudo-Cyrillus“, immer und iiberall dasselbe Thema: die Ober-
herrschaft des romischen Bischofs. Und als Thomas v. Aquin den
Pseudo-Cyrillus in sein theologisches System aufnahm, da kam
die Bliitezeit des Papalsystems. Die Kronung aber gab dem
Werke das Vatikanische Konzil.

Dieses System nun spielte auch stets bei den von Rom in
Szene gesetzten ,Unionen® eine bemerkenswerte Rolle. Sehr



-— 313 —

lehrreich zeigt sich dies auf dem 2. Lyoner und dem Florentiner
Konzil.

Nach dem grossen Riss im 11. Jahrhundert zwischen der
morgenlidndischen und der abendldndischen Kirche hat Rom
nie aufgehort, eine Wiedervereinigung mit den Griechen anzu-
streben und sie mit allen erlaubten und unerlaubten Mitteln
herbeizufiihren. Alle diese Versuche blieben erfolglos. Das
Haupthindernis ist bekannt. Die Griechen waren immer bereit,
den Patriarchen von Rom als den ,primus inter pares“ unter
den Bischofen anzuerkennen; von einer Omnipotenz desselben
aber, von einer keine hohere Instanz anerkennenden Herrschaft
desselben iiber die gesamte christliche Kirche wollten sie nie
etwas wissen. Die Errichtung des lateinischen Kaisertums in
Konstantinopel (1204) hat den Riss nur noch grosser gemacht.
Dieses lateinische Kaiserreich auf griechischem Boden war keine
lebensfihige Schopfung; schon 1261 erlag Konstantinopel einem
Angrift des Kaisers Michael VIII. Palidologus. Kaiser Michael,
bedringt von der im Aufschwung begriffenen Macht der osmani-
schen Tiirken, erhoffte Hiilfe und Stiitze vom Papste. Gregor X.
ergriff diese willkommene Gelegenheit zwecks einer Wieder-
gewinnung der Griechen und Wiedervereinigung mit ihnen. Er
berief eine Synode nach Lyon 1274, wo 500 Bischofe und 1000
Abte zusammenkamen. Hier kam nun eine ,Professio fidei“
des Kaisers Michael zur Verlesung. In dieser ,Professio“ heisst
es in betreff des Primats: ,Ipsa quoque sacrosancta romana
ecclesia summum et plenum primatum et principatum super
universam catholicam ecclesiam obtinens, quem se ab ipso
domino in beato Petro, apostolorum principe seu vertice, cujus
romanus pontifex est successor, cum potestatis plenitudine vera-
citer recepisse ac humiliter recognoscit, et sicut pre ceteris tene-
tur fidei veritatem defendere, sic et si quee de fide suborte fuerint
queestiones, suo debeat judicio definiri, ad quam potest gravatus
quilibet in negotiis ad forum ecclesiasticum pertinentibus ap-
pellare, sed et in omnibus causis ad examen ecclesiasticum
spectantibus ad ipsius potest recurri judicium, et eidem omnes
ecclesize sunt subjectse, ipsarumque preelati obedientiam et re-
verentiam sibi debent, apud quam sic plenitudo potestatis con-
sistit, quod ecclesias ceeteras ad sollicitudinis partem admittit,
quarum multas et patriarchales preecipue diversis privilegiis
eadem romana ecclesia honoravit, sua tamen preerogativa tam



— 514 —

in generalibus conciliis, quam in quibuscumque aliis semper
salva.“') In diesem Abschnitt ist besonders beachtenswert die
Stelle: ,Et sicut pree ceteris tenetur fidei veritatem defendere, sic
et si que de fide suborte fuerint qucestiones, suo debent judicio
definiri.“ Auf diese Stelle berief sich auf dem Vatikanischen
Konzil die Infallibitédtspetition der XKonzilsmajoritit. Darauf
jedoch antwortete Dillinger in seinem ,Einige Worte zur Un-
fehlbarkeitsadresse“, dass man sich auf dieses auf dem Lyoner
Konzil verlesene Symbolum des Kaisers Michael nicht berufen
konne, weil es nur ein dem Kaiser in seiner bedringten Lage
abgerungenes Bekenntnis, aber kein Bekenntnis der Synode sei
(,weder die Griechen noch die Lateiner, d. h. die zu Lyon
versammelten abendlandischen Bischofe, eigneten sich dieses
Glaubensbekenntnis an“).?) Dem musste auch Hergenrither zu-
stimmen: ,Allerdings ist dieses Formular vom Papste ausge-
gangen und nicht als Synodaldefinition zu betrachten.“®) Auch
die Bischofe in ihren ,Observationes* wussten nichts anderes zu
sagen. Kardinal Rauscher, der an der Spitze der Konzilsminoritéit
stand, sagt, die Stelle aus dem Glaubensbekenntnis des Michael
Paldologus ,Sowie die romische Kirche vor den lbrigen ge-
halten ist, die Wahrheit des Glaubens zu verteidigen, so miissten
auch, wenn irgendwelche Fragen tiber den Glauben entstanden
sind, diese durch ihr Urteil definiert werden“, driicke nicht aus,
dass eine Definition ohne den irgendwie ausgedriickten Konsens
der Kirche irrefragabel sei. Die Griechen hitten aber dieses
Glaubensbekenntnis nicht angenommen, sowie auch die lateini-
schen Bischéfe zu Lyon nur die Verlesung desselben anhorten,
aber weder tiber den Inhalt eine Untersuchung anstellten, noch
ein Dekret abfassten. Héitten die romischen Bischofe selbst
geglaubt, dass zu Lyon ihre Unfehlbarkeit definiert worden sei,
so hidtte man zu Florenz von den Griechen die einfache An-
erkennung derselben verlangt, was jedoch nicht geschehen.*)
Kardinal Schwarzenberg sagt, die sogenannte GGlaubensformel des

) Monumenta spectantia ad unionem ecclesiarum graec® et romans.
Maj. part. e sanctioribus Vaticani tabulariis edita ab Augustino Theiner et
Francesco Miklosich. Vindob, 1872.

) Briefe und Erkldrungen Déllingers, herausg. v. Reusch, pag. 33.

%) Die «Irrtiimer» von mehr als 400 Bischéfen und ihr theol. Censor.,
pag. 30.

*) Friedrich, Geschichte des Vatikanischen Konzils. III, 912.



— b15 —

2. Lyoner Konzils -— denn sie stamme nicht von ihm — gebe
genau an, worin der Primat der romischen Kirche bestehe
(,ad hanc autem sic plenitudo potestatis consistit, quod ecclesias
ceteras ad sollicitudinis partem admittit“), aber auch sie sei
verstimmelt angefiihrt.!) Aber das alles hat nichts geniitzt. Die
Jesuiten erkldrten in der ,Civilta catt.*, wenn das Glaubens-
bekenntnis im Konzil von Lyon gelesen wurde und niemand
widersprach, so sei es vom Konzil angenommen worden. Dann
erklirten sie in der Relatio, welche sie fir die Glaubensdepu-
tation gemacht haben, im Einberufungsschreiben sei die Union
mit den Griechen auf der Tagesordnung gestanden, in der
IV. Sitzung sei sie durch Verlesung des Glaubensbekenntnisses
des Michael Paldologus und Uberreichung desselben an den
Papst abgeschlossen worden, und vom ganzen Konzil sei dann
tur die vollzogene Union feierlich Gott gedankt worden.?) Sollte
das eine Widerlegung sein? Aber man konnte damals, zur Zeit
des Vatikanischen Konzils, noch nicht klarer sehen. Erst spiiter
(1889) hat Reusch?®) festgestellt, dass die ganze einschligige
Stelle im Glaubensbekenntnis des Michael Paldologus auf dem
erst im 13. Jahrhundert erdichteten Pseudo-Cyrillus beruht. Papst
Urban hatte diesen Thomas v. Aquin zur Begutachtung gesandt,
und dieser hat den Abschnitt darin tiber den Primat in seinem
»,Opusculum contra errores Graecorum ad Urbanum IV.“ und
in seinen anderen Schriften verwertet.?) Thomas benutzte Stel-
len aus dem Libellus, die grosstenteils unecht sind (drei Stellen
aus Konzilienakten, eine von Cyrillus von Jerusalem, zwei von
Maximus, mehrere von Chrysostomus und namentlich mehrere
von Cyrillus von Alexandrien) zur Begriindung folgender Séitze:
(64) Quod Pontifex Romanus est primus et maximus inter omnes
episcopos; (65) Quod idem Pontifex in totam ecclesiam Christi

1 Friedrich, 1. c¢. 918.

?) Friedrich, 1. c. 945.

%) Die Filschungen in dem Traktat des Thomas v. Aquin gegen die
Griechen. Abh. d. III. Kl. d. k. bayr. Akad. d. Wiss. 18. B., 3. Abt.

*) Reusch nimmt an, dass Thomas schon ehe ihm Urban IV. die Be-
gutachtung des Libellus auftrug, eine Abschrift desselben oder eines Teiles
desselben in Hinden gehabt hat. Man hat auch vermutet, dass die Schrift,
aus welcher Thomas geschopft hat, der «Thesaurus veritatis fidei» des
Dominikaners Bonacursins sei. Allein der Thesaurus ist, wie Reusch (1. ¢.)
nachweist, jinger als das Opusculum des Thomas, aber dennoch beriick-
sichtigenswert, weil er seine Texte auch griechisch gibt.



— 516 —

universalem praelationem habet; (66) Quod idem habet in eccle-
sia potestatis plenitudinem; (67) Quod Petrus sit Christi vicarius
et Romanus Pontifex successor in eadem potestate ei a Christo
collata; (68) Quod ad eum pertinet determinare, quee sunt fidei.
Quod ipse patriarchis preelatus existat. Quod subesse Romano
Pontifici sit de necessitate salutis.?)

Daraus nun wurde das Symbolum fabriziert, welches dem
Kaiser Michael Paldologus von Rom aus zugesandt wurde.

Indem Thomas v. Aquin die aus dem Pseudo-Cyrillus ab-
geleitete Lehre vom Papst und seinen Prérogativen in die
Dogmatik einfiihrte und zur theologischen Doktrin machte, hat
er gar trefflich den romischen Aspirationen vorgearbeitet, und
begreiflich ist das Entziicken des Papstes Johann XXII., das
sich in dem Worte Luft machte, ,Thomas habe seine Werke
nicht ohne spezielle Eingiessung des hl. Geistes geschrieben.“?)
Und diese ,vom hl. Geiste inspirierten* Siatze gingen in die Be-
schliiss des Vaticanums vom 18. Juli 1870 iiber.

Ahnliche Machenschaften wie auf dem Lyoner Konzil fan-
den auch in Florenz statt. Auch hier spitzte sich alles auf die
Frage des Primats zu. Der griechische Kaiser wollte ausdriick-
lich Auskunft haben dariiber, ob fir den Patriarchen von
Altrom, weil er der erste unter den Patriarchen wire, eine
Sreverentia® beansprucht werde, oder eine ,potestas ultra reve-
rentiam". Dass sie in dem Bischof von Rom einen Herrn sehen
sollten, ,&va Cvvexmxov zdy cmdviwy doyisosa vov Hdmav®, das
konutenn die Griechen nicht begreifen.?) Dem Papste aber kam
es eben darauf an.

Prof. Friedrich hat die Kampfweise der Lateiner gegen die
Griechen in Florenz trefflich beleuchtet.*) Wenn sie Pseudo-
Chrysostomus anfithren, setzen sie bei: ,et habemus originale
Greecum® (Bonacursius, bei Reusch, ,Die Filschungen .. .%),
gerade so, wie schon Papst Nikolaus I. von Pseudo-Isidor be-
hauptete, dass die romische Kirche alle diese Stiicke schon
langst in ihren Archiven und alten Monumenten besitze und

1) Reusch, 1. c.

%) Friedrich, Das Papsttum von Déllinger, Neubearbeitung des
Janus. 135.

%) Friedrich, Das Papsttum von Déllinger, Neubearbeitung des Janus.
469 n. 383.

1) Janus? 469 n. 384; 377 n. 12.



— 517 —

verehre (,opuscula, quae penes se in suis archivis et vetustis
rite monumentis recondita veneratur“). Oder wenn sie den
Griechen Pseudo-Anaklet (in Pseudo-Isidor) entgegenhalten:
»qui fuit Greecus natione“, so ist es die nimliche Beweismethode,
wie sie noch Leo XIII. in seinem Schreiben vom 20. Juni 1894
anwandte: es habe in der alten Kirche doch auch Pépste ge-
geben, die dem Morgenlande selbst angehorten, wie Anakletus,
Evaristus, Aniketus, Eleutherius, Zosimus, Agatho. Aber was
beweist das? Mochten sie immerhin Griechen gewesen sein,
sie sind doch aus der romischen Schule hervorgegangen! Leo
mag bei den vier ersten daran gedacht haben, dass sie in Pseudo-
Isidor als ausgesprochene Vertreter des Papsttums sich offen-
baren. Zosimus (417—418) machte die sardicensischen Canones,
die Appellationen nach Rom betreffend, gegen die Afrikaner
geltend, und Agatho (678—681) interpretierte zuerst die be-
kannte Lukasstelle (22, 32—37) von der péipstlichen Infallibilitit.?)

Eine unklare und schwankende Geschichte war es mit dem
Unionsdekret von Florenz. Der Passus iliber den Primat in dem
Dekret lautet: ,Item definimus, sanctam apostolicam sedem et
Rom. Pontificem in universum orbem tenere primatum, et ipsum
Pontificem Romanum successorem esse beati Petri principis apo-
stolorum et verum Christi vicarium totiusque ecclesise caput
et omnium Christianorum patrem ac doctorem existere, et ipsi
in beato Petro pascendi, regendi ac gubernandi universalem
ecclesiam a domino nostro Jesu Christo plenam potestatem tra-
ditam esse, quemadmodum etiam in gestis ycumenicorum con-
ciliorum et in sacris canonibus continentur® (xa$’ o6v rodmov xei
gv toig (£gols T@Y 0lxoVUEVIXBY FVYEIwWY xal 10ls (£00l5 xaviat diee-
JauBdveren).?) Dollinger?®) sah in dem ,quemadmodum - etiam“
eine ,unrichtige und den Sinn des Griechischen unverkennbar
alterierende Version und spitere Verdnderung“. Diese Be-
hauptung Dollingers hat auf dem Vatikanischen Konzil einen
grossen Streit hervorgerufen. Die im Verlauf des Konzils pro-
duzierten Exemplare des lateinischen Textes des Unionsdekretes
haben dargetan, dass nicht zwingend eine Falschung angenom-
men werden miisse. Dollinger gab das zu und meinte, dass von
Anfang an griechischer wnd lateinischer Text wvon einander ab-

1) Friedrich, Janus? 6 u. 15.
*) Monumenta . . ., v. Aug. Theiner u. Miklosich.
¥) « Einige Worte .. .»



— 518 —

wichen. Tatsichlich war die Unsicherheit hierin gross. In dem
unmittelbar von Florenz aus von dem Papste an den Konig
von England gesandten griechischen Texte fehlen auch noch
die Worte vom Primat tber die ganze Kirche, so dass der Ver-
dacht einer Interpolation auch des griechischen Textes ent-
steht. Die sdmtlichen ausser dem britischen noch vorhandenen
Exemplare der Unionsurkunde, neun an der Zahl, sind ver-
déchtig, keines ist Original.!) Auch Fromann? weist viele
Verschiedenheiten der Texte der einzelnen Exemplare nach.
Prof. Friedrich kann die Unionsdekretsfrage noch nicht als
abgeschlossen betrachten und hélt es fir notwendig, dass ein
Diplomatiker von Autoritit die Sache eingehend priife. Das
Unklare und Schwankende des Dekrets trat auch in allen
Schriften zutage, die nach dieser Richtung gegen Dédllinger
verfasst wurden. So bei Hergenrother, wenn er liber die der
Formel des Florentiner Konzils iiber den Primat hinzugefigten
Worte: ,Wie es sowohl in den Akten der okum. Konzilien als
in den hl. Kanones enthalten ist“, bemerkt, dass die Worte des
griechischen — nicht so gut die des lateinischen -— Textes in
diesem (von Dollinger behaupteten) restriktiven Sinne an sich
und mit Riicksicht auf die Verhandlungen genommen werden
konnen . .. liesse sich wohl behaupten; dass sie so verstanden
werden miissen, lisst sich mit nichten erweisen.®) Hergenrother
fligt noch hinzu, das ,x«d’ or rpémor* (quemadmodum) koénne
ganz gut wie xaYws (sicut) stehen; die Partikel xai (und, et)
konne ebenso ,und“ wie ,auch®“ heissen. Das ist Unsicherheit.
Friedrich hat nun dargetan,*) dass die Lateiner ,quemadmodum
etiam-et“ als ,quemadmodum et-et® gefasst haben miissen. Denn,
sagt er, der Kardinal Torquemada, selbst ein Sprecher auf dem
Florentiner Konzil, fithrt in seinem ,Apparatus super decr. union.
Graee.* (Rom 1661) ebenfalls den rezipierten Text quemadmo-
dum etiam — et* an, fihrt dann aber fort: Hic ponitur confirmatio
preefati articuli testimonio sumpto tem ex gestis cekumen. con-
ciliorum, quam ex sacrorum canonum auctoritate. ,Tam— quam*
ist aber = et — et“. Als Bestitigung durch die cekumen. Kon-

Yy Friedrich, Das Papsttum von Dollinger, Neubearbeitung des Ja .ns,
472 n. 390.

?) Zur Kritik des Florentiner Unionsdekrets 1870.
%) Die «Irrtiimer» ... B. Friedrich, KG. 600.
*) Das Papsttum von Déllinger, Neubearbeitung des Janus. 471 n. 389.



— 519 —

zilien — fahrt Friedrich fort — fiihrt Torquemada sogleich die
erdichtete Bestitigung des Konzils von Nicida durch Papst Sil-
vester an. Die damaligen Romer brauchten also an dem ,quem-
admodum et — et gar keinen Anstoss zu nehmen, da sie un-
echte oder wenigstens gefilschte Konzilien und Kanones genug
zur Verfiigung hatten, welche aussagten, was sie wollten. Dabei
brauche man ihnen nicht einmal eine mala fides beizumessen,
weil sie die Unechtheit ihrer Quellen noch nicht kannten.!)

Sehr lehrreich ist es, mit Friedrich zu beobachten, wie sich
das Trienter Konzil zu dem Lyoner und dem Florentiner Glaubens-
bekenntnis stellte. Als auf dem Konzil tber can. 8 de sacr.
ordinis verhandelt wurde, fanden sich in den Entwiirfen dazu,
namentlich auch in dem von Rom iibermittelten Entwurf?) die
Ausdriicke des Glaubensbekenntnisses von Lyon ,potestatis pleni-
tudo* und psollicitudinis partem* vor. Das Konzil von Trient
ging aber tber diese Ausdriicke hinweg und fasste den Kanon 8
folgendermassen: ,Si quis dixerit, episcopos, qui auctoritate
Romani Pontificis assumuntur, non esse legitimos et veros epi-
scopos, sed figmentum humanum, a.s.“ Das zielte auf den Vor-
wurf der Protestanten hin, dass die Bischofe, welche Rom da-
mals mit Ausserachtlassung der alten Vorschriften kreierte, nur
ein menschliches Gebilde seien.

Und wie gegen die ,potestatis plenitudo“ und ,sollicitudinis
partem* des Lyoner Konzils, so lehnte sich das Trienter Konzil
auch gegen die Falschung des Florentiner Glaubensbekennt-
nisses von der . plena potestas® des Papstes, die allgemeine Kirche
zu regieren, auf. Rom legte dann einen Kanon iiber den romi-
schen Primat vor von folgendem Wortlaut: ,Es werde mit dem
Anathem belegt, wer behauptet, dass der hl. Petrus durch die
Einsetzung Jesu Christi nicht der erste unter den Aposteln,
nicht sein Vikar auf Erden gewesen sei, oder dass es nicht
notwendig sei, dass sich in der Kirche ein Papst als Nachfolger
des hl. Petrus befinde, der riicksichtlich der Autoritit der Re-
gierung ihm ganz gleich, sowie auch, dass seine rechtméssigen

1) Friedrich, Das Papsttum von Déllinger, Neubearbeitung des Janus.
469 n. 384; 470 n. 385, 386. Damit ist auch die in meinem Artikel in der
letzten Revue-Nr. iiber die Frage des « quemadmodum etiam — et» wieder-
gegebene Anschauung, auf deren jefzigen Stand mich Prof. Friedrich auf-
merksam gemacht hat, in ein anderes Licht geriickt.

) Pallavicini, Istoria di Conc. di Trento, lib. 19. B. Friedrich.



— 520 —

Nachfolger auf dem romischen Stuhle bis auf den heutigen Tag
nicht den Primat in der Kirche genossen haben, und dass sie
nicht Viter, Hirten und Lehrer aller Christen gewesen seien,
sowie auch, dass ihnen von unserm Herrn Jesu Christo in der
Person des hl. Petrus nicht die volle Gewalt verliehen worden
sei, die allgemeine Kirche zu leiten und zu regieren.“?) Bei
niherem Zusehen stellt sich dieser Kanon als ein Konglome-
rat von Stellen aus Pseudo-Cyrillus und dem Florentiner Unions-
dekret dar. Man vergleiche nur den Kanon mit folgenden Stellen
aus dem , Libellus®?): ,De qua ecclesia Petro dixit: Super hanc
petram eedificabo ecclesiam meam, et non tuam, sed meam . . .“
— ,Sicut ipse accepit a Patre dux et sceptrum ecclesize gen-
tium, ex Israel egrediens, omnem (Bonacur. ,super omnem“)
principatum et potestatem et super omne quodcunque est, ut
el genu cuncta curventur, plenissimam potestatem, sic et Petro
et ejus diadochis id est successoribus vel vicariis plenissime
commisit et coram apostolis et evangelistis loco sui ipse caput
ecclesize in medio eorum statuit . . . — ,, Ut membra maneamus
in capite nostro, apostolico throno Romanorum Pontificum, a
quo nostrum est queerere, quid credere, quid tenere debemus . ..
quoniam ipsius solius est ... loco illius ligare, qui ipsum sedifi-
cavit et nulli alii, quod suum est plenum, sed ipsi soli dedit,
cui omnes jure divino caput inclinant et primates mundi tan-
quam ipsi domino Jesu obeotiunt . . . — Man vergleiche weiter
den Kanon mit folgender Stelle aus dem Florentiner Glaubens-
belenntnis®): ,Definimus, sanctam ap. sedem et romanum pon-
tificem in universum orbem tenere primatum, et ipsum pon-
tificem rom. successorem esse beati Petri principis apostolorum
et verum Christi vicarium totiusque ecclesiee caput et omnium
christianorum patrem et doctorem existere et ipsi in beato Petro
pascendi, regendi ac gubernandi universalem ecclesiam a do-
mino nostro Jesu Christo plenam potestatem traditam esse . . .*
Aber auch dieser Kanon ward auf dem Trienter Konzil nicht
durchgedriickt, obwohl der hl. Karl Borromius — entgegen

) Pallavicini, Istoria di Conc. di Trento, lib. 19. B. Friedrich, Geschichte
des Vatikanischen Konzils. I, 8.

*) Bei Rensck <Die Filschungen in dem Traktat des Thomas v. Aquin
gegen die Griechen.» Abh. d. III. Kl. d. k. Akad. d. Wiss. 18. B. 3. Abt.

%) Aug. Theiner u. Miklosich, Monum. spect. ad Unionem eccl. Grzec.
et Rom,, p. 48.



— 521 —

dem Grundsatz der alten Kirche von der Unanimitit in dogma-
tischen Fragen — an die Legaten geschrieben hatte, es geniige,
um ihn ins Dekret aufzunehmen, eine einfache Majoritit.!) Das
Konzil erklidrte dagegen (c. 4 de eccl. hierarch, et ordin.):
,Proinde sacros. synodus declarat, preeter ceteros ecclesiast.
gradus, episcopos, qui in apostolorum locum successerunt, ad
hunc hierarchicum ordinem preecipue pertinere, et positos, sicut
idem apostolus ait, @ Spiritu s., regere ecclesiam dei . . .* Damit
war der Papst von der Regierung der allgemeinen Kirche aus-
geschaltet und diese fir die Sache der Bischofe erklirt — ent-
sprechend dem Konstanzer Beschluss, dass der Papst unter dem
allgemeinen, die Gesamtkirche reprisentierenden Konzil stehe.
Ja, das Konzil von Trient ging noch weiter, indem es in c. 6
de sacr. ordinis definierte: ,Si quis dixerit, in ecclesia cath.
non esse hierarchiam divina ordinatione institutam, quee constat
ex episcopis, presbyteris et ministris, a.s.” Es hat also geradezu
das Papsttum aus der von Gott eingesetzten Hierarchie aus-
geschlossen,

Und nun vergleiche man damit das Dekret des Vaticanumns
iber den Primat und lese darin (c. III.): ,Hanc Romani Pon-
tificis jurisdictionis postestatem, quee vere episcopalis est, im-
mediatam esse: erga quam cujuscunque ritus et dignitatis pa-
stores. .. officio hierarchicee subordinationis, veraeque obedientize
obstringuntur . . . episcopi, qui positi a Spiritu sancto in Apo-
stolorum locum successerunt, fanquam veri pastores assignatas
sibi greges, singuli singulas, pascunt et regunt ... — also die
Bischofe nur gesetzt, die ihnen zugewiesenen Herden zu weiden
(regieren), nicht, wie Schrift und Trienter Konzil besagen, die
Kirche Gottes.?) Man sieht, mit welcher verbliiffenden Leichtig-
keit und Skrupellosigkeit das Vaticanum die Beschlisse des
Tridentinums umgestiirzt und die Glaubensbekenntnisse von
Lyon und Florenz wieder adoptiert hat. .Unbegreiflich ist es®,
sagt Friedrich?®) ,wie Bischofe auf einem so zahlreichen Konzil
sich etwas solches bieten lassen konnten.* Sie haben es sich

) «...bastando pur troppo in questo (Anfithrung des Florent.) vincere
per pluralite di voti.» Grisar, I. Lainez disput. Trid. I. 468. B. Friedrich,
Geschichte des Vatikanischen Konzils. II1, 1067.

2) S. Friedrich, Geschichte des Vatikanischen Konzils. III, 1171.
5 KG. III, 1088.
Revune intern. de Théologie. Heft 67, 1909. 34



— 522 --

bieten lassen. Des Papstes direkte und unmittelbare Herrschaft
tiber die ganze katholische Welt wurde besiegelt.

Ist da eine Union, eine ,Einheit in der Freiheit® moglich ?
Ist nicht angesichts dieser papalen Anspriiche auf Allgewalt in
der Kirche jede von Rom ausgehende Einladung zur Union —
wie jene Pius IX. vom 8. September 1868 und die Leos XIII.
vom 20. Juni 1894 — eine Farce? Das Wort Prof. Friedrichs
bleibt stehen: ,Solange die Pdpste nur sich selbst verkindigen, ist
keine Hoffnung auf eine Versohnung oder Wiedervereinigung der
getrennten Kirchen mit ihnen.*

Konstanz. Wilhelm SCHIRMER.




	Primat und Union auf dem 2. Lyoner und dem Florentiner Konzil, mit Ausblicken auf das Trienter und das Vatikanische Konzil

