
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 67

Artikel: Primat und Union auf dem 2. Lyoner und dem Florentiner Konzil, mit
Ausblicken auf das Trienter und das Vatikanische Konzil

Autor: Schirmer, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403737

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403737
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 512

Primat und Union auf dem 2. Lyoner und dem
Florentiner Konzil, mit Ausblicken auf das
Trienter und das Vatikanische Konzil.

< Solange die Päpste nur sich
selbst verkündigen, ist keine
Hoffnung auf eine Versöhnung oder
Wiedervereinigung' mit ihnen. >

Friedrich.

Von alters her haben die römischen Bischöfe für ihre Omni-
potenz in der Kirche gearbeitet. Schrift und Tradition wurden
zu diesem ZAvecke in erster Linie vergewaltigt. Die Stellen
bei Matth. 16, 18, Luk. 22, 32, Joh. 21, 15 ff., das ^ngoxad-rj^ievri

rrjc âydnrfiu des Ignatius, die „nQtoToxalreOQhai" des Hermas, die
Worte des Irenäus, „ad hanc enim ecclesiam (rom.) propter
potiorem principalitatem necesse est omnem convenire
ecclesiam", die Stellungnahme der drei grössten Theologen ihrer Zeit,
Tertullian, Hippolytus, Origenes, die Auffassung des Cyprian in
seinem Buche „de unitate ecclesiœ", die Briefe des Hieronymus
an P. Damasus, des Augustinus Wort : „in qua (rom. ecclesia)
semper ap. cathedra? viguit principatus" usw. — dies alles
wurde benutzt, um daraus einen JurisdiktionsvTorrang des
römischen Bischofes zu konstruieren. Dann kamen die
„Clementinen", „Pseudo-Isidor", die gregorianischen Erdichtungen,
„Pseudo-Cyrillus", immer und überall dasselbe Thema: die
Oberherrschaft des römischen Bischofs. Und als Thomas v. Aquin den

Pseudo-Cyrillus in sein theologisches System aufnahm, da kam
die Blütezeit des Papalsystems. Die Krönung aber gab dem
Werke das Vatikanische Konzil.

Dieses System nun spielte auch stets bei den von Rom in
Szene gesetzten „Unionen" eine bemerkenswerte Rolle. Sehr



— 513 —

lehrreich zeigt sich dies auf dem 2. Lyoner und dem Florentiner
Konzil.

Nach dem grossen Riss im 11. Jahrhundert zwischen der
morgenländischen und der abendländischen Kirche hat Rom
nie aufgehört, eine Wiedervereinigung mit den Griechen
anzustreben und sie mit allen erlaubten und unerlaubten Mitteln
herbeizuführen. Alle diese Versuche blieben erfolglos. Das

Haupthindernis ist bekannt. Die Griechen waren immer bereit,
den Patriarchen A^on Rom als den „primus inter pares" unter
den Bischöfen anzuerkennen; von einer Omnipotenz desselben

aber, von einer keine höhere Instanz anerkennenden Herrschaft
desselben über die gesamte christliche Kirche Avollten sie nie
etwas wissen. Die Errichtung des lateinischen Kaisertums in
Konstantinopel (1204) hat den Riss nur noch grösser gemacht.
Dieses lateinische Kaiserreich auf griechischem Boden war keine
lebensfähige Schöpfung; schon 1261 erlag Konstantinopel einem

Angriff des Kaisers Michael VIII. Paläologus. Kaiser Michael,
bedrängt von der im Aufschwung begriffenen Macht der osmani-
schen Türken, erhoffte Hülfe und Stütze vom Papste. Gregor N.

ergriff diese Avillkommene Gelegenheit zAvecks einer
Wiedergewinnung der Griechen und Wiedervereinigung mit ihnen. Er
berief eine Synode nach Lyon 1274, wo 500 Bischöfe und 1000
Äbte zusammenkamen. Hier kam nun eine „Professio fidei"
des Kaisers Michael zur Verlesung. In dieser „Professio" heisst
es in betreff des Primats: „Ipsa quoque sacrosancta romana
ecclesia summum et plenum primatum et principatum super
universam catholicam ecclesiam obtinens, quem se ab ipso
domino in beato Petro, apostolorum principe seu A7ertice, cujus
romanus pontifex est successor, cum potestatis plenitudine vera-
citer recepisse ac humiliter recognoscit, et sicut prce ceteris tene-

tur fidei veritatem defendere, sic et si quœ de fide subortœ fuerint
qucestiones, suo debeat judicio definiri, ad quam potest gravatus
quilibet in negotiis ad forum ecclesiasticum pertinentibus
appellare, sed et in omnibus causis ad examen ecclesiasticum
spectantibus ad ipsius potest recurri judicium, et eidem omnes
ecclesise sunt subjectse, ipsarumque prselati obedientiam et re-
ATerentiam sibi debent, apud quam sic plenitudo potestatis con-
sistit, quod ecclesias casteras ad sollicitudinis partem admittit,
quarum multas et patriarchales prsecipue diversis privilegiis
eadem romana ecclesia honoravit, sua tamen prerogativa tam



— 514 —

in generalibus conciliis, quam in quibuscumque aliis semper
salva." J) In diesem Abschnitt ist besonders beachtenswert die
Stelle: „Et sicut prce ceteris tenetur fidei veritatem defendere, sic
et si quœ de fide subortœ fuerint quœstiones, suo debent judicio
defining Auf diese Stelle berief sich auf dem Vatikanischen
Konzil die Infallibitätspetition der Konzilsmajorität. Darauf
jedoch antwortete Döllinger in seinem „Einige Worte zur
Unfehlbarkeitsadresse", dass man sich auf dieses auf dem Lyoner
Konzil verlesene Symbolum des Kaisers Michael nicht berufen
könne, weil es nur ein dem Kaiser in seiner bedrängten Lage
abgerungenes Bekenntnis, aber kein Bekenntnis der Synode sei

(„weder die Griechen noch die Lateiner, d. h. die zu Lyon
versammelten abendländischen Bischöfe, eigneten sich dieses
Glaubensbekenntnis an").2) Dem musste auch Hergenröther
zustimmen : „Allerdings ist dieses Formular vom Papste
ausgegangen und nicht als Synodaldefinition zu betrachten."3) Auch
die Bischöfe in ihren „Observationes" Avussten nichts anderes zu

sagen. Kardinal Rauscher, der an der Spitze der Konzilsminorität
stand, sagt, die Stelle aus dem Glaubensbekenntnis des Michael
Paläologus „Sowie die römische Kirche A'or den übrigen
gehalten ist, die Wahrheit des Glaubens zu verteidigen, so mussten

auch, Avenn irgendwelche Fragen über den Glauben entstanden
sind, diese durch ihr Urteil definiert werden", drücke nicht aus,
dass eine Definition ohne den irgendwie ausgedrückten Konsens
der Kirche irrefragabel sei. Die Griechen hätten aber dieses
Glaubensbekenntnis nicht angenommen, sowie auch die lateinischen

Bischöfe zu Lyon nur die Verlesung desselben anhörten,
aber weder über den Inhalt eine Untersuchung anstellten, noch
ein Dekret abfassten. Hätten die römischen Bischöfe selbst
geglaubt, dass zu Lyon ihre Unfehlbarkeit definiert worden sei,
so hätte man zu Florenz von den Griechen die einfache
Anerkennung derselben ATerlangt, was jedoch nicht geschehen.4)
Kardinal Schwarzenberg sagt, die sogenannte Glaubensformel des

') Monumenta spectantia ad unionem ecclesiarum graecœ et romana;.
Maj. part, e sanctioribus Vaticani tabulariis edita ab Augustino Theiner et
Francesco Miklosich. Vindob, 1872.

s) Briefe und Erklärungen Döllingers, herausg. v. Keusch, pag. 33.

3) Die «Irrtümer» von mehr als 400 Bischöfen und ihr theol. Censor.,
pag. 30.

*) Friedrich, Geschichte des Vatikanischen Konzils. III, 912.



— 515 —

2. Lyoner Konzils — denn sie stamme nicht von ihm — gebe
genau an, worin der Primat der römischen Kirche bestehe
(„ad hanc autem sie plenitudo potestatis consistit, quod ecclesias
eseteras ad sollicitudinis partem admittit"), aber auch sie sei
verstümmelt angeführt.1) Aber das alles hat nichts genützt. Die
Jesuiten erklärten in der „Civiltà cattA, wenn das
Glaubensbekenntnis im Konzil von Lyon gelesen wurde und niemand
Avidersprach, so sei es vom Konzil angenommen Avorden. Dann
erklärten sie in der Relatio, welche sie für die Glaubensdeputation

gemacht haben, im Einberufungsschreiben sei die Union
mit den Griechen auf der Tagesordnung gestanden, in der
IV. Sitzung sei sie durch Verlesung des Glaubensbekenntnisses
des Michael Paläologus und Überreichung desselben an den
Papst abgeschlossen worden, und vom ganzen Konzil sei dann
für die vollzogene Union feierlich Gott gedankt worden.2) Sollte
das eine Widerlegung sein Aber man konnte damals, zur Zeit
des Vatikanischen Konzils, uoch nicht klarer sehen. Erst später
(1889) hat Reusch9) festgestellt, dass die ganze einschlägige
Stelle im Glaubensbekenntnis des Michael Paläologus auf dem
erst im 13. Jahrhundert erdichteten Pseudo-Cyrillus beruht. Papst
Urban hatte diesen Thomas v. Aquin zur Begutachtung gesandt,
und dieser hat den Abschnitt darin über den Primat in seinem
„Opusculum contra errores Graecorum ad Urbanum IV." und
in seinen anderen Schriften verwertet.4) Thomas benutzte Stellen

aus dem Libellus, die grösstenteils unecht sind (drei Stellen
aus Konzilienakten, eine von Cyrillus von Jerusalem, zwei von
Maximus, mehrere von Chrysostomus und namentlich mehrere
von Cyrillus von Alexandrien) zur Begründung folgender Sätze :

(64) Quod Pontifex Romanus est primus et maximus inter omnes
episcopos; (65) Quod idem Pontifex in totam ecclesiam Christi

') Friedrich, 1. c. 918.
2) Friedrich, 1. c. 945.
3) Die Fälschungen in dem Traktat des Thomas a'. Aquin gegen die

Griechen. Abh. d. III. Kl. d. k. bayr. Akad. d. Wiss. 18. B., 3. Abt.
4) Reusch nimmt an, dass Thomas schon ehe ihm Urban IV. die

Begutachtung des Libellus auftrug-, eine Abschrift desselben oder eines Teiles
desselben in Händen gehabt hat. Man hat auch vermutet, dass die Schrift,
aus welcher Thomas geschöpft hat, der « Thesaurus veritatis fidei » des
Dominikaners Bonacursius sei. Allein der Thesaurus ist, wie Reusch (1. c.)
nachweist, jünger als das Opusculum des Thomas, aber dennoch berück-
sichtigenswert, weil er seine Texte auch griechisch gibt.



— 516 —

universalem prgelationem habet; (66) Quod idem habet in ecclesia

potestatis plenitudinem; (67) Quod Petrus sit Christi Adcarius
et Romanus Pontifex successor in eadem potestate ei a Christo
collata ; (68) Quod ad eum pertinet determinare, quse sunt fidei.
Quod ipse patriarchis prselatus existât. Quod subesse Romano
Pontifici sit de necessitate salutis.1)

Daraus nun wurde das Symbolum fabriziert, welches dem
Kaiser Michael Paläologus von Rom aus zugesandt icurde.

Indem Thomas v. Aquin die aus dem Pseudo-Cyrillus
abgeleitete Lehre vom Papst und seinen Prärogativen in die
Dogmatik einführte und zur theologischen Doktrin machte, hat
er gar trefflich den römischen Aspirationen ATorgearbeitet, und
begreiflich ist das Entzücken des Papstes Johann XXIL, das
sich in dem Worte Luft machte, „Thomas habe seine Werke
nicht ohne spezielle Eingiessung des hl. Geistes geschrieben."3)
Und diese „vom hl. Geiste inspirierten" Sätze gingen in die
Beschluss des Vaticanums vom 18. Juli 1870 über.

Ähnliche Machenschaften wie auf dem Lyoner Konzil fanden

auch in Florenz statt. Auch hier spitzte sich alles auf die
Frage des Primats zu. Der griechische Kaiser Avollte ausdrücklich

Auskunft haben darüber, ob für den Patriarchen Aron

Altrom, Aveil er der erste unter den Patriarchen wäre, eine
„reverentia" beansprucht Averde, oder eine „potestas ultra reve-
rentiamu. Dass sie in dem Bischof ATon Rom einen Herrn sehen

sollten, „«Va Gvvsxrixòv xmv ànâvvwv dc^iscecc tòv IJdnav", das
konnten die Griechen nicht begreifen.3) Dem Papste aber kam
es eben darauf an.

Prof. Friedrich hat die Kampfweise der Lateiner gegen die
Griechen in Florenz trefflich beleuchtet.4) Wenn sie Pseudo-

Chrysostomus anführen, setzen sie bei: „et habemus originale
Graîcum" (Bonacursius, bei Reusch, „Die Fälschungen .'•),

gerade so, wie schon Papst Nikolaus I. A7on Pseudo-Isidor
behauptete, dass die römische Kirche alle diese Stücke schon
längst in ihren Archiven und alten Monumenten besitze und

') Reusch, 1. c.

2) Friedrich, Das Papsttum von Döllinger, Neubearbeitung des

Janus. 135.
3) Friedrich, Das Papsttum von Döllinger, Neubearbeitung des Janus.

469 n. 383.

4) Janus8, 469 n. 384; 377 n. 12.



— 517 —

verehre („opuscula, quse penes se in suis archiAis et vetustis
rite monumentis recondita ATeneratur"). Oder wenn sie den
Griechen Pseudo-Anaklet (in Pseudo-Isidor) entgegenhalten:
„qui fuit Grsecus natione", so ist es die nämliche Beweismethode,
wie sie noch Leo XHI. in seinem Schreiben vom 20. Juni 1894

anwandte: es habe in der alten Kirche doch auch Päpste
gegeben, die dem Morgenlande selbst angehörten, wie Anakletus,
Evaristus, Aniketus, Eleuthérius, Zosimus, Agatho. Aber was
beweist das? Mochten sie immerhin Griechen gewesen sein,
sie sind doch aus der römischen Schule hervorgegangen! Leo

mag bei den vier ersten daran gedacht haben, dass sie in Pseudo-
Isidor als ausgesprochene Vertreter des Papsttums sich
offenbaren. Zosimus (417—418) machte die sardicensischen Canones,
die Appellationen nach Rom betreffend, gegen die Afrikaner
geltend, und Agatho (678—681) interpretierte zuerst die
bekannte Lukasstelle (22, 32—37) von der päpstlichen Infallibilität.1)

Eine unklare und schwankende Geschichte war es mit dem
Unionsdekret von Florenz. Der Passus über den Primat in dem
Dekret lautet: „Item definimus, sanctam apostolicam sedem et
Rom. Pontificem in universum orbem tenere primatum, et ipsum
Pontiflcem Romanum successorem esse beati Petri principis
apostolorum et verum Christi vicarium totiusque ecclesiae caput
et omnium Christianorum patrem ac doctorem existere, et ipsi
in beato Petro pascendi, regendi ac gubernandi universalem
ecclesiam a domino nostro Jesu Christo plenam potestatem
traditane esse, quemadmodum etiam in gestis ycumenicorum
conciliorum et in sacris canonibus continentur" {xalf Sv rpónov xaì
èv toîç îeçoiç Twv oixoiifisrixwr avvoâwv xcà zoîç Itooiç xavôai âia-

Xufxßavexai).2) Döllinger3) sah in dem „quemadmodum-etiam"-
eine „unrichtige und den Sinn des Griechischen unverkennbar
alterierende Version und spätere Veränderung". Diese
Behauptung Döllingers hat auf dem Vatikanischen Konzil einen

grossen Streit hervorgerufen. Die im Verlauf des Konzils
produzierten Exemplare des lateinischen Textes des Unionsdekretes
haben dargetan, dass nicht ZAvingend eine Fälschung angenommen

werden müsse. Döllinger gab das zu und meinte, dass von
Anfang an griechischer und lateinischer Text von einander ab-

') Friedrich, Janus2, 6 u. 15.

z) Monumenta Ar. Aug. Theiner u. Miklosich.
3) « Einige Worte ...»



— 518 —

wichen. Tatsächlich Avar die Unsicherheit hierin gross. In dem
unmittelbar ATon Florenz aus ATon dem Papste an den König
von England gesandten griechischen Texte fehlen auch noch
die Worte vom Primat über die ganze Kirche, so dass der
Verdacht einer Interpolation auch des griechischen Textes
entsteht. Die sämtlichen ausser dem britischen noch vorhandenen
Exemplare der Unionsurkunde, neun an der Zahl, sind
verdächtig, keines ist Original.1) Auch Fromann2) weist viele
Verschiedenheiten der Texte der einzelnen Exemplare nach.
Prof. Friedrich kann die Unionsdekretsfrage noch nicht als
abgeschlossen betrachten und hält es für notwendig, dass ein

Diplomatiker von Autorität die Sache eingehend prüfe. Das
Unklare und Schwankende des Dekrets trat auch in allen
Schriften zutage, die nach dieser Richtung gegen Döllinger
verfasst wurden. So bei Hergenröther, Avenn er über die der
Formel des Florentiner Konzils über den Primat hinzugefügten
Worte: „Wie es sowohl in den Akten der ökurn. Konzilien als
in den hl. Kanones enthalten ist", bemerkt, dass die Worte des

griechischen — nicht so gut die des lateinischen — Textes in
diesem (von Döllinger behaupteten) restriktiven Sinne an sich
und mit Rücksicht auf die Verhandlungen genommen Averden
können liesse sich Avohl behaupten; dass sie so verstanden
Averden müssen, lässt sich mit nichten erweisen.3) Hergenröther
fügt noch hinzu, das „xatf ov rpónov" (quemadmodum) könne
ganz gut Avie xudmç (sicut) stehen; die Partikel xai (und, et)
könne ebenso „und" wie „auch" heissen. Das ist Unsicherheit.
Friedrich hat nun dargetan,4) dass die Lateiner „quemadmodum
etiam-et" als „quemadmodum et-eta gefasst haben müssen. Denn,
sagt er, der Kardinal Torquemada, selbst ein Sprecher auf dem
Florentiner Konzil, führt in seinem „Apparatus super decr. union.
GnecA (Rom 1661) ebenfalls den rezipierten Text quemadmodum

etiam — et" an, fährt dann aber fort: Hic ponitur confirmatio
prasfati articuli testimonio sumpto tarn ex gestis œkumen.
conciliorum, quam ex sacrorum canonum auctoritate. „Tarn— quam"
ist aber „et — et". Als Bestätigung durch die œkumen. Kon-

Friedrich, Das Papsttum Aron Döllinger, Neubearbeitung des Ja ns,
472 n. 390.

s) Zur Kritik des Florentiner Unionsdekrets 1870.

3) Die «Irrtümer» B. Friedrich, KG. 600.

4) Das Papsttum ATon Döllinger, Neubearbeitung des Janus. 471 n. 389.



— 519 —

zilien — fährt Friedrich fort — führt Torquemada sogleich die
erdichtete Bestätigung des Konzils Aron Nicäa durch Papst
Silvester an. Die damaligen Römer brauchten also an dem
„quemadmodum et — et" gar keinen Anstoss zu nehmen, da sie
unechte oder Avenigstens gefälschte Konzilien und Kanones genug
zur Verfügung hatten, welche aussagten, Avas sie wollten. Dabei
brauche man ihnen nicht einmal eine mala fides beizumessen,
weil sie die Unechtheit ihrer Quellen noch nicht kannten.1)

Sehr lehrreich ist es, mit Friedrich zu beobachten, Avie sich
das Trienter Konzil zu dem Lyoner und dem Florentiner
Glaubensbekenntnis stellte. Als auf dem Konzil über can. 8 de sacr.
ordinis verhandelt wurde, fanden sich in den Entwürfen dazu,
namentlich auch in dem von Rom übermittelten Entwurfa) die
Ausdrücke des Glaubensbekenntnisses von Lyon „potestatis pleni-
tudo"- und „sollicitudinis partem"' Aror. Das Konzil von Trient
ging aber über diese Ausdrücke hinweg und fasste den Kanon 8

folgendermassen : „Si quis dixerit, episcopos, qui auctoritate
Romani Pontificis assumuntur, non esse legitimus et veros
episcopos, sed figmentum humanuni, a. s." Das zielte auf den
Vorwurf der Protestanten hin, dass die Bischöfe, welche Rom
damals mit Ausserachtlassung der alten. Vorschriften kreierte, nur
ein menschliches Gebilde seien.

Und wie gegen die „potestatis plenitudo" und „sollicitudinis
partem" des Lyoner Konzils, so lehnte sich das Trienter Konzil
auch gegen die Fälschung des Florentiner Glaubensbekenntnisses

von der „plena potestasu des Papstes, die allgemeine Kirche
zu regieren, auf. Rom legte dann einen Kanon über den
römischen Primat vor von folgendem Wortlaut : „Es werde mit dem
Anathem belegt, Aver behauptet, dass der hl. Petrus durch die
Einsetzung Jesu Christi nicht der erste unter den Aposteln,
nicht sein Vikar auf Erden geAvesen sei, oder dass es nicht
notwendig sei, dass sich in der Kirche ein Papst als Nachfolger
des hl. Petrus befinde, der rücksichtlich der Autorität der
Regierung ihm ganz gleich, sowie auch, dass seine rechtmässigen

') Friedrich, Das Papsttum von Döllinger, Neubearbeitung des Janus.
469 n. 384; 470 n. 385, 386. Damit ist auch die in meinem Artikel in der
letzten Revue-Nr. über die Frage des « quemadmodum etiam — et » wieder-
g'egebene Anschauung, auf deren jetsigen Stand mich Prof. Friedrich
aufmerksam gemacht hat, in ein anderes Licht gerückt.

2) Pallavicini, Istoria di Conc. di Trento, lib. 19. B. Friedrich.



— 520 -
Nachfolger auf dem römischen Stuhle bis auf den heutigen Tag
nicht den Primat in der Kirche genossen haben, und dass sie
nicht Väter, Hirten und Lehrer aller Christen gewesen seien,
sowie auch, dass ihnen von unserm Herrn Jesu Christo in der
Person des hl. Petrus nicht die volle GeAvalt verliehen worden
sei, die allgemeine Kirche zu leiten und zu regieren." s) Bei
näherem Zusehen stellt sich dieser Kanon als ein Konglomerat

ATon Stellen aus Pseudo-Cyrillus und dem Florentiner Unionsdekret

dar. Man vergleiche nur den Kanon mit folgenden Stellen
aus dem „Libellus"'2) : „De qua ecclesia Petro dixit: Super hanc
petram sedificabo ecclesiam meam, et non tuam, sed meam ..."
— „Sicut ipse accepit a Patre dux et sceptrum ecclesise
gentium, ex Israel egrediens, omnem (Bonacur. „super omnem")
principatum et potestatem et super omne quodcunque est, ut
ei genu euncta curventur, plenissimam potestatem, sie et Petro
et ejus diadochis id est successoribus Arel vicariis pienissime
commisit et coram apostolis et eA'angelistis loco sui ipse caput
ecclesiae in medio eorum statuit ..." — „Ut membra maneamus
in capite nostro, apostolico throno Romanorum Pontificum, a

quo nostrum est qtiEerere, quid credere, quid tenere debemus

quoniam ipsius solius est loco illius ligare, qui ipsum sedifi-

cavit et nulli alii, quod suum est plenum, sed ipsi soli dedit,
cui omnes jure divino caput inclinant et primates mundi
tanquam ipsi domino Jesu obeotiunt ..." — Man vergleiche Aveiter
den Kanon mit folgender Stelle aus dem Florentiner
Glaubensbekenntnis^) : „Definimus, sanctam ap. sedem et romanum pon-
tificem in universum orbem tenere primatum, et ipsum pon-
tifìcem rom. successorem esse beati Petri principis apostolorum
et verum Christi vdcarium totiusque ecclesia? caput et omnium
christianorum patrem et doctorem existere et ipsi in beato Petro
pascendi, regendi ac gubernandi uniA^ersalem ecclesiam a
domino nostro Jesu Christo plenam potestatem traditam esse ..."
Aber auch dieser Kanon ward auf dem Trienter Konzil nicht
durchgedrückt, obAvohl der hl. Karl Borromäus — entgegen

') FallaAacini, Istoria di Conc. di Trento, lib. 19. B. Friedrich, Geschichte
des Vatikanischen Konzils. I, 8.

*) Bei Reusch « Die Fälschungen in dem Traktat des Thomas v. Aquin
gegen die Griechen. » Abh. d. III. Kl. d. k. Akad. d. Wiss. 18. B. 3. Abt.

s) Aug. Theiner u. Miklosich, Monum. spect. ad Unionem eccl. Grsec
et Rom., p. 48.



— 521 —

dem Grundsatz der alten Kirche von der Unanimität in dogmatischen

Fragen — an die Legaten geschrieben hatte, es genüge,
um ihn ins Dekret aufzunehmen, eine einfache Majorität.1) Das
Konzil erklärte dagegen (c. 4 de eccl. hierarch. et ordin.):
„Proinde sacros. synodus déclarât, praeter ceteros ecclesiast.
gradus, episcopos, qui in apostolorum locum successerunt, ad
hunc hierarchicum ordinem prsecipue pertinere, et positos, sicut
idem apostolus ait, a Spiritu s., regere ecclesiam dei ..." Damit
war der Papst von der Regierung der allgemeinen Kirche
ausgeschaltet und diese für die Sache der Bischöfe erklärt —
entsprechend dem Konstanzer Beschluss, dass der Papst unter dem

allgemeinen, die Gesamtkirche repräsentierenden Konzil stehe.
Ja, das Konzil Aron Trient ging noch weiter, indem es in c. 6

de sacr. ordinis definierte: „Si quis dixerit, in ecclesia cath.
non esse hierarchiam divina ordinatione institutam, qua1 constat
ex episcopis, presbyteris et ministris, a. s." Es hat also geradezu
das Papsttum aus der von Gott eingesetzten Hierarchie
ausgeschlossen.

Und nun vergleiche man damit das Dekret des Vaticanums
über den Primat und lese darin (c. III.) : „Hanc Romani Pon-
tificis jurisdictionis postestatem, quse vere episcopalis est, im-
mediatam esse: erga quam cujuscunque ritus et dignitatis
pastores officio hierarchicee subordinationis, veraeque obedientise

obstringuntur episcopi, qui positi a Spiritu sancto in
Apostolorum locum successerunt, tanquam veri pastores assignatas
sibi greges, singuli singulas, pascunt et regunt ..." — also die
Bischöfe nur gesetzt, die ihnen zugewiesenen Herden zu weiden
(regieren), nicht, wie Schrift und Trienter Konzil besagen, die
Kirche Gottes.2) Man sieht, mit welcher ATerbIüffenden Leichtigkeit

und Skrupellosigkeit das Vaticanum die Beschlüsse des

Tridentinums umgestürzt und die Glaubensbekenntnisse von
Lyon und Florenz wieder adoptiert hat. „Unbegreiflich ist es",
sagt Friedrich-3.) „AAde Bischöfe auf einem so zahlreichen Konzil
sich etwas solches bieten lassen konnten." Sie haben es sich

') «... bastando pur troppo in questo (Anführung des Florent.) vincere
per pluralità di voti. » Grisar, I. Lainez disput. Trid. I. 468. B. Friedrich,
Geschichte des Vatikanischen KonzUs. Ill, 1067.

2) S. Friedrich, Geschichte des Vatikanischen Konzils. III, 1171.

3) KG. III, 1088.

ReYue intern, de Théologie. Heft 67, 1909. 34



— 522 -
bieten lassen. Des Papstes direkte und unmittelbare Herrschaft
über die ganze katholische Welt wurde besiegelt.

Ist da eine Union, eine „Einheit in der Freiheit" möglich?
Ist nicht angesichts dieser papalen Ansprüche auf Allgewalt in
der Kirche jede von Rom ausgehende Einladung zur Union —
wie jene Pius IX. vom 8. September 1868 und die Leos XIIL
vom 20. Juni 1894 — eine Farce? Das Wort Prof. Friedrichs
bleibt stehen: „Solange die Päpste nur sich selbst verkündigen, ist
keine Hoffnung auf eine Versöhnung oder Wiedervereinigung der
getrennten Kirchen mit ihnen."

Konstanz. Wilhelm Schirmer.


	Primat und Union auf dem 2. Lyoner und dem Florentiner Konzil, mit Ausblicken auf das Trienter und das Vatikanische Konzil

