Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 67

Artikel: Ddéllinger als Schriftsteller : 1799 - 1890
Autor: Menn

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403736

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403736
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

= §6 —

DOLLINGER ALS SCHRIFTSTELLER.

(1799—1890. )

1L

1. Das im folgenden genannte Buch, das in eine dunkle
und verworrene Frage Klarheit und Ordnung brachte, zeigt
in hervorragender Weise des Verfassers ausgebreitete Gelehr-
samkeit und kritischen Scharfsinn. Im Jahre 1851 wurden nach
einem aus Griechenland stammenden Pariser Kodex die neu
aufgefundenen und filschlich dem Origenes zugeschriebenen
Philosophumena gedruckt unter dem Titel: Rorysrove gihocagor-
pevee 1) xata Taowy wigéoewy Fleyyos. Diese Publikation veran-
lasste Dollinger zur Veréffentlichung seiner Schrift: Hippolytus
und Kallistus; oder die romische Kirche in der ersten Hiilfte des
dritten Jahrhunderts. Mit Riicksicht auf die Schriften und Ab-
handlungen der HH. Bunsen, Wordsworth, Baur und Gieseler.
Regensburg 1853. — Das Buch erschien in englischer Ubersetzung
zu Edinburgh im Jahre 1876.

Im ersten Kapitel: ,Hippolytus und die Philosophumena“ wird
zunéichst iberzeugend nachgewiesen, dass Hippolytus, ein Schiiler
des hl. Irenéius, Verfasser der Philosophumena ist?); dass ferner
von ihm herrithren: @) Dassogen. Labyrinth oder srovdaouc gegen
Artemon, b) eine Schrift vom Universum, ¢) ein etrvreyue xara
aipéoswy. Ferner wird mit einleuchtenden Griinden gezeigt, dass
diese vier Schriften nicht teilweise identisch sind, wie mehrere

1) Siehe die Revue, April 1909, S. 292—310.

?) Funk griff im 63. Bande der Tiib. Theol. Quartalschrift (Jahrgang
1881, S. 423 ff.) die Frage iiber den Verfasser der Philosophumena von
neuem auf und gelangte zu dem Resultate, dass wir allen Grund haben,
das bedeutsame Werk Hippolyt und nur ihm zuzuschreiben.



— AT -~

Gelehrte, besonders Bunsen, gegen den, wie auch spiéter, scharf
polemisiert wird, annahmen, sondern dass es sich in der Tat
um vier verschiedene Werke handelt. Auch die weitere Ver-
mutung, der libellus adversus omnes hereticos, der einen An-
hang zu Tertullians Priskriptionen bildet, sei eine lateinische,
freilich abgekirzte Bearbeitung des Hippolytischen Syntagma,
wird als zum mindesten unwahrscheinlich erklart, wenn auch
der Verfasser des libellus den Hippolytus benutzt hat. Den
Schluss dieser ersten Abteilung bilden je eine Untersuchung
iber verlorene Schriften des Hippolytus und tiber seine im
Jahre 1551 zu Rom gefundene Marmorstatue, fiir deren Echtheit
Dollinger eintritt mit der Argumentation, dass sie aus der ersten
Halfte des dritten Jahrhunderts stammt.

Mit der Person des Kirchenlehrers befasst sich das 2. Ka-
pitel: ,Zur Geschichte des Hippolytus. Die gleichnamigen Hei-
ligen.“ Seit dem Erscheinen der Philosophumena war es erst
moglich geworden, das bis dahin undurchdringliche Dunkel
aufzuhellen, womit der Name Hippolytus umgeben war. Es
fanden sich némlich im Abendlande in den werschiedenen Mar-
tyrologien funf Personen dieses Namens, welche alle Martyrer
geworden, alle fast gleichzeitig, in der ersten Hiilfte des dritten
Jahrhunderts, gelebt haben sollen, wéihrend es im Orient die
Gestalt des beriihmten Kirchenlehrers und Bischofs war, welche
man festhielt.

Das Resultat der Untersuchung ist, dass Hippolytus weder
Bischof in Arabien, noch von Portus Romanus bei Rom, weder
Presbyter in Antiochien, noth Asket in Rom war. Ebensowenig
war er der aus den Akten des hl. Laurentius bekannte und
durch ihn angeblich bekehrte rémische Hauptmann, sondern
er war unter Papst Zephyrin (202—219) ein sehr angesehener
Priester in Rom. Nach Zephyrins Ende wurde Kallistus, der
vertraute Ratgeber des Verstorbenen, zum rémischen Bischofe
gewihlt. Zwischen ihm und Hippolytus entsteht nach einiger
Zeit ein Zerwirfnis, indem sie sich wechselseitig héretischer
Lehren beziiglich der Trinitat beschuldigen. Es kommt zu
einer formlichen Trennung. Hippolyt ldsst sich an Stelle des
flir héretisch erklirten Kallistus von seinen Anhéngern zum
romischen Bischof wihlen. Er war also wirklich, was die Orien-
talen von ihm sagen, wihrend es im Okzident vollig vergessen
worden war, Bischof von Rom, aber er war es durch seine Trennung



478 —

von seinem Bischofe Kallistus. Diese Trennung dauert nach dem
Tode des Kallistus im Jahre 223 unter den Pipsten Urban
(223—230) und Pontianus (230—235) fort. Dieser wird zusammen
mit Hippolyt im Jahre 235 nach Sardinien verbannt. Hier ver-
sohnen sich beide alsbald, danken gemeinsam ab und ermog-
lichen auf diese Weise die einstimmige Wahl des Anteros zum
(alleinigen) Bischof von Rom (235—236). Nach ihrem Tode
werden Pontian und Hippolyt als Heilige verehrt, und ihre
Leiber werden nach Rom gebracht.

In der dritten Abteilung wird zunéichst die Geschichte des
Kallistus behandelt. Fiir dieselbe sind wir einzig auf die Berichte
seines Gegners Hippolytus in den Philosophumena angewiesen
und konnen den von ihm erzihlten Dingen keine anderswoher
bekannten Tatsachen entgegenhalten. Wenn auch Hippolyt
ohne Zweifel nicht die bewusste Absicht hatte, den Kallistus
zu verleumden, so war doch jede von seinen Angaben sorg-
fialtig zu prifen und zu rektifizieren, indem die einfache nackte
Tatsache von der Farbung, die der befangene Berichterstatter
ihr zu geben bemiiht war, und von den Motiven, die er ihr
unterlegte, moglichst abgesondert wurde. Soergab sich, dassunter
dem Kaiser Kommodus (180—192) in Rom ein Christ namens
Kallistus lebte, der Sklave des Karpophorus, eines gleichfalls
christlichen Beamten im kaiserlichen Palaste, war. Dieser
ibergab seinem Sklaven eine bedeutende Summe, um damit
ein Wechslergeschéift zu betreiben. Kallistus hatte aber Un-
gliick und verlor alles. Nach missglickter Flucht wurde er
nach Rom zurtickgefiihrt und von seinem Herrn zur Strafe in
die Tretmiihle gesperrt. Nachdem auf die Firsprache einiger
Christen sein Herr ihn teilweise begnadigt hatte, wurde er
auf judische Umtriebe hin gegeisselt und nach Sardinien zur
Zwangsarbeit in den Bergwerken verbannt. Als die christen-
freundliche Geliebte des Kaisers Kommodus die Befreiung vieler
gefangenen Christen bewirkte, durfte auch Kallistus nach Rom
zurfickkehren, und er miusste, nachdem er durch eine schwere
Leidensschule gewandert, ein sehr verdorbener JMensch ge-
wesen sein, wenn er, der Christ, nicht gelautert aus derselben
hervorgegangen wire. Mit Zephyrins Erhebung (202) beginnt
ein neuer Akt in dem Lebensdrama des Kallistus. Er wird in
den Klerus aufgenommen, von Zephyrin dem grossen Come-
terium Kallisti, das nach ihm spiter seinen Namen empfing,



v HPE e

vorgesetzt, sogar mit seinem vollen Vertrauen beehrt, sowie
mit der Leitung und Beaufsichtigung des Klerus beauftragt.
Als Zephyrin starb, wurde Kallistus sogar auf Grund seiner
Kenntnisse, seiner (zeschiftsgewandtheit und seiner Verdienste
ohne Widerspruch zu seinem Nachfolger gewiihlt. Diese Tat-
sachen schilt Dollinger aus den vielfach tendenziosen Aus-
fithrungen Hippolyts heraus, und beurteilt den Verunglimpften
im allgemeinen mit folgenden Worten: Wenn es einem Manne
gelingt, sich aus der gedriicktesten und verachtetsten Stellung,
der eines von seinem Herrn schwer geziichtigten Sklaven, in
der Hauptstadt der damaligen Welt, in einer Kirche von funf-
zigtausend Seelen und aus einem Klerus von 200 Personen zur
Wiirde eines Bischofs emporzuschwingen, so kann dieser Mann
kein blosser Abenteurer, kein schlauer und gewandter (Gaukler,
wie ihn Hippolyt nennt, gewesen sein. Unwissenheit, Mangel
an wissenschaftlicher Bildung, sind nicht unter den Vorwiirfen,
die der Gegner ihm macht, und die Verschlagenheit, die gauk-
lerische Gewandtheit, die er ihm zur Last legt, erschien wohl
in den Augen anderer als die geistize Uberlegenheit eines
Mannes, der vou der Natur mit dem ydoionc xvfepriosme aus-
gestattet, in sich das Bewusstsein, in andern das Vertrauen
findet, welches ihn zur hochsten flir ihn erreichbaren Stufe
emportrigt. Hippolyt kann es nicht tiber sich gewinnen, einfach
zu sagen, dass Kallistus nach dem Tode Zephyrins romischer
Bischof geworden sei; wiissten wir es sonst nicht, wir miissten
es nur aus den bei ihm erwihnten Umstinden erraten; er sagt
nur, Kallistus habe nach Zephyrins Tod das Ziel, welchem er
nachgestrebt, erreicht zu haben geglaubt.

Weiterhin werden in diesem Kapitel noch die Anklagen
des Hippolytus wider Kallistus behandelt, eine Darlegung, dic
im vierten Hauptstiick ihre Fortsetzung findet, indem dort ihr
Streit tiber die Trinitiitslehre untersucht wird.

Die Vorwiirfe, die Hippolytus gegen seinen Gegner erhob,
betrafen zundchst Abschwichungen und Milderungen in der
kirchlichen Disziplin. Insbesondere werden folgende Anklagen
eingehend untersucht und auf ihre wirkliche Bedeutung zuriick-
gefuhrt:

1. Der Vorginger des Kallistus, Zephyrin, hatte die strenge
Bussdisziplin durch die Erkldrung gemildert, dass denen, die
durch Ehebruch oder Unzucht gesiindigt, nach geleisteter 6ffent-



e 480 =

licher Busse die Kirchengemeinschaft wiedergegeben werden
solle. Kallistus erklirte nun, dass die Siindenvergebung von
nun an allgemein, also auch auf die schwersten, bisher noch
ausgenommenen Vergehen, namlich die zur Kategorie der Ido-
lolatrie und des Mordes gehorigen, sich erstrecken solle, was
nur fiir das Abendland etwas Neues war.

2. Kallistus ging aber noch weiter und erklarte: Alle,
welche bisher einer christlichen Sekte oder getrennten Gemeinde
angehorig, sich zur katholischen Kirche wendeten, sollten sofort
aufgenommen werden, ohne dass sie wegen der etwa in der
frithern Gemeinschaft begangenen Stinden zur éffentlichen Busse
angehalten wiirden. Eine solche Massnahme entsprach aber
der kirchlichen Praxis, denn nur die Siinden, welche in ihrer
Gemeinschaft begangen worden waren, nicht die, welche in die
»Zeit der Unwissenheit® fielen, pflegte die Kirche zu strafen.

Dritte Beschuldigung: Kallistus habe stndhafte Bischofe
beschiitzt und gelehrt, dass, wenn ein Bischof siindige, sei es
auch eine Stinde zum Tode, man ihn nicht absetzen solle. Was
daran richtig ist, ist auf Rechnung der Milderung der Kirchen-
disziplin zu setzen.

Ein vierter Vorwurf, den Hippolyt gegen Kallistus erhebt,
ist, dass unter ihm Méinner, die bereits in zweiter oder dritter
Ehe lebten, im Widerspruch mit 1. Timoth. 3, 2 und Tit. 1, 6,
zu Bischofen, Presbytern oder Diakonen ordiniert worden seien.
Es erscheint indessen als das Wahrscheinlichste, dass man da-
mals schon den Unterschied zwischen Bigamie vor der Taufe
und nach der Taufe machte, und dass wenigstens die Gemdéssig-
teren iliber die erstere hinwegsehen wollten. Doch ist es auch
denkbar, dass man in einigen Kirchen wegen Mangels an sonst
geeigneten Mannern mit zeitweiliger Beseitigung des aposto-
lischen Verbots Bigamisten ordinieren zu dirfen glaubte.

b. Kallistus hat, so beschuldigt ihn sein Gegner, wenn ein
Kleriker heiratete, ihn im Klerus zu lassen befohlen. Dollinger
16st diese Schwierigkeit durch die Annahme, dass es sich hier-
bei entweder um niedere Kleriker handelte, oder bei Subdia-
konen und Diakonen — von Presbytern redete auch Hippelyt
nicht — Suspension, nicht Absetzung, in Betracht kam. Die
eigene Angabe des Hippolytus, dass die néchsten Nachfolger
des Kallistus die Massnahmen und Einrichtungen nicht etwa
abschafften, sondern beibehielten, spricht deutlich genug



— 481 —

daftir, dass sie und ihr Klerus in diesen Anordnungen nur zeit-
cemiisse und im ganzen wohltiti wirkende Anderungen er-
blickten.

Sechste Beschuldigung: Kallistus hat christlichen Frauen
gestattet, sich mit einem drmern Freigeborenen oder mit einem
Sklaven zu vermihlen, also eine vom romischen Gesetz nicht
anerkannte Ehe zu schliessen. Dieses Zugestdndnis habe ver-
brecherische Massnahmen zur Unterdriickung der Mutterschaft
im Gefolge gehabt. Nach einem lehrreichen Exkurs iiber Ehe-
wesen und Sklaverei im romischen Reiche legt Dollinger dem
Kallistus folgende Rechtfertigung in den Mund: Wenn die Sache
an sich gerecht und billig ist, so kann sie wegen eines in ein-
zelnen Féallen damit verkniipften Missbrauchs nicht verwerflich
werden. So wenig man einem Bischof einen Vorwurf daraus
machen kann, wenn Frauen, die er zur Taufe zugelassen hat,
nachher aus Furcht oder durch Verfithrung wieder abtriinnig
werden, so wenig kann darum ein Tadel auf mich fallen, weil
meine Absicht, gebrechlichen und heidnischer Verlockung aus-
gesetzten Weibern durch die Kntpfung eines christlichen Ehe-
bandes einen sittlichen Halt zu geben, hie und da durch die
Schuld dieser Weiber vereitelt und zum Bosen verkehrt worden
ist. Ich konnte und musste vielmehr voraussetzen, dass Chri-
stinnen, bei denen wir doch den Mut, ihren Glauben vor der
heidnischen Welt zu bekennen, anzunehmen hatten, auch so
viel sittliche Kraft und Selbstverleugnung besassen, sich vor
dieser Welt als Gattinnen und Miitter zu bekennen, und ihre
Ehe mit einem niedriggebornen Glaubensgenossen offen einzu-
gestehen. (S.188 ff.)

Endlich 7. legt Hippolytus auch das dem Kallistus und
noch mehr der mit ihm in Gemeinschaft stehenden Kirche zur
Last, dass man unter ihm (wohl in Karthago) zuerst angefangen
habe, solche, die bereits von Héretikern getauft waren, noch
einmal zu taufen. Aber die erst damals, in den Jahren 218—222,
als Neuerung in einigen Teilen der Kirche vorkommende Wie-
dertaufe hat Kallistus weder eingefiihrt noch beobachtet noch
gebilligt.

Somit bleibt von den Vorwiirfen, die Hippolyt in seiner
kirchlichen Philippika erhebt, so gut wie nichts librig. Aber
er hat doch den Kallistus so beschrieben, und Hippolyt war
ein frommer, also wohl auch ein wahrheitsliebender Mann? Ja,



482 —

aber wenn Parteigeist mit personlicher Erbitterung, wie hier,
zusammenwirkt, dann tritt die Wahrheitsliebe, auch bei Frommen,
leicht und bald in den Hintergrund.

Im 4. Kapitel: ,Hippolytus und Kallistus im Streite tiber
die Trinitislehre® und im . Kapitel: ,Revision der neuesten Unter-
suchungen iiber das Buch und dessen Inhalt¥, untersucht Dol-
linger die Anklagen des Hippolytus gegen die Orthodoxie des
Kallistus mit dem Ergebnis, dass jener diesen zu Unrecht des
Sabellianismus oder Patripassianismus, also einer zu geringen
Unterscheidung zwischen Vater und Sohn, beschuldigt. Da-
gegen lehrte Hippolytus selbst durch die Art, wie er die per-
sonlichen Unterschiede in Gott festhielt, subordinatianistisch, ge-
fihrdete also die Einheit Gottes.

Das Schlusskapitel erortert einige Punkte in Hippolyts
Lehrform, insbesondere die Bedeutung des Titels Presbyteros
bei ihm, mit dem er den Irenius als Kirchenlehrer bezeichnen
will, die Lehre vom Priestertum und Opfer der Kirche schon
vor Cyprian, womit die Behauptung, dass der Bischof von Kar-
thago zuerst die Lehre von der Opferung des Leibes Christi
in der Kirche ersonnen habe, beseitigt ist; ferner die Lehre
vom Hades ete.

Schon die vorstehende kurze Skizze seines Buches zeigt,
dass Dollinger nicht nur Licht in die bisher ganz dunkle Ge-
schichte des Hippolytus bringt, sondern auch unsere Kenntnisse
der damaligen dogmatischen und disziplindren Streitigkeiten
erweitert und tuberhaupt die christiiche Kirchen- und Dogmen-
geschichte (vgl. z. B. den Exkurs (ber die Suburbanbistiimer)
wesentlich bereichert.

Schliesslich wollen wir noch das Urteil seines Biographen
vernchmen: Es lisst sich aber auch das nicht leugnen, dass
Déllinger immer noch ,zu sehr als Sachwalter® der Pipste aut-
getreten ist. Denn wenn es auch richtig ist, dass auf die Partei-
stellung Hippolyts Riicksicht genommen werden miisse, so ist
doch Dollinger in seinem apologetischen Kifer im Interesse des
Papstes Kallistus, sowohl was sein Leben als seine Lehre an-
geht, manchmal zu weit gegangen?).

2. Die nun zu besprechenden beiden Werke gehoren zu-
sammen: Heidentum und Judentum. Vorhalle zur Geschichte des

1) J. Friedrich, I. v. Dollinger, III, 124.



— 48R =

Christentums. Regensburg 1857, und: Christentum wund Kirche ii
der Zeit der Grundlegung. Regensburg 1860. Iigentlich miisste
der Titel heissen: Kirchengeschichte. I. Band: Heidentum und
Judentum ete.; IL Band: Christentum und Kirche etc. Denn
es handelt sich um eine gross angelegte Kirchengeschichte, von
der aber nur sozusagen die einleitenden Kapitel erschienen
sind. Das zuerst genannte Werk wurde ins Englische iibersetzt
von Darnell, London 1862; eine englische Ubersetzung des
zweiten von H. M. Oxenham erschien London 1867.

Die Geschichte des Christentums hat, tatséichlich und auch
was das Verstindnis betrifft, die Geschichte des Heidentums
und des Judentums zu ihrer notwendigen Voraussetzung. Denn
nur durch eine tiefer eingehende und weiter ausgreifende Dar-
stellung lassen sich die hier auftauchenden Fragen zu einer
befriedigenden Losung bringen: Welchen Boden fand das
Christentum vor? An welche Lehren und Anschauungen konnte
es ankniipfen? Welche Zustinde bahnten ihm den Weg, er-
leichterten und befoérderten seine Verbreitung ? Welche Hinder-
nisse, Vorurteile und Irrtimer hatte es zu tiberwinden, welche
Gegner zu bekimpfen, welche Ubel zu heilen? Wie reagierte
das Heidentum auf das Christentum? etc.

Somit hat Déllinger in dem an erster Stelle genannten
Werke mit moglichster Vollstiindigkeit zunéchst das Heidentum
der vorchristlichen Zeit dargestellt; das heisst: Heidnisches
Religionswesen, heidnische Denk- und Anschauungsweise, heid-
nische Philosophie, Leben und Sitte, soweit diese Dinge mit der
Religion zusammenhéngen, durch dieselbe bestimmt wurden
und hinwiederum gestaltend auf sie einwirkten. Hierbei schien
es ihm notwendig, nicht bei der Periode des Augustus und des
Stifters der christlichen Religion stehen zu bleiben, sondern bis
anf die Zeiten der Antonine, bis gegen die Zeit von 150—160,
die Darstellung des griechisch-romischen Heidentums fortzu-
fihren. Bis dahin ist dasselbe seine eigenen Wege in von aussen
unbeirrter Entwicklung fortgegangen; erst von der Mitte des
zweiten Jahrhunderts nach Christus an werden die christlichen
Einflisse auf dasselbe wahrnehmbar. Mit dem Zeitalter der
Antonine tritt der grosse Wendepunkt ein, wo der Genius des
Altertums alle ihm innewohnende Kraft erschopft und ver-
braucht hatte.



484 —

Die Darstellung wird ercffnet mit einem Uberblick iiber
das romische Weltreich, welches, drei Weltteilen angehorig,
sich um das Mittelmeer gruppierte und damals die grosste ihm
mogliche Ausdehnung gewonnen hatte. Herangewachsen war
es aus den Kkleinen Anfingen einer Stadtgemeinde ain Ufer des
Tiber, welche, lange von der iibrigen Welt {ibersehen oder
missachtet, endlich, nach sieben Jahrhunderten ihres Bestehens,
Jenen Riesenkorper sich erstritten hatte, der nun vom atlan-
tischen Meere bis zum Euphrat, von den gallischen Nordkiisten
und der germanischen Donau bis zu den Sandwiisten Afrikas
und den Katarakten des Nil sich ausdehnte, und eine Menschen-
menge von etwa hundert Millionen umfasste. Unser Autor
zeichnet ein klares Bild von den Verhéltnissen in Rom, dessen
Bevdilkerung immer noch den Anspruch erhob, Inbegriff und
ausschliessende Besitzerin der ganzen Staatsmacht zu sein,
wenn auch die Alleinherrschaft schon eingetreten war und hier
wie im ganzen Reiche im allgemeinen wohltiitig wirkte. Sodann
geht er iiber zu einer genetischen Darstellung der Verhiltnisse
in den Untertanenlindern und charakterisiert endlich die Re-
gierungsweise Roms mit folgenden Worten: Rom herrschte
im Innern seines Reiches nicht mit den Mitteln und in der
Weise eines militirischen oder bureaukratischen, alles bevor-
mundenden, alles argwdohnisch tiberwachenden, in alle Gehiete
des Lebens eingreifenden Despotismus; sein stindiges Heer
stand zum allergrossten Teile an den Grenzen in eigenen Stand-
quartieren zum Schutz gegen auswartige Feinde; im ganzen
innern Gallien z. B. lagen nur 1200 Mann Besatzung; Kleinasien
war ohne stehendes Militir; in den Stidten tiberhaupt lagen in
der Regel keine Truppen. Mit gerechtem Stolze sprachen daher
die Zeitgenossen von dem ,Romischen Frieden®, priesen sie
wie Plinius die ,Majestiit dieses Romerfriedens®, betrachteten
sie ihre Regierung als die Bewahrerin der Weltruhe, einer Ruhe,
welche den ohnehin durch treffliche Heerstrassen erleichterten
Verkehr aller Teile des Reiches unter sich und mit Rom sicherte,
die aber freilich durch die blutigen Thronkriege nach Nero
und Kommodus furchtbar unterbrochen wurde. Die Regierung
wurde im ganzen mit starker und fester Hand gefiihrt; der
Druck aber darum weniger empfunden, weil wenig verwaltet
wurde, die Absicht, die Untergebenen argwdohnisch zu bevor-
munden, den Machthabern ferne lag, und vielmehr der Grund-



— 485 —

satz befolgt wurde, Stidte und Korporationen ihre Angelegen-
heiten selber besorgen zu lassen.

Bei der Besprechung der Volker und Lénder ausserhalb
des romischen Reiches (es sind dies: Armenien, das parthische
Reich, Indien, China, Arabien, Athiopien, der germanische Norden)
finden die Germanen eine besondere Wiirdigung.

Im 2. Buch (nach des Verfassers Bezeichnung) oder Ka-
pitel wird die hellenische Religion abgehandelt. Allen heidnischen
Religionen, wie sie von alters her unter den damals im Romer-
reiche vereinigten Vélkern bestanden, lag Vergotterung der
Natur, ihrer Kréafte oder einzelner Sinneswesen zugrunde, nach-
dem das urspriingliche Gottesbewusstsein verdunkelt worden,
und eine selbstverschuldete Entfremdung des DMenschen von
dem Einen lebendigen Gott eingetreten war. Diese heidnische
Vergotterung der Natur fithrte zum Elementendienst, zur Astro-
latrie und zur Géaolatrie. Als die Tréiger der einzelnen Bestand-
teile, aus deren Verbindung und Verschmelzung das griechische
Religionswesen sich gestaltete, erscheinen in der vorhellenischen
Zeit Leleger und Karier, Thrazier und Pelasger. Diese letztern
verehrten, wie es scheint, in den ersten vorgeschichtlichen
Anfiangen ausser anderen zwei Hauptgottheiten, eine ménnliche
und eine weibliche, einen Himmelsgott und eine Erdgottin.

In die historische Zeit treten die Griechen ein mit einem
geordneten Gottersystem oder Gotterstaate, zu dem alle bedeu-
tenderen griechischen oder in Griechenland einmal angesiedelten
Stamme Beitrige geliefert haben, und zu dessen einheitlicher
Ausgestaltung (nach Herodots Ausspruch) Homer und Hesiod
wesentlich beitrugen, indem sie die alten Naturgottheiten in
tiberirdische und unsterbliche, menschenihnliche Wesen um-
formten. Dieser olympische Gotterstaat bestand aus einem Sy-
steme von zwolf Gottheiten, das in Griechenland als das einzige,
welches allgemein hellenisch heissen konnte, wenigstens mehr
als jedes andere, Geltung hatte; der Dienst dieser zwolf Gotter
sollte der Sage nach schon von Deukalion und selbst von Herakles
gegriindet sein; in Wirklichkeit waren es Gotter verschiedener
Stimme, welche, mehr nach politischen Riicksichten durch die
Zwolfzahl zu einer Ausserlichen Einheit zusammengefasst und
durch das Ansehen der Amphiktyonen getragen, in Athen wie
in Rom dieselben Namen zeigten: Zeus, Hera, Poseidon, Demeter,
Apollo, Artemis, Hephistos, Athene, Ares, Aphrodite, Hermes



— 486 —

and Hestia. Dazu traten eine Reihe minderer Gottheiten, Dé-
monen und Heroen.

Uberblickt man die griechische Gotterwelt, so war jedem
Gotte seine Beschifticung angewiesen, jedem Gebiete der Natur
und des menschlichen Lebens, Strebens und Wirkens eine Gott-
heit vorgesetzt.

Das dritte Buch enthélt einen Exkurs tiber die Mysterien,
deren Inhalt nicht etwa eine Lehre bildete, die den Einzu-
weihenden mitgeteilt wurde, wobei es vielmehr auf ,gezeigte,
verrichtete und gesprochene Dinge*, also auf Symbole und sym-
bolische Handlungen, ankam, die den Intellekt nur indirekt
beriihrten. In der Beurteilung der Mysterien weichen schon
die heidnischen Schriftsteller von einander ab, wihrend die
christlichen Apologeten sich entschieden ungiinstig und scharf
tadelnd tber sie dussern. Im allgemeinen waren die Mysterien
in hohem Grade beliebt, wozu schon der Reiz des Geheimnis-
vollen beitrug, ohne dass sie indess in nachhaltiger Weise
einen wohltitigen und veredelnden Eintluss geiibt haben, wie
dies auch die durch sie gepflegte Unsterblichkeitshoffnung in
ihrer Verzerrung zeigt.

In der folgenden Abteilung bespricht Déllinger zuniichst
das Priestertum. Der Stand der Priester hatte weder eine reli-
giose Lehre zu bewahren, noch eine vorzutragen; ihr Amt be-
stand vor allem in der Besorgung des Opferdienstes, der Auf-
sicht tber die Tempel und der Verwaltung des Tempelgutes.
Nicht selten war Priestertum und Weissagung in einer Person
vereinigt, hiiufiger aber wurde die Mantik als ein eigener Beruf
und in sehr mannigfaltiger Weise (z. B. als Deutung einer Mond-
finsternis, als Eingeweideschau) ausgeiibt. In hoher Bliite stand
das Orakelwesen (besonders in Delphi), da die Griechen den
stirksten Drang hatten, die von der launenhaften Willkir der
Gotter abhingige Zukunft zu erforschen.

Den gottesdienstlichen Handlungen der Griechen gingen
Reinigungen (Waschungen und Lustrationen) voraus, die aber
kein Bild der inneren Reinigung waren, sondern vollig me-
chanisch aufgefasst wurden; Priester und Volk suchten und
verlangten nichts weiter als eine Hinwegnahme der nicht ethisch,
sondern physisch gedachten Verunreinigung.

Was die Gebete anging, mit denen das ganze offentliche
und private Leben durchflochten war, so hatten sie einen the-



— 487 —

urgischen, nicht einen sittlichen Charakter. Jene Bedeutung,
die das Gebet als asketische Ubung, als Mittel sittlicher Reini-
gung und Heiligung fir den Christen hat, war im allgemeinen
unbekannt.

Bei der Besprechung der Opfer, die, wie iiberall, auch bei
den Griechen den Mittelpunkt des ganzen Religionswesens bil-
deten, begegnen wir der folgenden Charakteristik der Menschen-
opfer: Wir sehen in diesen Menschenopfern Wahn und Wahr-
heit in unnatiirlicher Weise sich kreuzen. Die Wahrheit darin
ist, dass die freie Selbsthingabe des Menschen an die Gottheit
das edelste und héchste Opfer, die Bliite des ganzen ihr ge-
widmeten Dienstes sei; der heidnische Wahn besteht darin,
dass diese Selbsthingabe nicht durch die Heiligung, sondern
durch die Zerstorung des Lebens zu vollziehen sei. Die Wahr-
heit darin ist, dass unter allen Geschopfen der Mensch das
beste und der Gottheit wohlgefilligste, dass er die Krone der
Schopfung sei; der heidnische Wahn kniipft aber daran die
Vorstellung an, dass der Mensch doch nur graduell vom Tiere
verschieden, dass seine Personlichkeit nicht einen absoluten,
sondern nur, gleich anderem Besitz, einen relativen Wert habe,
dass wie dem Herrn tber den Sklaven, so auch dem Stamm
tiber den Angehérigen, dem Staat iiber den Biirger ein unbe-
dingtes, zum gemeinen Besten tiiber Leben und Tod sich er-
streckendes Recht zustehe. (S. 204.)

Alle Feste der Griechen hatten einen religitsen Charakter;
es waren Gotter-, Heroen- und Totenfeste. Am bekanntesten
sind die dem ganzen hellenischen Volke angehorigen National-
feste zu Olympia und Delphi, zu Nemea und auf dem Xkorin-
thischen Isthmus.

Da die Feste unter freiem Himmel gefeiert wurden, so
waren die Tempel keine Andachtsstitten, sondern sie sollten
ein Obdach fiir das Gottesbild, eine Wohnung fir den in dem
Bilde gegenwirtig gedachten Gott darbieten.

Eine Auseinandersetzung iiber die Religionsvergehen (Asebie,
Gottlosigkeit, Religionsfrevel) und deren hiaufige Behandlung
und Bestrafung als todeswiirdige Verbrechen beschliesst dieses
Kapitel.

Die fiinfte Abteilung beleuchtet eben so interessant als lehr-
reich die griechische Philosophie und ibren Einfluss auf die reli-
giose Sinnesweise und Haltung des Volkes. In scharfen Umrissen



— 488 —

und in glidnzender Diktion entwickelt Dollinger eine griindliche,
alle Einzelheiten genau abwiigende Geschichte der griechischen
Philosophie, angefangen von den Kosmogonien der Ionier hin-
auf zu Plato und Aristoteles, und hinab iiber den Stoizismus
und Epikureismus bis zum Eklektizismus, mit dem recht eigent-
lich die Verzweiflung an der Philosophie als Wissenschaft ausge-
sprochen war.

Es liegt in der Natur der Sache, dass neben Sokrates ganz
besonders Plato und Aristoteles behandelt sind. Was sie ge-
meinsam haben und worin sie voneinander abweichen, wird
entwickelt und genau vorgefiihrt. IThre Beziehungen zur christ-
lichen Lehre werden griindlich untersucht und auf ihre wahre
Bedeutung zuriickgefithrt. Daneben werden uns die religitsen
Anschauungen der Koryphéden der hellenischen Literatur, eines
Pindar und Herodot, eines Aristophanes und Thukydides, eines
Furipides und Sophokles aufgezeigt. Nicht minder werden die
bedeutendsten religiosen Ideen und Doktrinen, die Lehre von
Gott und der Unsterblichkeit, die Vorstellungen vom Neide der
Gotter, vom Verhingnis, vom Bosen, von der Trostlosigkeit des
Lebens, die Ansichten vom Schicksale nach dem Tode analysiert.

Im allgemeinen gibt unser Gelehrter folgende Charakteristik
der griechischen Philosophie, ,dieser grossartigsten, edelsten
Frucht des hellenischen Geistes — jener Phildsophie, welche
nachher ein christlicher Kirchenlehrer (Clem. Alex. Strom. 6,
394, 395) fur eine ven der goéttlichen Vorsehung selbst den Besten
unter den Hellenen zur Vorbildung fiir das Christenstum ver-
liehene Gabe erklirte, die aber freilich auch von Anbeginn an
und in ihrem ganzen Verlaufe mit der Staatsreligion und den
religiosen Vorstellungen des Volkes in einem bald mehr offenen,
bald verhiillten Gegensatze, einem bald direkt, bald indirekt
gefilhrten Kampfe sich befand®. (S. 222,)

Ubrigens ist zu sagen, dass unbeschadet der bleibenden
Bedeutung der griechischen Philosophie sie doch keine christ-
liche war. Denn wie sie z. B. mit der Lehre von der Unsterb-
lichkeit die Seelenwanderung verkniipfte, so konnte sie auch
in ihrer hochsten Blite nicht zum christlichen Gottesbegriff
gelangen, weil selbst die Systeme eines Plato oder Aristoteles
durchaus nicht frei sind von einem pantheistischen Einschlag.
Eine Vorbereitung war sie, nicht Wirklichkeit.



489 —

Darauf deutet auch Dollinger hin in der folgenden Wiir-
digung Platos, welche zugleich als Stilprobe dienen kann: ,Un-
streitic hat der philosophische Geist der Griechen in Platons
Lehre den hochsten Aufschwung genommen. Dass diese Lehre
sieben Jahrhunderte lang michtiger und tiefer greifend als
irgend ein anderes philosophisches System auf die Geister
wirkte, das verdankte sie vorziiglich ihrer Richtung auf die
religiosen Bediirfnisse und Ahnungen der Menschen, ihrem
Streben, die reineren und einer Vergeistigung fiahigen Vor-
stellungen des Volksglaubens in sich aufzunehmen, und die Liicke,
welche der heidnische Gotterdienst liess, auszufiillen. Denn der
Platonismus will wesentlich auch eine sittlich kriftigende,
eine Heil verkiindende und darbietende L.ehre sein; Platon be-
stimmt die Aufgabe seiner Philosophie als eine Erlésung, Be-
freiung, Absonderung der Seele vom Leibe, als ein Sterben und
ein Meditieren des Todes, als eine Liuterung der Seele von
aller Lust und Unlust, welche die Seele gleichsam an den Leib
annagelt und sie leibartig macht. Er traut seinen Dogmen eine
regenerierende Kraft zu und meint, dass die, welche einmal durch
seine Lehre die Schuld ihrer Verwirrung und Ungewissheit
sich selbst beizumessen gelernt hétten, mit sich selbst unzu-
frieden, von sich in die Philosophie entflichen wiirden, um andere
Menschen zu werden als sie zuvor gewesen. Ein ahnungsvoller
Blick in die Zukunft ist es, wenn er das Bild der hochsten
Gerechtigkeit oder vollkommenen Tugend, wie sie durch Leiden
gepriift und verkliart wird, entwirft und einen Gerechten schil-
dert, der, mit dem stidrksten Scheine der Ungerechtigkeit be-
lastet, durch nichts in seiner Gesinnung wankend gemacht wird,
der gefesselt, gegeisselt, gefoltert, geblendet und zuletzt ans
Kreuz geschlagen wird (Rep. 2, 361 f.). So ist Platon allerdings
ein Prophet und Vorldufer des Christentums, aber freilich ist
er dies im ganzen mehr auf negative Weise, dadurch nimlich,
dass seine Lehre Bediirfnisse anregte und den Menschen zu
klarerem Bewusstsein brachte, welche sie selber nicht ernstlich
und dauerhaft zu befriedigen vermochte, sowie dadurch, dass
sie die innere Haltlosigkeit der hellenischen Gotterlehre
durch ihre Umdeutungen und reformatorischen Bestrebungen
erst recht klar machte, und dieser Religion einen Iuhalt zu
geben versuchte, der das morsche Gefdss mit der Zeit vollends
zersprengen musste.” (S. 299 f.)

Revue intern. de Théologie. Heft 67, 1909. 32



— 190 —

Das sechste Buch schildert die Religionen in Vorder- und
Mittelasien und in Afrika. Das ostasiatische Heidentum, Brahmais-
mus und Buddhaismus, blieb ausgeschlossen, da beide der
christlichen Kirche noch auf viele Jahrhunderte hinaus vo6llig
ferne standen, so dass es zu keiner Berithrung kam, welche
auf christlicher Seite tiefere Eindriicke zuriickgelassen hiitte.

Abweichend von der Entwicklung in Griechenland, wo die
Hellenen ihr reiches Geistesleben gerne auf ihre Gotter tiber-
trugen, indem sie dieselben mehr und mehr individualisierten,
vermenschlichten und von der Natur lostrennten, blieben die
Gotter der Orientalen auf der niederen Stufe blosser Natur-
potenzen, die, wenn auch persénlich gedacht, doch stets durch
eine grossere Kluft von den Menschen geschieden waren. Der
Gotterkreis der Asiaten blieb deshalb auch auf wenige Wesen
beschriinkt, denen sie mit einer unbedingten, aus Furcht und
Wollust gemischten Hingebung dienten.

In Kleinasien vollzog sich eine Mischung, indem es den
Griechen bei der elastischen Natur der hellenischen Gottheiten
leicht wurde, allenthalben die vorgefundenen alten Gotter mit
den ihrigen zu verschmelzen.

Einen ausfiihrlichen Bericht erhalten wir iiber Persien und
die tbrigen iranischen Léander, wo, ungefihr zur Zeit des Moses
lebend, Zoroaster nicht Stifter, wohl aber Erneuerer der Re-
ligion seines Volkes war. Charakteristisch fiir dieselbe ist, dass
sie zwar polytheistisch war, jedoch mit einem starken und vor-
waltenden monotheistischen Zuge. Denn nur Einen wahren, voll-
kommenen, personlich gedachten Gott kennt genau genommen
die persische Lehre; sein Name Ormuzd bedeutet: ,Der ewig
Weise“. Er bringt die Welt hervor nicht durch Emanation,
nicht durch Selbstentfaltung, sondern durch das schopferische
Wort Honover, in welchem Gedanke und Tat zusammenfallen.
Freilich erleidet diese im Heidentum sonst einzig dastehende
Schopfungslehre eine doppelte Beschrankung, einmal dadurch,
dass doch immer auch schon ein Stoff oder eine eigene Welt
vor der Schopfung angenommen wird, und die allgemeinsten
Elemente der Natur bereits neben Ormuzd bestehen; sodann
durch den Anteil an der Schopfung, der dem Ahriman zuge-
wiesen wird. Denn dieser steht dem Urheber alles Guten und
Reinen als feindliches Wesen und boser Geist gegeniiber, wird
aber am Ende verschwinden. Aus dieser Auffassung ergibt sich,



— 491 —

dass die Parsische Lehre keinen abstrakten und schlechthinigen
Dualismus kennt. Weiterhin erhalten wir noch interessante
Aufschliisse tiber die Lehre vom Ursprung und der Bestim-
mung des Menschen, vom Stindenfall und Paradies, tiber Gebete,
Opfer, Ehewesen, Moralitit, Auferstehung u.s.w.

Nach einem Uberblick tiber den vorwiegend astrolatrischen
Kult in Mesopotamien, Babylonien und Assyrien werden wir
mit dem Heidentum in Syrien, Phonizien und Arabien bekannt
gemacht, dessen hervorstechende Zige Kinderopfer, Wollust und
Grausamkeit sind.

Hierauf werden wir nach Agypten gefiihrt, dessen Gotter-
wesen (Sonnendienst, Isis und Osiris), abweichend vom grie-
chischen, eine ziihe Dauerhaftigkeit und fast starr zu nennende
Unbeweglichkeit aufweist, was seinen Grund sowohl im Cha-
rakter des Volkes, als in der Organisation des Priestertums
hatte. Insbesondere werden wir bekannt gemacht mit den hoch-
entwickelten Anschauungen iiber Unsterblichkeit und Seelen-
wanderung, lUber das Totengericht und die Zustidnde nach dem
Tode. Es gehort zu den Riitseln der Geschichte, dass dieses
merkwiirdige Volk, wihrend es eine so hohe Vorstellung von
dem kiinftigen Leben und dessen Vorziigen vor dem jetzigen
hatte, zugleich auch den ausgebildetsten Tierkult mit zéher Be-
harrlichkeit festhielt.

Eine kurze Erwédhnung des Kkarthagischen Moloch- und
Astartedienstes beschliesst diese Abteilung.

Im 7. Buche wendet sich Déllinger zu den Religionen des
Abendlandes und schildert zunichst -das etruskische Religions-
wesen und seinen Zusammenhang mit dem griechischen. Als
Figenttimlichkeit ist hervorzuheben, das kein Volk der Welt
dem Blitz und Donner jemals eine so hohe Bedeutung, eine so
alles beherrschende Wichtigkeit beigelegt, als dies die Etrusker
taten.

Den breitesten Raum nimmt in diesem Kapitel das Religions-
wesen der Romer ein. Entsprechend den Volksgruppen, aus
denen Roms Bevilkerung entstanden war, bildete sich die ro-
mische Religion wesentlich aus zwei urspriinglich zwar ver-
wandten, aber doch auch mehrfach verschiedenen und eigen-
tiimlichen Nationalkulten, dem latinischen und dem sabinischen.
Auf Ackerbau, in einigen Ziigen auch auf Hirtenleben, deuten
die dltesten Bestandteile der romischen Religion. Die Haupt-



— 492 —

gotter waren, bevor sie von griechischem Einfluss gefarbt
wurden, allgemeine Naturmichte oder blosse Abstraktionen
menschlicher Zustinde. Dies &dnderte sich, als der roémische
Gotterkreis durch zahlreiche, aus der Fremde herbeigeholte
Gotter erweitert, viele seiner Gestalten durch die Verschmel-
zung mit entsprechenden griechischen Gottern vermenschlicht
wurden, und als Rom immer mehr ein Pantheon der Goétter
und Religionen des ganzen Reiches wurde. Unter dem Einflusse
der griechischen Mythologie und etwas spéter der griechischen
Philosophie aber schwand auch allmiihlich die alte Scheu vor
den Gottern, der feste Glaube an ihr tiberall eingreifendes Walten
ward erschiittert, und der Verfall der Staatsreligion ergriff als
ein schweres, unheilbares Siechtum von innen heraus, und von
den obern Stinden beginnend, den ganzen Staatskorper. An
diesem Verfall #dnderte auch nichts der Restaurationsversuch
des gelehrten Terentius Varro, der, von der stoischen Lehre
ausgehend, der Staatsreligion durch symbolische Erkldarung der
Mythen zu Hulfe kommen wollte. Die endlose Menge der ro-
mischen Gottheiten erkldrte er einfach aus der Vervielfiltigung
der Namen, die Einem Gott je nach verschiedenen Funktionen
gegeben worden seien; so verglich er einerseits den Jupiter
mit dem Gott der Juden, anderseits z&hlte er dreihundert ver-
schiedene Jupiter. Da die Seele des Menschen ihm ein Ausfluss
der Weltseele ist, so rechtfertigte er damit den Kult der Laren.
Da er indessen das Ungeniigende solcher Erklarungen selbst
fiihlte, so behauptete er, in religidsen Dingen sei vieles wahr,
wovon zu wissen dem Volke nicht fromme; ja selbst, dass das
Volk Falsches fiir wahr halte, sei dem Gemeinwesen zutriglich.
Nicht unerwéahnt soll bleiben, dass in der Entwicklungsgeschichte
des romischen Religionswesens Ddllinger uns einen Blick tun
lasst in die langwierigen Kdmpfe zwischen Patriziern und Ple-
bejern, die auch auf diesem Gebiete sich abspielten.

Nach einer ausfiihrlichen Beschreibung der einzelnen Gott-
heiten, sowie der verschiedenen Priesterkollegien und Einzel-
priester werden die Kultusformen: Gebete, Gelitbde, Opfer, Ritus
und Feste dargestellt. Charakteristisch fiir die rémische Reli-
gion ist folgender Umstand: Ihr magischer, ganz formaler
Charakter, indem es sich nicht um Belehrung, Erhebung und
Reinigung der Menschen, sondern um die wirksamsten Mittel
handelte, die Gotter zu den eigenen Zwecken sich dienstbar



— 193 —

zu machen, zeigt sich vorziiglich in der Behandlung des Ge-
betes und in dem Inhalt der romischen Gebetsformeln. Alles
kam auf die Worte an, mit denen gebetet wurde; ein Verstoss
konnte hier das ganze Gebet wirkungslos machen; wurde aber
die Formel genau, ohne dass der Hersagende sich versprochen,
etwas ausgelassen oder zugesetzt hatte, rezitiert, und hielt man
dabei Stérungen oder Dinge iibler Bedeutung ferne, dann war
der Erfolg, unabhingig von der Gesinnung des Betenden, ge-
sichert. Dass eine bestimmte Gebetsformel dreimal, in einigen
Fillen neunmal, wiederholt ward, war fiir den Erfolg unerléss-
lasslich. Dass in allen diesen Formeln irgend etwas anderes be-
gehrt worden sei, als Wohlstand und Gesundheit fiir den Ein-
zelnen, Sieg und Macht fiir den Staat; dass auch um sittliche Griter
gebetet worden sei, findet sich nicht, und ist bei dem Charakter
des romischen Religionswesens nicht zu erwarten. Waren je-
doch Gebete und sonstige Mittel, die Gotter zu gewinnen, frucht-
los geblieben, dann geschah es wohl auch, dass man die
Tempel mit Steinen warf und Altire umstiirzte. Ahnliches,
wie beim Gebet, galt von den Opfern; von den Darbringenden
wurde rein #dusserliche, nicht sittliche Reinheit gefordert. Wie
anderwarts, finden wir auch bei den Romern in &ltester, vor-
geschichtlicher Zeit Menschenopfer.

Den Schluss dieser Abteilung bildet eine Exposition tiber
die Erforschung des Gotterwillens. Auch im romischen Religions-
systeme sind Natur und Gottheit so unzertrennbar verknipft
und identisch, dass der Mensch das, was ihm jene sagte, oder
was er aus ihr herauslas, sofort als eine Offenbarung der Gott-
heit betrachten zu miissen wihnte. Demnach werden die Pro-
digien, das Auguralwesen, die sibyllinischen Biicher u. s. w.
besprochen.

Endlich werden wir noch mit den Religionen der Gallier
und der Germanen bekannt gemacht. Inbezug auf die ersteren er-
fahren wir Genaueres {iber die Druiden, und von der Religion
unserer heidnischen Vorfahren entwirft Dollinger ein Bild nach
den Angaben des Céisar und des Tacitus.

Im achten Buche geht Dollinger dazu liber, die Philosophie
und Religion im romischen Reiche vom Ende der Republik
bis auf die Antonine zu schildern. Er beschreibt hier das
Eindringen der griechischen Philosophie, namentlich des Stoi-



— 494 —

zismus und des Epikureismus, in Rom. Als erste Frucht der
epikureischen Doktrin zeigt sich das Lehrgedicht des Lucretius.
Ciceros Standpunkt dagegen war im allgemeinen der eines
skeptischen Eklektizismus, wenn er auch als Staatsmann und
in der Uberzeugung, das ohne die religiosen Institutionen der
romische Staat nicht erhalten werden koénne, sich tiber das
romische Religionswesen sehr konservativ dusserte. Ganz anders
verfuhr Seneca, der in seinem Werke .gegen die Superstitionen®
eine scharfe Kritik tibte an dem Religionswesen seiner Zeit.
Unter den Stoikern scheint er indessen mit seinen tief ein-
schneidenden Angriffen auf die Volks- und Staatsreligion allein
gestanden zu sein; zwei Zeitgenossen derselben Schule, Cornu-
tus und Musonius, schlugen eine behutsamere Richtung ein. Mit
Recht finden wir iiber Epiktet und Mark Aurel, als die letzten
und einflussreichsten Repriisentanten der stoischen Moralphilo-
sophie, eine griindliche Schilderung. Auch die Anschauungen
des Platonikers und Eklektikers Plutarch werden genau darge-
legt. Im allgemeinen ist zu sagen, dass von Kkeinem Romer
der Versuch gemacht wurde, auf philosophischem Gebiete etwas
Neues oder eigentiimlich Romisches zu schaffen. Wer immer
unter ihnen mit Philosphie sich beschiiftigte, begniligte sich,
entweder unbedingt einem Systeme sich anzuschliessen, oder
eklektisch und synkretistisch Bestandteile verschiedener Systeme
miteinander zu verschmelzen. Dem romischen Charakter ent-
sprach es ferner, dass das Interesse sich vorwiegend dem Ethischen
und Praktischen zuwandte, und dass auch theoretische Fragen
unter diesem Gesichtspunkte betrachtet wurden.

Wenn sich von den Tréigern der auf uns gekommenen
Literatur auf die herrschende Gesinnung schliessen ldsst, so
war in den letzten Zeiten der romischen Republik und den
ersten des Kaisertums in der griechisch redenden Welt, wie in
Rom, eine ungliubige, den Gottern entfremdete oder gegen sie
gleichgiiltige Gesinnung in den gebildeten Stinden vorwiegend.
Dies énderte sich gegen Ende des ersten und im Beginn des
zweiten Jahrhunderts n. Chr. Damals entwickelte sich ein neuer,
der letzte Aufschwung heidnischer Religiositit. In diesem Zu-
sammenhang finden wir neben treffenden Bemerkungen iiber
Polybius, Diodor und Strabo, iiber Plinius d. A. und Tacitus,
namentlich feinsinnige Charakteristiken der klassischen Dichter
Virgil, Ovid und Horaz.



— 495 —

Im weitern Verlauf dieses Kapitels begegnen wir einem
Exkurs tiber die damaligen Vorstellungen von dem Zustande
nach dem Tode. Ein Gesamtiiberblick tiber die einschlagigen
Ausserungen Ciceros zeigt, dass er in diesen Fragen iiber Vermu-
tungen und tiber den Zustand des Zweifels und Schwankens nicht
hinauskam. Die meisten seiner Zeitgenossen aber und die Romer
der néchstfolgenden Zeit brachten es nicht einmal zu einer
solchen halb hoffenden, halb zweifelnden Stimmung; dass mit
dem Tode alles zu Ende sei, und jenseits desselben weder
Schmerz noch Freude stattfinde, dariber waren Céisar und
Cato im Senate einverstanden. Auch in der griechischen Lite-
ratur dieser Zeit ist so wenig als in der romischen von irgend
einer kriftigen Hoffnung etwas zu finden. Es herrschte allge-
meine Trostlosigkeit.

Nach einer Charakteristik der spiitern Neuplatoniker und
der Neupythagoreer wird noch kurz der Verfall und Unter-
gang der Philosophenschulen geschildert. In ihre Auflosung
zogen sie das allgemeine Volksbewusstsein mit herein, obschon
das Zeitalter keineswegs skeptisch gestimmt, vielmehr ein méch-
tiger Zug nach philosophischer und religioser Erkenntnis, ein
tiefes Bediirfnis des Glaubens und einer festen Autoritit vor-
handen war. Aber der Genius des Altertums hatte damals, zur
Zeit der Antonine — auf dieses Resultat seiner Forschungen leg?
Ddllinger besondern Nachdruck — alle in ihm liegenden Mog-
lichkeiten erschopft. Von da an ist auf hellenisch-heidnischem
Boden nur noch ein bedeutendes Geisteserzeugnis erwachsen,
die plotinische Lehre mit ihrer Fortbildung und ihren Verzwei-
gungen durch die spitern Neuplatoniker. Diese Schule und ihre
Doktrin ist aber kein rein heidnisches Produkt mehr, das Christen-
tum hat an ihrer der Religion zugekehrten Entwicklung nicht
unwesentlichen Anteil. Die Erscheinung des Neuplatonismus
tiberhaupt ist zum grossen Tell nur aus dem Antagonismus
gegen das Christentum zu begreifen.

Im zweiten Teile des achten Buches werden die religitsen
Zustéinde im romischen Reiche vom Ende der Republik bis auf
die Antonine abgehandelt. Infolge der Identifizierung der
fremden Gottheiten mit den rémischen entstand die Idee einer
Reichsreligion, die dadurch gefordert wurde, dass man in der
Regel sehr duldsam oder eigentlich gleichgiiltig und unbekiimmert
beziiglich blosser Lehren und Meinungen auf dem religidsen



— 496 —

Gebiete war. Solche Duldung oder Gleichgiiltigkeit fand jedoch
alsbald ihre Grenzen, wenn ein fremder Gott in feindlichen
Gegensatz zum offiziellen Kult trat, wie es beim Judentum und
Christentum der Fall war.

Nunmehr geht Déllinger dazu iiber, die Eigentiimlichkeiten
des spétern heidnischen Religionswesens im Umfange des Romer-
reiches eingehender zu behandeln, und bespricht zunichst die
Apotheosen, die sich nicht bloss auf die lebenden und toten
Kaiser erstreckten, sondern auch auf Frauen des kaiserlichen
Hauses. Ja es stand schliesslich jedem, der die Mittel dazu hatte,
frei, seine verstorbenen Verwandten zu vergottern. Hierauf
wird das Element des Aberglaubens untersucht mit dem Er-
gebnis, dass eine Grenzlinie zwischen dieser Verirrung des re-
ligiosen Gefithls und der echten Religiositit nicht zu finden ist,
was am Beispiel des Sulla, des Augustus und des Alexander
niaher erliautert wird.

Weiterhin wird der Verfall der altrémischen Religion durch
das Eindringen fremder Goétter und Kulte geschildert und es
wird in diesem Zusammenhang besonders auf die jiidischen
Proselyten hingewiesen. Ferner werden die Theopoie, die viel-
geiibte Kunst, die Gottheiten in die Statuen zu bannen, sie
durch geheime Gebriaunche und Gesidnge zu zwingen, dass si
in der neuen, ihnen bereiteten Stiatte ihre Wohnung nehmen,
und die Idololatrie im engern Sinne behandelt. Das Gebet rich-
tete sich auf materielle, ja unsittliche Gegenstande. Und woher
das alles? Es fehlte das Bewusstsein gottlicher Heiligkeit und
menschlicher Heiligung.

Im grossen und ganzen aber darf man sich die Zeit von
Augustus bis auf die Antonine keineswegs als eine Periode
weitverbreiteten Unglaubens denken. Ausserhalb der grossen
Stidte hing die Masse noch immer den Goéttern an. Aber so
tief sank das Heidentum, dass grauenvolle Unzucht zum Gottes-
dienst wurde, wie Dollinger in einer ergreifenden Schilderung
darlegt.

Dabei beherrschte mit ungeschwéchter Macht die Begierde,
Zukiinftiges zu erforschen, und der Wahn, dass der Wille der
Gotter in Zeichen und Prodigien sich kundgebe, das Leben der
Menschen. Daher blithten voriibergehend mehrere Orakel wieder
auf, war der Glaube an Divination und Tréaume weit verbreitet.
Nekromantie und Totenorakel waren in Ubung, wobei es sogar



— A7 —

an Menschenopfern nicht fehlte. Die Astrologie drang in Rom
ein und gelangte zu hohem Ansehen. Die hiochste und schwie-
rigste Form der Magie war die Theurgie, durch die man in
Verkehr, nicht mit den niedern D&monen, sondern mit den
(Gottern selbst zu treten wihnte.

Das neunte Buch bespricht die sozialen und sittlichen Zu-
stande zunidchst in Griechenland. Hier geht die Personlichkeit
des Einzelnen im Staate auf, der i{iber seine Biirger unbedingt
verfligt. Weitere charakteristische Ziige sind die folgenden:
Zwischen Iellenen und Barbaren (als solche galten alle nicht
griechischen Vélker, z. B. auch Agypter, Mazedonier, Romer)
bestand natiirliche, notwendige Feindschaft. Arbeitsscheu und
Hang zum Miissiggang herrschte, wie bei den Volkern des Alter-
tums iiberhaupt. Die Arbeit, Gewerbe und Kleinhandel, blieb
den Sklaven und Metoken (iberlassen. Die Sklaverei bildete
die Grundlage, auf welcher das ganze soziale und politische
Leben der Griechen ruhte; sie wird von Aristoteles als in der
Natur der sozialen Ordnung begriindet gerechtfertigt. Nachdem
die Lage der Sklaven ausfiihrlich geschildert, erfahren wir in
Hinsicht auf die Jugenderziehung, dass der Schulunterricht
allgemein, selbst in den Dérfern, war, aber als Privatsache
behandelt wurde, und dass der Staat sich nicht weiter um
Lehrer und Schulen kiimmerte. Was die Stellung des Weibes
angeht, so war freilich die Monogamie ein Vorzug der Griechen
vor den Orientalen. Aber dennoch war die Schiitzung des
Weibes eine geringe. Die Ehe galt der Nachkommenschaft
wegen als Pflicht und war in der Regel durch gesetzliche Vor-
schriften erzwungen. Ehescheidung war dem Manne sehr leicht
gemacht. Abtreibung der Leibesfrucht und Kinderaussetzung
waren nicht selten. Nach einer Schilderung des Hetarenwesens
wird auf jenes abscheuliche griechische Nationallaster einge-
gangen, das den Griechen zwar mit den meisten Voilkern des
Altertums gemein war, das aber gerade bei ihnen mit allen
Symptomen einer grossen nationalen Krankheit als ekelhafte
Karikatur der natiirlichen Geschlechtsliebe erscheint.

Kein Wunder, dass in den Zeiten nach dem peloponnesischen
Kriege die dunkeln Seiten des griechischen Charakters stark
und immer greller hervortraten, dass griechische Treue, Hab-
sucht, Liige sprichwortlich wurden. Selbst das masslose Trinken
und weichliche Schwelgen nannten die Romer ,Grizisieren®,



— 498 —

und Plinius endlich bezeichnet die Griechen als die Erfinder
aller Laster.

Nunmehr geht Doéllinger zur Schilderung der sozialen und
sittlichen Zustinde der ERoémer Uber und entwirft zunichst ein
Charakterbild der romischen Nationalitit. Die hervorstechenden
Zige des romischen Nationalcharakters sind Energie und Selbst-
sucht, welch letzterer es nicht an Opferwilligkeit und Selbst-
tiberwindung mangelte. Die Rémer tberwanden alle andern
Volker, weil sie stets zuerst sich selber liberwanden, stets den
endlichen Erfolg des Ganzen, des Staates, dem eigenen Privat-
gewinn, der eigenen Lust und Bequemlichkeit vorzogen, indem
sie sich von den Gottern und dem Schicksal fiir berufen
wiahnten, alle andern Volker zu beherrschen. Nach einem Blick
auf das romische Privatrecht, ein Werk ewiger Geltung und
Wirkung, erhalten wir Einblick in die Stellung des Birgers,
der in Rom weit mehr Freiheit hatte als in den griechischen
Staaten; der Pater-Familias war absoluter Herr. Die Lage der
Fremden, die vorher ganz rechtlos gewesen waren, inderte sich
einigermassen zu ihren Gunsten nach dem ersten punischen
Kriege.

Die Ehe war monogamisch, die Stellung der Frau wiirdiger
als in Grieclhienland. Ehescheidungen, anfangs selten, nahmen
spater liberhand. Gegen Ende der Republik stieg die Zer-
rittung der Ehen und des Familienlebens zu riesenhafter Hohe.

Die Lage der Sklaven wird hinlinglich durch den Rechts-
grundsatz gekennzeichnet: Gegen den Sklaven ist alles erlaubt.
Wie in Griechenland, so war auch in Rom die Sklaverei eine
der Hauptursachen des herrschenden sittlichen Verderbens und
des unaufhaltsamen Verfalles. Die Konkurrenz der Sklaven
war eine Ursache des Pauperismus, dem Cisar, Augustus und
die besseren Kaiser nach ihm vergeblich zu steuern suchten.
Zu der herrschenden Ehescheu gesellten sich Aussetzen der
Kinder und die Abtreibung der Leibesfrucht. Die erschiittern-
den Schilderungen tber die unglaubliche Schamlosigkeit, den
Verkehr mit Buhlerinnen, die Paderastie, die Schwelgerei auch
der Weiber mogen an dieser Stelle nur angedeutet werden.

Was Dollinger tiber das Verhalten gegen die Armen erwiihnt,
lasst sich am besten so kennzeichnen, dass es das gerade Gegen-
teil von dem war, was christliche Lehre und Praxis gebieten.
Das Erziehungswesen war Privatsache; die Leidenschaft fur



— 499 —

Schauspiele, insbesondere Gladiatorenkédmpte, war weit verbreitet.
Das Leben hatte kaum noch Wert, Selbstmord nichts Auffilliges
an sich.

In einem allgemeinen Uberblick am Schlusse wird auf die
Ohnmacht der Philosophie, auch des Stoizismus, und der Gotter-
dienste gegeniiber dem Verderben hingewiesen, aber auch auf
die Hoftnung und die Sehnsucht, die gerade deshalb die Besseren
ergriff. Eine #usserliche Einheit der verschiedensten Volker-
schaften hatten die Romer herbeigefiihrt, es fehlte noch der
Inhalt, die universalen Ideen und Lehren. Das Gefiss war vor-
handen, es erwartete den Wein der neuen Lehre, den es auf-
nehmen sollte. Da gingen binnen wenigen Monden der Tempel
des Jupiter Capitolinus, der religiose Mittelpunkt des rémischen
Reiches, und der Tempel des wahren Gottes zu Jerusalem, die zwei
bedeutendsten Kultusstitten der alten Welt, in Flammen auf. Es
sollte Raum werden fir die Anbetung Gottes im Geiste und in der
Wahrheit. Die Erben beider Tempel wohnten bereits, ein Héauf-
lein von Handwerkern, Bettlern, Sklaven und Weibern in einigen
Winkelgassen von Rom. Erst vor einigen Jahren hatte man
zum erstenmale auf sie aufmerksam geworden, eine Anzahl
von ihnen in den kaiserlichen Giérten teils verbrannt, teils von
den wilden Bestien zerreissen lassen.

Die zweite, kleinere Hilfte des Werkes ist der Darstellung des
Judentums gewidmet. Zunéichst erhalten wir einen geschichtlichen
Uberblick von den Anfingen des jidischen Staates bis zu den
Zeiten der Makkabéer, wobei besonders der Einfluss des Hellenis-
mus beriicksichtigt ist. Dann werden wir mit den Schulen oder
Parteien zur Hasmonéerzeit, den Chasidim, Sadduziern, Phari-
sdern, Essdern und Therapeuten bekannt gemacht. Sodann wird
die geschichtliche Betrachtung fortgesetzt. Nach einer kurzen
Zeit des Aufschwunges boten innere Zwistigkeiten den Rémern
eine erwiinschte Gelegenheit zur Einmischung, es kam die Zeit
der Herodianer und der romischen Herrschaft. Die damals in-
folge der gedriickten Verhéltnisse besonders lebhafte Messias-
hoffnung wird in deutliche Beleuchtung gertickt.

Ein weiterer Abschnitt behandelt das Gesetz und schildert
zunéchst die darauf gegriindeten sozialen und sittlichen Zustinde
des jidischen Volkes. Oberstes Ziel des ganzen Gesetzes ist
Heiligkeit: Israel soll heilig sein, weil und wie Jehovah
heilig ist. Prinzip des Gesetzes ist die Liebe zu Gott; wenn



— 500 —

spiter die Masse des Volkes in einen &usserlichen und mecha-
nischen Werkdienst verfiel, ohne sich um Heiligung des Herzens
zu kiimmern, so war das nicht die Schuld des Gesetzes. Gemiiss
der theokratischen Natur des hebrédischen Staates umfasste die
Gesetzgebung das gesamte Leben nach allen seinen Richtungen.
Eingehend werden behandelt die FEhegesetzgebung (Polygamie
war geduldet) und die Bestimmungen uiber geschlechtliche Ver-
hiltnisse; dann die Lage des weiblichen Geschlechtes und die
Behandlung der Sklaven, sowie die treffliche Sorge fir die Armen.
Die Ndchstenliebe blieb aut die Volksgenossen beschrankt; das
Gebot universaler Menschenliebe war einer hohern Stufe der
Religionsentwicklung vorbehalten.

Auch das religiose Leben war durch das Gesetz in allen
Einzelheiten geregelt. Die Darstellung unseres Gelehrten er-
streckt sich insbesondere auf die Beschneidung, auf Sabbath,
Feier- und Festtage, Priestertum, Tempel, Opfer, Gebete, Bilder-
verbot, Propheten, Nasirier, Geliibde.

Nunmehr erhalten wir einen instruktiven Uberblick iiber
die wreligiisen Lehren des jludischen Volkes. Quelle derselben
ist nicht nur der alttestamentliche Kanon, dessen Entstehung
geschildert wird, sondern zu einem nicht geringen Teil die Tra-
dition, auf der allein auch eine Anzahl religioser Gebriuche
beruhen. Bei der Durchnahme der einzelnen Doktrinen wird
zunichst die Lehre von Gott und den Engeln behandelt, Gottes
Unbegreiflichkeit, seine beiden Hauptnamen, Elohim und Jehova,
seine vollige Transszendenz als die grosse unterscheidende Grund-
anschauung des Judentums, seine Ubrigen Eigenschaften und
der Gebrauch von Anthropomorphismen. Die Enrgel sind Gott
nahestehende Geister und ihm dienende Wesen. Der Geisterfall
wird in den hebriischen Schriften nicht erwihnt, sondern be-
ruht auf mindlicher Tradition. Darauf wird die Schipfung be-
sprochen, besonders die des Menschen, seine Prifung und sein
Fall. Vom gefallenen Menschen fordert Gott, dass er heilig sei,
und gibt ihm dazu seine Gnade. Diese Hauptidee des ganzen
hebréischen Religionssystems macht die breite Kluft zwischen
diesem und aillen heidnischen Religionen recht sichtbar. Die
Bedingungen der stndenvergebenden Gnade sind aber Reue,
Busse, demiitiges Bekenntnis der Stinde, Werke der Barmherzig-
keit und der Liebe, Wiedererstattung. Immer wieder vorkom-
mende &dusserliche Auffassungen lassen die Propheten nicht un-



— 501 —

geriigt. Nachdem die Auffassung vom Scheol und der im Buche
Daniel unzweideutig gelehrte Auferstehungsglaube erwihnt sind,
wird noch auf Gebet und Opfer fiir die Verstorbemen als auf
einen bereits in der makkabiischen Zeit bestehenden, im ge-
schriebenen Gesetze nicht erwidhnten Brauch hingewiesen. Die
messianische Weissagung, ihre Bedeutung fiir das Judentum
und ihre fortschreitend genauere Fassung werden in einem be-
sondern Abschnitt dargelegt. Hierauf werden wir nach Agypten
gefiihrt und empfangen ein Bild des alexandrinischen Judentums,
das sich in einer verh&ltnisméssig giinstigen und blithenden
Lage befand. Sein Reprisentant ist Philo, der die mosaische
Theologie mit der griechischen Philosophie (insbesondere mit
dem Platonismus) zu verschmelzen trachtete.

Der Schlussabschnitt lidsst uns einen Blick tun auf die
letzten Dinge des jlidischen Staats- und Kirchenwesens. Vier
Ursachen wirkten zusammen, um die Katastrophe unter Titus,
in welcher Staat, Stadt und Tempel der Juden ihren Untergang
fanden, herbeizufiihren: das grausame Verfahren der réomischen
Statthalter, der Hass der Heiden, die Korruption unter den
Juden und ihr blindes Vertrauen auf falsche Propheten und
Messiasse. Aber auch nach diesem schweren Schlage, der den
ganzen bisherigen Kultus unméglich machte, war die Em-
porungslust der Juden noch nicht gebrochen; nach etwa vierzig-
jihriger Ruhe folgten unter Trajan und Hadrian neue, lang-
wierige und blutige Kriege. In Palédstina brach der Aufstand
erst spiter aus, als Hadrian die Beschneidung verbot und auf
dem Boden von Jerusalem eine Heidenstadt unter dem Namen
Aelia Capitolina mit einem Jupitertempel zu griinden unternahm.
Erst nachdem er den Juden eine furchtbare Niederlage bei-
gebracht, konnte er an die Ausfiihrung seines Planes gehen.
Das Betreten der neuen Stadt ward den Juden bei Todesstrafe
verboten, nur einmal im Jahre, am Zerstérungstage, durften sie
dort weilen und weinen. Aber kein Ungliick und keine Mass-
nahme konnten den festen Kitt des judischen Gemeinwesens auf-
lésen. ,,Das Schicksal zersprengter Nationalitéten, von der herr-
schenden Bevolkerung aufgesogen zu werden, war den Juden
nicht bestimmt. Sie sollten bleiben eine abgesonderte, unge-
mischte Rasse, zum Zeugnisse flir die Welt und als ein Werk-
zeug der Vorsehung in ferner Zukunft* (S. 859). —



3. Nachdem Déllinger in dem bisher besprochenen umfang-
reichen Werke ein ausfiihrliches Resumé der Entwicklung und
des Verfalles der vorchristlichen Welt gegeben, behandelt das
jetzt zu analysierende Buch in unmittelbarem Anschluss daran
die ersten 70 Jahre unserer Zeitrechnung: Christentum wund
Kirche in der Zeit der Grundlegung. Regensburg 1860. Englisch
von H. N. Oxenham. I.ondon 1867. So kurz der geschilderte
Zeitraum ist, so wichtig ist er in der ganzen (Geschichte des
Menschengeschlechts. Die Griindung der christlichen Kirche
ist der Schluss einer Jahrtausende langen Vorbereitung und
Entwicklung und zugleich der Anfangspunkt einer neuen Welt-
ordnung. . Nur Anfange sind es, nur die einfache, samenkorn-
artig in sich beschlossene, Fremden ihr Inneres verhiillende
Gestalt der apostolischen Urkirche ist es, welche der Betrach-
tung hier vorliegt. Aber in diesen Anfingen liegen die Kriifte
und Keime einer Kultur, welche in ihrer universalen, auf die
ganze Menschheit gerichteten Bestimmung nach 18 Jahrhunder-
ten noch immer im Werden und in stetem Wachstum begriften
ist, liegt ein Reichtum schopferischer Ideen, eine Fille von
neuen Gestaltungen in Staat, Kirche, Kunst, Wissenschaft und
Sitte beschlossen, welche noch lange nicht erschopft sind, viel-
mehr auch noch in kinftigen Zeiten Erkenntnisse und Ein-
richtungen zu Tage fordern werden, die wir jetzt noch kaum
zu ahnen vermogen“ (Vorwort).

Das Buch, das sich an einen grosseren Leserkreis wendet,
war, wie der Dollinger-Biograph!) bemerkt, trotz einzelner Mangel
und Schiefheiten zu einem Prachtwerk geraten, sowohl was die
Sprache, als die Behandlung des Stoffes betriftt. Freilich ,auf
kritische Detailuntersuchungen und Polemik gegen anders ge-
artete Anschauungen liess er sich hier nicht ein. Vom katho-
lischen Standpunkte aus entwarf er plastische und schone
literarische Gemélde, oft in poetischer, bilderreicher Sprache,
aber jedes Wort sorgsam an den Quellen abgewogen, wie Leben
und Lehre Christi und der Apostel nach katholischer Auftassung
des Neuen Testamentes zu denken sei.“?)

Das erste Buch (oder Kapitel) hat die ﬁberschrift: Jesus
Christus und die Apostel. Die Darstellung beginnt mit der Ge-

1) J. Friedrich, Ignaz v. Déllinger, I1I, 226.

) J. Langen, Beil. d. A. Z. 1899, Nr. 49.



— 3503 —

schichte des Vorlaufers Johannes und erzihlt dann die Wirk-
samkeit Jesu bis zur Verklirung. Besonders interessant ist hier
die Schilderung seiner Lehrweise, sowie die Charakterisierung
seiner Wunder und Weissagungen, Hierauf erhalten wir einen
Uberblick iiber die Lehre Jesu zunichst in Hinsicht auf Gott
als den Vater und iiber seine eigene Person. Weiter wird ge-
schildert seine Lehre von der Stnde und Erlésung, und wie
wir dieser teilhaftiz werden. Daran schliesst sich die Aus-
einandersetzung tiber die Kirche, ,das Reich Gottes® oder ,das
Himmelreich“, und tber die in der Kirche herrschenden Ord-
nungen und Zustinde. Uber die Apostel, deren Sendung, Amt
und Bedeutung mit kraftigen Strichen gezeichnet wird, lesen
wir hier aber auch das schone Wort: Nur Werkzeuge dessen
sollten sie sein, der sein Reich als der Eine Herr und Hohe-
priester in jedem Zeitalter nach eigenem Gutdiinken regieren
werde. Und darum erloschen auch die Gewalten und Vorziige,
die ihnen gegeben worden, nicht mit ihnen, denn sie hatten sie
nie als Eigentum besessen.

Die in diesem Zusammenhang und auch in den spéteren
Abschnitten vorkommende zu einseitige Betonung des Vorranges
Petri zeigt, wie weit man vor 1870 noch gehen konnte, ohne
in die Irrlehre des Vatikanums zu fallen. Ubrigens hat sich
Dollinger selbst rektifiziert im Janus, S. 98, Anm. 39.

Darauf werden die Schlussakte des Lebens Jesu auf Erden
vorgefiihrt: seine Verklirung, sein Einzug in Jerusalem, die
Einsetzung des hl. Abendmahls, sein Leiden und Sterben, seine
Auferstehung und Himmelfahrt. Daran schliesst sich die Er-
zithlung tber die Wahl des Matthias, die Ausgiessung des hl.
ieistes und eine Schilderung der ersten Tage der Kirche.

Die zweite Hiilfte des ersten Buches befasst sich mit der
Geschichte der Apostel und ihrer ersten Jiinger, berichtet tiber
ihre missionarische und schriftstellerische Tétigkeit und er-
lautert namentlich das Verhiltnis der Synoptiker unter einander
und zum Johannesevangelium.

Gegenstand des zweiten Buches ist die Lehre der Apostel.
Den Anfang macht eine glinzende Auseinandersetzung {iiber
Schrift und Tradition, ihr Verhéltnis zu einander und zum
christlichen Glauben. Die ganze Exposition lauft auf folgendes
Ideal hinaus: das richtige Verstindnis der Liehre und die dem-
selben entsprechende Auslegung der apostolischen Schriften



— A -

wurde wie an einer Kette von Glied zu Glied fortgeleitet. Die
lberwachende Kritik tibte im Grunde jeder gliubige Christ,
tibte vor allem mit dem Gewichte ererbter Autoritit das apo-
stolische Lehramt in seiner organisch-hierarchischen Gliederung.
Die Ablehnung jeder fremden Lehre ergab sich einfach aus
der Wahrnehmung, dass sie nach ihrem Wortlaute oder ihren
notwendigen Konsequenzen der von den Vorfahren tiberkom-
menen widerspreche. Jeder aber, Laie oder Kleriker, konnte
nach der ihm eigentiimlichen Begabung teilnehmen an der For-
schung, und das Seinige beitragen zu dem grossen Gestaltungs-
und Entwicklungsprozesse christlicher Lehre und Anschauung;
konnte es mit um so grosserer Zuversicht, als er sich getragen
und bewahrt wusste durch den Koérper, dem er als Glied an-
gehorte, durch die Kirche, deren tatsichliches oder ausdriick-
liches, billigendes oder zuriickweisendes Urteil frither oder
spéter iiber den Wert oder Unwert, die Wahrheit oder den
Irrtum seiner Deutungen und Aufstellungen entschied — wenn
nur er selbst und die Anhinger, die er etwa fand, einen hin-
reichend starken und demiitigen Glauben besassen, um ihren
Geist nicht tber den der Kirche setzen zu wollen (S. 164 f.).

Es hat nicht an Versuchen gefehlt, einen Gegensatz zu
konstruieren zwischen Déllinger vor und nach dem Jahre 1870.
Mit welchem Recht, zeigt u. a. das vorhergehende Zitat.

Im Fortgange dieses Kapitels wird die goéttliche Trinitiit,
die Lehre vom Logos und vom hl. Geiste, die Lehre von den
guten und bosen Engcln dargelegt. Weiterhin erhalten wir
einen Uberblick iiber die Soteriologie, also iiber die Mensch-
werdung und das Opfer Christi, tiber Verschnung und Erlosung,
Rechtfertigung und Heiligung. Besonders eingehend wird Pauli
Lehre tber Siinde und Gesetz, tiber Glauben und Werke be-
handelt, und deren Ubereinstimmung mit der des Jakobus nach-
gewiesen, Die Universalitit des Erlosungswerkes wird dargelegt,
und gezeigt, wie der scheinbare Widerspruch auszugleichen sei
zwischen dieser universalen Bestimmung der Erlosung und der
Tatsache, dass gerade die grosse Mehrheit desjenigen Volkes
von dem messianischen Reiche ausgeschlossen blieb, welches
durch seine Abstammung, seine Verheissungen und bisherigen
Vorziige vor allen dazu berufen war.

Hierauf wird die apostolische Lehre von der Kirche vorge-
tragen, speziell ihre extensive Katholizitit, als eines Reiches aus



— 505 —

Juden und Heiden bestehend und fiir alle Menschen bestimmt.
Ihre intensive Katholizitdt wird entwickelt an den Gleichnissen
vom Senfkorn und vom Sauerteig, namentlich aber an dem
von Paulus hiufig angewandten reichhaltigsten und lehrvollsten
Bilde, dem eines organischen Leibes, des Leibes Christi. Die
Heiligkeit der Kirche ist darin begriindet, dass Christus immer-
dar an ihrer Heiligung arbeitet, dass sie an ihm, ithrem Haupte,
die Quelle aller Heiligkeit besitzt, dass in Gnadenmitteln, in
Zucht und Autoritit jedes Werkzeug, jede Bedingung der Heilig-
keit ihr gegeben ist, dass diese Fiille von ethischen Kriften in
stetem Kampfe liegt mit der Sinde und nie von ihr besiegt
wird. War aus der Siinde, der Selbstsucht und dem Irrtum
der Menschen die Vielheit und Mannigfaltigkeit der Religionen
hervorgegangen, so entsprang aus der Heiligkeit und Einheit
Gottes die Einheit der Kirche im Glauben, in der Ethik und der
Gottesverehrung. Wo die Menschen zerrissen hatten, da einigte
Gott. Unzertrennlich ist in der Kirche das sichtbare Element
mit dem unsichtbaren verbunden, nicht etwa in zwei Kirchen
geteilt. Die Kirche ist aber auch ein ewig dauerndes Reich,
dessen unerschiitterlich festen und unzerstérbaren Bestand der
Stifter selber verheissen hat. Die Kirche ist mit Unfehlbarkeit
ausgeriistet. Das christliche Volk, ,die Kirche des lebendigen
Gottes,“ ist die ,,Sdule und Grundfeste der Wahrheit“. Denn
Christus ist das unabtrennbare Haupt dieser Gemeinschaft, und
der hl, Geist, der Geist der Wahrheit, ist der sie belebende,
erleuchtende und beherrschende Geist.

Im Abschnitt tber die Amter und Gewalten der Kirche wird
das dreifache Amt geschildert, welches Christus zum Heile der
Menschen tibernommen, das priesterliche, das prophetische und
das konigliche. Unser Gelehrter entwickelt in feinsinniger Weise,
wie der in den Himmel erhohte Christus fortwéhrend dieses
dreifache Amt austibt. Dazu eben hat er die Kirche, seinen
Leib, geschaffen, damit alles, was die Organe dieses Leibes in
seinem Namen, aus seiner Kraft und Vollmacht tun, seine Tat
sei; dass jeder seiner Diener und Werkzeuge wisse, dass er in
den priesterlichen und kirchlichen Funktionen nur die #ussere
Form biete, die Kraft und Wahrheit des Aktes aber dem Einen
Propheten und Priesterkiénig allein gehére, und damit jede
Selbstsucht und Selbstverherrlichung des Menschen in der
Wurzel abgeschnitten sei. Denn zwar Amter, Rechte und Ge-

Revue intern. de Théologie. Heft 67, 1909, 33



— 506 —

walten wollte Christus in seiner Kirche, aber keine Herrscher
und keine Herrschaft. Und so ist das Priestertum derjenigen,
welche die Organe am Leibe Christi sind, einerseits die Ver-
sichtbarung und Applikation des Priestertums Christi, anderseits
die vertretende Vollziehung des allgemeinen Priestertums der
Glaubigen. Dem Volke gegeniliber représentierten die Apostel
und ihre priesterlichen Nachfolger den Herrn; Gott gegeniiber
vertraten sie das Volk. Auch der gottliche Ursprung des
Kirchenamtes und seine Ubertragung durch Ordination werden
besprochen. Aber auch das allgemeine Priestertum der Glaubi-
gen kommt in der Darstellung nicht zu kurz. Nachdriicklich
weist Dollinger hin auf die von den Aposteln mit Entschieden-
heit betonte Pflicht und Einheit des Bekenntnisses und auf ihr
energisches Einschreiten gegen jegliche Hiresie. Besonders an-
sprechend sind die Worte, mit denen in der Auseinandersetzung
iiber das Hirtenamt Freiheit und Gehorsam der Gliubigen der
Kirche gegeniiber geschildert werden. Eben so beherzigenswert
sind die von der Begeisterung des Verfassers deutliches Zeug-
nis ablegenden Ausfiihrungen iiber die Kirche als die grosse
Erziehungsanstalt der Menschheit und des einzelnen Menschen.

In der nun folgenden Auseinandersetzung iber Gnaden-
mittel, insbesondere Taufe, Konfirmation, Ordination, Kranken-
salbung, und Opfer der Kirche nimmt die Betrachtung tuber die
Eucharistie als Sakrament und Opfer den meisten Raum ein.

Die Schilderung der apostolischen Lehre wird abgeschlos-
sen mit dem Abschnitt tiber die lefzten Dinge, die Zukunft der
Welt und der Kirche. Folgende Punkte werden behandelt: Tod,
Fegfeuer (Hades), Holle (Gehenna), Seligkeit (Himmel). In
diesem Zusammenhang finden wir eine schone Charakteristik
der Gemeinschaft der Heiligen, die sich seitens der vollendeten
Gerechten in ihrer Firsprache fir uns dussert, wéihrend sich
auf Seite der lebenden Glieder der Kirche die tiber das Grab
hinausreichende Bruderliebe zur Fiirbitte fiir die Verstorbenen
gestaltet.

Eine eigentiimliche Ansicht tragt Dollinger vor als aposto-
lische Lehre iiber den Zustand der Seele in der Zwischenzeit
bis zur Auferstehung. Er sagt: ... Gleichwohl ist jene Nackt-
heit der durch den Tod von ihrem irdischen Korper geschie-
denen Seele nicht als eine absolut spirituelle Existenz ohne
jedes leibliche Substrat oder Organ zu denken; die Eine geistig-



— 507  —

leibliche Personlichkeit, als welche der Mensch geschaffen ist,
und die Kontinuitit ihres Bewusstseins, die der Seele wesent-
lich innewohnende Korporisationskraft oder organisierende
Macht, alles dies fiihrt notwendig zu der Vorstellung, dass die
Seele zwar keinen eigentlichen Leib, wohl aber eine Hiille,
eine inzwischen dessen Stelle vertretende Bekleidung habe, dass
sie auch im Zwischenzustande vor der Auferstehung jenes leib-
lichen Organes, ohne welches ein Empfangen von Eindriicken
und eine Manifestation oder Wirksamkeit nicht denkbar ist,
nicht ermangle. Und dieses Organ wird der Keim sein, aus
welchem sich bei der Auferstehung der neue unsterbliche Leib .
entwickelt (S. 263). An dieser Stelle kann indessen hierauf
nicht niher eingegangen werden.

Weiterhin werden behandelt: Auferstehung und Auferstehungs-
leib; die Wiederkunft Christi und das Weltgericht; die Welterneue-
rung, wodurch ,Gott alles in allem ist“.

Ferner wird noch erliautert, was die apostolischen Schriften
an prophetischen, auf die kéinftigen Schicksale der Kirche hin-
weisenden Bestandteilen enthalten (der Antichrist bei Johannes
und Paulus; der Mensch der Sinde, woriiber auch die erste
Beilage handelt; der Frevel am Tempel; die Apostasie).

Gegenstand des dritten Buches sind Verfassung, Gottesdienst
und sittlich-religioses Leben in der apostolischen Kirche. Die
Urkirche war keineswegs ein verfassungsloses Chaos, sondern
von Anbeginn an ein wohlgeordnetes Ganzes. Wir erhalten
eine lichtvolle Darstellung tber die Art und Weise, wie aus
dem Apostolat, in dem urspriinglich alle Gewalt und Autoritit
lag, sich das dreifache Kirchenamt entwickelt hat. Uber Eigen-
schaften, Auswahl und Unterhalt der Kirchendiener werden wir
gleichfalls belehrt. Neben den festen Gemeindedmtern aber gab
es Charismen, und diese Begabung war nicht bedingt durch
die Beamtung. Den durch diese Doppelung herbeigefithrten
Zustand, der sich spéterhin nie mehr wiederholt hat, macht
Déllinger so weit als moglich klar durch den Vergleich mit
einem glihenden Metall, das, flissig und formlos, einen ganz
anderen Anblick gewihrt, als nachher im Zustande des kalt
und fest gewordenen Gusses.

Auch fir weibliche Personen wussten die Apostel einen
angemessenen und passenden Wirkungskreis im kirchlichen
Leben zu finden. Es wurde das Institut der Diakonissen, auch



— 508 —

»,Witwen“ genannt, geschaffen, iiber die der Brief an Timotheus
niheres bietet.

Nach einem Exkurs iiber die Geistesgaben geht unser Autor
iiber zu einer Betrachtung der Taufe. Hier bewundern wir
namentlich das vorsichtige und sorgfiltig abwigende Verfahren
bezliglich der Frage, wie es die Apostel mit der Taufe der
Kinder gehalten. Auch der von Paulus erwihnte eigentiimliche
(ebrauch der stellvertretenden Taufe fiir Verstorbene wird
erklart.

Der Abschnitt tiber Busse, Beichte und Kirchenzucht zeigt,
wie auch auf diesem Gebiete die Weisungen des Herrn ver-
standen und befolgt wurden, und gibt uns interessante Auf-
schliisse liber die damalige Praxis, die spiiter noch bestimmter
hervortritt.

Der Gottesdienst der Gemeinde bestand vorziglich in der
eucharistischen Feier, die mit einem ILiebesmahle enge ver-
bunden war. Schon im Altertum waren die Ansichten dariiber
verschieden, ob die Abendmahlsfeier vorangegangen sei oder den
Beschluss der Agapen gebildet habe. Andere gottesdienstliche
Versammlungen wurden zu den Zwecken der Lehrmitteilung,
der frommen Erbauung und des Gebetes gehalten.

Als Wochenfest erscheint der Sonntag, als Jahresfeste Ostern
und Pfingsten.

Beziiglich des Gebetes heisst es bedeutungsvoll : Die Christen
waren vor allem ein betendes Volk... Beten hiess den Christen:
Gott vor allem in ihrem Innern horen, sich an seine Worte er-
innern, ihre Gedanken nach der Vorschrift dieser Worte ein-
richten, in dem von Gott ausstromenden Lichte sich selber er-
forschen und betrachten, die dunkeln Falten dieses Innern mit
diesem Lichte beleuchten, und in dem Anblicke der eigenen
Mangelhaftigkeit und Siinde Vergebung erflehen und Kraft zu
fortgehender Liuterung . .. Fir sie war diese Ubung die Schule
der Philosophie, in welcher sie mit kindlicher Hingebung, mit
Vertrauen, mit Beharrlichkeit, rufend, bittend, dankend, die
unterbrochene Gemeinschaft mit Gott stets wieder zu erneuern,
von irdischen Sorgen und Geschéften zu ruhen, in der Meditation
der hochsten Wahrheiten ihren Glauben und ihre Liebe zu
nihren beflissen waren (S. 355, S. 357). Als ein kostbares Erbteil
aus dem A. B. hatten die Christen die Psalmen mit hertiber-
genommen; Jesus selber aber hatte ein kurzes, in sieben Bitten



— 509 —

bestehendes (Gebet hinterlassen, in welchem er den ganzen Sinn
seiner Bergpredigt zusammengefasst hatte. Die nun folgende
geist- und gemiitsvolle Analyse des Vaterunsers gehort mit zu
den schonsten Partien des Buches. Als hervorstechende Ziige
des Christentums werden dann noch die Geduld im Leiden und
das Martyriwm erwihnt.

Im Fortgang der Darstellung werden folgende Punkte be-
rithrt. Nach dem Vorbilde Jesu und der Weisung der Apostel,
so heisst es unter der Rubrik Adskese, erkannten die Christen
im Fasten, in der qualitativen und quantitativen Beschrankung
der Nahrungsmittel, eine Kraft zur Reinigung der Seele, ein
Mittel, den Geist freier und stirker, den Koérper williger und
untertiniger zu machen, und den Umgang des Menschen mit
Gott zu férdern, eine wohltitige Ubung in der sittlichen Ent-
haltsamkeit und Selbstbeherrschung, und selbst eine Bedingung
des leiblichen Wohlergehens. Diejenige Askese aber, die, aus
fremder, pharisiaischer und gnostisch-essiischer Anschauung her-
vorgegangen, in vielen Dingen ein physisches Kontagium an-
nahm, wurde von den Aposteln nachdriicklich zuriickgewiesen.
Hierauf wird die apostolische Lehre und Praxis beziiglich der
Ehe und der Ehelosigkeit geschildert, besonders beim Klerus,
woran sich ein kurze Exposition iiber Geliitbde anreiht. Noch
einmal kommt im folgenden Abschnitt Dollinger auf Ehe und
Ehescheidung zu reden, wobei er ausfiithrlich fir die Unaufloslich-
keit auch im Falle der Untreue pladiert. Die Ausspriiche Christi
von der Ehe behandelt ausserdem die dritte Beilage. In weiser
Beriicksichtigung der Verhéltnisse konnte erst spiter ausge-
sprochen werden, dass eine wahre Ehe nur zwischen Christen
geschlossen werden konne. Mit der Ordnung der ehelichen Ver-
hiltnisse hingt enge die Stellung des weiblichen Geschlechtes
zusammen. Wenn sich die Lehre Christi als eine frohe Bot-
schaft fur die Menschheit tiberhaupt anktindigte, so war sie dies
besonders fiir die weibliche Hélfte des Menschengeschlechtes,
indem das Weib wieder in seine Rechte und seine Wiirde ein-
gesetzt, wieder zu der ihm gebiihrenden sozialen Stellung er-
hoben wurde.

Endlich werden noch in den Kreis der Betrachtung gezogen
eine Reihe von christlichen Vorstellungen, welche den her-
kommlichen Begriffen und Neigungen der Menschen griindlich
widersprachen. Dazu gehérten die Anschauungen tiber Reichtum



— 510 —

und Armut. Das Christentum konnte bloss solche Reiche an-
erkennen, welche, sich als Gottes Haushalter betrachtend, so be-
sassen, als besiissen sie nicht. Der Stifter der Religion predigte
sein Evangelium vorzugsweise fiir die Armen, und so war es
auch in der Zeit der Apostel, wie wir aus 1. Kor. 1, 25 sehen.
War friher die Handarbeit missachtet, so erzeugte und pflegte
die christliche Kirche eine hiervon sehr verschiedene Sinnes-
weise. Es war ,das konigliche Gesetz* der Liebe, dem die Ver-
schmelzung so disparater und innerlich feindseliger und wider-
strebender Elemente, wie Juden und Heiden, Freie und Sklaven,
Arme und Reiche, Gebildete und Unwissende in jener Zeit
waren, gelungen ist. Liebe und Demut, sowie die immerfort
gelehrte Menschenachtung, waren es auch, die die innere Un-
vertrdglichkeit des Christentums mit der Sklaverei nach und
nach auch nach aussen hin zur Wirksamkeit brachten.

Einen Hohepunkt erreicht die Darstellung in der glidnzen-
den Exposition {iber Christentum und Freiheit. Die Anfinge
des grossen Erziehungs- und Bildungsprozesses der Einzelnen
und ganzer Volker zur Freiheit, zur echten und wahren Frei-
heit, wie sie das Christentum erst in die Welt brachte, sehen
wir schon im Neuen Testamente, wenn auch zur vollen Ver-
wirklichung Jahrhunderte gehorten. Der christlichen Freiheit
entsprach die christliche Gleichheit. Aber weder die eine noch
die andere durfte zum Deckmantel der Bosheit dienen. Dadurch
wurden die Pflichten der Unterordnung in der Kirche und die
Stellung der Christen gegentiber der Staatsgewalt bestimmi.

Endlich wird noch an den Vorstellungen vom 7ode und
den Leichnamen gezeigt, wie rasch und méchtig das Christen-
tum auch die tiefgewurzelten Vorurteile der Menschen zu ver-
dringen und umzugestalten vermochte.

Zusammenfassend schildert Dollinger am Schlusse seines
Werkes die Zustinde der jungen Kirche ankniipfend an die
Worte Herodots (2, 35) liber das dgyptische Staats- und Volks-
wesen: dieses Volk habe sich Sitten und Einrichtungen ge-
bildet, welche fast durchaus das gerade Gegenteil von denen
anderer Menschen seien. Einen adhnlichen Eindruck hitte ein
Romer oder Hellene vom Christentum zur Zeit seiner Grund-
legung empfangen. In diesem Reiche war ein gekreuzigter
Jude Anfang, Mitte und Ende. Die Glieder des Reiches waren
wehrlos, und dennoch entschlossen und stark. Alle waren gleich,



-— H11 —

der Arme hier nicht minder geehrt als der Reiche. Der Grosste
war der, der am meisten diente. Nur eine Schutzwaffe hatte
dieses Reich zu seiner Selbsterhaltung, die Ausschliessung aus
seiner Gemeinschaft, aber so geflirchtet war diese Walffe, dass
der Betroffene den Wiedereintritt auch um den Preis der tief-
sten Demiitigung erflehte. Und da in dem Glauben der An-
gehorigen ihr Reich zugleich ein diesseitiges und ein jenseitiges
war, da es tber die Schranken des irdischen Daseins in eine
andere Welt hiniiberreichte, so war hier Ciceros (de legg. 1, T)
schones Wort von dem Weltstaate, dessen gemeinschaftliche
Biirger Gotter und Menschen seien, freilich in einem andern,

von Cicero nicht geahnten Sinne erfiillt.
MENN.




	Döllinger als Schriftsteller : 1799 - 1890

