
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 67

Artikel: Döllinger als Schriftsteller : 1799 - 1890

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403736

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403736
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


476 —

DÖLLINGER ALS SCHRIFTSTELLER.

(1799—1890. ')

IL
1. Das im folgenden genannte Buch, das in eine dunkle

und verworrene Frage Klarheit und Ordnung brachte, zeigt
in hervorragender Weise des Verfassers ausgebreitete
Gelehrsamkeit und kritischen Scharfsinn. Im Jahre 1851 wurden nach
einem aus Griechenland stammenden Pariser Kodex die neu
aufgefundenen und fälschlich dem Origenes zugeschriebenen
Philosophumena gedruckt unter dem Titel : 'iigtyérovç yäocioifoe-
J.UVU ì] xa-cd naöwv aîçt'aecov eXey^og. Diese Publikation veranlasste

Döllinger zur Veröffentlichung seiner Schrift : Hippolytus
und Kallistus; oder die römische Kirche in der ersten Hälfte des

dritten Jahrhunderts. Mit Rücksicht auf die Schriften und
Abhandlungen der HH. Bunsen, Wordsworth, Baur und Gieseler.
Regensburg 1853. — Das Buch erschien in englischer Übersetzung
zu Edinburgh im Jahre 1876.

Im ersten Kapitel: „Hippolytus und die Philosophumena" wird
zunächst überzeugend nachgewiesen, dass Hippolytus, ein Schüler
des hl. Irenäus, Verfasser der Philosophumena ist2) ; dass ferner
von ihm herrühren : a) Das sogen. Labyrinth oder on;ovdao[ia gegen
Artemon, b) eine Schrift vom Universum, c) ein auvrayfia xarà
aîoéascùv. Ferner wird mit einleuchtenden Gründen gezeigt, dass
diese vier Schriften nicht teilweise identisch sind, wie mehrere

*) Siehe die Revue, April 1909, S. 292—310.
2) Funk griff im 63. Bande der Tüb. Theol. Quartalschrift (Jahrgang

1881, S. 423 ff.) die Frage über den Verfasser der Philosophumena von
neuem auf und gelangte zu dem Resultate, dass -wir allen Grund haben,
das bedeutsame Werk Hippolyt und nur ihm zuzuschreiben.



— 477 -
Gelehrte, besonders Bunsen, gegen den, wie auch später, scharf
polemisiert wird, annahmen, sondern dass es sich in der Tat
um vier verschiedene Werke handelt. Auch die weitere
Vermutung, der libellus adversus omnes hsereticos, der einen
Anhang zu Tertullians Präskriptionen bildet, sei eine lateinische,
freilich abgekürzte Bearbeitung des Hippolytischen Syntagma,
wird als zum mindesten unwahrscheinlich erklärt, wenn auch
der Verfasser des libellus den Hippolytus benutzt hat. Den
Schluss dieser ersten Abteilung bilden je eine Untersuchung
über verlorene Schriften des Hippolytus und über seine im
Jahre 1551 zu Rom gefundene Marmorstatue, für deren Echtheit
Döllinger eintritt mit der Argumentation, dass sie aus der ersten
Hälfte des dritten Jahrhunderts stammt.

Mit der Person des Kirchenlehrers befasst sich das 2.

Kapitel: „Zur G-eschichte des Hippolytus. Die gleichnamigen
Heiligen." Seit dem Erscheinen der Philosophumena war es erst
möglich geworden, das bis dahin undurchdringliche Dunkel
aufzuhellen, womit der Name Hippolytus umgeben war. Es
fanden sich nämlich im Abendlande in den /verschiedenen Mar-
tyrologien fünf Personen dieses Namens, welche alle Märtyrer
geworden, alle fast gleichzeitig, in der ersten Hälfte des dritten
Jahrhunderts, gelebt haben sollen, während es im Orient die
Gestalt des berühmten Kirchenlehrers und Bischofs war, welche
man festhielt.

Das Resultat der Untersuchung ist, dass Hippolytus weder
Bischof in Arabien, noch von Portus Romanus bei Rom, weder
Presbyter in Antiochien, noch Asket in Rom war. Ebensowenig
war er der aus den Akten des hl. Laurentius bekannte und
durch ihn angeblich bekehrte römische Hauptmann, sondern
er war unter Papst Zéphyrin (202—219) ein sehr angesehener
Priester in Rom. Nach Zephyrins Ende wurde Kallistus, der
vertraute Ratgeber des Verstorbenen, zum römischen Bischöfe
gewählt. Zwischen ihm und Hippolytus entsteht nach einiger
Zeit ein Zerwürfnis, indem sie sich wechselseitig häretischer
Lehren bezüglich der Trinität beschuldigen. Es kommt zu
einer förmlichen Trennung. Hippolyt lässt sich an Stelle des
für häretisch erklärten Kallistus von seinen Anhängern zum
römischen Bischof wählen. Er war also Avirklich, was die Orientalen

von ihm sagen, während es im Okzident völlig vergessen
worden war, Bischofvon Rom, aber er war es durch seine Trennung



_ 478 —

von seinem Bischöfe Kallistus. Diese Trennung dauert nach dem
Tode des Kallistus im Jahre 223 unter den Päpsten Urban
(223—230) und Pontianus (230—235) fort. Dieser wird zusammen
mit Hippolyt im Jahre 235 nach Sardinien verbannt. Hier
versöhnen sich beide alsbald, danken gemeinsam ab und ermöglichen

auf diese Weise die einstimmige Wahl des Anteros zum
(alleinigen) Bischof von Rom (235—236). Nach ihrem Tode
werden Pontian und Hippolyt als Heilige verehrt, und ihre
Leiber werden nach Rom gebracht.

In der dritten Abteilung wird zunächst die Geschichte des

Kallistus behandelt. Für dieselbe sind wir einzig auf die Berichte
seines Gegners Hippolytus in den Philosophumena angewiesen
und können den von ihm erzählten Dingen keine anderswoher
bekannten Tatsachen entgegenhalten. Wenn auch Hippolyt
ohne Zweifel nicht die bewusste Absicht hatte, den Kallistus
zu verleumden, so war doch jede von seinen Angaben
sorgfältig zu prüfen und zu rektifizieren, indem die einfache nackte
Tatsache von der Färbung, die der befangene Berichterstatter
ihr zu geben bemüht war, und von den Motiven, die er ihr
unterlegte, möglichst abgesondert wurde. So ergab sich, dass unter
dem Kaiser Kommodus (180—192) in Rom ein Christ namens
Kallistus lebte, der Sklave des Karpophorus, eines gleichfalls
christlichen Beamten im kaiserlichen Palaste, war. Dieser
übergab seinem Sklaven eine bedeutende Summe, um damit
ein Wechslergeschäft zu betreiben. Kallistus hatte aber
Unglück und verlor alles. Nach missglückter Flucht ivurde er
nach Rom zurückgeführt und von seinem Herrn zur Strafe in
die Tretmühle gesperrt. Nachdem auf die Fürsprache einiger
Christen sein Herr ihn teilweise begnadigt hatte, wurde er
auf jüdische Umtriebe hin gegeisselt und nach Sardinien zur
Zwangsarbeit in den Bergwerken verbannt. Als die
christenfreundliche Geliebte des Kaisers Kommodus die Befreiung vieler
gefangenen Christen bewirkte, durfte auch Kallistus nach Rom
zurückkehren, und er musste, nachdem er durch eine schwere
Leidensschule gewandert, ein sehr verdorbener Mensch
gewesen sein, wenn er, der Christ, nicht geläutert aus derselben
hervorgegangen wäre. Mit Zephyrins Erhebung (202) beginnt
ein neuer Akt in dem Lebensdrama des Kallistus. Er wird in
den Klerus aufgenommen, von Zéphyrin dem grossen Cöme-
terium Kallisti, das nach ihm später seinen Namen empfing,



— 479 —

vorgesetzt, sogar mit seinem vollen Vertrauen beehrt, sowie
mit der Leitung und Beaufsichtigung des Klerus beauftragt.
Als Zéphyrin starb, wurde Kallistus sogar auf Grund seiner
Kenntnisse, seiner Geschäftsgewandtheit und seiner Verdienste
ohne Widerspruch zu seinem Nachfolger gewählt. Diese
Tatsachen schält Döllinger aus den vielfach tendenziösen
Ausführungen Hippolyts heraus, und beurteilt den Verunglimpften
im allgemeinen mit folgenden Worten: Wenn es einem Manne
gelingt, sich aus der gedrücktesten und verachtetsten Stellung,
der eines von seinem Herrn schwer gezüchtigten Sklaven, in
der Hauptstadt der damaligen Welt, in einer Kirche von
fünfzigtausend Seelen und aus einem Klerus von 200 Personen zur
Würde eines Bischofs emporzuschwingen, so kann dieser Mann
kein blosser Abenteurer, kein schlauer und gewandter Gaukler,
wie ihn Hippolyt nennt, gewesen sein. Unwissenheit, Mangel
an wissenschaftlicher Bildung, sind nicht unter den Vorwürfen,
die der Gegner ihm macht, und die Verschlagenheit, die
gauklerische Gewandtheit, die er ihm zur Last legt, erschien wohl
in den Augen anderer als die geistige Überlegenheit eines
Mannes, der von der Natur mit dem %dqia\xa xvßeQv(<rea)c

ausgestattet, in sich das Bewusstsein, in andern das Vertrauen
findet, welches ihn zur höchsten für ihn erreichbaren Stufe

emporträgt. Hippolyt kann es nicht über sich gewinnen, einfach
zu sagen, dass Kallistus nach dem Tode Zephyrins römischer
Bischof geworden sei ; wüssten wir es sonst nicht, wir mussten
es nur aus den bei ihm erwähnten Umständen erraten ; er sagt
nur, Kallistus habe nach Zephyrins Tod das Ziel, Avelchem er
nachgestrebt, erreicht zu haben geglaubt.

Weiterhin werden in diesem Kapitel noch die Anklagen
des Hippolytus wider Kallistus behandelt, eine Darlegung, die
im vierten Hauptstück ihre Fortsetzung findet, indem dort ihr
Streit über die Trinitätslehre untersucht wird.

Die Vorwürfe, die Hippolytus gegen seinen Gegner erhob,
betrafen zunächst Abschwächungen und Milderungen in der
kirchlichen Disziplin. Insbesondere werden folgende Anklagen
eingehend untersucht und auf ihre wirkliche Bedeutung zurückgeführt

:

1. Der Vorgänger des Kallistus, Zéphyrin, hatte die strenge
Bussdisziplin durch die Erklärung gemildert, dass denen, die
durch Ehebruch oder Unzucht gesündigt, nach geleisteter öffent-



— 480 —

licher Busse die Kirchengemeinschaft wiedergegeben werden
solle. Kallistus erklärte nun, dass die Sünden\Tergebung ATon

nun an allgemein, also auch auf die schwersten, bisher noch

ausgenommenen Vergehen, nämlich die zur Kategorie der Ido-
lolatrie und des Mordes gehörigen, sich erstrecken solle, was
nur für das Abendland etwas Neues war.

2. Kallistus ging aber noch weiter und erklärte : Alle,
welche bisher einer christlichen Sekte oder getrennten Gemeinde
angehörig, sich zur katholischen Kirche wendeten, sollten sofort
aufgenommen werden, ohne dass sie wegen der etwa in der
frühern Gemeinschaft begangenen Sünden zur öffentlichen Busse

angehalten würden. Eine solche Massnahme entsprach aber
der kirchlichen Praxis, denn nur die Sünden, Avelche in ihrer
Gemeinschaft begangen Avorden waren, nicht die, welche in die
„Zeit der Unwissenheit" fielen, pflegte die Kirche zu strafen.

Dritte Beschuldigung : Kallistus habe sündhafte Bischöfe
beschützt und gelehrt, dass, Avenn ein Bischof sündige, sei es

auch eine Sünde zum Tode, man ihn nicht absetzen solle. Was
daran richtig ist, ist auf Rechnung der Milderung der Kirchendisziplin

zu setzen.
Ein vierter Vorwurf, den Hippolyt gegen Kallistus erhebt,

ist, dass unter ihm Männer, die bereits in zweiter oder dritter
Ehe lebten, im Widerspruch mit 1. Timoth. 3, 2 und Tit. 1, 6,

zu Bischöfen, Presbytern oder Diakonen ordiniert Avorden seien.
Es erscheint indessen als das Wahrscheinlichste, dass man
damals schon den Unterschied zwischen Bigamie vor der Taufe
und nach der Taufe machte, und dass wenigstens die Gemässig-
teren über die erstere hinwegsehen wollten. Doch ist es auch
denkbar, class man in einigen Kirchen Avegen Mangels an sonst
geeigneten Männern mit zeitweiliger Beseitigung des apostolischen

Verbots Bigamisten ordinieren zu dürfen glaubte.
5. Kallistus hat, so beschuldigt ihn sein Gegner, Avenn ein

Kleriker heiratete, ihn im Klerus zu lassen befohlen. Döllinger
löst diese Schwierigkeit durch die Annahme, dass es sich hierbei

entweder um niedere Kleriker handelte, oder bei Subdiakonen

und Diakonen —- A*on Presbytern redete auch Hippolyt
nicht — Suspension, nicht Absetzung, in Betracht kam. Die
eigene Angabe des Hippolytus, dass die nächsten Nachfolger
des Kallistus die Massnahmen und Einrichtungen nicht etwa
abschafften, sondern beibehielten, spricht deutlich genug



— 481 —

dafür, dass sie und ihr. Klerus in diesen Anordnungen nur
zeitgemässe und im ganzen wohltätig wirkende Änderungen
erblickten.

Sechste Beschuldigung: Kallistus hat christlichen Frauen
gestattet, sich mit einem armeni Freigeborenen oder mit einem
Sklaven zu ATermählen, also eine vom römischen Gesetz nicht
anerkannte Ehe zu schüessen. Dieses Zugeständnis habe ver-
brecherische Massnahmen zur Unterdrückung der Mutterschaft
im Gefolge gehabt. Nach einem lehrreichen Exkurs über
Ehewesen und Sklaverei im römischen Reiche legt Döllinger dem
Kallistus folgende Rechtfertigung in den Mund: Wenn die Sache
an sich gerecht und billig ist, so kann sie wegen eines in
einzelnen Fällen damit verknüpften Missbrauchs nicht ATerwerflich
Averden. So wenig man einem Bischof einen Vorwurf daraus
machen kann, wenn Frauen, die er zur Taufe zugelassen hat,
nachher aus Furcht oder durch Verführung wieder abtrünnig
werden, so wenig kann darum ein Tadel auf mich fallen, weil
meine Absicht, gebrechlichen und heidnischer Verlockung
ausgesetzten Weibern durch die Knüpfung eines christlichen Ehe-
bandes einen sittlichen Halt zu geben, hie und da durch die
Schuld dieser Weiber \rereitelt und zum Bösen verkehrt worden
ist. Ich konnte und musste vielmehr voraussetzen, dass
Christinnen, bei denen wir doch den Mut, ihren Glauben ATor der
heidnischen Welt zu bekennen, anzunehmen hatten, auch so

viel sittliche Kraft und Selbstverleugnung besässen, sich vor
dieser Welt als Gattinnen und Mütter zu bekennen, und ihre
Ehe mit einem niedriggebornen Glaubensgenossen offen
einzugestehen. (S.188 ff.)

Endlich 7. legt Hippolytus auch das dem Kallistus und
noch mehr der mit ihm in Gemeinschaft stehenden Kirche zur
Last, dass man unter ihm (wohl in Karthago) zuerst angefangen
habe, solche, die bereits von Häretikern getauft waren, noch
einmal zu taufen. Aber die erst damals, in den Jahren 218—222,
als Neuerung in einigen Teilen der Kirche vorkommende
Wiedertaufe hat Kallistus weder eingeführt noch beobachtet noch
gebilligt.

Somit bleibt von den Vorwürfen, die Hippolyt in seiner
kirchlichen Philippika erhebt, so gut wie nichts übrig. Aber
er hat doch den Kallistus so beschrieben, und Hippolyt Avar
ein frommer, also wohl auch ein wahrheitsliebender Mann? Ja,



— 482 —

aber wenn Parteigeist mit persönlicher Erbitterung, wie hier,
zusammenwirkt, dann tritt die Wahrheitsliebe, auch bei Frommen,
leicht und bald in den Hintergrund.

Im 4. Kapitel: „Hippolytus und Kallistus im Streite über
die Trinitäslehre" und im 5. Kapitel : „Revision der neuesten
Untersuchungen über das Buch und dessen Inhalt", untersucht
Döllinger die Anklagen des Hippolytus gegen die Orthodoxie des

Kallistus mit dem Ergebnis, dass jener diesen zu Unrecht des
Sabellianismus oder Patripassianismus, also einer zu geringen
Unterscheidung zwischen Vater und Sohn, beschuldigt.
Dagegen lehrte Hippolytus selbst durch die Art, wie er die
persönlichen Unterschiede in Gott festhielt, subordinatianistisch,
gefährdete also die Einheit Gottes.

Das Schlusskapitel erörtert einige Punkte in Hippolyts
Lehrform, insbesondere die Bedeutung des Titels Presbyteros
bei ihm, mit dem er den Irenäus als Kirchenlehrer bezeichnen
will, die Lehre vom Priestertum und Opfer der Kirche schon

vor Cyprian, womit die Behauptung, dass der Bischof von
Karthago zuerst die Lehre A*on der Opferung des Leibes Christi
in der Kirche ersonnen habe, beseitigt ist; ferner die Lehre
vom Hades etc.

Schon die vorstehende kurze Skizze seines Buches zeigt,
dass Döllinger nicht nur Licht in die bisher ganz dunkle
Geschichte des Hippolytus bringt, sondern auch unsere Kenntnisse
der damaligen dogmatischen und disziplinaren Streitigkeiten
erweitert und überhaupt die christliche Kirchen- und
Dogmengeschichte (vgl. z. B. den Exkurs über die Suburbanbistümer)
wesentlich bereichert.

Schliesslich Avollen wir noch das Urteil seines Biographen
vernehmen : Es lässt sich aber auch das nicht leugnen, dass

Döllinger immer noch „zu sehr als Sachwalter" der Päpste
aufgetreten ist. Denn wenn es auch richtig ist, dass auf die
Parteistellung Hippolyts Rücksicht genommen werden müsse, so ist
doch Döllinger in seinem apologetischen Eifer im Interesse des

Papstes Kallistus, sowohl was sein Leben als seine Lehre
angeht, manchmal zu weit gegangen v).

2. Die nun zu besprechenden beiden Werke gehören
zusammen: Heidentum und Judentum. Vorhalle zur Geschichte des

J. Friedrich, I. v. Döllinger. III, 124.



- 483 —

Christentums. Regensburg 1857, und: Christentum und Kirche in
der Zed der Grundlegung. Regensburg 1860. Eigentlich musste
der Titel heissen: Kirchengeschichte. I.Band: Heidentum und
Judentum etc.; II. Band: Christentum und Kirche etc. Denn
es handelt sich um eine gross angelegte Kirchengeschichte, Axon

der aber nur sozusagen die einleitenden Kapitel erschienen
sind. Das zuerst genannte Werk wurde ins Englische übersetzt
atoii Darnell, London 1862 ; eine englische Übersetzung des

zweiten ATon H. M. Oxenham erschien London 1867.

Die Geschichte des Christentums hat, tatsächlich und auch
was das Verständnis betrifft, die Geschichte des Heidentums
und des Judentums zu ihrer notwendigen Voraussetzung. Denn
nur durch eine tiefer eingehende und weiter ausgreifende
Darstellung lassen sich die hier auftauchenden Fragen zu einer
befriedigenden Lösung bringen : Welchen Boden fand das
Christentum \ror An welche Lehren und Anschauungen konnte
es anknüpfen? Welche Zustände bahnten ihm den Weg,
erleichterten und beförderten seine Verbreitung Welche Hindernisse,

Vorurteile und Irrtümer hatte es zu überwinden, Avelche

Gegner zu bekämpfen, welche Übel zu heilen? Wie reagierte
das Heidentum auf das Christentum? etc.

Somit hat Döllinger in dem an erster Stelle genannten
Werke mit möglichster Vollständigkeit zunächst das Heidentum
der vorchristlichen Zeit dargestellt ; das heisst : Heidnisches
Religionswesen, heidnische Denk- und AnschauungSAveise,
heidnische Philosophie, Leben und Sitte, soweit diese Dinge mit der
Religion zusammenhängen, durch dieselbe bestimmt Avurden
und hinwiederum gestaltend auf sie einwirkten. Hierbei schien
es ihm notAvendig, nicht bei der Periode des Augustus und des

Stifters der christlichen Religion stehen zu bleiben, sondern bis
anf die Zeiten der Antonine, bis gegen die Zeit ATon 150—160,
die Darstellung des griechisch-römischen Heidentums
fortzuführen. Bis dahin ist dasselbe seine eigenen Wege in von aussen
unbeirrter EntAvicklung fortgegangen ; erst von der Mitte des
zweiten Jahrhunderts nach Christus an werden die christlichen
Einflüsse auf dasselbe wahrnehmbar. Mit dem Zeitalter der
Antonine tritt der grosse Wendepunkt ein, avo der Genius des

Altertums alle ihm innewohnende Kraft erschöpft und
verbraucht hatte.



— 484 —

Die Darstellung wird eröffnet mit einem Überblick über
das römische Weltreich, welches, drei Weltteilen angehörig,
sich um das Mittelmeer gruppierte und damals die grösste ihm
mögliche Ausdehnung geAvonnen hatte. Herangewachsen war
es aus den kleinen Anfängen einer Stadtgemeinde am Ufer des

Tiber, Avelche, lange von der übrigen Welt übersehen oder
missachtet, endlich, nach sieben Jahrhunderten ihres Bestehens,
jenen Riesenkörper sich erstritten hatte, der nun vom
atlantischen Meere bis zum Euphrat, von den gallischen Nordküsten
und der germanischen Donau bis zu den Sandwüsten Afrikas
und den Katarakten des Nil sich ausdehnte, und eine Menschenmenge

von etAva hundert Millionen umfasste. Unser Autor
zeichnet ein klares Bild von den Verhältnissen in Rom, dessen

BeA'ölkerung immer noch den Anspruch erhob, Inbegriff und
ausschliessende Besitzerin der ganzen Staatsmacht zu sein,
Avenn auch die Alleinherrschaft schon eingetreten Avar und hier
wie im ganzen Reiche im allgemeinen wohltätig Avirkte. Sodann
geht er über zu einer genetischen Darstellung der Verhältnisse
in den Untertanenländern und charakterisiert endlich die
Regierungsweise Roms mit folgenden Worten : Rom herrschte
im Innern seines Reiches nicht mit den Mitteln und in der
Weise eines militärischen oder bureaukratischen, alles
bevormundenden, alles argwöhnisch überwachenden, in alle Gebiete
des Lebens eingreifenden Despotismus; sein ständiges Heer
stand zum allergrössten Teile an den Grenzen in eigenen
Standquartieren zum Schutz gegen auswärtige Feinde; im ganzen
innern Gallien z. B. lagen nur 1200 Mann Besatzung; Kleinasien
war ohne stehendes Militär ; in den Städten überhaupt lagen in
der Regel keine Truppen. Mit gerechtem Stolze sprachen daher
die Zeitgenossen A'on dem „Römischen Frieden"-, priesen sie
wie Plinius die „Majestät dieses Römerfriedens", betrachteten
sie ihre Regierung als die Bewahrerin der Weltruhe, einer Ruhe,
welche den ohnehin durch treffliche Heerstrassen erleichterten
Verkehr aller Teile des Reiches unter sich und mit Rom sicherte,
die aber freilich durch die blutigen Thronkriege nach Nero
und Konnnodus furchtbar unterbrochen wurde. Die Regierung
Avurde im ganzen mit starker und fester Hand geführt; der
Druck aber darum weniger empfunden, Aveil Avenig \~erwaltet
wurde, die Absicht, die Untergebenen argwöhnisch zu
bevormunden, den Machthaber!! ferne lag, und vielmehr der Grund-



— 485 —

satz befolgt wurde, Städte und Korporationen ihre Angelegenheiten

selber besorgen zu lassen.
Bei der Besprechung der Völker und Länder ausserhalb

des römischen Reiches (es sind dies : Armenien, das parthische
Reich, Indien, China, Arabien, Äthiopien, der germanische Norden)
finden die Germanen eine besondere Würdigung.

Im 2. Buch (nach des Verfassers Bezeichnung) oder
Kapitel wird die hellenische Religion abgehandelt. Allen heidnischen
Religionen, wie sie von alters her unter den damals im Römerreiche

\Tereinigten Völkern bestanden, lag Vergötterung der
Natur, ihrer Kräfte oder einzelner Sinneswesen zugrunde, nachdem

das ursprüngliche Gottesbewusstsein verdunkelt worden,
und eine selbstverschuldete Entfremdung des Menschen ATon

dem Einen lebendigen Gott eingetreten war. Diese heidnische
Vergötterung der Natur führte zum Elementendienst, zur Astrolatrie

und zur Gäolatrie. Als die Träger der einzelnen Bestandteile,

aus deren Verbindung und Verschmelzung das griechische
Religionswesen sich gestaltete, erscheinen in der vorhellenischen
Zeit Leleger und Karier, Thrazier und Pelasger. Diese letztern
verehrten, Avie es scheint, in den ersten Arorgesehichtlichen
Anfängen ausser anderen zwei Hauptgottheiten, eine männliche
und eine weibliche, einen Himmelsgott und eine Erdgöttin.

In die historische Zeit treten die Griechen ein mit einem
geordneten Göttersystem oder Götterstaate, zu dem alle
bedeutenderen griechischen oder in Griechenland einmal angesiedelten
Stämme Beiträge geliefert haben, und zu dessen einheitlicher
Ausgestaltung (nach Herodots Ausspruch) Homer und Hesiod
wesentlich beitrugen, indem sie die alten Naturgottheiten in
überirdische und unsterbliche, menschenähnliche Wesen
umformten. Dieser olympische Götterstaat bestand aus einem
Systeme Aron zwölf Gottheiten, das in Griechenland als das einzige,
welches allgemein hellenisch heissen konnte, wenigstens mehr
als jedes andere, Geltung hatte; der Dienst dieser zwölf Götter
sollte der Sage nach schon von Deukalion und selbst Aron Herakles
gegründet sein ; in Wirklichkeit waren es Götter verschiedener
Stämme, welche, mehr nach politischen Rücksichten durch die
Zwölfzahl zu einer äusserlichen Einheit zusammengefasst und
durch das Ansehen der Amphiktyonen getragen, in Athen wie
in Rom dieselben Namen zeigten : Zeus, Hera, Poseidon, Demeter.
Apollo, Artemis, Hephästos, Athene, Ares, Aphrodite, Hermes



— 486 —

und Hestia. Dazu traten eine Reihe minderer Gottheiten,
Dämonen und Heroen.

Überblickt man die griechische Götterwelt, so war jedem
Gotte seine Beschäftigung angewiesen, jedem Gebiete der Natur
und des menschlichen Lebens, Strebens und Wirkens eine Gottheit

vorgesetzt.
Das dritte Buch enthält einen Exkurs über die Mysterien,

deren Inhalt nicht etwa eine Lehre bildete, die den
Einzuweihenden mitgeteilt wurde, wobei es Aielmehr auf „gezeigte,
verrichtete und gesprochene Dinge", also auf Symbole und
symbolische Handlungen, ankam, die den Intellekt nur indirekt
berührten. In der Beurteilung der Mysterien weichen schon
die heidnischen Schriftsteller A'on einander ab, während die
christlichen Apologeten sich entschieden ungünstig und scharf
tadelnd über sie äussern. Im allgemeinen waren die Mysterien
in hohem Grade beliebt, wozu schon der Reiz des Geheimnisvollen

beitrug, ohne dass sie indess in nachhaltiger Weise
einen wohltätigen und A'eredelnden Einfluss geübt haben, Avie

dies auch die durch sie gepflegte Unsterblichkeitshoffnung in
ihrer Verzerrung zeigt.

In der folgenden Abteilung bespricht Döllinger zunächst
das Priestertum. Der Stand der Priester hafte Aveder eine
religiöse Lehre zu bewahren, noch eine vorzutragen ; ihr Amt
bestand A'or allem in der Besorgung des Opferdienstes, der
Aufsicht über die Tempel und der Verwaltung des Tempelgutes.
Nicht selten war Priestertum und Weissagung in einer Person
vereinigt, häufiger aber Avurde die Mantik als ein eigener Beruf
und in sehr mannigfaltiger Weise (z. B. als Deutung einer
Mondfinsternis, als Eingeweideschau) ausgeübt. In hoher Blüte stand
das Orakelwesen (besonders in Delphi), da die Griechen den
stärksten Drang hatten, die A*on der launenhaften Willkür der
Götter abhängige Zukunft zu erforschen.

Den gottesdienstlichen Handlungen der Griechen gingen
Reinigungen (Waschungen und Lustrationen) A^oraus, die aber
kein Bild der inneren Reinigung waren, sondern völlig
mechanisch aufgefasst Avurden ; Priester und Volk suchten und
verlangten nichts Aveiter als eine Hinwegnahme der nicht ethisch,
sondern physisch gedachten Verunreinigung.

Was die Gebete anging, mit denen das ganze öffentliche
und private Leben durchflochten Avar, so hatten sie einen the-



._ 487 —

urgischen, nicht einen sittlichen Charakter. Jene Bedeutung,
die das Gebet als asketische Übung, als Mittel sittlicher Reinigung

und Heiligung für den Christen hat, war im allgemeinen
unbekannt.

Bei der Besprechung der Opfer, die, wie überall, auch bei
den Griechen den Mittelpunkt des ganzen Religionswesens
bildeten, begegnen wir der folgenden Charakteristik der Menschenopfer:

Wir sehen in diesen Menschenopfern Wahn und Wahrheit

in unnatürlicher Weise sich kreuzen. Die Wahrheit darin
ist, dass die freie Selbsthingabe des Menschen an die Gottheit
das edelste und höchste Opfer, die Blüte des ganzen ihr
gewidmeten Dienstes sei; der heidnische Wahn besteht darin,
dass diese Selbsthingabe nicht durch die Heiligung, sondern
durch die Zerstörung des Lebens zu vollziehen sei. Die Wahrheit

darin ist, dass unter allen Geschöpfen der Mensch das
beste und der Gottheit Avohlgefälligste, dass er die Krone der
Schöpfung sei ; der heidnische Wahn knüpft aber daran die
Vorstellung an, dass der Mensch doch nur graduell vom Tiere
verschieden, dass seine Persönlichkeit nicht einen absoluten,
sondern nur, gleich anderem Besitz, einen relativen Wert habe,
dass Avie dem Herrn über den Sklaven, so auch dem Stamm
über den Angehörigen, dem Staat über den Bürger ein
unbedingtes, zum gemeinen Besten über Leben und Tod sich
erstreckendes Recht zustehe. (S. 204.)

Alle Feste der Griechen hatten einen religiösen Charakter;
es waren Götter-, Heroen- und Totenfeste. Am bekanntesten
sind die dem ganzen hellenischen Volke angehörigen Nationalfeste

zu Olympia und Delphi, zu Nemea und auf dem
korinthischen Isthmus.

Da die Feste unter freiem Himmel gefeiert wurden, so

Avaren die Tempel keine Andachtsstätten, sondern sie sollten
ein Obdach für das Gottesbild, eine Wohnung für den in dem
Bilde gegenwärtig gedachten Gott darbieten.

Eine Auseinandersetzung über die Religionsvergehen (Asebie,
Gottlosigkeit, Religionsfrevel) und deren häufige Behandlung
und Bestrafung als todeswürdige Verbrechen beschliesst dieses

Kapitel.
Die fünfte Abteilung beleuchtet eben so interessant als

lehrreich die griechische Philosophie und ihren Einfluss auf die
religiöse Sinnesweise und Haltung des Volkes. In scharfen Umrissen



— 488 —

und in glänzender Diktion entwickelt Döllinger eine gründliche,
alle Einzelheiten genau abwägende Geschichte der griechischen
Philosophie, angefangen von den Kosmogonien der Ionier hinauf

zu Plato und Aristoteles, und hinab über den Stoizismus
und Epikureismus bis zum Eklektizismus, mit dem recht eigentlich

die Verzweiflung an der Philosophie als Wissenschaft
ausgesprochen Avar.

Es liegt in der Natur der Sache, dass neben Sokrates ganz
besonders Plato und Aristoteles behandelt sind. Was sie
gemeinsam haben und worin sie A"oneinander abweichen, wird
entAvickelt und genau vorgeführt. Ihre Beziehungen zur christlichen

Lehre werden gründlich untersucht und auf ihre wahre
Bedeutung zurückgeführt. Daneben werden uns die religiösen
Anschauungen der Koryphäen der hellenischen Literatur, eines
Pindar und Herodot, eines Aristophanes und Thukydicles, eines
Euripides und Sophokles aufgezeigt. Nicht minder werden die
bedeutendsten religiösen Ideen und Doktrinen, die Lehre von
Gott und der Unsterblichkeit, die Vorstellungen vom Neide der
Götter, vom Verhängnis, vom Bösen, von der Trostlosigkeit des

Lebens, die Ansichten vom Schicksale nach dem Tode analysiert.

Im allgemeinen gibt unser Gelehrter folgende Charakteristik
der griechischen Philosophie, „dieser grossartigsten, edelsten
Frucht des hellenischen Geistes — jener Philosophie, welche
nachher ein christlicher Kirchenlehrer (Clem. Alex. Strom. 6,

394, 395) für eine \*on der göttlichen Vorsehung selbst den Besten
unter den Hellenen zur Vorbildung für das Christenstum
verliehene Gabe erklärte, die aber freilich auch ATon Anbeginn an
und in ihrem ganzen Verlaufe mit der Staatsreligion und den

religiösen Vorstellungen des Volkes in einem bald mehr offenen,
bald verhüllten Gegensatze, einem bald direkt, bald indirekt
geführten Kampfe sich befand". (S. 222.)

Übrigens ist zu sagen, dass unbeschadet der bleibenden
Bedeutung der griechischen Philosophie sie doch keine christliche

war. Denn wie sie z. B. mit der Lehre von der Unsterblichkeit

die Seelemvanderung ATerknüpfte, so konnte sie auch
in ihrer höchsten Blüte nicht zum christlichen Gottesbegriff
gelangen, weil selbst die Systeme eines Plato oder Aristoteles
durchaus nicht frei sind von einem pantheistischen Einschlag.
Eine Vorbereitung war sie, nicht Wirklichkeit.



— 489 —

Darauf deutet auch Döllinger hin in der folgenden
Würdigung Piatos, welche zugleich als Stilprobe dienen kann :

„Unstreitig hat der philosophische Geist der Griechen in Piatons
Lehre den höchsten Aufschwung genommen. Dass diese Lehre
sieben Jahrhunderte lang mächtiger und tiefer greifend als

irgend ein anderes philosophisches System auf die Geister
Avirkte, das ATerdankte sie vorzüglich ihrer Richtung auf die

religiösen Bedürfnisse und Ahnungen der Menschen, ihrem
Streben, die reineren und einer Vergeistigung fähigen
Vorstellungen des Volksglaubens in sich aufzunehmen, und die Lücke,
welche der heidnische Götterdienst liess, auszufüllen. Denn der
Piatonismus will wesentlich auch eine sittlich kräftigende,
eine Heil verkündende und darbietende Lehre sein ; Piaton
bestimmt die Aufgabe seiner Philosophie als eine Erlösung,
Befreiung, Absonderung der Seele vom Leibe, als ein Sterben und
ein Meditieren des Todes, als eine Läuterung der Seele von
aller Lust und Unlust, Avelche die Seele gleichsam an den Leib
annagelt und sie leibartig macht. Er traut seinen Dogmen eine

regenerierende Kraft zu und meint, dass die, welche einmal durch
seine Lehre die Schuld ihrer Verwirrung und Ungewissheit
sich selbst beizumessen gelernt hätten, mit sich selbst
unzufrieden, ATon sich in die Philosophie entfliehen Avurden, um andere
Menschen zu werden als sie zuA7or gewesen. Ein ahnungsvoller
Blick in die Zukunft ist es, wenn er das Bild der höchsten
Gerechtigkeit oder vollkommenen Tugend, wie sie durch Leiden
geprüft und verklärt wird, entwirft und einen Gerechten schildert,

der, mit dem stärksten Scheine der Ungerechtigkeit
belastet, durch nichts in seiner Gesinnung wankend gemacht wird,
der gefesselt, gegeisselt, gefoltert, geblendet und zuletzt ans
Kreuz geschlagen wird (Rep. 2, 361 f.). So ist Piaton allerdings
ein Prophet und Vorläufer des Christentums, aber freilich ist
er dies im ganzen mehr auf negative Weise, dadurch nämlich,
dass seine Lehre Bedürfnisse anregte und den Menschen zu
klarerem Bewusstsein brachte, welche sie selber nicht ernstlich
und dauerhaft zu befriedigen ATermochte, sowie dadurch, dass
sie die innere Haltlosigkeit der hellenischen Götterlehre
durch ihre Umdeutungen und reformatorischen Bestrebungen
erst recht klar machte, und dieser Religion einen Iuhalt zu
geben versuchte, der das morsche Gefäss mit der Zeit vollends
zersprengen musste." (S. 299 f.)

Kevue incera, de Tht'ologie. Heft 67, 1909. 32



— 490 —

Das sechste Buch schildert die Religionen in Vorder- und
Mittelasien und in Afrika. Das ostasiatische Heidentum, Brahmaismus

und Buddhaismus, blieb ausgeschlossen, da beide der
christlichen Kirche noch auf Adele Jahrhunderte hinaus völlig
ferne standen, so class es zu keiner Berührung kam, welche
auf christlicher Seite tiefere Eindrücke zurückgelassen hätte.

Abweichend a*oii der Entwicklung in Griechenland, wo die
Hellenen ihr reiches Geistesleben gerne auf ihre Götter
übertrugen, indem sie dieselben mehr und mehr individualisierten,
vermenschlichten und von der Natur lostrennten, blieben die
Götter der Orientalen auf der niederen Stufe blosser
Naturpotenzen, die, wenn auch persönlich gedacht, doch stets durch
eine grössere Kluft von den Menschen geschieden waren. Der
Götterkreis der Asiaten blieb deshalb auch auf wenige Wesen
beschränkt, denen sie mit einer unbedingten, aus Furcht und
Wollust gemischten Hingebung dienten.

In Kleinasien vollzog sich eine Mischung, indem es den
Griechen bei der elastischen Natur der hellenischen Gottheiten
leicht wurde, allenthalben die vorgefundenen alten Götter mit
den ihrigen zu verschmelzen.

Einen ausführlichen Bericht erhalten wir über Persien und
die übrigen iranischen Länder, wo, ungefähr zur Zeit dea Moses

lebend, Zoroaster nicht Stifter, Avohl aber Erneuerer der
Religion seines Volkes war. Charakteristisch für dieselbe ist, dass
sie zwar polytheistisch war, jedoch mit einem starken und A'or-
waltenden monotheistischen Zuge. Denn nur Einen Avahren,
vollkommenen, persönlich gedachten Gott kennt genau genommen
die persische Lehre ; sein Name Ormuzd bedeutet : „Der eAvig
Weise". Er bringt die Welt hervor nicht durch Emanation,
nicht durch Selbstentfaltung, sondern durch das schöpferische
Wort HonoA^er, in Avelchem Gedanke und Tat zusammenfallen.
Freilich erleidet diese im Heidentum sonst einzig dastehende
Schöpfungslehre eine doppelte Beschränkung, einmal dadurch,
dass doch immer auch schon ein Stoff oder eine eigene Welt
vor der Schöpfung angenommen wird, und die allgemeinsten
Elemente der Natur bereits neben Ormuzd bestehen; sodann
durch den Anteil an der Schöpfung, der dem Ahriman zuge-
Aviesen wird. Denn dieser steht dem Urheber alles Guten und
Reinen als feindliches Wesen und böser Geist gegenüber, wird
aber am Ende verschwinden. Aus dieser xluffassung ergibt sich,



— 491 —

dass die Parsische Lehre keinen abstrakten und schlechthinigen
Dualismus kennt. Weiterhin erhalten wir noch interessante
Aufschlüsse über die Lehre vom Ursprung und der Bestimmung

des Menschen, vom Sündenfall und Paradies, über Gebete,
Opfer, Ehewesen, Moralität, Auferstehung u. s. av.

Nach einem Überblick über den vorwiegend astrolatrischen
Kult in Mesopotamien, Babylonien und Assyrien werden wir
mit dem Heidentum in Syrien, Phönizien und Arabien bekannt
gemacht, dessen hervorstechende Züge Kinderopfer, Wollust und
Grausamkeit sind.

Hierauf Averden wir nach Ägypten geführt, dessen Götterwesen

(Sonnendienst, Isis und Osiris), abweichend vom
griechischen, eine zähe Dauerhaftigkeit und fast starr zu nennende
Unbeweglichkeit aufweist, was seinen Grund sowohl im
Charakter des Volkes, als in der Organisation des Priestertums
hatte. Insbesondere werden wir bekannt gemacht mit den
hochentwickelten Anschauungen über Unsterblichkeit und
Seelenwanderung, über das Totengericht und die Zustände nach dem
Tode. Es gehört zu den Rätseln der Geschichte, dass dieses

merkwürdige Volk, während es eine so hohe Vorstellung von
dem künftigen Leben und dessen Vorzügen vor dem jetzigen
hatte, zugleich auch den ausgebildetsten Tierkult mit zäher
Beharrlichkeit festhielt.

Eine kurze Erwähnung des karthagischen Moloch- und
Astartedienstes beschliesst diese Abteilung.

Im 7. Buche wendet sich Döllinger zu den Religionen des
Abendlandes und schildert zunächst das etruskische Religionswesen

und seinen Zusammenhang mit dem griechischen. Als
Eigentümlichkeit ist hervorzuheben, das kein Volk der Welt
dem Blitz und Donner jemals eine so hohe Bedeutung, eine so

alles beherrschende Wichtigkeit beigelegt, als dies die Etrusker
taten.

Den breitesten Raum nimmt in diesem Kapitel das Religionswesen

der Römer ein. Entsprechend den Volksgruppen, aus
denen Roms Bevölkerung entstanden war, bildete sich die
römische Religion wesentlich aus zwei ursprünglich zwar A*er-

Avandten, aber doch auch mehrfach verschiedenen und
eigentümlichen Nationalkulten, dem latinischen und dem sabinischen.
Auf Ackerbau, in einigen Zügen auch auf Hirtenleben, deuten
die ältesten Bestandteile der römischen Religion. Die Haupt-



— 492 —

götter waren, bevor sie von griechischem Einfluss gefärbt
wurden, allgemeine Naturmächte oder blosse Abstraktionen
menschlicher Zustände. Dies änderte sich, als der römische
Götterkreis durch zahlreiche, aus der Fremde herbeigeholte
Götter erAveitert, Adele seiner Gestalten durch die Verschmelzung

mit entsprechenden griechischen Göttern vermenschlicht
wurden, und als Rom immer mehr ein Pantheon der Götter
und Religionen des ganzen Reiches wurde. Unter dem Einflüsse
der griechischen Mythologie und etwas später der griechischen
Philosophie aber schwand auch allmählich die alte Scheu vor
den Göttern, der feste Glaube an ihr überall eingreifendes Walten
AArard erschüttert, und der Verfall der Staatsreligion ergriff als
ein schweres, unheilbares Siechtum von innen heraus, und von
den obern Ständen beginnend, den ganzen Staatskörper. An
diesem Verfall änderte auch nichts der Restaurationsversuch
des gelehrten Terentius Varrò, der, von der stoischen Lehre
ausgehend, der Staatsreligion durch symbolische Erklärung der
Mythen zu Hülfe kommen wollte. Die endlose Menge der
römischen Gottheiten erklärte er einfach aus der Vervielfältigung
der Namen, die Einem Gott je nach verschiedenen Funktionen
gegeben worden seien; so verglich er einerseits den Jupiter
mit dem Gott der Juden, anderseits zählte er dreihundert Arer-

schiedene Jupiter. Da die Seele des Menschen ihm ein Ausfluss
der Weltseele ist, so rechtfertigte er damit den Kult der Laren.
Da er indessen das Ungenügende solcher Erklärungen selbst
fühlte, so behauptete er, in religiösen Dingen sei A'ieles wahr,
wovon zu wissen dem Volke nicht fromme ; ja selbst, dass das

Volk Falsches für wahr halte, sei dem GemeinAvesen zuträglich.
Nicht unerwähnt soll bleiben, dass in der Entwicklungsgeschichte
des römischen ReligionsAvesens Döllinger uns einen Blick tun
lässt in die langwierigen Kämpfe ZAvischen Patriziern und
Plebejern, die auch auf diesem Gebiete sich abspielten.

Nach einer ausführlichen Beschreibung der einzelnen
Gottheiten, sowie der verschiedenen Priesterkollegien und
Einzelpriester werden die Kultusformen: Gebete, Gelübde, Opfer, Ritus
und Feste dargestellt. Charakteristisch für die römische Religion

ist folgender Umstand: Ihr magischer, ganz formaler
Charakter, indem es sich nicht um Belehrung, Erhebung und
Reinigung der Menschen, sondern um die wirksamsten Mittel
handelte, die Götter zu den eigenen Zwecken sich dienstbar



— 493 —

zu machen, zeigt sich vorzüglich in der Behandlung des
Gebetes und in dem Inhalt der römischen Gebetsformeln. Alles
kam auf die Worte an, mit denen gebetet Avurde ; ein Verstoss
konnte hier das ganze Gebet wirkungslos machen ; wurde aber
die Formel genau, ohne dass der Hersagende sich Arersprochen,
etwas ausgelassen oder zugesetzt hatte, rezitiert, und hielt man
dabei Störungen oder Dinge übler Bedeutung ferne, dann war
der Erfolg, unabhängig von der Gesinnung des Betenden,
gesichert. Dass eine bestimmte Gebetsformel dreimal, in einigen
Fällen neunmal, wiederholt ward, war für den Erfolg unerläss-
lässlich. Dass in allen diesen Formeln irgend etwas anderes
begehrt worden sei, als Wohlstand und Gesundheit für den
Einzelnen, Sieg und Macht für den Staat; dass auch um sittliche Güter
gebetet Avorden sei, findet sich nicht, und ist bei dem Charakter
des römischen Religionswesens nicht zu erwarten. Waren
jedoch Gebete und sonstige Mittel, die Götter zu gewinnen, fruchtlos

geblieben, dann geschah es wohl auch, dass man die
Tempel mit Steinen Avarf und Altäre umstürzte. Ähnliches,
wie beim Gebet, galt von den Opfern; von den Darbringenden
wurde rein äusserliche, nicht sittliche Reinheit gefordert. Wie
anderAvärts, finden wir auch bei den Römern in ältester,
vorgeschichtlicher Zeit Menschenopfer.

Den Schluss dieser Abteilung bildet eine Exposition über
die Erforschung des Götterwillens. Auch im römischen Religionssysteme

sind Natur und Gottheit so unzertrennbar ATerknüpft
und identisch, dass der Mensch das, Avas ihm jene sagte, oder
Avas er aus ihr herauslas, sofort als eine Offenbarung der Gottheit

betrachten zu müssen wähnte. Demnach werden die Pro-
digien, das Auguralwesen, die sibyllinischen Bücher u. s. av.

besprochen.

Endlich werden wir noch mit den Religionen der Gallier
und der Germanen bekannt gemacht. Inbezug auf die ersteren
erfahren wir Genaueres über die Druiden, und ATon der Religion
unserer heidnischen Vorfahren entwirft Döllinger ein Bild nach
den Angaben des Cäsar und des Tacitus.

Im achten Buche geht Döllinger dazu über, die Philosophie
und Religion im römischen Reiche vom Ende der Republik
bis auf die Antonine zu schildern. Er beschreibt hier das

Eindringen der griechischen Philosophie, namentlich des Stoi-



— 494 —

zismus und des Epikureismus, in Rom. Als erste Frucht der
epikureischen Doktrin zeigt sich das Lehrgedicht des Lucretius.
Ciceros Standpunkt dagegen war im allgemeinen der eines
skeptischen Eklektizismus, wenn er auch als Staatsmann und
in der Überzeugung, das ohne die religiösen Institutionen der
römische Staat nicht erhalten werden könne, sich über das
römische ReligionsAvesen sehr konservativ äusserte. Ganz anders
verfuhr Seneca, der in seinem Werke „gegen die Superstitionen "

eine scharfe Kritik übte an dem Religionswesen seiner Zeit.
Unter den Stoikern scheint er indessen mit seinen tief
einschneidenden Angriffen auf die Volks- und Staatsreligion allein
gestanden zu sein ; zwei Zeitgenossen derselben Schule, Cornu-
tus und Musonius, schlugen eine behutsamere Richtung ein. Mit
Recht finden Avir über Epiktet und Mark Aurei, als die letzten
und einflussreichsten Repräsentanten der stoischen Moralphilosophie,

eine gründliche Schilderung. Auch die Anschauungen
des Platonikers und Eklektikers Plutarch werden genau dargelegt.

Im allgemeinen ist zu sagen, dass von keinem Römer
der Versuch gemacht Avurde, auf philosophischem Gebiete etwas
Neues oder eigentümlich Römisches zu schaffen. Wer immer
unter ihnen mit Philosphie sich beschäftigte, begnügte sich,
entAvecler unbedingt einem Systeme sich anzuschliessen, oder
eklektisch und synkretistisch Bestandteile verschiedener Systeme
miteinander zu verschmelzen. Dem römischen Charakter
entsprach es ferner, dass das Interesse sich ATorwiegend dem Ethischen
und Praktischen zuwandte, und dass auch theoretische Fragen
unter diesem Gesichtspunkte betrachtet wurden.

Wenn sich von den Trägern der auf uns gekommenen
Literatur auf die herrschende Gesinnung schliessen lässt, so

Avar in den letzten Zeiten der römischen Republik und den
ersten des Kaisertums in der griechisch redenden Welt, wie in
Rom, eine ungläubige, den Göttern entfremdete oder gegen sie

gleichgültige Gesinnung in den gebildeten Ständen vorwiegend.
Dies änderte sich gegen Ende des ersten und im Beginn des

zweiten Jahrhunderts n. Chr. Damals entwickelte sich ein neuer,
der letzte Aufschwung heidnischer Religiosität. In diesem
Zusammenhang finden wir neben treffenden Bemerkungen über
Polybius, Diodor und Strabo, über Plinius d. Ä. und Tacitus,
namentlich feinsinnige Charakteristiken der klassischen Dichter
Virgil, Ovid und Horaz.



— 495 —

Im weitem Verlauf dieses Kapitels begegnen wir einem
Exkurs über die damaligen Vorstellungen von dem Zustande
nach dem Tode. Ein Gesamtüberblick über die einschlägigen
Äusserungen Ciceros zeigt, dass er in diesen Fragen über Vermutungen

und über den Zustand des ZAveifels und Schwankens nicht
hinauskam. Die meisten seiner Zeitgenossen aber und die Römer
der nächstfolgenden Zeit brachten es nicht einmal zu einer
solchen halb hoffenden, halb zweifelnden Stimmung ; dass mit
dem Tode alles zu Ende sei, und jenseits desselben Aveder

Schmerz noch Freude stattfinde, darüber Avaren Cäsar und
Cato im Senate einverstanden. Auch in der griechischen
Literatur dieser Zeit ist so wenig als in der römischen von irgend
einer kräftigen Hoffnung etwas zu finden. Es herrschte
allgemeine Trostlosigkeit.

Nach einer Charakteristik der spätem Neuplatoniker und
der Neupythagoreer wird noch kurz der Verfall und Untergang

der Philosophenschulen geschildert. In ihre Auflösungzogen

sie das allgemeine Volksbewusstsein mit herein, obschon
das Zeitalter keineswegs skeptisch gestimmt, vielmehr ein mächtiger

Zug nach philosophischer und religiöser Erkenntnis, ein
tiefes Bedürfnis des Glaubens und einer festen Autorität
vorhanden war. Aber der Genius des Altertums hatte damals, zur
Zeit der Antonine — auf dieses Resultat seiner Forschungen legt

Döllinger besondern Nachdruck — alle in ihm liegenden
Möglichkeiten erschöpft. Von da an ist auf hellenisch-heidnischen!
Boden nur noch ein bedeutendes Geisteserzeugnis erwachsen,
die plotinische Lehre mit ihrer Fortbildung und ihren Verzweigungen

durch die spätem Neuplatoniker. Diese Schule und ihre
Doktrin ist aber kein rein heidnisches Produkt mehr, das Christentum

hat an ihrer der Religion zugekehrten Entwicklung nicht
unwesentlichen Anteil. Die Erscheinung des Neuplatonismus
überhaupt ist zum grossen Teil nur aus dem Antagonismus
gegen das Christentum zu begreifen.

Im ZAveiten Teile des achten Buches werden die religiösen
Zustände im römischen Reiche vom Ende der Republik bis auf
die Antonine abgehandelt. Infolge der Identifizierung der
fremden Gottheiten mit den römischen entstand die Idee einer
Reichsreligion, die dadurch gefördert wurde, dass man in der
Regel sehr duldsam oder eigentlich gleichgültig und unbekümmert
bezüglich blosser Lehren und Meinungen auf dem religiösen



— 496 —

Gebiete war. Solche Duldung oder Gleichgültigkeit fand jedoch
alsbald ihre Grenzen, wenn ein fremder Gott in feindlichen
Gegensatz zum offiziellen Kult trat, wie es beim Judentum und
Christentum der Fall war.

Nunmehr geht Döllinger dazu über, die Eigentümlichkeiten
des spätem heidnischen ReligionsAvesens im Umfange des
Römerreiches eingehender zu behandeln, und bespricht zunächst die
Apotheosen, die sich nicht bloss auf die lebenden und toten
Kaiser erstreckten, sondern auch auf Frauen des kaiserlichen
Hauses. Ja es stand schliesslich jedem, der die Mittel dazu hatte,
frei, seine verstorbenen Verwandten zu vergöttern. Hierauf
wird das Element des Aberglaubens untersucht mit dem
Ergebnis, dass eine Grenzlinie ZAvischen dieser Verirrung des
religiösen Gefühls und der echten Religiosität nicht zu finden ist,
was am Beispiel des Sulla, des Augustus und des Alexander
näher erläutert Avird.

Weiterhin wird der Verfall der altrömischen Religion durch
das Eindringen fremder Götter und Kulte geschildert und es

wird in diesem Zusammenhang besonders auf die jüdischen
Proselyten hingewiesen. Ferner Averden die Theopöie, die Aiel-
geübte Kunst, die Gottheiten in die Statuen zu bannen, sie

durch geheime Gebräuche und Gesänge zu zAvingen, dass sie
in der neuen, ihnen bereiteten Stätte ihre Wohnung nehmen,
und die Idololatrie im engern Sinne behandelt. Das Gebet richtete

sich auf materielle, ja unsittliche Gegenstände. Und woher
das alles? Es fehlte das Bewusstsein göttlicher Heiligkeit und
menschlicher Heiligung.

Im grossen und ganzen aber darf man sich die Zeit A-on

Augustus bis auf die Antonine keinesAvegs als eine Periode
weitverbreiteten Unglaubens denken. Ausserhalb der grossen
Städte hing die Masse noch immer den Göttern an. Aber so

tief sank das Heidentum, class grauenvolle Unzucht zum Gottesdienst

Avurde, Avie Döllinger in einer ergreifenden Schilderung
darlegt.

Dabei beherrschte mit ungeschwächter Macht die Begierde,
Zukünftiges zu erforschen, und der Wahn, dass der Wille der
Götter in Zeichen und Prodigien sich kundgebe, das Leben der
Menschen. Daher blühten vorübergehend mehrere Orakel wieder
auf, war der Glaube an Divination und Träume weit verbreitet.
Nekromantie und Totenorakel Avaren in Übung, wobei es sogar



— 497 —

an Menschenopfern nicht fehlte. Die Astrologie drang in Rom
ein und gelangte zu hohem Ansehen. Die höchste und schwierigste

Form der Magie war die Theurgie, durch die man in
Verkehr, nicht mit den niedern Dämonen, sondern mit den
Göttern selbst zu treten wähnte.

Das neunte Buch bespricht die sozialen und sittlichen
Zustände zunächst in Griechenland. Hier geht die Persönlichkeit
des Einzelnen im Staate auf, der über seine Bürger unbedingt
verfügt. Weitere charakteristische Züge sind die folgenden:
ZAvischen Hellenen und Barbaren (als solche galten alle nicht
griechischen Völker, z. B. auch Ägypter, Mazedonier, Römer)
bestand natürliche, notwendige Feindschaft. Arbeitsscheu und
Hang zum Müssiggang herrschte, wie bei den Völkern des Altertums

überhaupt. Die Arbeit, Gewerbe und Kleinhandel, blieb
den Sklaven und Metöken überlassen. Die Sklaverei bildete
die Grundlage, auf Avelcher das ganze soziale und politische
Leben der Griechen ruhte ; sie wird atou Aristoteles als in der
Natur der sozialen Ordnung begründet gerechtfertigt. Nachdem
die Lage der SklavTen ausführlich geschildert, erfahren wir in
Hinsicht auf die Jugenderziehung, dass der Schulunterricht
allgemein, selbst in den Dörfern, war, aber als Privatsache
behandelt wurde, und dass der Staat sich nicht weiter um
Lehrer und Schulen kümmerte. Was die Stellung des Weibes
angeht, so Avar freilich die Monogamie ein Vorzug der Griechen
vor den Orientalen. Aber dennoch Avar die Schätzung des
Weibes eine geringe. Die Ehe galt der Nachkommenschaft
Avegen als Pflicht und Avar in der Regel durch gesetzliche
Vorschriften erzwungen. Ehescheidung war dem Manne sehr leicht
gemacht. Abtreibung der Leibesfrucht und Kinderaussetzung
waren nicht selten. Nach einer Schilderung des Hetärenwesens
wird auf jenes abscheuliche griechische Nationallaster
eingegangen, das den Griechen zwar mit den meisten Völkern des

Altertums gemein war, das aber gerade bei ihnen mit allen
Symptomen einer grossen nationalen Krankheit als ekelhafte
Karikatur der natürlichen Geschlechtsliebe erscheint.

Kein Wunder, dass in den Zeiten nach dem peloponnesischen
Kriege die dunkeln Seiten des griechischen Charakters stark
und immer greller hervnrtrateu, dass griechische Treue,
Habsucht, Lüge sprichwörtlich wurden. Selbst das masslose Trinken
und weichliche Schwelgen nannten die Römer „Gräzisieren",



— 498 —

und Plinius endlich bezeichnet die Griechen als die Erfinder
aller Laster.

Nunmehr geht Döllinger zur Schilderung der sozialen und
sittlichen Zustände der Römer über und entwirft zunächst ein
Charakterbild der römischen Nationalität. Die hervorstechenden
Züge des römischen Nationalcharakters sind Energie und Selbstsucht,

Avelch letzterer es nicht an Opferwilligkeit und
Selbstüberwindung mangelte. Die Römer überwanden alle andern
Völker, weil sie stets zuerst sich selber überwanden, stets den
endlichen Erfolg des Ganzen, des Staates, dem eigenen
Privatgewinn, der eigenen Lust und Bequemlichkeit vorzogen, indem
sie sich von den Göttern und dem Schicksal für berufen
wähnten, alle andern Völker zu beherrschen. Nach einem Blick
auf das römische Privatrecht, ein Werk ewiger Geltung und
Wirkung, erhalten wir Einblick in die Stellung des Bürgers,
der in Rom weit mehr Freiheit hatte als in den griechischen
Staaten; der Pater-Familias war absoluter Herr. Die Lage der
Fremden, die vorher ganz rechtlos geAvesen waren, änderte sich

einigermassen zu ihren Gunsten nach dem ersten punischen
Kriege.

Die Ehe war monogamisch, die Stellung der Frau würdiger
als in Griechenland. Ehescheidungen, anfangs seilen, nahmen
später überhand. Gegen Ende der Republik stieg die
Zerrüttung der Ehen und des Familienlebens zu riesenhafter Höhe.

Die Lage der Sklaven wird hinlänglich durch den
Rechtsgrundsatz gekennzeichnet: Gegen den Sklaven ist alles erlaubt.
Wie in Griechenland, so war auch in Rom die Sklaverei eine
der Hauptursachen des herrschenden sittlichen Verderbens und
des unaufhaltsamen Verfalles. Die Konkurrenz der Sklaven
war eine Ursache des Pauperismus, dem Cäsar, Augustus und
die besseren Kaiser nach ihm ATergeblich zu steuern suchten.
Zu der herrschenden Ehescheu gesellten sich Aussetzen der
Kinder und die Abtreibung der Leibesfrucht. Die erschütternden

Schilderungen über die unglaubliche Schamlosigkeit, den

Verkehr mit Buhlerinnen, die Päderastie, die SchAvelgerei auch
der Weiber mögen an dieser Stelle nur angedeutet werden.

Was Döllinger über das Verhalten gegen die Armen erwähnt,
lässt sich am besten so kennzeichnen, dass es das gerade Gegenteil

von dem war, Avas christliche Lehre und Praxis gebieten.
Das Erziehungswesen war PriATatsache ; die Leidenschaft für



_ 499 —

Schauspiele, insbesondere Gladiatorenkämpfe, war weit verbreitet.
Das Leben hatte kaum noch Wert, Selbstmord nichts Auffälliges
an sich.

In einem allgemeinen Überblick am Schlüsse wird auf die
Ohnmacht der Philosophie, auch des Stoizismus, und der
Götterdienste gegenüber dem Verderben hingewiesen, aber auch auf
die Hoffnung und die Sehnsucht, die gerade deshalb die Besseren
ergriff. Eine äusserliche Einheit der verschiedensten
Völkerschaften hatten die Römer herbeigeführt, es fehlte noch der
Inhalt, die universalen Ideen und Lehren. Das Gefäss Avar
vorhanden, es erwartete den Wein der neuen Lehre, den es
aufnehmen sollte. Da gingen binnen wenigen Monden der Tempel
des Jupiter Capitolinus, der religiöse Mittelpunkt des römischen
Reiches, und der Tempel des wahren Gottes zu Jerusalem, die zwei
bedeutendsten Kultusstätten der alten Welt, in Flammen auf. Es
sollte Raum werden für die Anbetung Gottes im Geiste und in der
Wahrheit. Die Erben beider Tempel wohnten bereits, ein Häuflein

von Handwerkern, Bettlern, Sklaven und Weibern in einigen
Winkelgassen von Rom. Erst vor einigen Jahren hatte man
zum erstenmale auf sie aufmerksam geworden, eine Anzahl
von ihnen in den kaiserlichen Gärten teils vrerbrannt, teils von
den wilden Bestien zerreissen lassen.

Die zweite, kleinere Hälfte des Werkes ist der Darstellung des
Judentums gewidmet. Zunächst erhalten wir einen geschichtlichen
Überblick von den Anfängen des jüdischen Staates bis zu den
Zeiten der Makkabäer, Avobei besonders der Einfluss des Hellenismus

berücksichtigt ist. Dann werden wir mit den Schulen oder
Parteien zur Hasmonäerzeit, den Chasidim, Sadduzäern, Pharisäern,

Essäern und Therapeuten bekannt gemacht. Sodann wird
die geschichtliche Betrachtung fortgesetzt. Nach einer kurzen
Zeit des Aufschwunges boten innere Zwistigkeiten den Römern
eine erAvünschte Gelegenheit zur Einmischung, es kam die Zeit
der Herodianer und der römischen Herrschaft. Die damals
infolge der gedrückten Verhältnisse besonders lebhafte
Messiashoffnung AAird in deutliche Beleuchtung gerückt.

Ein weiterer Abschnitt behandelt das Gesetz und schildert
zunächst die darauf gegründeten sozialen und sittlichen Zustände
des jüdischen Volkes. Oberstes Ziel des ganzen Gesetzes ist
Heiligkeit : Israel soll heilig sein, weil und wie JehoATah

heilig ist. Prinzip des Gesetzes ist die Liebe zu Gott; wenn



— 500 —

später die Masse des Volkes in einen äusserlichen und
mechanischen Werkdienst verfiel, ohne sich um Heiligung des Herzens
zu kümmern, so war das nicht die Schuld des Gesetzes. Gemäss
der theokratischen Natur des hebräischen Staates umfasste die
Gesetzgebung das gesamte Leben nach allen seinen Richtungen.
Eingehend werden behandelt die Ehegesetzgebung (Polygamie
Avar geduldet) und die Bestimmungen über geschlechtliche
Verhältnisse; dann die Lage des weiblichen Geschlechtes und die
Behandlung der Sklaven, sowie die treffliche Sorge für die Armen.
Die Nächstenliebe blieb auf die Volksgenossen beschränkt; das
Gebot universaler Menschenliebe war einer höhern Stufe der
Religionsentwicklung vorbehalten.

Auch das religiöse Leben war durch das Gesetz in allen
Einzelheiten geregelt. Die Darstellung unseres Gelehrten
erstreckt sich insbesondere auf die Beschneidung, auf Sabbath,
Feier- und Festtage, Priestertum, Tempel, Opfer, Gebete,
Bilderverbot, Propheten, Nasiräer, Gelübde.

Nunmehr erhalten Avir einen instruktiven Überblick über
die religiösen Lehren des jüdischen Volkes. Quelle derselben
ist nicht nur der alttestamentliche Kanon, dessen Entstehung
geschildert Avird, sondern zu einem nicht geringen Teil die
Tradition, auf der allein auch eine Anzahl religiöser Gebräuche
beruhen. Bei der Durchnahme der einzelnen Doktrinen wird
zunächst die Lehre A*on Gott und den Engeln behandelt, Gottes
Unbegreiflichkeit, seine beiden Hauptnamen, Elohim und Jehova,
seine A'öllige Transszendenz als die grosse unterscheidende
Grundanschauung des Judentums, seine übrigen Eigenschaften und
der Gebrauch von Anthropomorphismen. Die Engel sind Gott
nahestehende Geister und ihm dienende Wesen. Der Geisterfall
Avird in den hebräischen Schriften nicht erwähnt, sondern
beruht auf mündlicher Tradition. Darauf wird die Schöpfung
besprochen, besonders die des Menschen, seine Prüfung und sein
Fall. Vom gefallenen Menschen fordert Gott, dass er heilig sei,
und gibt ihm dazu seine Gnade. Diese Hauptidee des ganzen
hebräischen Religionssystems macht die breite Kluft zwischen
diesem und allen heidnischen Religionen recht sichtbar. Die
Bedingungen der sündenvergebenden Gnade sind aber Reue,
Busse, demütiges Bekenntnis der Sünde, Werke der Barmherzigkeit

und der Liebe, Wiedererstattung. Immer Avieder vorkommende

äusserliche Auffassungen lassen die Propheten nicht un-



— 501 —

gerügt. Nachdem die Auffassung vom Scheol und der im Buche
Daniel unzweideutig gelehrte Auferstehungsglaube erwähnt sind,
wird noch auf Gebet und Opfer für die Verstorbenen als auf
einen bereits in der makkabäischen Zeit bestehenden, im
geschriebenen Gesetze nicht erwähnten Brauch hingewiesen. Die
messianische Weissagung, ihre Bedeutung für das Judentum
und ihre fortschreitend genauere Fassung werden in einem
besondern Abschnitt dargelegt. Hierauf Averden wir nach Ägypten
geführt und empfangen ein Bild des alexandrinischen Judentums,
das sich in einer A'erhältnismässig günstigen und blühenden
Lage befand. Sein Repräsentant ist Philo, der die mosaische
Theologie mit der griechischen Philosophie (insbesondere mit
dem Piatonismus) zu verschmelzen trachtete.

Der Schlussabschnitt lässt uns einen Blick tun auf die
letzten Dinge des jüdischen Staats- und KircheiiAvesens. Vier
Ursachen wirkten zusammen, um die Katastrophe unter Titus,
in Avelcher Staat, Stadt und Tempel der Juden ihren Untergang
fanden, herbeizuführen : das grausame Verfahren der römischen
Statthalter, der Hass der Heiden, die Korruption unter den
Juden und ihr blindes Vertrauen auf falsche Propheten und
Messiasse. Aber auch nach diesem schweren Schlage, der den

ganzen bisherigen Kultus unmöglich machte, war die
Empörungslust der Juden noch nicht gebrochen ; nach etwa
vierzigjähriger Ruhe folgten unter Trajan und Hadrian neue, lang-
Avierige und blutige Kriege. In Palästina brach der Aufstand
erst später aus, als Hadrian die Beschneiclung verbot und auf
dem Boden A'on Jerusalem eine Heidenstadt unter dem Namen
Aelia Capitolina mit einem Jupitertempel zu gründen unternahm.
Erst nachdem er den Juden eine furchtbare Niederlage
beigebracht, konnte er an die Ausführung seines Planes gehen.
Das Betreten der neuen Stadt Avard den Juden bei Todesstrafe
verboten, nur einmal im Jahre, am Zerstörungstage, durften sie
dort Aveilen und Aveinen. Aber kein Unglück und keine
Massnahme konnten den festen Kitt des jüdischen Gemeinwesens
auflösen. „Das Schicksal zersprengter Nationalitäten, von der
herrschenden Bevölkerung aufgesogen zu Averden, Avar den Juden
nicht bestimmt. Sie sollten bleiben eine abgesonderte,
ungemischte Rasse, zum Zeugnisse für die Welt und als ein Werkzeug

der Vorsehung in ferner Zukunft" (S. 859). —



— 502 —

3. Nachdem Döllinger in dem bisher besprochenen umfangreichen

Werke ein ausführliches Resume der Entwicklung und
des Verfalles der vorchristlichen Welt gegeben, behandelt das

jetzt zu analysierende Buch in unmittelbarem Anschluss daran
die ersten 70 Jahre unserer Zeitrechnung: Christentum und
Kirche in der Zeit der Grundlegung. Regensburg 1860. Englisch
von H. N. Oxenham. London 1867. So kurz der geschilderte
Zeitraum ist, so wichtig ist er in der ganzen Geschichte des

Menschengeschlechts. Die Gründung der christlichen Kirche
ist der Schluss einer Jahrtausende langen Vorbereitung und
EntAvicklung und zugleich der Anfangspunkt einer neuen
Weltordnung. „Nur Anfänge sind es, nur die einfache, samenkornartig

in sich beschlossene, Fremden ihr Inneres verhüllende
Gestalt der apostolischen Urkirche ist es, Avelche der Betrachtung

hier vorliegt. Aber in diesen Anfängen liegen die Kräfte
und Keime einer Kultur, welche in ihrer universalen, auf die

ganze Menschheit gerichteten Bestimmung nach 18 Jahrhunderten

noch immer im Werden und in stetem Wachstum begriffen
ist, liegt ein Reichtum schöpferischer Ideen, eine Fülle von
neuen Gestaltungen in Staat, Kirche, Kunst, Wissenschaft und
Sitte beschlossen, Avelche noch lange nicht erschöpft sind,
Adelmehr auch noch in künftigen Zeiten Erkenntnisse und
Einrichtungen zu Tage fördern werden, die Avir jetzt noch kaum
zu ahnen vermögen" (Vorwort).

Das Buch, das sich an einen grösseren Leserkreis Avendet,
a\ ar, wie der Döllinger-Biograph1; bemerkt, trotz einzelner Mängel
und Schiefheiten zu einem Prachtwerk geraten, soAvohl was die
Sprache, als die Behandlung des Stoffes betrifft. Freilich „auf
kritische Detailuntersuchungen und Polemik gegen anders
geartete Anschauungen liess er sich hier nicht ein. Vom
katholischen Standpunkte aus entwarf er plastische und schöne
literarische Gemälde, oft in poetischer, bilderreicher Sprache,
aber jedes Wort sorgsam an den Quellen abgewogen, wde Leben
und Lehre Christi und der Apostel nach katholischer Auffassung
des Neuen Testamentes zu denken sei." 2j

Das erste Buch (oder Kapitel) hat die Überschrift: Jesus
Christus und die Apostel. Die Darstellung beginnt mit der Ge-

') J. Friedrich, Ignaz v. Döllinger, III, 226.

s) J. Langen, Beil. d. A. Z. 1899, Nr. 49.



— 503 —

schichte des Vorläufers Johannes und erzählt dann die
Wirksamkeit Jesu bis zur Verklärung. Besonders interessant ist hier
die Schilderung seiner Lehrweise, sowie die Charakterisierung
seiner Wunder und Weissagungen. Hierauf erhalten wir einen
Überblick über die Lehre Jesu zunächst in Hinsicht auf Gott
als den Vater und über seine eigene Person. Weiter wird
geschildert seine Lehre von der Sünde und Erlösung, und wie
wir dieser teilhaftig werden. Daran schliesst sich die
Auseinandersetzung über die Kirche, „das Reich Gottes" oder „das
Himmelreich", und über die in der Kirche herrschenden
Ordnungen und Zustände. Über die Apostel, deren Sendung, Amt
und Bedeutung mit kräftigen Strichen gezeichnet wird, lesen
wir hier aber auch das schöne Wort: Nur Werkzeuge dessen
sollten sie sein, der sein Reich als der Eine Herr und
Hohepriester in jedem Zeitalter nach eigenem Gutdünken regieren
werde. Und darum erloschen auch die Gewalten und Vorzüge,
die ihnen gegeben worden, nicht mit ihnen, denn sie hatten sie
nie als Eigentum besessen.

Die in diesem Zusammenhang und auch in den späteren
Abschnitten vorkommende zu einseitige Betonung des Vorranges
Petri zeigt, wie weit man vor 1870 noch gehen konnte, ohne
in die Irrlehre des Vatikanums zu fallen. Übrigens hat sich
Döllinger selbst rektifiziert im Janus, S. 98, Anm. 39.

Darauf werden die Schlussakte des Lebens Jesu auf Erden
vorgeführt: seine Verklärung, sein Einzug in Jerusalem, die
Einsetzung des hl. Abendmahls, sein Leiden und Sterben, seine
Auferstehung und Himmelfahrt. Daran schliesst sich die

Erzählung über die Wahl des Matthias, die Ausgiessung des hl.
Geistes und eine Schilderung der ersten Tage der Kirche.

Die zweite Hälfte des ersten Buches befasst sich mit der
Geschichte der Apostel und ihrer ersten Jünger, berichtet über
ihre missionarische und schriftstellerische Tätigkeit und
erläutert namentlich das Verhältnis der Synoptiker unter einander
und zum JohanneseA'angelium.

Gegenstand des zweiten Buches ist die Lehre der Apostel.
Den Anfang macht eine glänzende Auseinandersetzung über
Schrift und Tradition, ihr Verhältnis zu einander und zum
christlichen Glauben. Die ganze Exposition läuft auf folgendes
Ideal hinaus : das richtige Verständnis der Lehre und die
demselben entsprechende Auslegung der apostolischen Schriften



— 504 —

wurde Avie an einer Kette von Glied zu Glied fortgeleitet. Die
überwachende Kritik übte im Grunde jeder gläubige Christ,
übte vor allem mit dem Gewichte ererbter Autorität das
apostolische Lehramt in seiner organisch-hierarchischen Gliederung.
Die Ablehnung jeder fremden Lehre ergab sich einfach aus
der Wahrnehmung, dass sie nach ihrem Wortlaute oder ihren
notwendigen Konsequenzen der atoii den Vorfahren überkommenen

widerspreche. Jeder aber, Laie oder Kleriker, konnte
nach der ihm eigentümlichen Begabung teilnehmen an der
Forschung, und das Seinige beitragen zu dem grossen Gestaltungsund

Entwicklungsprozesse christlicher Lehre und Anschauung;
konnte es mit um so grösserer Zuversicht, als er sich getragen
und bewahrt wusste durch den Körper, dem er als Glied
angehörte, durch die Kirche, deren tatsächliches oder ausdrückliches,

billigendes oder zurückweisendes Urteil früher oder
später über den Wert oder Unwert, die Wahrheit oder den
Irrtum seiner Deutungen und Aufstellungen entschied — wenn
nur er selbst und die Anhänger, die er etwa fand, einen
hinreichend starken und demütigen Glauben besässen, um ihren
Geist nicht über den der Kirche setzen zu wollen (S. 164 f.).

Es hat nicht an Versuchen gefehlt, einen Gegensatz zu
konstruieren zwischen Döllinger vor und nach dem Jahre 1870.

Mit welchem Recht, zeigt u. a. das vorhergehende Zitat.
Im Fortgange dieses Kapitels wird die göttliche Trinität,

die Lehre vom Logos und vom hl. Geiste, die Lehre Axon den

guten und bösen Engeln dargelegt. Weiterhin erhalten wir
einen Überblick über die Soteriologie, also über die
Menschwerdung und das Opfer Christi, über Versöhnung und Erlösung,
Rechtfertigung und Heiligung. Besonders eingehend wird Pauli
Lehre über Sünde und Gesetz, über Glauben und Werke
behandelt, und deren Übereinstimmung mit der des Jakobus
nachgewiesen. Die Universalität des Erlösungswerkes wird dargelegt,
und gezeigt, Avie der scheinbare Widerspruch auszugleichen sei
zwischen dieser universalen Bestimmung der Erlösung und der
Tatsache, class gerade die grosse Mehrheit desjenigen Volkes
von dem messianischen Reiche ausgeschlossen blieb, welches
durch seine Abstammung, seine Verheissungen und bisherigen
Vorzüge vor allen dazu berufen war.

Hierauf Avird die apostolische Lehre von der Kirche
vorgetragen, speziell ihre extensive Katholizität, als eines Reiches aus



— 505 —

Juden und Heiden bestehend und für alle Menschen bestimmt.
Ihre intensive Katholizität wird entwickelt an den Gleichnissen
vom Senfkorn und vom Sauerteig, namentlich aber an dem

von Paulus häufig angewandten reichhaltigsten und lehrvollsten
Bilde, dem eines organischen Leibes, des Leibes Christi. Die
Heiligkeit der Kirche ist darin begründet, dass Christus immerdar

an ihrer Heiligung arbeitet, dass sie an ihm, ihrem Haupte,
die Quelle aller Heiligkeit besitzt, dass in Gnadenmitteln, in
Zucht und Autorität jedes Werkzeug, jede Bedingung der Heiligkeit

ihr gegeben ist, dass diese Fülle von ethischen Kräften in
stetem Kampfe liegt mit der Sünde und nie von ihr besiegt
wird. War aus der Sünde, der Selbstsucht und dem Irrtum
der Menschen die Vielheit und Mannigfaltigkeit der Religionen
hervorgegangen, so entsprang aus der Heiligkeit und Einheit
Gottes die Einheit der Kirche im Glauben, in der Ethik und der
Gottesverehrung. Wo die Menschen zerrissen hatten, da einigte
Gott. Unzertrennlich ist in der Kirche das sichtbare Element
mit dem unsichtbaren verbunden, nicht etwa in zwei Kirchen
geteilt. Die Kirche ist aber auch ein ewig dauerndes Reich,
dessen unerschütterlich festen und unzerstörbaren Bestand der
Stifter selber verheissen hat. Die Kirche ist mit Unfehlbarkeit
ausgerüstet. Das christliche Volk, „die Kirche des lebendigen
Gottes," ist die „Säule und Grundfeste der Wahrheit". Denn
Christus ist das unabtrennbare Haupt dieser Gemeinschaft, und
der hl. Geist, der Geist der Wahrheit, ist der sie belebende,
erleuchtende und beherrschende Geist.

Im Abschnitt über die Ämter und Gewalten der Kirche wird
das dreifache Amt geschildert, welches Christus zum Heile der
Menschen übernommen, das priesterliche, das prophetische und
das königliche. Unser Gelehrter entwickelt in feinsinniger Weise,
wie der in den Himmel erhöhte Christus fortAvährend dieses
dreifache Amt ausübt. Dazu eben hat er die Kirche, seinen

Leib, geschaffen, damit alles, Avas die Organe dieses Leibes in
seinem Namen, aus seiner Kraft und Vollmacht tun, seine Tat
sei; dass jeder seiner Diener und Werkzeuge wisse, dass er in
den priesterlichen und kirchlichen Funktionen nur die äussere
Form biete, die Kraft und Wahrheit des Aktes aber dem Einen
Propheten und Priesterkönig allein gehöre, und damit jede
Selbstsucht und Selbstverherrlichung des Menschen in der
Wurzel abgeschnitten sei. Denn zwar Ämter, Rechte und Ge-

Revue intern, de Théologie. Heft 67, 1909. 33



— 506 —

walten Avollte Christus in seiner Kirche, aber keine Herrscher
und keine Herrschaft. Und so ist das Priestertum derjenigen,
welche die Organe am Leibe Christi sind, einerseits die Ver-
sichtbarung und Applikation des Priestertums Christi, anderseits
die vertretende Vollziehung des allgemeinen Priestertums der
Gläubigen. Dem Volke gegenüber repräsentierten die Apostel
und ihre priesterlichen Nachfolger den Herrn ; Gott gegenüber
vertraten sie das Volk. Auch der göttliche Ursprung des

Kirchenamtes und seine Übertragung durch Ordination werden
besprochen. Aber auch das allgemeine Priestertum der Gläubigen

kommt in der Darstellung nicht zu kurz. Nachdrücklich
weist Döllinger hin auf die von den Aposteln mit Entschiedenheit

betonte Pflicht und Einheit des Bekenntnisses und auf ihr
energisches Einschreiten gegen jegliche Häresie. Besonders
ansprechend sind die Worte, mit denen in der Auseinandersetzung
über das Hirtenamt Freiheit und Gehorsam der Gläubigen der
Kirche gegenüber geschildert werden. Eben so beherzigenswert
sind die von der Begeisterung des Verfassers deutliches Zeugnis

ablegenden Ausführungen über die Kirche als die grosse
Erziehungsanstalt der Menschheit und des einzelnen Menschen.

In der nun folgenden Auseinandersetzung über Gnadenmittel,

insbesondere Taufe, Konfirmation, Ordination, Krankensalbung,

und Opfer der Kirche nimmt die Betrachtung über die
Eucharistie als Sakrament und Opfer den meisten Raum ein.

Die Schilderung der apostolischen Lehre Avird abgeschlossen

mit dem Abschnitt über die letzten Dinge, die Zukunft der
Welt und der Kirche. Folgende Punkte werden behandelt: Tod,
Fegfeuer (Hades), Hölle (Gehenna), Seligkeit (Himmel). In
diesem Zusammenhang finden Avir eine schöne Charakteristik
der Gemeinschaft der Heiligen, die sich seitens der A'ollendeten
Gerechten in ihrer Fürsprache für uns äussert, Avährend sich
auf Seite der lebenden Glieder der Kirche die über das Grab
hinausreichende Bruderliebe zur Fürbitte für die Verstorbenen
gestaltet.

Eine eigentümliche Ansicht trägt Döllinger vor als apostolische

Lehre über den Zustand der Seele in der ZAAischenzeit
bis zur Auferstehung. Er sagt : Gleichwohl ist jene Nacktheit

der durch den Tod \Ton ihrem irdischen Körper geschiedenen

Seele nicht als eine absolut spirituelle Existenz ohne
jedes leibliche Substrat oder Organ zu denken ; die Eine geistig-



— 507 —

leibliche Persönlichkeit, als welche der Mensch geschaffen ist,
und die Kontinuität ihres Bewusstseins, die der Seele wesentlich

innewohnende Korporisationskraft oder organisierende
Macht, alles dies führt notwendig zu der Vorstellung, dass die
Seele zwar keinen eigentlichen Leib, wohl aber eine Hülle,
eine inzAvischen dessen Stelle vertretende Bekleidung habe, dass
sie auch im Zwischenzustande vor der Auferstehung jenes
leiblichen Organes, ohne welches ein Empfangen A~on Eindrücken
und eine Manifestation oder Wirksamkeit nicht denkbar ist,
nicht ermangle. Und dieses Organ Avird der Keim sein, aus
welchem sich bei der Auferstehung der neue unsterbliche Leib
entwickelt (S. 263). An dieser Stelle kann indessen hierauf
nicht näher eingegangen werden.

Weiterhin werden behandelt: Auferstehung und Auferstehungs-
leib; die Wiederkunft Christi und das Weltgericht; die Welterneuerung,

Avodurch „Gott alles in allem ist".
Ferner Avird noch erläutert, wras die apostolischen Schriften

an prophetischen, auf die künftigen Schicksale der Kirche hin-
Aveisenden Bestandteilen enthalten (der Antichrist bei Johannes
und Paulus; der Mensch der Sünde, worüber auch die erste
Beilage handelt; der Frevel am Tempel; die Apostasie).

Gegenstand des dritten Buches sind Verfassung, Gottesdienst
und sittlich-religiöses Leben in der apostolischen Kirche. Die
Urkirche war keineswegs ein verfassungsloses Chaos, sondern
von Anbeginn an ein Avohlgeordnetes Ganzes. Wir erhalten
eine lichtvolle Darstellung über die Art und Weise, wie aus
dem Apostolat, in dem ursprünglich alle Gewalt und Autorität
lag, sich das dreifache Kirchenamt entwickelt hat. Über
Eigenschaften, Auswahl und Unterhalt der Kirchendiener werden wir
gleichfalls belehrt. Neben den festen Gemeindeämtern aber gab
es Charismen, und diese Begabung war nicht bedingt durch
die Beamtung. Den durch diese Doppelung herbeigeführten
Zustand, der sich späterhin nie mehr wiederholt hat, macht
Döllinger so Aveit als möglich klar durch den Vergleich mit
einem glühenden Metall, das, flüssig und formlos, einen ganz
anderen Anblick gewährt, als nachher im Zustande des kalt
und fest geAVordenen Gusses.

Auch für Aveibliche Personen wussten die Apostel einen
angemessenen und passenden Wirkungskreis im kirchlichen
Leben zu finden. Es wurde das Institut der Diakonissen, auch



— 508 —

„Witwen" genannt, geschaffen, über die der Brief an Timotheus
näheres bietet.

Nach einem Exkurs über die Geistesgaben geht unser Autor
über zu einer Betrachtung der Taufe. Hier bevvundern wir
namentlich das vorsichtige und sorgfältig abwägende Verfahren
bezüglich der Frage, wie es die Apostel mit der Taufe der
Kinder gehalten. Auch der von Paulus erwähnte eigentümliche
Gebrauch der stellvertretenden Taufe für Verstorbene wird
erklärt.

Der Abschnitt über Busse, Beichte und Kirchenzucht zeigt,
wie auch auf diesem Gebiete die Weisungen des Herrn
verstanden und befolgt wurden, und gibt uns interessante
Aufschlüsse über die damalige Praxis, die später noch bestimmter
hervortritt.

Der Gottesdienst der Gemeinde bestand vorzüglich in der
eucharistischen Feier, die mit einem Liebesmahle enge
verbunden war. Schon im Altertum Avaren die Ansichten darüber
verschieden, ob die Abendmahlsfeier vorangegangen sei oder den
Beschluss der Agapen gebildet habe. Andere gottesdienstliche
Versammlungen wurden zu den Zwecken der Lehrmitteilung,
der frommen Erbauung und des Gebetes gehalten.

Als Wochenfest erscheint der Sonntag, als Jahresfeste Ostern
und Pfingsten.

Bezüglich des Gebetes heisst es bedeutungsvoll : Die Christen
waren vor allem ein betendes Volk... Beten hiess den Christen :

Gott ATor allem in ihrem Innern hören, sich an seine Worte
erinnern, ihre Gedanken nach der Vorschrift dieser Worte
einrichten, in dem Aron Gott ausströmenden Lichte sich selber
erforschen und betrachten, die dunkeln Falten dieses Innern mit
diesem Lichte beleuchten, und in dem Anblicke der eigenen
Mangelhaftigkeit und Sünde Vergebung erflehen und Kraft zu
fortgehender Läuterung Für sie wTar diese Übung die Schule
der Philosophie, in welcher sie mit kindlicher Hingebung, mit
Vertrauen, mit Beharrlichkeit, rufend, bittend, dankend, die
unterbrochene Gemeinschaft mit Gott stets wieder zu erneuern,
von irdischen Sorgen und Geschäften zu ruhen, in der Meditation
der höchsten Wahrheiten ihren Glauben und ihre Liebe zu
nähren beflissen waren (S. 355, S. 357). Als ein kostbares Erbteil
aus dem A. B. hatten die Christen die Psalmen mit
herübergenommen ; Jesus selber aber hatte ein kurzes, in sieben Bitten



— 509 —

bestehendes Gebet hinterlassen, in Avelchem er den ganzen Sinn
seiner Bergpredigt zusammengefasst hatte. Die nun folgende
geist- und gemütsvolle Analyse des Vaterunsers gehört mit zu
den schönsten Partien des Buches. Als hervorstechende Züge
des Christentums werden dann noch die Geduld im Leiden und
das Martyrium erwähnt.

Im Fortgang der Darstellung werden folgende Punkte
berührt. Nach dem Vorbilde Jesu und der Weisung der Apostel,
so heisst es unter der Rubrik Askese, erkannten die Christen
im Fasten, in der qualitativen und quantitativen Beschränkung
der Nahrungsmittel, eine Kraft zur Reinigung der Seele, ein
Mittel, den Geist freier und stärker, den Körper williger und
untertäniger zu machen, und den Umgang des Menschen mit
Gott zu fördern, eine wohltätige Übung in der sittlichen
Enthaltsamkeit und Selbstbeherrschung, und selbst eine Bedingung
des leiblichen Wohlergehens. Diejenige Askese aber, die, aus

fremder, pharisäischer und gnostisch-essäischer Anschauung
hervorgegangen, in vielen Dingen ein physisches Kontagium
annahm, wurde von den Aposteln nachdrücklich zurückgeAviesen.
Hierauf Avird die apostolische Lehre und Praxis bezüglich der
Ehe und der Ehelosigkeit geschildert, besonders beim Klerus,
woran sich ein kurze Exposition über Gelübde anreiht. Noch
einmal kommt im folgenden Abschnitt Döllinger auf Ehe und
Ehescheidung zu reden, wobei er ausführlich für die Unauflöslichkeit

auch im Falle der Untreue plädiert. Die Aussprüche Christi
von der Ehe behandelt ausserdem die dritte Beilage. In weiser
Berücksichtigung der Verhältnisse konnte erst später
ausgesprochen werden, dass eine Avahre Ehe nur zwischen Christen
geschlossen werden könne. Mit der Ordnung der ehelichen
Verhältnisse hängt enge die Stellung des weiblichen Geschlechtes
zusammen. Wenn sich die Lehre Christi als eine frohe
Botschaft für die Menschheit überhaupt ankündigte, so Avar sie dies
besonders für die weibliche Hälfte des Menschengeschlechtes,
indem das Weib wieder in seine Rechte und seine Würde
eingesetzt, wieder zu der ihm gebührenden sozialen Stellung
erhoben wurde.

Endlich werden noch in den Kreis der Betrachtung gezogen
eine Reihe von christlichen Vorstellungen, Avelche den
herkömmlichen Begriffen und Neigungen der Menschen gründlich
widersprachen. Dazu gehörten die Anschauungen über Reichtum



— 510 —

und Armut. Das Christentum konnte bloss solche Reiche
anerkennen, Avelche, sich als Gottes Haushalter betrachtend, so

besässen, als besässen sie nicht. Der Stifter der Religion predigte
sein Evangelium vorzugsvveise für die Armen, und so war es
auch in der Zeit der Apostel, wie wir aus 1. Kor. 1, 25 sehen.
War früher die Handarbeit missachtet, so erzeugte und pflegte
die christliche Kirche eine hiervon sehr verschiedene Sinnesweise.

Es Avar „das königliche Gesetz" der Liebe, dem die
Verschmelzung so disparater und innerlich feindseliger und
widerstrebender Elemente, wie Juden und Heiden, Freie und Sklaven,
Arme und Reiche, Gebildete und Unwissende in jener Zeit
waren, gelungen ist. Liebe und Demut, sowie die immerfort
gelehrte Menschenachtung, waren es auch, die die innere
Unverträglichkeit des Christentums mit der Sklaverei nach und
nach auch nach aussen hin zur Wirksamkeit brachten.

Einen Höhepunkt erreicht die Darstellung in der glänzenden

Exposition über Christentum und Freiheit. Die Anfänge
des grossen Erziehungs- und Bildungsprozesses der Einzelnen
und ganzer Völker zur Freiheit, zur echten und Avahren Freiheit,

wie sie das Christentum erst in die Welt brachte, sehen
wir schon im Neuen Testamente, wenn auch zur vollen
Verwirklichung Jahrhunderte gehörten. Der christlichen Freiheit
entsprach die christliche Gleichheit. Aber weder die eine noch
die andere durfte zum Deckmantel der Bosheit dienen. Dadurch
wurden die Pflichten der Unterordnung in der Kirche und die
Stellung der Christen gegenüber der Staatsgewalt bestimmt.

Endlich wird noch an den Vorstellungen vom Tode und
den Leichnamen gezeigt, wie rasch und mächtig das Christentum

auch die tiefgewurzelten Vorurteile der Menschen zu
verdrängen und umzugestalten vermochte.

Zusammenfassend schildert Döllinger am Schlüsse seines
Werkes die Zustände der jungen Kirche anknüpfend an die
Worte Herodots (2, 35) über das ägyptische Staats- und
Volkswesen: dieses Volk habe sich Sitten und Einrichtungen
gebildet, welche fast durchaus das gerade Gegenteil von denen
anderer Menschen seien. Einen ähnlichen Eindruck hätte ein
Römer oder Hellene vom Christentum zur Zeit seiner Grundlegung

empfangen. In diesem Reiche war ein gekreuzigter
Jude Anfang, Mitte und Ende. Die Glieder des Reiches waren
wrehrlos, und dennoch entschlossen und stark. Alle waren gleich,



— 511 —

der Arme hier nicht minder geehrt als der Reiche. Der Grösste

war der, der am meisten diente. Nur eine Schutzwaffe hatte
dieses Reich zu seiner Selbsterhaltung, die Ausschliessung aus
seiner Gemeinschaft, aber so gefürchtet war diese Waffe, dass

der Betroffene den Wiedereintritt auch um den Preis der
tiefsten Demütigung erflehte. Und da in dem Glauben der
Angehörigen ihr Reich zugleich ein diesseitiges und ein jenseitiges
war, da es über die Schranken des irdischen Daseins in eine
andere Welt hin überreichte, so war hier Ciceros (de legg. 1, 7)
schönes Wort von dem Weltstaate, dessen gemeinschaftliche
Bürger Götter und Menschen seien, freilich in einem andern,
von Cicero nicht geahnten Sinne erfüllt.

Menn.


	Döllinger als Schriftsteller : 1799 - 1890

