
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 67

Artikel: "Les origines du schisme anglican" de M.J. Trésal

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403735

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403735
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


457

LES ORIGINES DU SCHISME ANGLICAN

DE M. J. TRÉSAL1).

I.

Dans la Revue internationale de Théologie, j'ai mentionné
le volume de M. Trésal d'après une analyse très objective de
M. Vacandard (dans la «Revue du clergé français»), et j'ai
terminé cette notice en disant simplement que ce volume était
« un coup droit à l'Eglise anglicane » 2). Cette appréciation m'a
valu, de la part d'un rédacteur innomé du «Church Times»
(January 15, 1909), un article amer où je suis pris à partie comme
un adversaire de l'Eglise anglicane. Au lieu de réfuter M. Trésal
et M. Vacandard (que le rédacteur appelle Vacourdaud), c'est
à moi qu'il en veut. Le présent article a pour but de lui montrer

que ce n'est pas dans la planète Mars que je vais chercher

mes renseignements anglicans, et que j'ai été exact dans
mon compte-rendu et dans mon appréciation ; au lieu d'exact,
je devrais même dire très modéré, car je n'ai pas dit la dixième
partie de ce que le volume en question, suggère. C'est cette
lacune que je désire combler, pour constater une fois de plus
que le «Church Times», organe du parti romanisant dans
l'Eglise anglicane, au lieu d'attaquer les romanistes qui la
discréditent, attaque la «Revue internationale de Théologie»,
qui ose combattre Rome et les romanisants de toutes les Eglises.
A chacun sa mission. S'il plaît au « Church Times » de favoriser

la papauté et le parti ultramontain, nous nous croyons
obligés, nous, de lutter contre une Eglise que nous croyons
erronée. Le public jugera qui fait œuvre de façade, et qui fait
œuvre de fond.

') Paris, Lecoffre, 2e édition, in-12, 460 p., 1908.
*) Numéro de janvier 1909, p. 125.

Eevue intern, de Théologie. Heft 67; 1909. 30



— 458 -

Le volume de M. Trésal mérite d'autant plus d'attention
qu'il est non seulement très sérieux et très documenté, mais
encore très loué dans le monde théologique romain. Par
exemple, dans les « Etudes » des Pères jésuites, le P. J. de la
Serviere le trouve clair, bien divisé, utile, muni d'une copieuse
bibliographie1). Dans les «Annales de philosophie chrétienne»,
M. J. Labourt loue l'impartialité et la modération de l'auteur
et déclare son livre très intéressant pour les travailleurs2;. Je

ne serai pas aussi laudatif. Il me semble que l'auteur a été
vraiment trop favorable (p. 346-349) à la reine Marie, et que son
éreintement de la reine Elisabeth (p. 352-354) dépasse la
mesure en lui imputant des intentions qu'il est impossible de

prouver. En outre, l'ouvrage renferme beaucoup d'inutilités et
de détails qui détournent l'attention des choses principales.
N'y a-t-il pas aussi quelque naïveté à nous dire que, si les
ordres religieux ont «cédé en masse» au roi Henri VIII, c'est
qu'il n'y avait pas encore alors de pape infaillible3)? L'auteur
veut évidemment flatter le pape. Il veut flatter aussi, non pas
l'Eglise anglicane qu'il malmène, mais «la race anglaise», en
lui disant, à la fin de son volume (p. 427), qu'elle a de fortes
qualités morales, un esprit raisonnable et pratique, et qu'ainsi
Rome a besoin d'elle! L'auteur, si expansif dans cette
circonstance, est quelquefois trop sommaire, en ce sens qu'il ne
fournit pas toujours la preuve des graves assertions qu'il émet.
On lit, par exemple (p. 400): «Un bruit étrange prit naissance
au moment de la mission Parpaglia. Le pape (Pie IV), disait-
on, était prêt à autoriser le Book of common prayer, c'est-à-
dire toute la liturgie anglicane si Elisabeth consentait à le

recevoir muni de l'approbation du Saint-Siège. Ce bruit ne

repose sur aucune preuve écrite, mais, à partir de 1571, tous
les historiens en parlent. Les protestants affirment la réalité
de l'ouverture faite au nom du pape. Les catholiques romains
la nient avec énergie. » C'est tout. Ce n'est pas assez.

Etudions donc, dans ce volume, ce que l'auteur dit du
« schisme anglican », et voyons si ce n'est pas un coup droit à

l'Eglise anglicane. Il va de soi que je ne me porte pas garant
de tout ce qu'affirme M. Trésal, et que je n'ai même pas à

') Numéro du 20 janvier 1909, p. 266.
J) Numéro de janvier 1909, p. 421.
*) P. 116.



— 459 —

contrôler ses citations et ses références bibliographiques. Mon
but est simplement de constater comment l'Eglise anglicane
est maltraitée par les historiens romanistes, à un moment où
le parti romanisant de cette même Eglise tourne avec tant
d'amour ses yeux vers Rome et vers les doctrines romaines.
Le contraste est piquant.

On peut se demander pourquoi. M. Trésal ne le dit pas,
mais les faits qu'il raconte l'expliquent aisément. En effet, le
mouvement papiste qui sévit actuellement dans la Haute Eglise
et surtout dans le parti ritualiste, consiste non seulement à

favoriser l'union avec Rome, mais encore et surtout à
professer les doctrines romaines (sauf celle de la juridiction absolue

du pape sur l'Angleterre). Or ces deux points sont des restes
de papisme conservés dans la réforme anglicane, qui, de fait,
n'a été qu'une réforme très incomplète et conduite à l'aventure,
plus passionnellement que logiquement.

On a prétendu et l'on prétend encore, quelquefois, que
cette réforme s'est opérée sous les influences du luthéranisme
et du calvinisme. On précise, on dit même que l'influence
luthérienne est le fait du protecteur Somerset, de Thomas Cromwell,
vicaire général de Henri VIII, et aussi de Cranmer; que
cette influence a été très grande de 1536 à 1547; que
l'influence calviniste a été exercée surtout par Warwick, de 1549
à 1553, et plus tard par Cecil sous Elisabeth.

11 est certain que les articles IX-XIV et l'article XVII,
parmi les XXXIX articles de 1563, se ressentent de la réforme
protestante du continent. Mais il faut remarquer que ces sept
articles sont loin de former toute la doctrine anglicane; que
Thomas Cromwell a été disgracié dès 1540; que Somerset a
été décapité en 1552 et qu'il était moins radical que Warwick
(p. 227); que Cranmer, mort en 1556, a été remplacé sur le
siège de Cantorbéry par le cardinal Pole, de très papiste
mémoire ; que les réformateurs protestants qui cherchaient à
influencer la réforme anglicane ont été à plusieurs reprises
écartés par le gouvernement anglais. M. Trésal avoue lui-
même qu'en 1528 les infiltrations luthériennes en Angleterre
ont été peu de chose (p. 41); que sous Henri VIII l'influence
de Cranmer n'a pas été prépondérante et décisive en faveur
du luthéranisme (p. 194); que les six articles votés par le
Parlement de 1539 ont été une réaction, même violente, contre



— 460 —

les docteurs luthéranisants disgraciés; qu'en 1543, le «Livre
du roi » était un « triomphe des doctrines traditionnelles de

l'Eglise catholique» (p. 215); qu'en 1555, sous la reine Marie,
on repoussait les infiltrations calvinistes qui, disaient les
papistes, avaient envahi l'Eglise d'Angleterre pendant les dernières
années d'Edouard VI (p. 318). C'était un bruit papiste plus
qu'une réalité.

La réalité la plus visible était le maintien de l'ultramontanisme

sur bien des points, même parmi ceux qui se disaient
réformistes. Ceci est capitalx). Voici quelques faits qui le

prouvent.
Rappelons d'abord que l'Angleterre a été très ultramontaine,

par exemple, lorsqu'elle accepta, quoique avec peine,
l'humiliation que le pape lui infligea. «Jean Sans-Terre, dit
M. Trésal, alla jusqu'à recevoir la couronne en fief de la main
du pape, et s'engagea à lui payer un tribut annuel de mille
livres. Cette fois, le triomphe des principes de Grégoire VII
était complet, trop complet peut-être ; la papauté venait de

remporter une de ces victoires qui sont suivies de tristes lendemains

» (p. 4). Pour qu'une telle énormité fût possible, il fallait
que le pays fût bien inféodé au système papiste. Il l'était
tellement que Henri VIII resta, dans le fond, très papiste ; il
n'attaquait guère Rome que sur les questions du mariage et du
dépouillement des couvents. « Cranmer, Barlow, Latimer et
leurs amis à tendances luthériennes, dit M. Trésal, avaient
semé les doctrines hérétiques2), mais discrètement et en se

cachant, Henri VIII ayant imposé jusqu'à sa mort par les moyens
que l'on connaît la foi catholique dans son intégrité, moins
l'autorité du pape. Cet attachement aux doctrines catholiques est
un des côtés les plus déconcertants de ce monarque qui, à bien
des points de vue, reste énigmatique» (p. 224). M. Trésal avoue
encore que les évêques qu'il appelle Henriciens, avaient rejeté
l'autorité du pape ; mais, ce point mis à part, ils gardaient
dans leur intégrité les doctrines de l'Eglise romaine. Le plus
grand parmi eux, Gardiner, était avant tout un diplomate,
très écouté du roi, à qui il persuada toujours qu'il commet-

') Voir Doellinger, Conférences de Munich, p. 102-104.
2) Hérétiques, selon M. Trésal. C'est une des grosses et naïves erreurs des

écrivains papistes de croire ou de donner à croire que tout ce qui est enseigné chez les

protestants est hérétique.



— 461 —

trait une lourde faute politique en introduisant en Angleterre
l'ensemble des doctrines luthériennes (p. 193). Ce Gardiner,
que M. Trésal appelle «un beau caractère » (p. 327), était tout
le contraire d'un logicien. « Les historiens officiels de l'Eglise
d'Angleterre lui reprochent d'avoir accepté de nouveau l'autorité

du pape après l'avoir combattue fortement dans un traité
redoutable. Les plus bienveillants insinuent que l'évêque diplomate

se réconcilia avec Rome pour sauver la doctrine qui ne
résistait pas aux assauts des réformateurs depuis que l'autorité

du Saint-Siège ne la protégeait plus».
A côté de Gardiner, on peut placer le prédicateur John

Rogers, dont il présida lui-même le procès. Ce Rogers était
accusé d'hérésie. Il était marié et père de onze enfants. Il
répondit à Gardiner qu'il n'était jamais sorti de l'Eglise catholique,

tout en refusant d'accepter l'évêque de Rome comme
chef de l'Eglise (p. 318). En disant qu'il était resté catholique,
il voulait très probablement dire qu'il avait conservé toutes
les doctrines papistes sauf la suprématie du pape. C'était aussi
l'attitude prise par le duc de Norfolk. «Ce dernier, dit M. Trésal,

s'était largement enrichi des dépouilles monastiques, et
avait passé au schisme sous Henri VIII, mais, comme beaucoup

de membres de la vieille noblesse, il restait plus ou moins
ouvertement fidèle à l'ancienne foi» (p. 355). Cette noblesse
était étrange. Bucer la caractérisait ainsi dans une lettre à

Calvin, en 1550: «La plupart des paroisses sont vendues à/«
noblesse; très peu ont des pasteurs qualifiés pour remplir leurs
fonctions. Il y a de prétendus évangélistes qui ont trois ou
quatre paroisses et n'en desservent aucune. Ils nomment des

remplaçants à bon marché qui ne savent pas lire et sont
papistes dans l'âme. Dans beaucoup de paroisses, la noblesse
préfère les anciens religieux, ignorants et incapables, afin d'éviter
le paiement de leurs pensions annuelles» (p. 271). Ceci se passait

sous Edouard VI.
Même encore sous Elisabeth, les réformés protestèrent

avec indignation qu'ils étaient catholiques» (p. 366). «Les
anciens exilés qui, depuis leur retour, avaient prêché à la cour,
protestèrent, dans une pétition à la reine, contre l'accusation
d'hérésie dont ils avaient été l'objet au Parlement. Ils prétendaient

qu'ils restaient catholiques, puisqu'ils condamnaient les
anciennes hérésies et acceptaient les quatre premiers conciles



— 462 —

généraux. Un des plus remarquables parmi eux, Jewel, dans
sa Défense de l'apologie, définira plus tard l'hérésie : « Le fait
de s'éloigner du salut, de renoncer à la grâce de Dieu, de se

séparer du corps et de l'âme du Christ. » Quand on accepte
une définition aussi large, ajoute M. Trésal, « il n'est pas facile
de réussir à se faire classer parmi les hérétiques » *).

Voilà comment le papisme s'est maintenu dans l'Eglise
anglicane. En outre, parmi les constatations faites par l'évêque
Hooper, celle-ci est à noter, dit M. Trésal (p. 270) : « Sur 300

prêtres, 160 furent incapables de réciter les dix commandements;

31 ne purent dire de quelle partie de la Bible ils sont
tirés; 40 ne surent pas où se trouve le Pater; 31 n'en
connaissaient pas l'auteur. Cet incident révélait une situation
lamentable qui, au dire des étrangers, s'étendait à toute
l'Angleterre. » L'ignorance du clergé d'alors ne pouvait que favoriser

cette confusion et maintenir les doctrines papistes jusque
dans la réforme ecclésiastique. « L'immense majorité du clergé
paroissial, dit encore M. Trésal, est incapable de prêcher.
Cette ignorance était due surtout à la décadence des universités,

qui, privées des ressources fournies autrefois par les

monastères, ne pouvaient plus former de clercs » (p. 272).

La reine Marie fortifia de son mieux le papisme. Gardiner
et sir John Mason, nommés chanceliers des universités de

Cambridge et d'Oxford, rétablirent, par ordre de la reine, les

anciens règlements et le culte catholique romain. Oxford
surtout jubila de cette restauration. Quelques professeurs réformés

furent expulsés des collèges (p. 293-294). Détail caractéristique

à noter: en 1554 et 1555, longue discussion au parlement

pour préparer l'abrogation des lois contre Rome et régler
la situation légale des biens ecclésiastiques. « Personne ne
faisait d'objection sérieuse à la restauration religieuse, pourvu
que les possesseurs de biens d'Eglise fussent parfaitement assurés

que leurs titres de propriété étaient admis comme indiscutables»

(p. 313). Donc les nobles et autres acquéreurs de
biens ecclésiastiques admirent de nouveau Rome et ses
doctrines à la seule condition de n'être pas inquiétés dans leur
fortune Le papisme par intérêt Et quel papisme Même avec

*) p- 372-373-



— 463 —

des détaiis grotesques de pénitence, pour mieux expier la
réforme ')

Il est donc très facile de se rendre compte du mouvement

papiste qui se manifeste actuellement parmi les ritualistes
anglicans et les disciples de lord Halifax. Si le pape consentait

à ne pas leur imposer sa juridiction, ils accepteraient tout de

lui: ses conciles romains, ses décisions, ses tribunaux, ses

doctrines, voire même sans doute sa discipline! Transsubstantiation,

ex opere operato, conception ultramiraculeuse, éternité des

peines, catéchisme romain, ordinal romain, hiérarchie romaine,
tout serait bienvenu

II.

Lorsque M. Trésal parle du «schisme anglican», il est
clair qu'il ne saurait être pris au sérieux. Ce n'est que
tactique traditionnelle et mot d'ordre. Rome a l'habitude de traiter
de schismatique quiconque se détache d'elle, comme si elle
était l'arbre divin, la source d'eau vive, la pierre angulaire, la
propriétaire du ciel. Hors d'elle, pas de salut Elle prend encore
cette assertion au pied de la lettre, lorsque tout le monde n'y
fait plus attention. A ses yeux, sont des schismatiques et même
des hérétiques, pour ne rien dire de plus, les orthodoxes
d'Orient, les protestants luthériens, calvinistes, zwingliens et

autres, les anglicans et les dissidents de toutes nuances, les

anciens-catholiques, etc. Rome ne remarque pas ou ne veut
pas remarquer qu'on lui renvoie la monnaie de sa pièce; que
des ouvrages, qui ont la prétention d'avoir raison et d'en fournir

la preuve, circulent sous les titres de : Papauté schismatique,

Papautéhérétique, Papauté antichrétienne; que ces ouvrages
ne sont pas protestants, mais orthodoxes et anciens-catholiques.
Elle ne remarque pas qu'elle est accusée non seulement d'être
en état de schisme avec l'Eglise universelle, mais d'être la
principale cause des séparations qu'elle traite de schismes:
c'est elle, en effet, qui par ses prétentions, par ses erreurs,

') « Les prêtres qui étaient veufs ou qui acceptaient de se séparer de leur
femme, pouvaient recevoir une autre cure ou une autre fonction ecclésiastique; mais
ils étaient soumis, auparavant, à une pénitence publique. A Londres, on les plaçait,
revêtus d'une chemise blanche, un flambeau à la main, à la tête des processions ;

ils se tenaient debout devant la chaire de la cathédrale de St-Paul pendant que l'évêque
ou le prédicateur les frappait avec une corde. Les ex-religieux étaient traités plus
sévèrement. » (P. 304.)



_ 464 —

par ses fausses interprétations de l'Ecriture, de la tradition et
de l'histoire, a provoqué, très illégitimement, les prétendus
schismes en question. C'est donc elle qui est le schisme incarné.

Le titre du livre de M. Trésal n'importe donc pas. Mais
ce qui importe, c'est d'abord l'impression que ce livre donne
au lecteur attentif au sujet de l'Eglise anglicane, ou pour
parler plus explicitement, au sujet de l'Eglise de la profession
de foi de 1536, de celle de 1537, des six articles de 1539, de

la profession de foi de 1540, du Book of common prayer de

1549, de l'Ordinal de 1550, du Book of common prayer de 1552,
des Trente-neuf Articles de 1563. Et ensuite, ce qui importe
plus encore peut-être, c'est de savoir si, d'après les documents
et les opinions contenues dans ce livre, la réforme anglicane
a été réellement catholique ou non, c'est-à-dire si ceux qui
ont voulu rester catholiques n'ont pas été ultramontains plutôt
que catholiques, et si ceux qui ont voulu rompre avec le
romanisme n'ont pas été en rupture avec le vrai catholicisme
plus encore qu'avec le romanisme. C'est là ce qui importe:
car dans les deux cas, ou avec ces deux catégories d'anglicans,
il y aurait eu altération du vrai catholicisme. La question vaut
d'être examinée.

D'abord, en lisant ce livre, en voyant la manière dont la
réforme anglicane y est racontée, dans ses origines, dans les

intentions de ses conducteurs, dans les actes les plus frappants
de ses agents, on est stupéfait, avant tout, de la grossièreté et
de l'immoralité qui vicient cette réforme : d'une part, la
conduite de Henri VIII dans ses six mariages, dans les quatre
répudiations et les deux décapitations accomplies par son ordre;
tous les mensonges, toutes les hypocrisies, tous les assassinats

qui éclatent aux yeux dans cette lamentable histoire ; d'autre
part, les cupidités, les dilapidations, les vols de biens
ecclésiastiques, commis par les rois, par la noblesse, par les évêques;
tout cela est d'autant plus honteux et écœurant que le pré
texte, ou le but, ou l'occasion, est une réforme religieuse et
ecclésiastique.

Laissons de côté l'affaire du premier divorce, surtout le

motif mis en avant par le cardinal Wolsey et par Clément VII
pour affirmer que le mariage antérieur de Catherine d'Aragon
avec le prince Arthur, frère aîné de Henri VIII, avait créé un



— 465 —

empêchement d'affinité entre Catherine et Henri Vili,
empêchement qui n'aurait pas été levé suffisamment et qui ainsi
aurait rendu nul leur mariage1). Laissons également de côté
les dévergondages de ce roi2) (p. 94-95); aussi l'assassinat du
cardinal Fisher, ainsi que les tueries opérées sous Henri VIII
et sous sa fille Marie, qui fut qualifiée de « sanglante » et de

«méchante Jézabel» (p. 345), et dont M. Trésal a dit lui-même
que sa politique religieuse a été « maladroite autant que
sanglante» (p. 350). Les portraits tracés par M. Trésal, de Henri VIII3),
d'Elisabeth4), de Thomas Cromwell, de Cranmer, etc., parlent
assez par eux-mêmes et sont plus que suffisants pour faire
connaître, à n'en pas douter, la pensée romaine sur la réforme
anglicane, et par conséquent sur cette Eglise anglicane où
Rome trouve aujourd'hui tant de sympathies.

M. Trésal veut évidemment frapper les esprits en leur
montrant combien les intérêts matériels ont eu de part dans
ce «schisme». Henri VIII avait besoin d'argent, et les biens
ecclésiastiques confisqués l'ont enrichi très à propos. Les nobles
en ont eu une large part, et, sous Marie, ils n'ont consenti,
comme il a été dit, à rétablir le romanisme qu'à la condition
que Rome ne les inquiéterait pas dans leurs nouvelles possessions.

Chose curieuse, étrange, et qui étonne M. Trésal!
« Elisabeth put se consacrer à son œuvre de réaction
anticatholique parce qu'elle était protégée contre les princes non
protestants et contre le pape même, par Philippe II, le champion

du catholicisme Le roi d'Espagne, par haine et par
crainte de la France, était obligé de faire taire son ardent
prosélytisme religieux et de protéger une reine qui travaillait
à détruire dans son royaume la religion catholique. Alors, comme
aujourd'hui, c'étaient les intérêts matériels qui, dans les con-

') Voir pp. 43, 48-49, 53-56, 63-67, etc.

*) Un détail entre plusieurs: Anne Boleyn eut la tête tranchée le 19 mai 1536,
Henri VIII et Jane Seymour furent fiancés le 20 et mariés le 30; l'archevêque
Cranmer déclara le lendemain, dans son palais de Lambeth, en présence de plusieurs
membres du conseil, que le mariage entre le roi et Anne avait été uni dés k début.

La sentence fut approuvée le 28 juin par les deux Assemblées du clergé. Tous les

Anglais avaient été obligés, trois ans auparavant, d'accepter ce mariage (p. 168). Quelle
servilité!

3) Voir pp. 192, 204 et surtout 223: «Monstre d'égoïsme, de cruauté et de

luxure », etc.

4) Voir p. 352-354.



— 466 —

seils des chefs d'Etats, dominaient et réglaient les questions
religieuses de la plus haute gravité» (p. 397).

Si ce n'est pas là un coup droit contre l'Eglise anglicane,
qu'est-ce donc? Ce n'est pas tout. M. Trésal termine son
volume en faisant remarquer que « la période comprise dans les
limites de son travail (1509-1571) laisse une triste impression
de brutalité et d'égoïsme», et que tout cela «provoque un cri
d'horreur à travers l'Europe » (p. 425).

Ensuite, au milieu de toutes les confusions commises à

droite et à gauche, ce qui importe c'est de savoir si ceux qui
ont prétendu maintenir ou rétablir le catholicisme n'ont pas, de

fait, maintenu et rétabli le romanisme, et si ceux qui ont voulu
attaquer le romanisme n'ont pas, de fait, attaqué le vrai
catholicisme. Quoique la pensée de M. Trésal me semble être de

tendance générale, cependant elle porte plus particulièrement
sur la question du sacrement de l'ordre et sur celle de
l'eucharistie. Je laisse de côté celle-ci pour le moment, et je me borne
à la première.

M. Trésal rappelle, certainement avec intention et non pour
condamner Léon XIII, que ce pape «a clos la controverse»
sur la validité des ordres anglicans. Elle est donc close aux
yeux de M. Trésal, et dans le sens de l'invalidité (p. 382 et 262).
La façon dont il présente les faits relatifs à cette question, la
met dans un jour qui peut paraître nouveau, en ce sens qu'il
ne paraît pas s'inquiéter beaucoup de la nécessité ou de la
non-nécessité de la présentation du calice et de la patène à

l'ordination, mais qu'il insiste sur le caractère exclusivement
politique et non catholique de la juridiction des consécrateurs,
caractère accepté par les consacrés, ce qui paraît enlever toute
valeur religieuse aux ordres ainsi conférés. Suivons la pensée
de M. Trésal, et voyons les documents qu'il indique et la
manière dont il les apprécie.

Avant tout, on précise qui confère le pouvoir et en vertu
de quelle juridiction les ordres sont conférés. La doctrine de

l'Etat est très claire, et celle des évêques consécrateurs et des
consacrés ne le semble pas moins.

Premièrement, c'est l'Etat qui, comme « chef suprême de

l'Eglise», confère le pouvoir. Dès 1531, le roi Henri VIII est



— 467 —

déclaré « seul protecteur et chef suprême de V Eglise et du clergé
d'Angleterre, et le soin des âmes est confié à Sa Majesté »

(p. 78). Tout d'abord, le clergé, effrayé, n'accepta cette
déclaration que dans la mesure où la loi de Dieu le permettait
(p. 80); mais cette restriction disparut vite dans la pratique.
Le roi n'en tint nul compte. Il fit proposer brutalement à

l'acceptation du clergé les trois articles suivants: 1° A l'avenir,
aucune loi ou constitution ne pourra être faite, promulguée ou
exécutée sans l'autorisation royale ; 2° Toutes les constitutions
existantes seront sujettes à revision au gré du roi... On abolira
celles qui seront jugées contraires à la prérogative de l'autorité

civile ou à la commodité des sujets; 3° Les constitutions
qui auront survécu à cet examen continueront d'être appliquées
avec l'approbation du roi. Et le clergé accepta (p. 87-88).
Cromwell fut nommé en janvier 1535 vicaire général du roi
pour toutes les affaires ecclésiastiques. Il avait, comme tel, une
autorité absolue sur tout ce qui tenait aux choses et aux
personnes de l'Eglise. Il était autorisé à visiter à son gré toutes
les églises, monastères, hôpitaux et fondations ecclésiastiques;
il pouvait s'enquérir des mœurs, des opinions des clercs de

tout rang et les punir à sa volonté; faire des ordonnances

pour l'abolition ou la réformation de toutes les institutions
ecclésiastiques; présider les assemblées,leur indiquer les évêques
à élire et donner l'investiture à ces élus (p. 120). Or, Cromwell
n'était certainement pas catholique. M. Trésal le représente
comme «le chef véritable du parti luthérien; son idée maîtresse
était d'unir étroitement l'Angleterre et l'Allemagne sous une
même formule religieuse afin d'opposer à l'Eglise catholique
romaine une grande Eglise protestante » (p. 194).

Les partisans du pape motivaient leur attachement au

pape par de singuliers motifs. «Les députés séculiers des

communes, écrivait l'ambassadeur d'Espagne à Londres, ont refusé
de consentir aux demandes du roi contre l'autorité du pape;
ils ont même énergiquement combattu alléguant surtout les

dangers pour le commerce de la laine» (p. 9S). Si tels étaient
les sentiments des papistes, quels ne devaient pas être ceux
des royalistes

Edouard VI accentua davantage encore ce point de vue
laïque et politique, que ni Somerset ni Warwick ne combattirent.

«Le 6 février 1547, le conseil ordonna aux évêques de



— 468 —

demander la permission d'exercer leurs pouvoirs spirituels. Ils
devenaient ainsi cle simples délégués du roi. Cranmer obéit
dès le lendemain» (p. 227). «Le nouvel acte du Parlement
stipulait que ceux qui ne reconnaîtraient pas le pouvoir suprême
du roi sur l'Eglise d'Angleterre seraient coupables de félonie
et de trahison. Les paroles prononcées contre le chef suprême
entraînaient la mort... Les évêques devaient être nommés par
lettres-patentes du roi ; leurs écrits, publiés au nom du souverain

et authentiqués à l'aide d'un sceau aux armes royales »

(p. 228). Le curé et les marguilliers de la paroisse de St-Mar-
tin, à Londres, remplacèrent même le crucifix par les armes
royales (p. 230). En 1547, le roi détermina avec son conseil et
son clergé la doctrine eucharistique officielle (p. 234). En 1551,
les évêques récalcitrants, opposés au nouvel Ordinal, étaient
déposés pour avoir méprisé les ordres du roi et on les remplaçait

par des évêques dociles (p. 266-267).
Sous le règne de Marie, on tenait pour nulles les ordinations

selon l'Ordinal d'Edouard VI. « Les nominations de

Hooper et de Harley, évêques mariés, faites par lettres-patentes
du roi, furent considérées comme nulles; on n'admit pas la
validité de la consécration de Taylor, évêque de Lincoln. Dès
ce moment la collation des ordres faite selon le rite institué
par l'Ordinal anglais, semble avoir été considérée comme invalide,

puisqu'il était ordonné de suppléer à ce qui avait manqué

» (p. 304). L'évêque de Londres, Bonner, qualifiait ces
ordinations de schismatiques (p. 308). « C'est lui qui eut le triste
devoir de dégrader les évêques et les prêtres condamnés à

mort dans son diocèse ; cette circonstance lui a valu le surnom
de «sanguinaire» (p. 319). Plus tard, paraît-il, le gouvernement
de Marie reconnut la validité des actes religieux accomplis
pendant les années de schisme, « pourvu qu'ils eussent été

accomplis avec la forme et l'intention requises par l'Eglise»
(p. 323). Mais à quoi pouvait servir cette déclaration puisque le
rite de l'Ordinal n'était pas conforme aux prescriptions
romaines, et que les intentions des serviteurs du roi chef suprême
de l'Eglise et du clergé n'étaient certainemem pas non plus les
intentions romaines?

Les déclarations d'Elisabeth furent non moins explicites
que celles de son père et de son frère. Cecil n'était pas moins
radical que ne l'avaient été Cromwell, Somerset et Warwick.



— 469 —

« Elisabeth, dit M. Trésal, était sceptique ou plutôt payenne en

religion » (p. 392). Elle fit rétablir la suprématie de la couronne
sur l'Eglise d'Angleterre, celle du pape fut de nouveau abolie;
le clergé et les fonctionnaires furent obligés d'accepter la loi
par un serment solennel (p. 364 et 367). La Déclaration de 1562

s'exprime ainsi: «Etant, par la volonté de Dieu, conformément
à notre titre même, Défenseur de la foi et chef suprême de

l'Eglise dans les limites de nos Etats... Nous sommes Chef
suprême de l'Eglise d'Angleterre » (p. 429). C'est la reine qui
doit permettre au clergé de régler et arranger les différends
relatifs à la discipline extérieure. «Les évêques et le clergé,
assemblés de temps à autre, sur leur humble demande, auront
la permission, sous notre grand sceau, de délibérer et de faire
toutes choses, qui éclairées par eux et approuvées par nous,
intéressent la conservation de la doctrine et de la discipline
de l'Eglise d'Angleterre actuellement établie. » Cette Déclaration
impose le sens littéral et grammatical des Articles de religion,
et c'est dans ce sens que la reine entend «gouverner» son

clergé, ses fidèles, tous ses sujets (art. 37). Or, il est notoire
que, d'après l'article 25, l'ordre ne doit pas être mis au nombre
des sacrements de l'Evangile; qu'il n'a pas la même nature
de sacrement que le baptême et la cène, « parce qu'il n'a pas
de signe visible ni de rite institué par Dieu ». On peut se demander

dès lors où est sa valeur religieuse?
Cecil a écrit à Parker que l'évêque de Norwich, par

exemple, « fermait les yeux » sur les schismatiques et les
anabaptistes; qu'il y «avait une grande variété dans l'administration
du culte», et que «les ministres s'adaptaient à la sottise du

peuple» (p. 396). Les évêques qui défendaient Rome reprochaient
à la nouvelle liturgie de « faire disparaître à dessein l'institution

du Christ en ce qui concerne la matière et la substance
des sacrements » (p. 369).

Bref, M. Trésal déclare que «l'Eglise d'Angleterre est,
avant tout, une institution d'Etat» (p. 426), et il se demande ce

qu'elle deviendra, quand le gouvernement anglais «lui aura
enlevé ce caractère officiel dont eli« tire de si nombreux
avantages». M. Trésal ne semble-t-il pas insinuer qu'elle doit être
avant tout une Eglise, c'est-à-dire une institution de religion
et de religion chrétienne, et non une institution de politique,
et de quelle politique! et que c'est Rome seule qui peut lui



— 470 —

rendre un caractère religieux vrai, des ordres valides et des
sacrements certains? Si je me trompe, que M. Trésal le dise et
le prouve.

Secondement, les faits cités par M. Trésal constatent que
le clergé, sinon dans sa totalité et du premier coup, a cependant

fini par adhérer à la doctrine de l'Etat et par y conformer
ses actes officiels.

En effet, dès 1531, «la majorité des prélats, nommés par
la Couronne, étaient, dans la pratique, plus dévoués au roi qu'à
l'Eglise» (p. 82). «En 1535, Cranmer, archevêque de Cantorbéry,
et les autres évêques prenaient les ordres du vicaire général
Cromwell. La majorité du clergé et de l'épiscopat se résigna à

ces innovations» (p. 120). En 1549, le Book of common prayer
fut accepté par la majorité des pairs et 13 évêques; la minorité
comprenait 8 prélats et 3 lords laïques (p. 241).

En 1534, la loi concernant la consécration des évêques
déclarait nulles en Angleterre les décisions de l'évêque de Rome
en matière de dogme et de morale ; elle réglait le mode de
nomination des futurs évêques. Le roi donnait aux chapitres
le congé d'élire, et leur indiquait par lettre le candidat de son
choix; au bout de douze jours, à défaut d'élection, le roi nommait

directement. L'élu ne prêtait serment qu'au roi (p. 107).
Une autre loi, fondée sur la soumission du clergé et sur l'acte
abolissant les appels à Rome adopté l'année précédente, défendait

aux évêques de faire ou de promulguer à l'avenir aucun
canon sans l'assentiment royal... Les appels des archevêques,
des abbés ou supérieurs de monastères seraient à l'avenir portés

devant la chancellerie royale Pratiquement, les évêques
demandèrent au roi la permission de remplir leurs fonctions
(p. 108-109).

En 1551, il y avait dissentiment entre les évêques «sur
l'organisation du culte et le sacrement de l'Ordre». Hooper,
qui avait été sacré évêque le 8 mars de cette année par Cranmer,
Ridley et Ponet et qui fut appelé le père des non-conformistes,
ne voulait accepter aucune cérémonie qui ne fût autorisée par
le N. T. Plus tard, les non-conformistes rejetèrent tout gouvernement

ecclésiastique et nièrent l'existence de l'épiscopat. Ils se

séparèrent alors de l'Eglise d'Angleterre (p. 270). En 1552,

ceux qui recevaient le diaconat ou la prêtrise, acceptaient par
serment la suprématie royale sur l'Eglise d'Angleterre ; les



— 471 —

évêques y joignaient un serment personnel au roi et au
métropolitain (p. 262). A partir de 1554, ceux qui s'intitulaient
jusqu'alors «catholiques non papistes», se laissèrent appeler
protestants, d'un mot d'origine allemande et luthérienne qui
devint l'opposé de catholique (p. 308). Il est enfin notoire que
les 39 Articles ont été acceptés par le clergé en 1571, et qu'ils
sont loi d'Eglise autant que loi d'Etat.

Parker, élu en 1559 archevêque de Cantorbéry, a été
consacré par Barlow, Coverdale et Hodgkin. Or, dit M. Trésal, «il
était notoire que Coverdale n'admettait pas plus que Barloiv
l'existence de l'épiscopat dans l'Eglise du Christ. Ces deux
hommes ont-ils pu avoir l'intention de faire un évêque? Quel
prélat se croirait en sûreté de conscience, vraiment sacré, s'il
l'avait été par de tels évêques?» (p. 382). — En outre: «A
peine consacré, Parker sacra lui-même Grindal, Cox, Meyrick,
Sandys, pour les sièges de Londres, Ely, Bangor, Worcester.
En janvier, quatre autres évêques, dont Jewel, furent encore
sacrés. A la fin du mois de mars 1560, 16 diocèses sur 27

avaient des pasteurs. Presque tous ces nouveaux évêques étaient
d'anciens exilés qui étaient revenus dans leur patrie partisans
déclarés des théories religieuses de Genève et de Zurich. Nous

avons déjà vu à l'œuvre Baie, Coverdale et Barlow. Grindal
était un réformé d'extrême gauche, et Jewel représentait assez
bien l'opinion moyenne » (p. 383). Best, évêque de Carlisle,
écrivait : « Les prêtres sont de méchants fils de l'Antéchrist
(le pape), pour la plupart ignorants et têtus, faux et subtils au
delà de toute limite et que la peur seule rend obéissants. »

Pilkington, à Durham, faisait entendre les mêmes plaintes
(p. 387).

Dans le premier mois de son épiscopat, Grindal ordonna
100 ministres, et Parker 150 en un seul jour, «ouvriers
ignorants», «gens occupant des situations plus inférieures encore»
(p. 391). Ce sont sans doute les choix de ce genre qui ont fait
répandre le bruit que plusieurs évêques anglicans n'ont pas
été baptisés. Or si ces nouveaux évêques et ces nouveaux
ministres professaient les mêmes doctrines et les mêmes intentions
officielles que leurs consécrateurs, et ne doit-on pas le croire
logique et vraisemblable, l'opinion de M. Trésal ne prend-elle
pas un caractère de haute probabilité, pour ne rien dire de

plus? C'est un fait que Horne, par exemple, était considéré



— 472 —

comme un pseudo-évêque de Winchester, et que la validité de
sa consécration était mise en cause, ainsi que celle de Parker,
son consécrateur (p. 411). Ce n'est que le 2 janvier 1567 qu'un
acte du Parlement fut voté, après de vives discussions, pour
déclarer que «le sacre des évêques était bon, légal et parfait».
Mais où sont les preuves que cette déclaration était vraie?
«Les nouveaux prélats, ajoute M. Trésal, ne triomphaient pas
complètement, car la loi invalidait tout ce qu'ils avaient fait
jusque-là au sujet du serment» (p. 411).

III.
Conclusion. En fermant le livre de M. Trésal, le lecteur

sérieux, attentif et réfléchi, constate qu'il ne s'agit plus de juger
des ordinations anglicanes à un point de vue purement ritua-
listique; que la question ne porte plus entièrement sur la
suffisance ou l'insuffisance du second Ordinal, sur la nécessité ou
la non nécessité de la présentation du calice et de la patène.
Non pas que ces choses soient indifférentes à Rome; Léon XIII
l'a bien fait voir. Mais M. Trésal semble avoir senti que ces
formalités peuvent être indifférentes à beaucoup d'esprits, et il
a posé la question autrement, à savoir : le sacrement de l'ordre
est une chose de religion et d'Eglise, chose fondée sur une
doctrine et sur un rite ecclésiastique conforme à cette
doctrine; or cette chose a-t-elle été maintenue dans la nouvelle
Eglise d'Angleterre, transformée en « institution d'Etat »

Tout le récit de M. Trésal tend manifestement à répondre
à cette grave question négativement.

D'abord, il rappelle que les 39 Articles retranchent l'ordre
de la liste des sacrements. Ensuite et surtout, il répète plusieurs
fois que les consécrateurs n'admettaient pas le caractère
religieux de l'épiscopat et du sacerdoce; qu'ils n'y voyaient qu'un
acte administratif, accompli non pas au nom de l'Eglise
universelle (ils n'en parlaient pas), mais au nom du roi ou de la
reine, « chef suprême de l'Eglise d'Angleterre ». Les consécrateurs

n'agissaient qu'en vertu de la délégation et de l'autorisation

du chef suprême, le roi ou la reine ; ils ont accepté
maintes fois ce point de vue, et les consacrés aussi.

Mais, dit-on quelquefois, ils ont pu avoir une foi correcte
et catholique, des intentions correctes et catholiques ; donc
leur ordination peut être correcte et catholique. Sophisme: car



— 473 —

rien ne justifie ce raisonnement. Personne ne peut constater
avec certitude des intentions ou des croyances invisibles. Il
s'agit essentiellement d'un sacrement, rite visible et officiel,
accompli par des agents officiels, d'après une doctrine officielle
et d'après des intentions officiellement exprimées. Or les intentions

officielles des consécrateurs et des consacrés étaient
manifestement la soumission à la loi et à la constitution. D'autre
part, la loi et la constitution étaient que le seul chef suprême
de l'Eglise était le roi ou la reine, et que l'Eglise dont le roi
ou la reine était le seul chef suprême était une institution d'Etat,
donc une institution politique.

Or le chef de l'Etat a-t-il, comme tel, une juridiction
ecclésiastique Non : car l'Etat n'est pas l'Eglise et l'Eglise n'est
pas l'Etat; nul n'a donné au roi d'Angleterre ou à la reine
d'Angleterre un pouvoir religieux et ecclésiastique quelconque.
Ils peuvent être chrétiens, et avoir tous les droits des
chrétiens; mais le sacrement de l'ordre n'est pas plus à la libre
disposition d'un chef d'Etat qu'à celle des autres chrétiens. Le
roi a un pouvoir civil et politique, mais il n'a pas de pouvoir
sur les sacrements. L'Eglise est une institution religieuse et
ecclésiastique, et non une institution d'Etat. Une institution
d'Etat, comme telle, est absolument impuissante à conférer une
juridiction ecclésiastique quelconque. Ce sont là des principes
élémentaires dans l'Eglise.

Et si ces principes sont vrais pour tous les pays, pour tous
les rois, pour toutes les reines, que ne faut-il pas dire d'un
roi comme Henri VIII, de reines comme Marie et Elisabeth?

Et si des garanties religieuses et ecclésiastiques sont
nécessaires pour tout clergé, que ne faut-il pas dire du clergé qui
a accepté et ratifié les actes et les décisions des trois souverains

précités?
Le livre de M. Trésal ne tend pas seulement à nier la

validité des ordres anglicans, conférés par de tels personnages ;

il tend encore à nier le caractère ecclésiastique de l'institution
d'Etat appelée Eglise d'Angleterre. Il tend à demander que
cette Eglise soit réellement rétablie comme Eglise ; que ses

évêques soient nommés par les prêtres et les fidèles, par les
paroisses et les diocèses, et consacrés au nom de l'Eglise, et
non pas au nom du chef de l'Etat (qui, de fait, peut même
n'être pas chrétien); que cette Eglise ait ses synodes, vrai-

Revue intern, de Théologie. Heft 67, 1909. 31



— 474 —

ment ecclésiastiques et libres religieusement, et non des Chambres
dont les membres sont pour la plupart des créatures de l'Etat
ne pouvant faire que ce que l'Etat les autorise à faire. Les
vrais chrétiens veulent voir dans des évêques autre chose que
des personnages titrés politiquement, et n'oubliant jamais,
partout où ils vont, leur caractère politique anglais. Il est clair
que le Disestablishment mettra fin à cette situation, mais pour
le moment il faut prendre les choses et les hommes tels qu'ils
sont, et répéter avec M. Trésal — quoique peut-être avec des

intentions et des opinions autres que les siennes: — «Que
deviendra cette institution d'Etat, quand le gouvernement
anglais, rompant des liens qui paraissent peu naturels à bien des

radicaux, lui aura enlevé ce caractère officiel dont elle tire de

si nombreux avantages?» (p. 426).
M. Trésal voit dans ces liens et dans ce caractère de

«nombreux avantages». Je pense, au contraire, qu'on peut y
voir beaucoup plus d'inconvénients religieux et de misères
ecclésiastiques que d'avantages. La pompe, les décors
politiques et les revenus matériels ne sont pas les vrais éléments
d'une véritable Eglise. Je suis de ceux qui pensent que le

Disestablishment sera une délivrance et une résurrection.
Telles sont les pensées que ce livre suggère à la mentalité

française. Les Français ont eu, eux aussi, leurs princes-
évêques, et ils n'ignorent pas combien ceux-ci leur ont coûté
et nui : coûté, car ces princes avaient une fortune énorme au
détriment des intérêts du pays; nui, politiquement, socialement
et surtout religieusement. On ne sait que trop, en effet, ce qu'a
été la religion de ces évêques, ainsi que celle des fidèles sous
leur direction episcopale. Heureusement, les Français ont pu
secouer ce joug et reconquérir leur liberté ; les princes-évêques
ont disparu, mais le mal causé par eux n'est pas encore réparé,
tant il a été profond.

En Angleterre, les adversaires de la Chambre des lords
ne manquent pas et le parti du progrès est fatigué de voir
les projets des Communes sans cesse combattus par un réac-
tionnarisme aveugle et étroit. Les lords-bishops sont
remarquables surtout par leur obstination à combattre les sages
réformes théologiques et disciplinaires dans l'Eglise, obstination

qui n'est pas moins nuisible que celle des simples lords
dans l'ordre politique. De là les progrès du Disestablishment,



— 475 —

qui mettra fin à la situation actuelle de la corporation episcopale,

et qui permettra au clergé et aux fidèles de reprendre
l'exercice complet de leurs droits. Les Anglais qui voient dans
le Disestablishment une délivrance de l'Eglise, ne sont
certainement ni de mauvais patriotes, ni de mauvais chrétiens.
Nous pouvons donc être de sincères amis de l'Angleterre et
de l'Eglise d'Angleterre en pensant comme les Anglais en
question.

Mais sans aller aussi loin et en attendant cette mesure
radicale qui semble être dans la marche naturelle des choses,
n'y aurait-il pas moyen, déjà maintenant, de remédier quelque
peu à la situation, de donner satisfaction aux anglicans
mécontents, de rendre à leur épiscopat un caractère plus
ecclésiastique et plus religieux, et à leur théologie un caractère
plus scientifique et plus libre Je le crois. Tout en reconnaissant

les renseignements historiques contenus dans le livre de

M. Trésal, on pourrait, il me semble, repousser la réordination
romaine que la papauté a certainement en vue. Entre les
défectuosités de l'état actuel et le prétendu remède papiste, il y
a le vrai remède catholique, celui que suggérerait le retour
aux Ecritures, à la tradition ancienne et à la saine théologie.

E. Michaud.


	"Les origines du schisme anglican" de M.J. Trésal

