Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 67

Artikel: “Les origines du schisme anglican" de M.J. Trésal
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403735

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403735
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«LES ORIGINES DU SCHISME ANGLICAN »

DE M. J. TRESAL)).

L.

Dans la Revue internationale de Théologie, jai mentionné
le volume de M. Trésal d'aprés une analyse trés objective de
M. Vacandard (dans la «Revue du clergé francgais»), et j'ai
terminé cette notice en disant simplement que ce volume était
«un coup droit a 'Eglise anglicane » ). Cette appréciation m’a
valu, de la part d'un rédacteur innomé du «Church Times»
(January 15, 1909), un article amer ou je suis pris & partie comme
un adversaire de I'Eglise anglicane. Au lieu de réfuter M. Trésal
et M. Vacandard (que le rédactenr appelle Vacourdaud), c'est
a moi qu’il en veut. Le présent article a pour but de lui mon-
trer que ce n’est pas dans la planéte Mars que je vais cher-
cher mes renseignements anglicans, et que j'ai été exact dans
mon compte-rendu et dans mon appréciation; au lieu d'exact,
je devrais méme dire frés modéré, car je n'ai pas dit la dixieme
partie de ce que le volume en question suggére. C'est cette
lacune que je désire combler, pour constater une fois de plus
que le «Church Times», organe du parti romanisant dans
I'Eglise anglicane, au lieu d’attaquer les romanistes qui la
discréditent, attaque la «Revue internationale de Théologie »,
qui ose combattre Rome et les romanisants de toutes les Eglises.
A chacun sa mission. S'il plait au «Church Times» de favo-
riser la papauté et le parti ultramontain, nous nous croyons
obligés, nous, de lutter contre une Eglise que nous croyons
erronée. Le public jugera qui fait ccuvre de fagade, et qui fait
ceuvre de fond.

1} Paris, Lecoflre, 2¢ édition, in-12, 460 p., 1908,
) Numéro de janvier 1gog, p. 123,

Revue intern. de Tréologie, Heft 67, 1909. 30



— 438 -

Le volume de M. Trésal mérite d’autant plus d’attention
gu'il est non seulement trés sérieux et trés documenté, mais
encore tres loué dans le monde théologique romain. Par
exemple, dans les «Etudes» des Péres jésuites, le P. J. de la
Serviere le trouve clair, bien divisé, utile, muni d’une copieuse
bibliographie!). Dans les « Annales de philosophie chrétienne»,
M. J. Labourt loue l'impartialité et la modération de lauteur
et déclare son livre trés intéressant pour les travailleurs?). Je
ne serai pas aussi laudatif. I1 me semble que l'auteur a été
vraiment trop favorable (p. 346-349) a la reine Marie, et que son
éreintement de la reine Elisabeth (p. 352-254) dépasse la me-
sure en lui imputant des intentions qu'il est impossible de
prouver. En outre, 'ouvrage renferme beaucoup d'inutilités et
de détails qui détournent P'attention des choses principales.
N'y a-t-il pas aussi quelque naiveté a nous dire que, si les
ordres religieux ont «cédé en masse» au roi Henri VIII, c'est
qu'il n'y avait pas encore alors de pape infaillible®)? L’auteur
veut évidemment flatter le pape. Il veut flatter aussi, non pas
I'Eglise anglicane qu'il malméne, mais «la race anglaise», en
lui disant, a la fin de son volume (p. 427), qu'elle a de fortes
qualités morales, un esprit raisonnable et pratique, et qu’ainsi
Rome a besoin delle! L'auteur, si expansif dans cette cir-
constance, est quelquefois trop sommaire, en ce sens qu'il ne
fournit pas toujours la preuve des graves assertions qu'il émet.
On lit, par exemple (p. 400): «Un bruit étrange prit naissance
au moment de la mission Parpaglia. Le pape (Pie IV}, disait-
on, €tait prét a autoriser le Book of common praver, c'est-a-
dire toute la liturgie anglicane(?), si Elisabeth consentait a le
recevoir muni de l'approbation du Saint-Siege. Ce bruit ne
repose sur aucune preuve écrite, mais, 4 partir de 1571, fous
les historiens en parlent. Les protestants affirment la réalité
de l'ouverture faite au nom du pape. Les catholiques romains
la nient avec énergie.» Clest tout. Ce n'est pas assez.

Etudions donc, dans ce volume, ce que lauteur dit du
« schisme anglican», et voyons si ce n’est pas un coup droit a
I'Eglise anglicane. Il va de soi que je ne me porte pas garant
de tout ce qu’aftirme M. Trésal, et que je n’ai méme pas a

1) Numéro du 20 janvier 19og, p. 266.
3 Numérc de janvier 1909, p. 42I.
%) P. 116,



459 —-

controler ses citations et ses références bibliographiques. Mon
but est simplement de constater comment 1'Eglise anglicane
est maltraitée par les historiens romanistes, & un moment ol
le parti romanisant de cette méme Eglise tourne avec tant
d’amour ses yeux vers Rome et vers les doctrines romaines.
Le contraste est piquant.

On peut se demander pourquoi. M. Trésal ne le dit pas,
mais les faits qu'il raconte 1'expliquent aisément. En effet, le
mouvement papiste qui sévit actuellement dans la Haute Eglise
et surtout dans le parti ritualiste, consiste non seulement a
favoriser l'union avec Rome, mais encore et surtout a pro-
fesser les doctrines romaines (sauf celle de la juridiction abso-
lue du pape sur I’Angleterre). Or ces deux points sont des restes
de papisme conservés dans la réforme anglicane, qui, de fait,
n'a été qu'une réforme trés incompléte et conduite 4 'aventure,
plus passionnellement que logiquement.

On a prétendu et 'on prétend encore, quelquefois, que
cette réforme s'est opérée sous les influences du luthéranisme
et du calvinisme. On précise, on dit méme que 'influence luthé-
rienne est le fait du protecteur Somerset, de Thomas Cromwell,
vicaire g¢néral de Henri VIII, et aussi de Cranmer; que
cette influence a été trés grande de 1536 a 1547; que lin-
fluence calviniste a été exercée surtout par Warwick, de 1549
a 1533, et plus tard par Cécil sous Elisabeth.

Il est certain que les articles IX-XIV et l'article XVII,
parmi les XXXIX articles de 1563, se ressentent de la réforme
protestante du continent. Mais il faut remarquer que ces sept
articles sont loin de former toute la doctrine anglicane; que
Thomas Cromwell a été disgracié des 1540; que Somerset a
été décapité en 1552 et qu’il était moins radical que Warwick
(p- 227); que Cranmer, mort en 1556, a été remplacé sur le
sitge de Cantorbéry par le cardinal Pole, de trés papiste mé-
moire; que les réformateurs protestants qui cherchaient a
influencer la réforme anglicane ont ¢été a piusieurs reprises
écartés par le gouvernement anglais. M. Trésal avoue lui-
méme qu'en 1528 les infiltrations luthériennes en Angleterre
ont été peu de chose (p. 41); que sous Henri VIII linfluence
de Cranmer n’a pas été prépondérante et décisive en faveur
du luthéranisme (p. 194); que les six articles votés par le Par-
lement de 1539 ont été une réaction, méme violente, contre



— 460 —

les docteurs luthéranisants disgraciés; qu'en 1543, le «Livre
du rois» était un «triomphe des doctrines traditionnelles de
I'Eglise catholique » (p. 213); qu’en 1335, sous la reine Marie,
on repoussait les infiltrations calvinistes qui, disaient les pa-
pistes, avaient envahi I'Eglise d’Angleterre pendant les derniéres
années d'Edouard V1 (p. 318). C’était un bruit papiste plus
qu'une réalité.

La réalité la plus visible était le maintien de l'ultramon-
tanisme sur bien des points, méme parmi ceux qui se disaient
réformistes. Ceci est capital?). Voici quelques faits qui le
prouvent.

Rappelons d'abord que !'Angleterre a été trés ultramon-
taine, par exemple, lorsqu'elle accepta, quoique avec peine,
I'humiliation quec le pape lui infligea. «Jean Sans-Terre, dit
M. Trésal, alla jusqu'a recevoir la couronne en fief de la main
du pape, et s’engagea a lui payver un tribut annuel de mille
livres. Cette fois, le triomphe des principes de Grégoire VII
était complet, trop complet peui-étre, la papauté venait de rem-
porter une de ces victoires qui sont suivies de tristes lende-
mains » (p. 4). Pour qu'une telle énormité fat possible, il fallait
que le pays fat bien infé¢odé au systéme papiste. 1l I'était telle-
ment que Henri VIII resta, dans le fond, trés papiste; il n'at-
taquait guére Rome que sur les questions du mariage et du
dépouillement des couvents. «Cranmer, Barlow, Latimer et
leurs amis a tendances luthériennes, dit M. Trésal, avaient
semé les doctrines hérétiques?), mais disciélenient et ¢it S¢ Cd-
chant, Henri VIII ayant imposé jusqu’a sa mort par les moyens
que l'on connait la foi catholique dans son intégrité, moins I'au-
torité du pape. Cet attachement aux doctrines catholiques est
un des cotés les plus déconcertants de ce monarque qui, a bien
des points de vue, reste énigmatique» (p. 224). M. Trésal avoue
encore que les évéques qu'il appelle Henriciens, avaient rejeté
l'autorité du pape,; mais, ce point mis & part, /s gardaient
dans leur intégrité les doctrines de I'Eglise romaine. Le plus
grand parmi eux, Gardiner, était avant tout un diplomate,
trés écouté du roi, & qui il persuada fowjours qu’il commet-

) Voir DOELLINGER, Conférences de Munich, p. 102-104.

2y Hérétigues, selon M. Trésal. C’est une des grosses et naives erreurs des écri-
vains papistes de croire ou de donner & croire que tout ce qui est enseigné chez les
protestants est /Zérétigue.



461 —

trait une lourde faute politique en introduisant en Angleterre
I'ensemble des doctrines luthériennes (p. 193). Ce Gardiner,
que M. Trésal appelle «un beau caractére» (p. 327), était tout
le contraire d'un logicien. «Les historiens officiels de I'Eglise
d'Angleterre lui reprochent d’avoir accepté de nouveau l'auto-
rité du pape apres l'avoir combattue fortement dans un traité
redoutable. Les plus bienveillants insinuent que 1'évéque diplo-
mate se réconcilia avec Rome pour sauver la doctrine qui ne
vésistail pas aux assautls des réformateurs depuis que I'auto-
vité du Saint-Siége ne la protégeait plus».

A coté de Gardiner, on peut placer le prédicateur John
Rogers, dont il présida lui-méme le procés. Ce Rogers était
accusé d'hérésie. Il était marié et pere de onze enfants. Il ré-
pondit & Gardiner qu'il n’était jamais sorti de I'Eglise catho-
lique, tout en refusant d’accepter I'évéque de Rome comme
chef de I'Eglise (p. 318). En disant qu’il était resté catholique,
il voulait trés probablement dire qu'il avait conservé toutes
les doctrines papistes sauf la suprématie du pape. C'était aussi
I'attitude prise par le duc de Norfolk. «Ce dernier, dit M. Tré-
sal, s'était largement enrichi des dépouilles monastiques, et
avait passé au schisme sous Henri VIII, mais, comme beau-
coup de membres de la vieille noblesse, I vestait plits ou moins
ouvertement fidele a l'ancienne for» (p. 355). Cette noblesse
était étrange. Bucer la caractérisait ainsi dans une lettre a
Calvin, en 1550: «La plupart des paroisses sont vendues & la
noblesse; trés peu ont des pasteurs qualifiés pour remplir leurs
fonctions. Il y a de prétendus évangélistes qui ont trois ou
quatre paroisses et n'en desservent aucune. lls nomment des
rempla¢ants a bon marché qui ne savent pas lire et sont pa-
pisies dans U'dme. Dans beaucoup de paroisses, la noblesse
préfere les anciens religieux, ignorants et incapables, afin d'éviter
le paiement de leurs pensions annuelles» (p. 271). Ceci se pas-
sait sous Edouard VI.

Méme encore sous Elisabeth, «les réformés protestérent
avec indignation qu'ils étaient catholiques» (p. 366). «Les an-
ciens exilés qui, depuis leur retour, avaient préché a la cour,
protestérent, dans une pétition a la reine, contre l'accusation
d’hérésie dont ils avaient été l'objet au Parlement. Ils préten-
dalent qu'ils restaient catholiques, puisqu'ils condamnaient les
anciennes hérésies et acceptaient les quatre premiers conciles



— 462

généraux. Un des plus remarquables parmi eux, Jewel, dans
sa Défense de I'apologie, définira plus tard 'hérésie: «Le fait
de s’éloigner du salut, de renoncer a la grace de Dieu, de se
séparer du corps et de 'ame du Christ.» Quand on accepte
une définition aussi large, ajoute M. Trésal, «il n’est pas facile
de réussir a se faire classer parmi les hérétiques» ).

Voila comment le papisme s’est maintenu dans ['Eglise
anglicane. En outre, parmi les constatations faites par I'évéque
Hooper, celle-ci est a noter, dit M. Trésal (p. 270): « Sur 300
prétres, 160 furent incapables de réciter les dix commande-
ments; 31 ne purent dire de quelle partie de la Bible ils sont
tirés; 40 ne surent pas ol se trouve le Pater; 31 n'en con-
naissaient pas l'auteur. Cet incident révélait une situation
lamentable qui, au dire des étrangers, s'élendait a foute I’ An-
gleterrve.» L'ignorance du clergé d'alors ne pouvait que tavo-
riser cette confusion et maintenir les doctrines papistes jusque
dans la réforme ecclésiastique. «L'immense majorité du clergé
paroissial, dit encore M. Trésal, est incapable de précher.
Cette ignorance était due surtout a la décadence des univer-
sités, qui, privées des ressources fournies autrefois par les
monastéres, ne pouvaient plus former de clercs» (p. 272),

La reine Marie fortifia de son mieux le papisme. Gardiner
et sir John Mason, nommés chanceliers des universités de
Cambridge et d'Oxford, rétablivent, parv orvdrve de la veine, les
anciens reéglements et le culte catholique romain. Oxford sur-
tout jubila de cette restauration. Quelques professeurs réfor-
més furent expulsés des colleges (p. 293-294). Détail caracté-
ristique a noter: en 1554 et 1555, longue discussion au parle-
ment pour préparer l'abrogation des lois contre Rome et régler
la situation légale des biens ecclésiastiques. «Personne ne
faisait d'objection sérieuse & la restauration religieuse, powurvu
que les possesseurs de biens d’Eglise fussent parfaiternent assu-
vés que leurs titres de propriété étaient admis comme tndisci-
tables » (p. 313). Donc les nobles et autres acquéreurs de
biens ecclésiastiques admirent de nouveau Rome et ses doc-
trines a la seule condition de n’étre pas inquiétés dans leur
fortune! Le papisme par intérét! Et quel papisme! Méme avec

Y) P. 372-373.



— A63 —

des détaiis grotesques de pénitence, pour mieux expier la
réforme 1)!

Il est donc treés facile de se rendre compte du mouve-
ment papiste qui se manifeste actuellement parmi les ritualistes
anglicans et les disciples de lord Halifax. Si le pape consen-
tait 4 ne pas leur imposer sa juridiction, ils accepteraient tout de
lui: ses conciles romains, ses décisions, ses tribunaux, ses doc-
trines, voire méme sans doute sa discipline! Transsubstantia-
tion, ex opere operato, conception ultramiraculeuse, éternité des
peines, catéchisme romain, ordinal romain, hiérarchie romaine,
tout serait bienvenu!

IL.

Lorsque M. Trésal parle du «schizsme anglican», il est
clair qu’il ne saurait ¢étre pris au sérieux. Ce n’est que tac-
tique traditionnelle et mot d'ordre. Rome a 'habitude de traiter
de schismatique quiconque se détache d'elle, comme si elle
était I'arbre divin, la source d'eau vive, la pierre angulaire, la
propriétaire du ciel. Hors d’elle, pas de salut! Elle prend encore
cette assertion au pied de la lettre, lorsque tout le monde n'y
fait plus attention. A ses yeux, sont des schismatiques et méme
des hérétiques, pour ne rien dire de plus, les orthodoxes
d’Orient, les protestants luthériens, calvinistes, zwingliens et
autres, les anglicans et les dissidents de toutes nuances, les
anciens-catholiques, etc. Rome ne remarque pas ou ne veut
pas remarquer qu'on lui renvoie la monnaie de sa piéce; que
des ouvrages, qui ont la prétention d'avoir raison et d'en four-
nir la preuve, circulent sous les titres de: PFapauté schisma-
tique, Papauté hérctique, Papauté antichrétienne; que ces ouvrages
ne sont pas protestants, mais orthodoxes et anciens-catholiques.
Elle ne remarque pas qu'elle est accusée non seulement d’étre
en état de schisme avec 1'Eglise universelle, mais d'étre la
principale cause des séparations qu’elle traite de schismes:
c’est elle, en effet, qui par ses prétentions, par ses erreurs,

1) «Les prétres qui étaient veufs ou qui acceptaient de se séparer de leur
femme, pouvaient recevoir une autre cure ou une autre fonction ecclésiastique; mais
ils étaient soumis, auparavant, a une pénitence publique. A Londres, on les plagait,
revétus d'une chemise blanche, un flambeau a la main, a la téte des processions:
ils se tenaient debout devant la chaire de la cathédrale de St-Paul pendant que I'évéque
ou le prédicateur les frappait avec une corde. Les ex-religieux étaient traités plus
séverement. » (P. 304.)



464 —

par ses fausses interprétations de l'Ecriture, de la tradition et
de l'histoire, a provoqué, trés illégitimement, les prétendus
schismes en question. C’est donc elle qui est le schisme incarné.

Le titre du livre de M. Trésal n’'importe donc pas. Mais
ce qui importe, c’est d'abord 1'impression que ce livre donne
au lecteur attentif au sujet de 1'Eglise anglicane, ou pour
parler plus explicitement, au sujet de 1'Eglise de la profession
de foi de 1536, de celle de 1537, des six articles de 1539, de
la profession de foi de 1540, du Book of common prayer de
1549, de 1'Ordinal de 1550, du Book of commion praver de 1552,
des Trente-neuf Articles de 1563. Et emswuite, ce qui importe
plus encore peut-étre, c'est de savoir si, d'aprés les documents
et les opinions contenues dans ce livre, la réforme anglicane
a ¢té réellement catholique ou non, c'est-a-dire si ceux qui
ont voulu rester catholiques n’ont pas été ultramontains plutdt
que catholiques, et si ceux qui ont voulu rompre avec le ro-
manisme n'ont pas été en rupture avec le vrai catholicisme
plus encore qu'avec le romanisme. Clest 1a ce qui importe:
car dans les deux cas, ou avec ces deux catégories d'anglicans,
il y aurait eu altération du vrai catholicisme. La question vaut
d'étre examinée.

D’abord, en lisant ce livre, en voyant la maniere dont la
réforme anglicane y est racontée, dans ses origines, dans les
intentions de ses conducteurs, dans les actes les plus frappants
de ses agents, on est stupéfait, avant tout, de la grossiéreté et
de I'immoralité qui vicient cette réforme: d'une part, la con-
duite de Henri VIII dans ses six mariages, dans les quatre
répudiations et les deux décapitations accomplies par son ordre;
tous les mensonges, toutes les hypocrisies, tous les assassinats
qui éclatent aux yeux dans cette lamentable histoire; d’autre
part, les cupidités, les dilapidations, les vols de biens ecclé-
siastiques, commis par les rois, par la noblesse, par les évéques,;
tout cela est d’autant plus honteux et écceurant que le pré-
texte, ou le but, ou l'occasion, est une réforme religieuse et
ecclésiastique. ‘

Laissons de coté l'affaire du premier divorce, surtout le
motif mis en avant par le cardinal Wolsey et par Clément VII
pour affirmer que le mariage antérieur de Catherine d’Aragon
avec le prince Arthur, frére ainé de Henri VIII, avait créé un



empéchement d'atiinité entre Catherine et Henri VIII, empeé-
chement qui n’aurait pas été levé suffisamment et qui ainsi
aurait rendu nul leur mariage!?). Laissons également de coté
les dévergondages de ce roi?) (p. 94-93); aussi 'assassinat du
cardinal Fisher, ainsi que les tueries opérées sous Henri VIII
et sous sa fille Marie, qui fut qualifié¢e de «sanglante» et de
«méchante Jézabel» (p. 345), et dont M. Trésal a dit lui-méme
que sa politique religieuse (!) a été «maladroite autant que san-
glante» (p.350). Les portraits tracés par M. Trésal, de Henri VIII %),
d’Elisabeth*), de Thomas Cromwell, de Cranmer, etc., parlent
assez par eux-mémes et sont plus que suffisants pour faire con-
naitre, & n'en pas douter, la pensée romaine sur la réforme
anglicane, et par conséquent sur cette Eglise anglicane ol
Rome trouve aujourd’hui tant de sympathies.

M. Trésal veut évidemment frapper les esprits en leur
mo=ntrant combien les intéréts matériels ont eu de part dans
ce «schisme ». Henri VIII avait besoin d’argent, et les biens
ecclésiastiques confisqués l'ont enrichi trés 4 propos. Les nobles
en ont eu une large part, et, sous Marie, ils n'ont consenti,
comme il a ét¢ dit, a rétablir le romanisme qu’'a la condition
que Rome ne les inquiéterait pas dans leurs nouvelles posses-
sions. Chose curieuse, étrange, et qui étonne M. Trésal!
« Elisabeth put se consacrer a son cuvre de réaction afi-
catholique parce qu'elle était protégée contre les princes non
protestants et contre le pape méme, par FPhilippe 11, le cham-
pion du catholicisme! ... Le roi d’Espagne, par haine et par
crainte de la France, était obligé de faire taire son ardent
prosélytisme religieux et de protéger une reine qui travaillait
adélruive dans son royaume la religion catholique. Alors, comumne
aujourd’ hui, cétaient les intéréts matériels qui, dans les con-

) Voir pp. 43, 48-49, 53-56, 63-67, etc.

?) Un détail entre plusieurs: Anne Boleyn eut la téte tranchée le 19 mai 1536,
Henri VIII et Jane Seymour furent fiancés le 20 et mariés le 30; l'archevéque
Cranmer déclara le lendemain, dans son palais de Lambeth, en présence de plusieurs
membres du counseil, que le mariage entre le roi et Anne avait été wnwl dés le début.
La sentence fut approuvée le 28 juin par les dewx Assemblées dw clergé. Tous les
Anglais avaient été obligés, trois ans auparavant, d’accepter ce mariage (p. 168). Quelle
servilité!

3) Voir pp. 192, 204 et surtout 223: «Monstre d’égoisme, de cruauté et de
luxure », ez

%) Voir p. 352-354.



= A6 —=

seils des chefs d'Etats, dominaient et réglaient les questions
religieunses de la plus hawute gravité» (p. 397).

Si ce n’est pas 14 un coup droit contre I'Eglise anglicane,
qu’est-ce donc? Ce n'est pas tout. M. Trésal termine son vo-
lume en faisant remarquer que «la période comprise dans les
limites de son travail (1509-1571) laisse une triste impression
de brutalité et d’égoisme», et que tout cela «provoque un cri
d'horreur a travers I'Europe» (p. 425).

FEnsuite, au milieu de toutes les confusions commises a
droite et 4 gauche, ce qui importe c’est de savoir si ceux qui
ont prétendu maintenir ou rétablir le catholicisme n’ont pas, de
fait, maintenu et rétabli le romanisme, et si ceux qui ont voulu
attaquer le romanisme n'ont pas, de fait, attaqué le vrai catho-
licisme. Quoique la pensée de M. Trésal me semble étre de
tendance géndrale, cependant elle porte plus particulierement
sur la question du sacrement de l'ordre et sur celle de leu-
charistie. Je laisse de coté celle-ci pour le moment, et je me borne
a la premiere.

M. Trésal rappelle, certainement avec intention et non pour
condamner Léon XIII, que ce pape «a clos la controverse»
sur la validité des ordres anglicans. Elle est donc close aux
yeux de M. Trésal, et dans le sens de 'invalidité (p. 382 et 262).
La facon dont il présente les faits relatifs & cette question, la
met dans un jour qui peut paraitre nouveau, en ce sens qu'il
ne parait pas s'inquiéter beaucoup de la nécessité ou de la
non-nécessité de la présentation du calice et de la paténe a
l'ordination, mais qu’il insiste sur le caractére exclusivement
politique et non catholique de la juridiction des consécrateurs,
caractere accepté par les consacrés, ce qui parait enlever toute
valeur religieuse aux ordres ainsi conférés. Suivons la pensée
de M. Trésal, et voyons les documents qu'il indique et la ma-
niere dont il les apprécie.

Avant tout, on précise qui confere le pouvoir et en vertu
de quelle juridiction les ordres sont conférés. La doctrine de
I'Etat est tres claire, et celle des évéques consécrateurs et des
consacrés ne le semble pas moins.

Premierement, c'est I'Etat qui, comme «chef supréme de
I'Eglise », conféere le pouvoeir. Deés 1531, le roi Henri VIII est



— 467 —

déclaré «seul protecteur et chef supréme de I’ Eglise et du clerge
d’Angleierre, et le soin des dmes est confi¢ a4 Sa Majesté »
(p. 78). Tout d'abord, le clergé, effrayé, n'accepta cette décla-
ration que dans la mesure ol la loi de Dieu le permettait
(p. 80); mais cette restriction disparut vite dans la pratique.
Le roi n'en tint nul compte. Il fit proposer brutalement a 'ac-
ceptation du clergé les trois articles suivants: 1° A l'avenir,
aucune loi ou constitution ne pourra étre faite, promulguée ou
exécutée sans autorisation vovale, 2° Toutes les constitutions
existantes seront sujettes a revision au gré du roi... On abolira
celles qui seront jugées contraires a la prérogative de l'auto-
rité civile ou a4 la commodité des sujets; 3° Les constitutions
qui auront survécu a cet examen continueront d’étre appliquées
avec [lapprobation du roi. Et le clergé accepta (p. 87-88).
Cromwell fut nommé en janvier 1535 wvicaire général du rot
pour toutes les affaires ecclésiastiques. Il avait, comme tel, une
autorité absolue sur tout ce qui tenait aux choses et aux per-
sonnes de I'Eglise. Il était autorisé a visiter a son gré toutes
les églises, monasteéres, hopitaux et fondations ecclésiastiques;
il pouvait s'enquérir des mceurs, des opinions des clercs de
tout rang et les punir 4 sa volonté; faire des ordonnances
pour l'abolition ou la réformation de toutes les institutions
ecclésiastiques; présider les assemblées, leur indiquer les évéques
a ¢lire et donner linvestiture a ces élus (p. 120). Or, Cromwell
n'était certainement pas catholique. M. Trésal le représente
comme «le chef véritable du parti luthérien; son idée maitresse
était d'unir étroitement 1I’Angleterre et I’Allemagne sous une
méme formule religieuse afin d’opposer a I'Eglise catholique
romaine une grande Eglise protestante » (p. 194).

Les partisans du pape motivaient leur attachement au
pape par de singuliers motifs. «LLes députés séculiers des com-
munes, écrivait 'ambassadeur d’Espagne a Londres, ont refusé
de consentir aux demandes du roi contre l'autorité du pape;
ils ont méme énergiquement combattu alléguant surtout les
dangers pour le commerce de la laine» (p. 98). Si tels étaient
les sentiments des papistes, quels ne devaient pas étre ceux
des royalistes!

Edouard VI accentua davantage encore ce point de vue
laique et politique, que ni Somerset ni Warwick ne combat-
tirent. «Le 6 février 1547, le conseil ordonna aux évéques de



S < -

demander la permission d'exercer leurs pouvoirs spirituels, Ils
devenaient ainsi de simples délégués du roi. Cranmer obéit
des le lendemain» (p. 227). «Le nouvel acte du Parlement sti-
pulait que ceux qui ne reconnaitraient pas le pouvoir supréme
du roi sur I'Eglise d’Angleterre seraient coupables de félonie
et de trahison. Les paroles prononcées contre le chef supréme
entrainaient la mort... Les évéques devaient étre nommés par
lettres-patentes du roi; leurs écrits, publiés awu nom du souve-
rain et authentiqués a4 'aide d'un sceau aux armes rovales»
(p. 228). Le curé et les marguilliers de la paroisse de St-Mar-
tin, 4 Londres, remplacérent méme le crucifix par les armes
royales (p. 230). En 1547, le roi détermina avec son conseil et
son clergé la doctrine eucharistique officielle (p. 234). En 1551,
les éveéques récalcitrants, opposés au nouvel Ordinal, étaient
déposés pour avoir mépris€ les ordres du roi et on les rempla-
cait par des évéques dociles (p. 266-267).

Sous le régne de Marie, on tenait pour nulles les ordina-
tions selon 1'Ordinal d’Edouard VI. <«Les nominations de
Hooper et de Harley, évéques mariés, faites par lettres-patentes
du roi, furent considérées comme wnulles,; on w'adwmit pas la
validité de la consécration de Taylor, éveéque de Lincoln. Des
ce moment la collation des ordres faite selon le rite institué
par 1'0Ordinal anglais, semble avoir été considérée comme inva-
lide, puisqu'il était ordonné de suppléer a ce qui avait man-
qué » (p. 304). L'évéque de Londres, Bonner, qualifiait ces ordi-
nations de schismatiques (p. 308). «C'est lui qui eut le triste
devoir de dégrader les évéques et les prétres condamnés a
mort dans son dioceése; cette circonstance lui a valule surnom
de «sanguinaire» (p. 319). Plus tard, parait-il, le gouvernement
" de Marie reconnut la validité des actes religieux accomplis
pendant les années de schisme, «pourvu qu'ils eussent été
accomplis avec la forme et l'intention requises par 1'Eglise»
(p. 323). Mais a4 quoi pouvait servir cette déclaration puisque le
rite de 1'Ordinal n’était pas conforme aux prescriptions ro-
maines, et que les intentions des serviteurs du roi chef supréme
de I'Eglise et du clergé n’étaient certainement pas non plus les
intentions romaines?

Les déclarations d’Elisabeth furent non moins explicites
que celles de son peére et de son frere. Cecil n’était pas moins
radical que ne l'avaient été Cromwell, Somerset et Warwick.



ws AB9 ===

« Elisabeth, dit M. Trésal, était sceptigue ou plutdt pavenne en
religion» (p. 392). Elle fit rétablir la suprématie de la couronne
sur I'Eglise d’Angleterre, celle du pape fut de nouveau abolie;
le clergé et les fonctionnaires furent obligés d’accepter la loi
par un serment solennel (p. 364 et 367). La Déclaration de 1562
s'exprime ainsi: « Etant, par la volonté de Dieu, conformément
a4 notre titre méme, Défenseur de la foi et chef supréme de
I’Eglise dans les limites de nos Etats... Nous sommes Chef
supréme de I'Eglise d’Angleterre» (p. 429). C'est la reine qui
doit permettre au clergé de régler et arranger les différends
relatifs a la discipline extérieure. «Les évéques et le clergé,
assemblés de temps a autre, sur leur humble demande, auront
la permission. sous notre grand sceau, de délibérer et de faire
toutes choses, qui éclairées par eux et approwuvies par nous,
intéressent la conservation de la doctrine et de la discipline
de 'Eglise d’Angleterre actuellement établie. » Cette Déclaration
impose le sens littéral et grammatical des Articles de religion,
et c’est dans ce sens que la reine entend «gouverner» son
clergé, ses fideles, tous ses sujets (art. 37). Or, il est notoire
que, d'aprés l'article 25, 'ordre ne doit pas étre mis au nombre
des sacrements de I'Evangile; qu'il n’a pas la méme nature
de sacrement que le baptéme et la céne, «parce qu'il n’a pas
de signe visible ni de vite institué par Diew ». On peut se deman-
der dés lors ou est sa valeur religieuse?

Cecil a écrit a4 Parker que 1'évéque de Norwich, par
exemple, «fermait les yeux» sur les schismatiques et les ana-
baptistes; qu'il y «avait une grande variété dans 'administration
du culte», et que «les ministres s'adaptaient a la sottise du
peuple» (p. 396). Les évéques qui défendaient Rome reprochaient
a la nouvelle liturgie de «faire disparaitre a dessein l'institu-
tion du Christ en ce qui concerne la matiere et la substance
des sacrements» (p. 369).

Bref, M. Trésal déclare que «l'Eglise d'Angleterre est,
avant tout, une institution d' Etat» (p. 426), et il se demande ce
qu'elle deviendra, quand le gouvernement anglais «lui aura
enlevé ce caractére officiel dont elle tire de si nombreux avan-
tages». M. Trésal ne semble-t-il pas insinuer qu’elle doit étre
avant tout une KEglise, c'est-a-dire une institution de religion
et de religion chrétienne, et non une institution de politique,
et de quelle politique! et que c'est Rome seule qui peut lui



470 —

rendre un caractere religieux vrai, des ordres valides et des
sacrements certains? Si je me trompe, que M. Trésal le dise et
le prouve.

Secondement, les faits cités par M. Trésal constatent que
le clergé, sinon dans sa totalité et du premier coup, a cepen-
dant fini par adhérer a la doctrine de I'Etat et par y conformer
ses actes officiels.

En effet, dés 1331, «la majorité des prélats, nommés par
la Couronne, étaient, dans la pratique, plus dévoués au roi qu’a
U'Eglise» (p.82). «En 1335, Cranmer, archevéque de Cantorbéry,
et les autres évéques prenaient les ordres du vicaire général
Cromwell. La majorité du clergé et de I'épiscopat se résigna a
ces innovations» (p. 120). En 1549, le Book of common praver
fut accepté par la majorité des pairs et 13 évéques; la minorité
comprenait 8 prélats et 3 lords laiques (p. 241).

En 1534, la loi concernant la consécration des évéques
déclarait nulles en Angleterre les décisions de 1'évéque de Rome
en matiere de dogme et de morale; elle réglait le mode de
nomination des futurs évéques. Le w07/ donnait aux chapitres
le congé d'élire, et leur indiquait par lettre le candidat de son
choix; au bout de douze jours, & défaut d’élection, le roi nom-
mail dirveciemeni. 1.)élu ne prétait serment g#'au roi (p. 107).
Une autre loi, fondée sur la soumission du clergé et sur l'acte
abolissant les appels & Rome adopté 'année précédente, défen-
dait aux évéques de faire ou de promulguer & l'avenir aucun
canon Sans l'assentiment royval... Les appels des archevéques,
des abbés ou supérieurs de monastéres seraient & l'avenir por-
tés devant la chancellerie voyale ... Pratiquement, les évéques
demandeérent au voi la permission de vempliv leurs fonctions
(p. 108-109).

En 1551, il y avait dissentiment entre les évéques «sur
l'organisation du culte et le sacrement de 1'Ordre». Hooper,
qui avait été sacré évéque le 8 mars de cette année par Cranmer,
Ridley et Ponet et qui fut appelé le pére des non-conformistes,
ne voulait accepter aucune cérémonie qui ne fit autorisée par
le N. T. Plus tard, les non-conformistes rejetérent tout gouver-
nement ecclésiastique et niérent l'existence de I'épiscopat. 1ls se
séparérent alors de 1'Eglise d'Angleterre (p. 270). En 1332,
ceux qui recevaient le diaconat ou la prétrise, acceptaient par
serment la suprématic royale suy I'Eglise d Angleterre, les



471 —

évéques y joignaient un serment personnel au roi et au mé-
tropolitain (p. 262). A partir de 1554, ceux qui s’intitulaient
jusqu’alors «catholiques non papistes», se laisserent appeler
protestants, d'un mot d’origine allemande et luthérienne qui
devint 'opposé de catholique (p. 308). Il est enfin notoire que
les 39 Articles ont €té acceptés par le clergé en 1571, et qu'ils
sont loi d'Eglise autant que loi1 d'Etat.

Parker, élu en 1559 archevéque de Cantorbéry, a été con-
sacré par Barlow, Coverdale et Hodgkin. Or, dit M. Trésal, «il
était notoire que Coverdale n'admettait pas plus que Barlow
U'existence de l'épiscopat dans I'Eglise du Christ. Ces deux
hommes ont-ils pu avoir l'intention de faire un évéque? Quel
prélat se croirait en sfireté de conscience, vraiment sacvé, s'il
lavait été par de tels évéques?» (p. 382). — En outre: «A
peine consacré¢, Parker sacra lui-méme Grindal, Cox, Meyrick,
Sandys, pour les siéges de Londres, Ely, Bangor, Worcester.
En janvier, quatre autres évéques, dont Jewel, furent encore
sacrés., A la fin du mois de mars 1560, 16 dioceses sur 27
avaient des pasteurs. Presque tous ces nouveaux évéques étaient
d’anciens exilés qui étaient revenus dans leur patrie partisans
déclarés des théories religieuses de Geneve et de Zurich. Nous
avons déja vu a l'ccuvre Bale, Coverdale et Barlow. Grindal
¢tait un réformé d’extréme gauche, et Jewel représentait assez
bien l'opinion moyenne» (p. 383). Best, évéque de Carlisle,
écrivait: «lLes prétres sont de méchants fils de 1'Antechrist
(le pape), pour la plupart ignorants et tétus, faux et subtils au
dela de toute limite et que la peur seule rend obéissants.»
Pilkington, a Durham, faisait entendre les mémes plaintes
(p. 387).

Dans le premier mois de son épiscopat, Grindal ordonna
100 ministres, et Parker 150 en un seul jour, «ouvriers igno-
rants», «gens occupant des situations plus infévieures encorves
(p. 391). Ce sont sans doute les choix de ce genre qui ont fait
répandre le bruit que plusieurs évéques anglicans n’ont pas
été baptisés. Or si ces nouveaux évéques et ces nouveaux mi-
nistres professaient les mémes doctrines et les mémes intentions
officielles que leurs consécrateurs, et ne doit-on pas le croire
logique et vraisemblable, I'opinion de M. Trésal ne prend-elle
pas un caractéere de haute probabilité, pour ne rien dire de
plus? C'est un fait que Horne, par exemple, était considéré



— 472 —

comme un pseudo-évéque de Winchester, et que la validité de
sa consécration était mise en cause, ainsi que celle de Parker,
son consécrateur (p. 411). Ce n’est que le 2 janvier 1567 qu'un
acte du Parlement fut voté, apres de vives discussions, pour
déclarer que «le sacre des évéques ¢tait bon, 1égal et parfait ».
Mais ou sont les preuves que cette déclaration était vraie?
«Les nouveaux prélats, ajoute M. Trésal, ne triomphaient pas
complétement, car la loi invalidait tout ce qu’ils avaient fait
jusque-la au sujet du serment» (p. 411).

1L

Conclusion. En fermant le livre de M. Trésal, le lecteur
sérieux, attentif et réfléchi, constate qu'il ne s’agit plus de juger
des ordinations anglicanes a4 un point de vue purement ritua-
listique; que la question ne porte plus entiérement sur la sufti-
sance ou l'insuffisance du second Ordinal, sur la nécessité ou
la non nécessité de la présentation du calice et de la patene.
Non pas que ces choses soient indifférentes a Rome; Léon XIII
I'a bien fait voir. Mais M. Trésal semble avoir senti que ces
formalités peuvent étre indifférentes & beaucoup d’'esprits, et il
a posé la question autrement, & savoir: le sacrement de 'ordre
est une chose de religion et d'Eglise, chose fondée sur une
doctrine et sur un rite ecclésiastique conforme a cette doc-
trine; or cette chose a-t-elle été maintenue dans la nouvelle
Eglise d’'Angleterre, transformée en «institution d'Etat»?

Tout le récit de M. Trésal tend manifestement a répondre
a cette grave question négativement.

D’abord, il rappelle que les 39 Articles retranchent l'ordre
de la liste des sacrements. Ensuite et surtout, il répete plusieurs
fois que les consécrateurs n'admettaient pas le caractere reli-
gieux de l'épiscopat et du sacerdoce; qu'ils n'y voyaient qu’un
acte administratif, accompli non pas au nom de l'Eglise uni-
verselle (ils n'en parlaient pas), mais au nom du roi ou de la
reine, «chef supréme de I'Eglise d’'Angleterre». Les consécra-
teurs n'agissaient qu'en vertu de la délégation et de 1l'autori-
sation du chef supréme, le roi ou la reine; ils ont accepté
maintes fois ce point de vue, et les consacrés aussi.

Mais, dit-on quelquefois, ils ont pu avoir une foi correcte
et catholique, des intentions correctes et catholiques; donc
leur ordination peut étre correcte et catholique. Sophisme: car



— APy

rien ne justifie ce raisonnement. Personne ne peut constater
avec certitude des intentions ou des croyances invisibles. Il
s'agit essentiellement d'un sacrement, rite visible et officiel,
accompli par des agents officiels, d’aprés une doctrine officielle
et d’aprés des intentions officiellement exprimées. Or les inten-
tions officielles des consécrateurs et des consacrés étaient ma-
nifestement la soumission a la loi et a la constitution. D’autre
part, la loi et la constitution étaient que le seul chef supréme
de I'Eglise était le roi ou la reine, et que I'Eglise dont le roi
ou la reine était le seul chef supréme était une institution d' Zfat,
donc une institution politique.

Or le chef de I'’Etat a-t-il, comme tel, une juridiction ecclé-
siastique? Non: car I'Etat n'est pas 1'Eglise et I’Eglise n’est
pas 'Etat; nul n'’a donné au roi d’Angleterre ou a la reine
d’Angleterre un pouvoir religieux et ecclésiastique quelconque.
Ils peuvent étre chrétiens, et avoir tous les droits des chré-
tiens; mais le sacrement de l'ordre n’est pas plus a la libre
disposition d'un chef d'Etat qu’a celle des autres chrétiens. Le
roi a un pouvoir civil et politique, mais il n'a pas de pouvoir
sur les sacrements. L'Eglise est une institution religieuse et
ecclésiastique, et non une institution d'Etat. Une institution
d'Etat, comme telle, est absolument impuissante & conférer une
juridiction ecclésiastique quelconque. Ce sont 1a des principes
élémentaires dans 1'Eglise.

Et si ces principes sont vrais pour tous les pays, pour tous
les rois, pour toutes les reines, que ne faut-il pas dire d'un
roi comme Henri VIII, de reines comme Marie et Elisabeth?

Et si des garanties religieuses et ecclésiastiques sont né-
cessaires pour tout clergé, que ne faut-il pas dire du clergé qui
a accepté et ratifié les actes et les décisions des trois souve-
rains précités?

Le livre de M. Trésal ne tend pas seulement a nier la va-
lidité des ordres anglicans, conférés par de tels personnages;
il tend encore a4 nier le caractére ecclésiastique de l'institution
d'Etat appelée Eglise d’Angleterre. Il tend a demander que
cette Eglise soit réellement rétablie comme Eglise; que ses
évéques soient nommeés par les prétres et les fideles, par les
paroisses et les diocéses, et consacrés au nom de 1'Eglise, et
non pas au nom du chef de I'Etat (qui, de fait, peut méme
n'étre pas chrétien); que cette Eglise ait ses synodes, vrai-

Revue intern. de Théologie, Heft 67, 1909, 31



474 —

ment ecclésiastiques etlibres religieusement, et non des Chambres
dont les membres sont pour la plupart des créatures de I'Etat
ne pouvant faire que ce que lI'Etat les autorise & faire. Les
vrais chrétiens veulent voir dans des évéques autre chose que
des personnages titrés politiquement, et n'oubliant jamais, par-
tout ou ils vont, leur caracteére politique anglais. Il est clair
que le Disestablishment mettra fin a cette situation, mais pour
le moment il faut prendre les choses et les hommes tels qu'ils
sont, et répéter avec M. Trésal — quoique peut-&tre avec des
intentions et des opinions autres que les siennes: — «Que
deviendra cette institution d'Etat, quand le gouvernement an-
glais, rompant des liens qui paraissent peu naturels & bien des
radicaux, lui aura enlevé ce caracteére officiel dont elle tire de
si nombreux avantages?» (p. 426).

M. Trésal voit dans ces liens et dans ce caractére de
«nombreux avantages». Je pense, au contraire, qu'on peut y
voir beaucoup plus d'inconvénients religieux et de miséres
ecclésiastiques que d'avantages. La pompe, les décors poli-
tiques et les revenus matériels ne sont pas les vrais éléments
d'une véritable Eglise. Je suis de ceux qui pensent que le
Disestablishiment sera une délivrance et une résurrection.

Telles sont les pensées que ce livre suggere a la menta-
lité francaise. Les Francais ont eu, eux aussi, leurs princes-
évéques, et ils n’ignorent pas combien ceux-ci leur ont cofté
et nui: colté, car ces princes avaient une fortune énorme au
détriment des intéréts du pays; nui, politiquement, socialement
et surtout religicusement. On ne sait que trop, en effet, ce qu'a
été la religion de ces évéques, ainsi que celle des fidéles sous
leur direction épiscopale. Heureusement, les Frang¢ais ont pu
secouer ce joug et reconquérir leur liberté; les princes-évéques
ont disparu, mais le mal causé par eux n'est pas encore réparé,
tant il a été profond.

En Angleterre, les adversaires de la Chambre des lords
ne manquent pas et le parti du progres est fatigué de voir
les projets des Communes sans cesse combattus par un réac-
tionnarisme aveugle et étroit. Les lords-bishops sont remar-
quables surtout par leur obstination 4 combattre les sages
réformes théologiques et disciplinaires dans I'Eglise, obstina-
tion qui n'est pas moins nuisible que celle des simples lords
dans l'ordre politique. De 1a les progres du Disestablishment,



— 475 —

qui mettra fin a la situation actuelle de la corporation épisco-
pale, et qui permettra au clergé et aux fidéles de reprendre
'exercice complet de leurs droits. Les Anglais qui voient dans
le Disestablishment une délivrance de I'Eglise, ne sont certai-
nement ni de mauvais patriotes, ni de mauvais chrétiens.
Nous pouvons donc étre de sinceéres amis de I'Angleterre et
de T'Eglise d’Angleterre en pensant comme les Anglais en
question.

Mais sans aller aussi loin et en attendant cette mesure
radicale qui semble étre dans la marche naturelle des choses,
n'y aurait-il pas moyen, déja maintenant, de remédier quelque
peu a la situation, de donner satisfaction aux anglicans mé-
contents, de rendre a leur épiscopat un caractére plus ecclé-
siastique et plus religieux, et a leur théologie un caractére
plus scientifique et plus libre? Je le crois. Tout en reconnais-
sant les renseignements historiques contenus dans le livre de
M. Trésal, on pourrait, il me semble, repousser la réordination
romaine que la papauté a certainement en vue. Entre les dé-
fectuosités de I'état actuel et le prétendu remeéde papiste, il y
a le vrai reméde catholique, celui que suggérerait le retour
aux Ecritures, 4 la tradition ancienne et 4 la saine théologie.

E. MicHAUD.




	"Les origines du schisme anglican" de M.J. Trésal

