
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 67

Artikel: Les conflits actuels religieux et ecclésiastiques

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403734

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403734
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 441 —

LES CONFLITS ACTUELS

RELIGIEUX ET ECCLÉSIASTIQUES.

On a distingué la question sociale et les questions sociales.
On a nié celle-là et affirmé celles-ci. On a trouvé cette
distinction sage et utile, en ce sens qu'au lieu de se perdre dans
le bloc de la question sociale en général, on a analysé son
contenu, distingué les ruisseaux multiples qui font la grande
rivière, divisé les bataillons ennemis pour mieux triompher de
chacun en particulier.

Faisons de même pour la question religieuse et ecclésiastique.

Distinguons les divers conflits religieux et les divers
conflits ecclésiastiques. Il sera ainsi plus facile de poser les
questions avec précision, contre ceux qui ne veulent même
pas que «la question» soit posée; et des questions bien posées
ne sont-elles pas déjà à moitié résolues?

I. — Il faut, avant tout, signaler les conflits des religions
en dehors du christianisme. Cette distinction permet de donner
une place à part à la religion chrétienne, et ce n'est que
justice, outre que c'est aussi le meilleur moyen d'éclaircir les
éléments essentiels qui la constituent. Plus que jamais il importe
que le christianisme soit mieux connu et bien connu, et ce résultat
sera obtenu si l'on sépare le vrai christianisme de tout ce qui
n'est pas lui.

En dehors du christianisme, il y a les religions payennes,
la religion juive et la religion musulmane. Le conflit entre elles
est moins aigu qu'au temps où il était de mode de ne voir
dans le paganisme qu'un amas de mythes absurdes, de rites
impurs, de débauches, de superstitions, etc. Les esprits aujourd'hui

sont plus équitables. L'antijudaïsme, d'autre part, n'est
Eeyue intern.de Théologie. Heft 67, 1909. 29



— 442 —

plus guère aujourd'hui qu'une haine de races, un conflit industriel

et commercial, une lutte pour la domination par l'argent
et par la presse, etc. ; mais le point de vue strictement
religieux est très restreint, soit du côté des juifs orthodoxes, soit
du côté des juifs libéraux.

C'est surtout la question de l'origine de la religion qui
soulève des conflits; question très importante qu'il faut d'autant

plus éclaircir soit philosophiquement, soit historiquement,
qu'elle est traitée souvent avec un arbitraire qui va jusqu'au
fantastique.

Ce sont là d'énormes problèmes dont la solution tournera,
j'en suis persuadé, au triomphe du christianisme, mais du
christianisme bien compris. Je dis «bien compris», pour le distinguer
du christianisme courant, qui est encore un mélange dans lequel
ceux qui savent reconnaissent sans doute le vrai christianisme
de Jésus et des apôtres, mais où dominent encore malheureusement

trop de restes payens du syncrétisme oriental et
hellénique qui a triomphé de trop bonne heure dans maintes écoles
théologiques.

Dans le présent article, je me borne à indiquer ces travaux
à nos jeunes théologiens.

IL — Dans le sein du christianisme même et entre les
diverses Eglises chrétiennes, de nombreux conflits existent.

D'abord, chaque Eglise particulière a les siens propres. Par
exemple :

1° Dans l'Eglise romaine: conflit entre le modernisme et
l'antimodernisme. Il y a le modernisme en histoire, en exégèse,
en dogmatique; et ce triple modernisme est compris différemment

par les modernistes mêmes, qui sont loin d'être d'accord.
La papauté les traque, les condamne ; mais, même sous les
anathèmes, la plante grandit en Italie, en France, en

Allemagne, etc. La bibliothèque moderniste s'accroît tous les mois.
Plus Rome coupe l'herbe sous les pieds aux Revues, plus les

petits volumes se multiplient. — Il y a aussi le pragmatisme
et l'antipragmatisme, l'immanentisme et le transcendantalisme.
Tous ces mots en isme sont loin d'être clairs; mais les théologiens,
d'ordinaire, les affectionnent précisément parce que, non définis
ou mal définis, ils prêtent au quiproquo et à la dispute, chose
traditionnelle et indispensable dans les cercles scolastiques.



- 443 —

Rome vit de ces obscurités et de ces débats, qui lui donnent
l'occasion de trancher, de définir et de faire acte d'autorité •

elle croit ainsi se grandir et se fortifier. Quelle illusion Attendons

la réaction, ainsi que l'effet fatal de la fausseté des
solutions papales.

2° Dans l'Eglise anglicane: conflit entre «Low Church»,
« Broad Church » et « High Church » ; et même dans « High
Church», conflit entre les ritualistes avancés et les autres.

Il y a d'abord les conflits dogmatiques, qui sont très graves.
Tels théologiens de «Broad Church» proposent le rejet de la
Trinité, de l'Incarnation, de la Rédemption, etc., et sont traités
de non chrétiens par les adversaires. Tels avouent que ces
contradictions manifestent dans l'Eglise établie une pseudo-
unity; d'autres essaient de les pallier en disant que ce ne sont
que des «courants divers de la pensée». Evidemment; mais
ces courants divers constituent précisément des dogmes
contradictoires. Personne ne s'y trompe, sauf ceux qui veulent bien
se tromper ou être trompés.

Il y a ensuite les conflits entre les Dissenters et l'Eglise
établie; entre les partisans du Disestablishment et les partisans
du maintien de l'Etablissement. Le maintien de 1'« Etablissement

» est le maintien des XXXIX Articles et de tous les
documents doctrinaux, liturgiques et constitutionnels promulgués
au XVIe siècle par les « Chefs suprêmes de l'Eglise d'Angleterre»,

Henri VIII, Edouard VI, la reine Marie et la reine
Elisabeth. Les adversaires ont beau jeu d'attaquer de tels
documents, qui ne sont plus en harmonie avec les idées et les
besoins cle l'époque actuelle.

Il y a les conflits politico-ecclésiastiques, au sujet des

rapports assez tendus entre l'Etat, le clergé et les fidèles, au
sujet de l'instruction publique et des écoles, au sujet du Prayer
Book, au sujet des rites légaux et autres, etc.

3° Dans les Eglises protestantes : conflit entre les vieux
luthériens et autres, entre les vieux calvinistes et autres, entre
l'Eglise de la Confession d'Augsbourg et les autres. Dans
lEglise dite évangélique, conflit entre les Eglises nationales,
les Eglises libres et les Eglises indépendantes. En outre, dans
chaque Eglise ou à peu près, il y a la fraction orthodoxe, la
réformiste et celle du juste milieu.



— 444

4° Dans les Eglises orthodoxes (dites orientales), de tels
conflits n'existent pas, que je sache. Mais il y a tout de même
des tendances opposées: tels orthodoxes très conservateurs
traitent facilement de « protestants » (lire hérétiques) les
coreligionnaires qui ne partagent pas leurs explications théologiques;
et tels orthodoxes plus ou moins libéraux traitent de romanisants

ceux de leurs coreligionnaires qui adoptent la théologie
romaine. Les romanisants répliquent, bien entendu, que cette
soi-disant théologie romaine est la théologie même des Pères
Ici est le conflit, plus scientifique encore que religieux, mais
très grave en soi: car on peut se demander si l'esprit d'une
orthodoxie ainsi comprise est encore l'esprit orthodoxe.

III. — Je laisse chaque Eglise à ses propres débats, mais
voici qui est plus grave: les conflits mêmes qui existent entre
toutes ces Eglises chrétiennes particulières. Ils sont particulièrement

graves au point de vue du projet d'union de ces mêmes
Eglises entre elles: car il est aisé de comprendre qu'une telle
union, pour être véritable et solide, exige des principes
religieux communs ; et ces principes religieux communs ne
peuvent être que les enseignements de J.-C, le Maître à tous, donc
les seuls dogmes chrétiens.

On conçoit que les enseignements de J.-C. même soient
obligatoires pour tous ses vrais disciples. Donc les vrais dogmes
obligatoires pour tous sont les paroles mêmes du Christ, telles
que nous les connaissons par les écrits des apôtres et par le
témoignage universel, constant et unanime des Eglises
particulières orthodoxes. Connaître le vrai sens de ces paroles est
donc la chose capitale et première, puisque c'est dans ce vrai
sens seul que consiste le vrai christianisme.

Or ce vrai sens est-il connu? Sans aucun doute, il est
connu de ceux qui ont fait de ces textes une étude assez
exacte et assez approfondie pour pouvoir écarter les sens erronés,

et, de fait, il est connu aussi de toutes les âmes simples
qui y adhèrent par foi et docilité sans avoir fait ces études.

Mais comment distinguer ces docteurs, ces écrivains qui
interprètent exactement l'Ecriture, la Tradition et l'histoire?
Est-ce par leurs œuvres, par la force de leurs arguments, par
la clarté de leurs explications Evidemment. L'Eglise de Rome,
qui repousse ces œuvres, prétend, au contraire, que la seule



— 445 —

lumière infaillible est le magistère enseignant, c'est-à-dire la
hiérarchie ecclésiastique, et, pour parler plus nettement, le

pape. Il est facile de répondre: 1° que l'infaillibilité du pape,
découverte moderne, trop moderne pour être évangélique, n'est
admise que dans l'Eglise romaine; et encore, que de membres
de cette Eglise la rejettent — 2° que les hiérarchies des

diverses Eglises chrétiennes, loin d'être d'accord dans leur
enseignement, se contredisent les unes les autres sur plusieurs
points. Ce n'est donc pas leur témoignage qui est la vraie
norme, la vraie lumière, et qui peut remplacer la science.
Donc c'est la science, la vraie science, celle qui démontre,
c'est elle, dis-je, qu'il faut suivre dans la recherche dont il s'agit.
Une hiérarchie qui aurait peur de la science démontrée et
démonstrative, se condamnerait elle-même.

Prenons pour exemple l'Eglise romaine, ou plutôt la
papauté. A peu près sur tous les points les plus importants du
christianisme, elle soulève et entretient des conflits, qui ne

peuvent plus être résolus que par une théologie vraiment
scientifique. Elle aura beau condamner comme hérétiques les Eglises
ou les théologiens qui repoussent ses doctrines, le jour approche
où le monde savant sera plus fort qu'elle et où la vérité
démontrée triomphera.

Précisons ces conflits:
1° Conflit sur l'Ecriture sainte. La papauté donne de

l'inspiration de l'Ecriture une explication que l'ancienne Eglise
catholique n'a certainement pas professée d'une manière
universelle, constante et unanime, et que, par conséquent, tout
vrai catholique peut rejeter et rejette comme n'étant pas
dogmatique.

2° Conflit sur la Tradition catholique. La papauté actuelle
voit dans la Tradition, non plus la transmission fidèle du dépôt
objectif des enseignements confiés par J.-C. à son Eglise, mais
l'évolution des esprits, ou plutôt les évolutions des diverses
écoles théologiques se contredisant les unes les autres, et
finalement arrêtées par le pape, qui choisit parmi ces opinions
contradictoires celle qui lui plaît davantage, et qui l'impose
comme dogme divin, bien qu'elle ait pu être rejetée comme
erronée par de nombreuses générations d'excellents catholiques.

Il va de soi que tous les vrais catholiques s'en tiennent
au critère catholique ou orthodoxe de l'ancienne Eglise : Quod



— 446 —

ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est. C'est Vincent

de Lérins qui l'a ainsi formulé, et avec un grand bonheur
d'expressions. Ceux qui connaissent les Pères et les Epîtres des

apôtres savent qu'il ne l'a pas inventé, et que l'équivalent
était déjà admis et pratiqué bien avant lui. Les meilleurs
théologiens de l'Eglise romaine l'ont même invoqué mille fois contre
les hérétiques; ce n'est que dans ces derniers temps que,
acculée par ses propres variations et par ses éclatantes
contradictions, cette Eglise a dû, pour essayer de se sauver, acclamer
le «changement» comme critère de la vie et de la vérité divine,
et faire du non transformé en oui, ou du oui transformé en

non, le signe de la révélation divine Encore un conflit qui ne
tournera pas à la gloire de Rome.

3° Conflit sur l'Eglise. Que la véritable Eglise du Christ
doive être une, sainte, universelle et apostolique, toutes les

Eglises chrétiennes l'acceptent, je crois, sauf à expliquer le

sens qu'elles attachent à ces quatre notes. Mais ce qui est
certain, c'est qu'aucune de ces explications n'est conciliable
avec celle de l'Eglise romaine.

Toutes les Eglises sont d'accord qu'il y ait un évêque à

Rome ; mais l'évêque de Rome veut être infaillible et posséder
la juridiction absolue sur toute l'Eglise. Conflit.

Quelle est la nature et l'étendue de l'autorité dans l'Eglise?
Quels sont les devoirs et les droits de la hiérarchie? Quels,
ceux des simples fidèles? Quels, ceux des conciles? Quels,
ceux des prêtres envers les évêques, et ceux des évêques
envers les prêtres? Autant de questions sur lesquelles il y a

conflit.
Dans chaque Eglise particulière, il y a des fanatiques

exclusifs qui déclarent que leur Eglise est la seule vraie, la
seule sainte, la seule catholique, la seule apostolique. Ici encore
conflits.

4° Conflits sur les principaux dogmes. Et d'abord, la
notion même du dogme en général est l'objet d'un conflit: car il
est impossible d'admettre les théories, d'ailleurs contradictoires,
qui ont cours actuellement, sur ce point, parmi les théologiens
romanistes.

C'est une règle élémentaire, parmi les philologues, qu'un
texte n'est exactement interprété qu'à la condition que les mots
qui le constituent seront définis et pris dans le sens qu'ils avaient



^ 447 _
à l'époque et dans le lieu où ils étaient en usage, et non dans
le sens qu'ils ont actuellement ou qu'ils ont dans l'esprit du

commentateur. Je n'insiste pas, c'est du bon sens.
Or cette règle a été et est encore constamment violée par

les théologiens, et cela dans les matières les plus graves. Des
enfants de l'école primaire les réfuteraient. Mais cela renverserait

leur échafaudage ; aussi s'obstinent-ils à maintenir leurs
définitions et à vouloir que les écrivains sacrés aient dit ce

qu'ils n'ont jamais dit, mais ce que disent actuellement les

interprètes.
Par exemple, le mot virgo, le mot éternel, les mots fils de

Dieu, le mot parole, le mot chair, le mot sacrement, etc., tous
ces mots sont maintes fois expliqués faussement; les commentateurs

actuels y mettent, en les définissant (quand ils les
définissent), tout ce qu'il leur plaît d'y mettre; et ils en concluent
que les auteurs des textes les entendaient dans ce même sens ;

ce qui est un pur enfantillage. C'est ainsi que les Traités de

la Trinité et de l'Incarnation d'aujourd'hui — pour ne citer
que ces deux — reposent sur ce grossier sophisme.

Comment ne pas voir l'abîme qui sépare la Trinité telle que
l'enseignent les théologiens actuels de la plupart des Eglises,
et celle que le Christ même a enseignée? De même, qui pourrait

reconnaître la doctrine de la plupart des théologiens
d'aujourd'hui sur la divinité de J.-C. dans les explications que le
Christ a données sur lui-même, sur sa personne, sur sa
mission, sur ses relations avec le Père céleste? On le voit donc,
le christianisme théologique d'aujourd'hui est absolument faux
dans des points de première gravité, et si l'on veut se rétablir
soi-même dans la vérité (et quel est le chrétien qui pourrait
ne pas le vouloir?), il faut revenir au plus tôt loyalement, clairement,

au christianisme du Christ même. Cette conclusion fait
peur aux timides et aux routiniers, mais la peur n'est pas le salut.

Certes, nous admettons la Trinité, mais la Trinité enseignée

par Jésus-Christ lorsqu'il a dit : « Au nom du Père, du
Fils et du Saint-Esprit. » Donc nous rejetons le trithéisme
romain. Les théologiens romanistes ont beau tâcher de sauver
les apparences en parlant d'un seul Dieu en trois personnes.
De fait, leurs trois personnes, telles qu'ils les expliquent et
les font mouvoir, sont trois Dieux et agissent séparément
comme trois Dieux. Il est temps que cette confusion finisse.



— 448 --

Nous admettons la divinité de Jésus-Christ; mais, au nom
même des paroles du Christ et des enseignements des apôtres,
nous rejetons comme fausses les explications qu'en donnent
les théologiens de la papauté. N'est-il pas étonnant que, sur
une question de cette gravité, il y ait encore des conflits,
après dix-neuf siècles, entre chrétiens? N'est-ce pas scandaleux?

Nous admettons les sept sacrements, mais nous repoussons
la manière dont Rome les explique : son ex opere operato, son
pouvoir magique nécessaire pour les administrer, etc. : restes
de paganisme grossier, qui doivent absolument disparaître.

Nous croyons à la pénitence, nous pratiquons la confession ;

mais les interprétations romaines nous paraissent erronées.
Conflit très grave.

Nous croyons à l'eucharistie comme sacrement et comme
sacrifice, mais nous rejetons la transsubstantiation romaine et
le commerce des messes auquel donne lieu sa fausse théologie
du sacrifice, etc. Ici les méprises abondent.

Nous croyons au sacrement de l'ordre ; mais le pape
Eugène IV y a introduit de telles erreurs et les théologiens
romains ont tellement amplifié les cérémonies et altéré les
doctrines qu'ils ont réussi à obscurcir la notion même de ce sacrement,

et qu'il est plus urgent que jamais de revenir, aussi sur
ce point, à la doctrine chrétienne apostolique.

Autres conflits au sujet de la vie future, des peines
éternelles, du feu de l'enfer et du purgatoire, des indulgences et
de toutes les opinions émises par Rome sur ces très importantes

questions
On le voit, c'est presque toute la théologie dogmatique

qui est à reprendre ab ovo, en ce sens que la plupart des
termes théologiques courants ne sont pas exactement définis,
qu'ils donnent lieu à des méprises radicales, qu'ils induisent
les fidèles en erreur, qu'ils compromettent non seulement la
théologie, mais aussi le dogme, qu'ils font juger très faussement

du christianisme en général et du catholicisme en
particulier. C'est le gâchis complet.

IV. — Lorsque j'indique les enseignements du Christ comme
devant être la solution des difficultés et le vrai lien entre les
Eglises chrétiennes, j'ai besoin d'expliquer cette pensée. Elle
peut, en effet, être mal comprise.



_. 449 —

C'est une habitude assez répandue chez les protestants de

dire que les Saintes-Ecritures contiennent toute la Révélation
chrétienne, et que, par conséquent, le mieux serait de s'en tenir
aux Ecritures et de laisser chacun les lire en liberté. Ainsi
serait rétablie la paix: car tous les chrétiens qui les liraient
avec foi s'entendraient certainement entre eux. Ce point de

vue a été affirmé aussi chez les anglicans dernièrement. On

lit dans le Guardian du 24 février 1909: «Yet, provided that
our clergy are persuaded that the Holy Scriptures contain
sufficiently all necessary doctrine, We may be content to
refrain from requiring of them a pledge the form of which
undoubtedly deters some faithful men from the work of the
ministry. »

C'est une illusion de croire que tous les lecteurs de la
Bible sont d'accord entre eux, même dans les choses graves.
Même les paroles du Christ peuvent être comprises différemment,

et de fait elles le sont. Voilà pourquoi, dans l'ancienne
Eglise, on en appelait, pour constater le vrai sens des

enseignements du Christ lorsqu'il y avait dissentiment, au témoignage

traditionnel de l'Eglise : quod ubique, quod semper, quod
ab omnibus creditum est. Les premières Eglises, fondées par
les apôtres et par leurs disciples, avaient entendu les explications

de leurs fondateurs, et elles connaissaient le sens des textes
évangéliques. Lorsqu'elles étaient unanimes à dire : Voilà le
sens qui nous a été enseigné et que nous avons toujours cru,
il y avait dans leur témoignage la garantie historique la plus
haute, à savoir la proximité de la source même. Cette eau
n'était pas encore troublée.

Elle ne fut troublée que plus tard par ceux des théologiens
qui voulaient imposer des explications nouvelles, par ceux des

gnostiques et autres qui, venus de la gentilité ou du rabbi-
nisme, voulaient concilier le christianisme avec leur philosophie

grecque, ou égyptienne, ou syriaque, ou persane, etc., et

qui fondaient ainsi des courants théologiques contre le vrai
sens des enseignements de Jésus et de la foi chrétienne
primitive. L'application du critérium catholique à ces opinions
divergentes montre précisément qu'elles sont divergentes et

qu'elles s'éloignent du vrai sens des Ecritures. Le recours à ce

critérium historique est donc très utile pour sauvegarder le
sens que les premiers chrétiens ont attribué aux enseignements



— 450 - -

du Christ. Les protestants et les anglicans qui le rejettent pour
se contenter de la simple lecture des Ecritures, se privent donc
d'un témoignage historique précieux. Ils veulent fuir, disent-ils,
les contradictions des hérétiques. Ils ne remarquent pas qu'en
les connaissant, ils seraient mieux à même de les fuir. Ils ne
remarquent pas qu'en lisant les Ecritures sans connaître les déviations

qu'on leur a fait subir, ils peuvent eux-mêmes tomber
dans les mêmes erreurs que les anciens hérétiques, renouveler
leurs procédés et leurs dissensions.

Mais, disent-ils, s'abandonner à l'interprétation de ce qu'on
appelle l'Eglise ou le magistère apostolique, tenir celui-ci pour
infaillible et lui reconnaître le droit de voir dans les textes
évangéliques toutes les opinions et tous les dogmes qu'il lui
plaira d'y découvrir, c'est supposer une institution que J.-C.
n'a nullement fondée, c'est attribuer à la hiérarchie une autorité

doctrinale que le Christ ne lui a jamais conférée.
Certes, cette objection renferme beaucoup de vérité. Elle

frappe à bon droit les prétentions et les procédés de l'Eglise
romaine. La hiérarchie romaine, notamment le pape, prétend
légitimer son droit de définir de nouveaux dogmes en
affirmant un magistère doctrinal qui n'existe pas et que le Christ
a même expressément condamné, lorsqu'il a dit qu'il n'y a pas
de maîtres parmi les chrétiens, et qu'il est lui-même, lui seul,
le Maître, le docteur et le chef de son Eglise. Ce n'est pas ici
le lieu de montrer combien l'Eglise romaine se trompe et trompe
ses naïfs fidèles lorsqu'elle s'adjuge le droit d'interpréter à sa
fantaisie et contre l'histoire les paroles du Christ, le droit de
choisir les opinions qui lui agréent et de les imposer au nom
du Christ. La réfutation de ces graves erreurs a été faite. Les
vrais catholiques repoussent ce faux magistère, qui ne peut
que vicier le témoignage historique de la tradition « universelle,

constante et unanime » des Eglises particulières.
On voit ainsi comment les partisans de cette tradition «

catholique ou universelle», sont éloignés de l'arbitraire papal, et
de l'esclavage episcopal qui pèse sur les fidèles dans l'Eglise
romaine. Et, d'autre part, on voit aussi comment ils s'éloignent
des protestants qui rejettent toute tradition et tout témoignage
historique, pour se borner au libre examen individuel. Le témoignage

historique dont nous parlons est une lumière précieuse
qui indique que les innovations contradictoires des théologiens



— 451 —

ne sauraient être imposées comme dogmes, qu'elles ne sont
pas la doctrine chrétienne primitive, qu'on peut par conséquent
les repousser et s'en tenir à la simplicité des paroles mêmes
du Christ, d'après leur sens naturel. Les fidèles qui conservent
et maintiennent ce sens naturel dans les explications qu'ils se
font à eux-mêmes pour leur édification personnelle, sont tout
à fait dans leur droit; ils ne troublent point l'Eglise, puisqu'ils
n'imposent leurs explications à personne ; ils ne faussent pas
la foi puisque leurs explications concordent (c'est la supposition)

avec le sens naturel des paroles du Christ. Donc ils
peuvent être en paix.

Tel est le sens dans lequel je comprends le retour aux
enseignements du Christ, pour sortir des contradictions qui régnent
parmi les Eglises chrétiennes et pour rétablir l'union qui doit
leur rendre la force spirituelle.

V. — Le triste état de choses décrit précédemment doit
provoquer quelques réflexions :

On peut se demander, tout d'abord, si la révélation
chrétienne a servi à quelque chose d'utile, et même s'il y en a une:
car, à voir les contradictions qui remplissent la théologie, les
ténèbres épaisses qui en sont la conséquence, le scepticisme
qui envahit de plus en plus les esprits, les attaques qui
augmentent sans cesse contre le christianisme, l'indifférence
religieuse qui s'étend avec une rapidité effrayante, etc., à voir,
dis-je, cette triste situation, qui certes n'est pas poussée au
noir, il semble naturel, trop naturel, de douter de la réalité et
de la fécondité de ce qu'on a appelé la « révélation» chrétienne.

Rassurez-vous, âmes chrétiennes. Oui, la révélation
chrétienne est un fait; oui, elle est une doctrine, une morale, une
religion. Mais le malheur est que les sources où cette révélation

est contenue ne sont plus étudiées ou sont mal étudiées.

Effectivement, on ne lit plus guère, dans certaines Eglises, les
livres du N. T., encore moins les documents de la Tradition
universelle. Jésus-Christ est oublié et remplacé là par le pape,
ici par la hiérarchie; ses enseignements sont ignorés et
remplacés par les enseignements des théologiens. Ceux-ci ont voulu
expliquer, certainement de bonne foi, les obscurités de la
Révélation; mais leurs explications ne pouvaient valoir que ce

que valaient les connaissances de leur époque, c'est-à-dire peu



_ 452 --

de chose ; au lieu d'être renouvelées avec chaque génération,
d'après les progrès réalisés à chaque époque, ces explications
une fois adoptées par un pape ou par une hiérarchie, se sont
figées et pétrifiées, et l'on est arrivé ainsi à des contresens et
à des contrevérités formidables. Quelle distance entre les
doctrines évangéliques, les explications de Paul et de Jean, d'une
part, et, d'autre part, les subtilités des théologiens scolastiques
soit d'Orient, soit d'Occident De nos jours, on est tout aux
doctrines scolastiques, et non à l'Evangile. Depuis Léon XIII,
le christianisme doctrinal, c'est la Somme de Thomas d'Aquin.

Si l'on revenait à l'Evangile, on admirerait, sans aucun
doute, comme dans la primitive Eglise, la simplicité, la beauté,
la sublimité, la divinité de la doctrine chrétienne; on écarterait

toutes les questions inutiles, de pure curiosité, soulevées
par des esprits fantasques et méticuleux, chercheurs de
mystères et de clefs qui n'ouvrent rien ; on reviendrait à la vraie
foi chrétienne, et disparaîtraient ainsi tous ces échafaudages
théologiques qui sont censés solidifier l'édifice chrétien, et
qui, au contraire, ne font que le masquer, l'enlaidir et l'ébranler.

N'est-ce pas un fait que nombre d'ecclésiastiques sont incrédules,

avouent qu'ils ont perdu la foi à force de chercher, et
passent de leur cléricalisme et de leur mysticisme à la négation

de toute religion?
Il importe de remarquer que, s'ils ont perdu la foi

chrétienne, ce n'est pas parce qu'ils ont cherché, mais parce qu'ils
ont mal cherché. Ils ont cherché l'introuvable et l'inutile, le
subtil et l'infécond, le captieux et le puéril. Ils ont posé des

questions qui ne sont que de l'enfantillage. Ils ont ridiculisé
la religion et la théologie. Tenant beaucoup plus à leurs
élucubrations, ou plutôt à leurs propres systèmes qu'à la doctrine
même du Christ, laquelle appartient à tout le monde et
dès lors n'est pas une caractéristique originale, ils ont négligé
celle-ci et ils n'ont plus prêché et enseigné que celles-là.

Rien n'est donc plus facile à éclaircir que les causes de
la décadence religieuse actuelle dans toutes les Eglises
chrétiennes. Elles sont à peu près les mêmes, du plus au moins,
dans chacune d'elles. En sorte que la conséquence logique qui
découle de ces faits, c'est la nécessité absolue, urgente, si l'on
veut sortir de ces impasses, de remettre en pleine lumière
tes enseignements mêmes de Jésus-Christ, c'est d'en faire res-



— 453 —

sortir la vérité et la profondeur, c'est de renvoyer au
quatrième plan les fameux systèmes scolastiques, si tant est qu'on
veuille encore s'en occuper.

En vérité, nous avons mieux à faire. Ce n'est plus la science
d'un Aristote commenté par un Maimonide, ce n'est plus la

philosophie d'un Platon, qui doivent préoccuper les générations
présentes et futures. Les sciences actuelles et les philosophies
contemporaines sont assez vastes pour occuper nos esprits.
C'est par les lumières que nous en tirerons, que nous
comprendrons mieux les vérités chrétiennes; car la vraie science
ne peut que contribuer à rendre la vraie religion plus
compréhensible et plus éclatante. Les sciences historiques et
morales progressent aussi, et elles doivent également aider le
théologien à mieux comprendre l'action de la Providence, donc
l'action du Christ, sauveur du monde.

Tel est donc le double travail qui s'impose aujourd'hui à

tout théologien comprenant les difficultés de la situation et
voulant en triompher. Le premier est de reprendre chaque
question dogmatique à part, et de l'étudier d'après les sources
chrétiennes, c'est-à-dire d'après les Ecritures qui contiennent la
parole du Christ1) et aussi d'après la Tradition universelle,
constante et unanime. Ce premier travail fera connaître en

quoi consiste le christianisme authentique, celui du Christ et
des apôtres, le seul qui importe. Là est la base.

Le second travail est d'approfondir, d'après les sciences

actuelles, les vérités chrétiennes, pour en faire les applications
pratiques exigées pour notre amélioration morale et pour
notre sanctification personnelle. Et ce travail de théologie
scientifique, morale, historique, devra se renouveler sans cesse :

car toute science devant se perfectionner, et la théologie étant
une science, la vraie théologie doit progresser sans cesse.

Si l'on entre dans cet ordre d'idées, on sera émerveillé de
la lucidité des questions, en ce sens que toutes les subtilités

*) Au sujet de cette méthode, M. l'abbé Pourrat a fait l'aveu suivant dans la
«Revue du clergé français» (i" mars 1909, p. 5I4"5I5): «Cette méthode est à

peu pris exclu-ivetnent employée, par toute une école moderne, dans l'étude des

origines chrétiennes. On recherche quel a été historiquement, c'est-à-dire d'après ce que
nous en apprennent les textes, la pensée de Jésus sur sa personne, sur sa mission et

son œuvre, sur l'Eglise et les sacrements. » On veut même constater la pensée de

Jésus sur lui et sur son oeuvre « uniquement ou à peu de chose près, par les Evangiles

synoptiques, les récits de l'enfance et de la résurrection exceptés ».



— .454 —

théologiques dont on amuse le monde et dont on encombre la
vraie religion, sont écartées: écartées, comme ne pouvant pas
être le dogme ; écartées, comme inutiles et incapables de nous
éclairer et de nous rendre meilleurs. S'il y avait en elles un
atome de grâce efficace, il y a longtemps qu'on l'aurait constaté.

Mais non. Ces questions rendent les théologiens plus
déraisonnables, plus obstinés, plus hautains, et, croyez-moi, aussi
moins vertueux. Et notre âme en concentrant sa foi sur le vrai
dogme, la rend plus vive; elle est plus heureuse dans son petit
credo, petit par la petite quantité des propositions essentielles

révélées par J.-C, mais grand et divin par l'importance

de ces propositions. Ce sont elles qu'il faut méditer et

approfondir, et non les systèmes alambiqués des théologiens
que le public, même intelligent, ne comprendra jamais.

Quant à la théologie proprement dite, réduite à elle-même,
elle peut être la plus noble des sciences, comme aussi elle
peut n'être que le plus misérable assemblage de toutes les
fantaisies mystiques et de toutes les excentricités monacales.
Malheureusement, c'est celle-ci qui est la plus nombreuse et
la plus goûtée; son succès s'explique très bien, car pour y
adhérer il n'est point nécessaire de la comprendre. Au
contraire. Moins on comprend, plus on est sur la voie : sic itur
ad astra. Et la contagion du pathos et du mystère fait le reste.
C'est aux vrais théologiens à ne pas se laisser décourager, et
à chercher d'autant plus le progrès de la raison, de la science,
de la saine et solide critique.

C'est à ces conditions que le christianisme, dégagé des

erreurs et des superstitions qui l'entravent, reprendra la vigueur
que sa nature divine n'a pas perdue, mais que les vices des

hommes ont trop paralysée ; c'est à ces conditions que l'Eglise
chrétienne universelle, et par conséquent chaque Eglise
particulière, refleurira et fructifiera de nouveau pour le progrès de

la vie supérieure de l'humanité; c'est à ces conditions que les

Eglises particulières éclairées par une foi plus lumineuse et

par des théologies plus exactes, pourront établir entre elles
des relations pius pacifiques, plus fraternelles, plus édifiantes,
donc plus salutaires pour l'humanité, qui a besoin d'édification
autant que de lumière ; enfin c'est à ces conditions que tous
les conflits actuellement existants, dogmatiques et autres,
perdront leur acuité et recevront sinon une solution définitive,



— 455 —

du moins une interprétation rationnelle, logique, capable
d'alimenter la foi générale et de fortifier les convictions personnelles.

Que les meilleurs théologiens de toutes les Eglises
entreprennent ce double travail, ne fût-ce que pendant dix ans; et,
après ce premier labour, apparaîtront déjà, visibles et
verdoyantes, les premières pointes des tiges qui seront la moisson
future.

Bref, le but de cet article est d'indiquer le programme et
le procédé, à ceux des théologiens qui ont le sentiment des
vices de la théologie actuelle et qui veulent travailler à y
remédier. Le programme n'est que trop vaste : car tous les
dogmes sont à étudier de nouveau. Les théologiens bien informés

les connaissent, mais, à côté, des systèmes théologiques
ont été construits qui, au lieu de les expliquer, les ont fait
dévier de leur sens authentique, et ce sont ces systèmes qui ont
triomphé dans la plupart des écoles, au grand détriment du vrai
christianisme. Une réforme théologique est donc d'urgente
nécessité. Quant au procédé, il s'impose par sa simplicité : écarter
toutes les contradictions théologiques et revenir à la source
même du dogme, à savoir aux enseignements mêmes du Christ,
que l'histoire montre très distincts des accroissements, des
additions, des évolutions, des changements manifestes que les
fabricateurs de nouveaux dogmes ont cherché à faire passer
pour les vrais dogmes primitifs. Les ruisseaux sont évidemment
viciés: donc allons à la source même; écoutons le Maître, le
seul Maître, Jésus-Christ.

Ces notions de bon sens seront combattues, d'une part, par
les immobilistes, qui se trouvent très bien dans leur théologie
actuelle et qui, enfermés dans leur propre aveuglement, ne se
doutent pas de la marche des esprits et de l'abandon qui les

menace, eux et leur fausse théologie; et, d'autre part, parles
théologiens scolastiques, qui tiennent beaucoup plus à leurs
subtilités scolastiques, à leurs imaginations spécieuses, qu'à la
simplicité des dogmes primitifs authentiques. Pour se faire
illusion, ils donnent le nom de progrès et de tradition vivante à

leurs faux systèmes, et ils traitent d'arriérés les catholiques de
l'ancienne Eglise qui veulent rétablir le « depositimi fidei» dans
sa pureté première et divine.

Nous n'en maintenons pas moins notre point de vue, avec
la persuasion que les esprits sincères finiront par se rendre



— 456 —

un compte exact de la véritable situation, et par voir de quel
côté est la vérité et de quel côté l'erreur.

Peut-être serait-il intéressant de se demander si les
circonstances actuelles, en France, en Allemagne, en Italie, en
Angleterre, sont favorables ou défavorables à la réforme que
nous signalons et préconisons. Il y a du pour et du contre.
Cette étude, toute d'actualité, nous entraînerait trop loin ; elle
exigerait beaucoup de détails précis et personnels, et une telle
analyse me semble trop délicate pour être absolument
sincère. Restreindre ses appréciations, ne dire que la moitié de
sa pensée, se borner à des généralités ou à des jugements
vagues, ce serait dépouiller cet examen de tout son intérêt et
de toute sa valeur. Il est mieux, je crois, de le renvoyer à

plus tard. Toujours est-il que, dès maintenant, les esprits
observateurs et perspicaces saisissent déjà les vrais progrès, ne se

trompent pas sur les démolitions qui s'opèrent et sur les
constructions nouvelles qui se préparent. En indiquant les
conflits, j'ai insinué, il me semble, dans quelle direction leur solution

s'accomplira. Il suffit. Attendons.
E. Michaud,


	Les conflits actuels religieux et ecclésiastiques

