Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 67

Artikel: Les conflits actuels religieux et ecclésiastiques
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403734

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403734
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 441 —

LES CONFLITS ACTUELS
RELIGIEUX ET ECCLESIASTIQUES.

On a distingué la question sociale et les questions sociales.
On a nié celle-la et affirmé celles-cii On a trouvé cette dis-
tinction sage et utile, en ce sens qu'au lieu de se perdre dans
le bloc de la question sociale en général, on a analysé son
contenu, distingué les ruisseaux multiples qui font la grande
riviere, divisé les bataillons ennemis pour mieux triompher de
chacun en particulier.

Faisons de méme pour la question religieuse et ecclésias-
tique. Distinguons les divers conflits religieux et les divers
conflits ecclésiastiques. Il sera ainsi plus facile de poser les
questions avec précision, contre ceux qui ne veulent méme
pas que «la question» soit posée; et des questions bien posées
ne sont-elles pas déja a moitié résolues?

I. — 1l faut, avant tout, signaler les conflits des religions
en dehors du christianisme. Cette distinction permet de donner
une place a part a la religion chrétienne, et ce n’est que jus-
tice, outre que c'est aussi le meilleur moyen d'éclaircir les
éléments essentiels qui la constituent. Plus que jamais il importe
que le christianisme soit mieux connu et bien connu, et ce résultat
sera obtenu si l'on sépare le vrai christianisme de tout ce qui
n'est pas lui.

En dehors du christianisme, il y a les religions payennes,
la religion juive et la religion musulmane. Le conflit entre elles
est moins aigu qu’au temps ou il était de mode de ne voir
dans le paganisme qu'un amas de mythes absurdes, de rites
impurs, de débauches, de superstitions, etc. Les esprits aujour-
d’hui sont plus équitables. L’antijudaisme, d’autre part, n’est

Revue intern,de Théologie. Heft 67, 1909. 29



ces JAY o

plus guére aujourd’hui qu'une haine de races, un conflit indus-
triel et commercial, une lutte pour la domination par 'argent
et par la presse, etc.; mais le point de vue strictement reli-
gieux est tres restreint, soit du coté des juifs orthodoxes, soit
du coté des juifs libéraux.

C'est surtout la question de lorigine de la religion qui
souleve des conflits; question trés importante qu'il faut d’au-
tant plus éclaircir soit philosophiquement, soit historiquement,
qu'elle est traitée souvent avec un arbitraire qui va jusqu'au
fantastique.

Ce sont la d’énormes problemes dont la solution tournera,
j'en suis persuadé, au triomphe du christianisme, mais du chris-
tianisme bien compris. Je dis «bien compris», pour le distinguer
du christianisme courant, qui est encore un mélange dans lequel
ceux qui savent reconnaissent sans doute le vrai christianisme
de Jésus et des apoétres, mais ot dominent encore malheureu-
sement trop de restes payens du syncrétisme oriental et hel-
lénique qui a triomphé de trop bonne heure dans maintes écoles
théologiques.

Dans le présent article, je me borne a indiquer ces travaux
a nos jeunes théologiens.

I[I. — Dans le sein du christianisime méme et entre les
diverses Eglises chrétiennes, de nombreux conflits existent.

D'abord, chaque Eglise particuliere a les siens propres. Par
exemple :

1° Dans I'Eglise romaine: conflit entre le modernisme et
I'antimodernisme. Il y a le modernisme en histoire, en exégese,
en dogmatique; et ce triple modernisme est compris différem-
ment par les modernistes mémes, qui sont loin d’étre d'accord.
La papauté les traque, les condamne; mais, méme sous les
anathémes, la plante grandit en Italie, en France, en Alle-
magne, etc. La bibliothéque moderniste s'accroit tous les mois.
Plus Rome coupe I'herbe sous les pieds aux Revues, plus les
petits volumes se multiplient. — Il y a aussi le pragmatisme
et l'antipragmatisme, l'immanentisme et le transcendantalisme.
Tous ces mots en 7smze sont loin d'étre clairs; mais les théologiens,
d’ordinaire, les affectionnent précisément parce que, non définis
ou mal définis, ils prétent au quiproquo et a la dispute, chose
traditionnelle et indispensable dans les cercles scolastiques.



~ 143 —

Rome vit de ces obscurités et de ces débats, qui lui donnent
occasion de trancher, de définir et de faire acte d’autorité;
elle croit ainsi se grandir et se fortifier. Quelle illusion! Atten-

dons la réaction, ainsi que l'effet fatal de la fausseté des solu-
tions papales.

2¢ Dans I'Eglise anglicane: conflit entre « Low Church »,
« Broad Church» et «High Church»; et méme dans «High
Church », conflit entre les ritualistes avancés et les autres.

Il y a d’abord les conflits dogmatiques, qui sont trés graves.
Tels théologiens de « Broad Church» proposent le rejet de la
Trinité, de I'Incarnation, de la Rédemption, etc., et sont traités
de non chrétiens par les adversaires. Tels avouent que ces
contradictions manifestent dans U'Eglise établie une pseudo-
unity, d'autres essaient de les pallier en disant que ce ne sont
que des «courants divers de la pensée». Evidemment; mais
ces courants divers constituent précisément des dogmes contra-
dictoires. Personne ne s’y trompe, sauf ceux qui veulent bien
se tromper ou étre trompés.

I1 y a ensuite les conflits entre les Dissenters et I'Eglise
établie; entre les partisans du Disestablishment et les partisans
du maintien de 1'Etablissement. Le maintien de 1« Etablisse-
ment » est le maintien des XXXIX Articles et de tous les docu-
ments doctrinaux, liturgiques et constitutionnels promulgués
au XVI¢ siecle par les «Chefs suprémes de 1'Eglise d’Angle-
terre », Henri VIII, Edouard VI, la reine Marie et la reine
Elisabeth. Les adversaires ont beaa jeu d’attaquer de tels do-
cuments, qui ne sont plus en harmonie avec les idées et les
besoins de 1'époque actuelle.

Il y a les conflits politico-ecclésiastiques, au sujet des rap-
ports assez tendus entre U'Etat, le clergé et les fidéles, au
sujet de l'instruction publique et des écoles, au sujet du Prayer
Book, au sujet des rites légaux et autres, etc.

3¢ Dans les Eglises profestantes.: conflit entre les vieux
luthériens et autres, entre les vieux calvinistes et autres, entre
I'Eglise de la Confession d’Augsbourg et les autres. Dans
I'Eglise dite évangélique, conflit entre les Eglises nationales,
les Eglises libres et les Eglises indépendantes. En outre, dans

chaque Eglise ou & peu prés, il y a la fraction orthodoxe, la
réformiste et celle du juste milieu.



— 444

4° Dans les Eglises orthodoxes (dites orientales), de tels
conflits n’existent pas, que je sache. Mais il y a tout de méme
des tendances opposées: tels orthodoxes trées conservateurs
traitent facilement de «protestants» (lire Zérétiques) les coreli-
gionnaires qui ne partagent pas leurs explications théologiques;
et tels orthodoxes plus ou moins libéraux traitent de romani-
sants ceux de leurs coreligionnaires qui adoptent la théologie
romaine. Les romanisants répliquent, bien entendu, que cette
soi-disant théologie romaine est la théologie méme des Peres!
Ici est le conflit, plus scientifique encore que religieux, mais
trés grave en soi: car on peut se demander si l'esprit d'une
orthodoxie ainst comiprise est encore l'esprit orthodoxe.

ITII. — Je laisse chaque Eglise & ses propres débats, mais
voici qui est plus grave: les conflits mémes qui existent entre
toutes ces Eglises chrétliennes particulierves. lls sont particulie-
rement graves au point de vue du projet d’'union de ces mémes
Eglises entre elles: car il est aisé de comprendre qu'une telle
union, pour étre véritable et solide, exige des principes reli-
gieux communs; et ces principes religieux communs ne peu-
vent étre que les enseignements de J.-C., le Maitre a tous, donc
les seuls dogmes chrétiens.

On concoit que les enseignements de J.-C. méme soient
obligatoires pour tous ses vrais disciples. Donc les vrais dogmes
obligatoires pour tous sont les paroles mémes du Christ, telles
que nous les connaissons par les écrits des apotres et par le
témoignage universel, constant et unanime des Eglises parti-
culieres orthodoxes. Connaitre le vrai sens de ces paroles est
donc la chose capitale et premieére, puisque c'est dans ce vrai
sens seul que consiste le vrai christianisme.

Or ce vrai sens est-il connu? Sans aucun doute, il est
connu de ceux qui ont fait de ces textes une étude assez
exacte et assez approfondie pour pouvoir €carter les sens erro-
nés, et, de fait, il est connu aussi de toutes les dmes simples
qui y adhérent par foi et docilité sans avoir fait ces études.

Mais comment distinguer ces docteurs, ces écrivains qui
interprétent exactement l'Ecriture, la Tradition et I'histoire?
Est-ce par leurs ceuvres, par la force de leurs arguments, par
la clarté de leurs explications? Evidemment. L'Eglise de Rome,
qui repousse ces ceuvres, prétend, au contraire, que la seule



— 445 —

lumiere infaillible est le magistére enseignant, c'est-a-dire la
hiérarchie ecclésiastique, et, pour parler plus nettement, le
pape. Il est facile de répondre: 1° que linfaillibilit¢ du pape,
découverte moderne, trop moderne pour étre évangélique, n’est
admise que dans I'Eglise romaine; et encore, que de membres
de cette Eglise la rejettent! — 2° que les Ziérarchies des
diverses Eglises chrétiennes, loin d'étre d’accord dans leur
enseignement, se contredisent les unes les autres sur plusieurs
points. Ce wn'est donc pas lemr témoignage qui est la vraie
norme, la wvraie lumiére, et qui peut remplacer la science.
Donc c'est la science, la vraie science, celle qui démontre,
c’est elle, dis-je, qu'il faut suivre dans la recherche dont il s’agit.
Une hiérarchie qui aurait peur de la science démontrée et dé-
monstrative, se condamnerait elle-méme.

Prenons pour exemple I'Eglise romaine, ou plutdt la pa-
pauté. A peu prés sur tous les points les plus importants du
christianisme, elle souléve et entretient des conflits, qui ne
peuvent plus étre résolus que par une théologie vraiment scien-
tifique. Elle aura beau condamner comme hérétiques les Eglises
ou les théologiens qui repoussent ses doctrines, le jour approche
ou le monde savant sera plus fort qu’'elle et ou la vérité dé-
montrée triomphera.

Précisons ces conflits:

1° Conflit sur I'Ecriture sainte. La papauté donne de l'ins-
piration de l'Ecriture une explication que l'ancienne Eglise
catholique n'a certainement pas professée d'une maniere uni-
verselle, constante et unanime, et que, par conséquent, tout
vrai catholique peut rejeter et rejette comme n’étant pas dog-
matique.

2° Conflit sur la Tradition catholique. I.a papauté actuelle
voit dans la Tradition, non plus la transmission fidele du dépot
objectif des enseignements confiés par J.-C. 2 son Eglise, mais
I'évolution des esprits, ou plutdt les évolutions des diverses
€coles théologiques se contredisant les unes les autres, et fina-
lement arrétées par le pape, qui choisit parmi ces opinions
contradictoires celle qui lui plait davantage, et qui l'impose
comme dogme divin, bien qu'elle ait pu étre rejetée comme
erronée par de nombreuses générations d’excellents catholiques.

Il va de soi que tous les vrais catholiques s’en tiennent
au critére catholique ou orthodoxe de l'ancienne Eglise: Qwuod



446

ubique, quod semper, quod ab ommibus creditum est. C'est Vin-
cent de Lérins qui l'a ainsi formulé, et avec un grand bonheur
d'expressions. Ceux qui connaissent les Peres et les Epitres des
apotres savent qu’il ne I'a pas inventé, et que l'équivalent
était déja admis et pratiqué bien avant lui. Les meilleurs théo-
logiens de 'Eglise romaine 'ont méme invoqué mille fois contre
les hérétiques; ce n'est que dans ces derniers temps que,
acculée parv ses propres variations et par ses éclatantes contra-
dictions, cette Eglise a di, pour essayer de se sauver, acclamer
le «changement» comme critére de la vie et de la vérité divine,
et faire du non transformé en oxZ, ou du ou! transformé en
non, le signe de la révélation divine! Encore un conflit qui ne
tournera pas a la gloire de Rome.

3° Conflit sur I'Eglise. Que la véritable Eglise du Christ
doive é&tre une, sainte, universelle et apostolique, toutes les
Eglises chrétiennes l'acceptent, je crois, sautf a expliquer le
sens qu'elles attachent a4 ces quatre notes. Mais ce qui est
certain, c'est qu'aucune de ces explications n'est conciliable
avec celle de I'Eglise romaine.

Toutes les Eglises sont d’accord qu’il y ait un évéque a
Rome; mais I'évéque de Rome veut étre infaillible et posséder
la juridiction absolue sur toute 1'Eglise. Conflit,

Quelle est la nature et I’étendue de I'autorité dans I’Eglise?
Quels sont les devoirs et les droits de la hiérarchie? Quels,
ceux des simples fideles? Quels, ceux des conciles? Quels,
ceux des prétres envers les évéques, et ceux des évéques
envers les prétres? Autant de questions sur lesquelles il y a
conflit.

Dans chaque Eglise particuliere, il y a des tfanatiques
exclusifs qui déclarent que leur Eglise est la seule vraie, la
seule sainte, la seule catholique, /la seule apostolique. Ici encore
conflits.

4° Conflits sur les principaux dogmes. Et d’abord, la no-
tion méme du dogme en général est l'objet d'un conflit: car il
est impossible d'admettre les théories, d’ailleurs contradictoires,
qui ont cours actuellement, sur ce point, parmi les théologiens
romanistes.

C'est une régle élémentaire, parmi les philologues, qu'un
texte n’est exactement interprété qu’'a la condition que les mots
qui le constituent seront définis et pris dans le sens qu'ils avaient



447 —

a U'époque et dans le lien ol ils étaient en usage, et non dans
le sens qu’ils ont actuellement ou qu'ils ont dans l'esprit du
commentateur. Je n'insiste pas, c’'est du bon sens.

Or cette regle a été et est encore constamment violée par
les théologiens, et cela dans les matieres les plus graves. Des
enfants de 1'école primaire les réfuteraient. Mais cela renver-
serait leur échafaudage; aussi s’obstinent-ils & maintenir leurs
définitions et a vouloir que les écrivains sacrés aient dit ce
qu'ils n’ont jamais dit, mais ce que disent actuellement les
interpretes.

Par exemple, le mot wvirgo, le mot éiernel, les mots fils de
Dien, le mot parole, le mot chair, le mot sacrement, etc., tous
ces mots sont maintes fois expliqués faussement; les commen-
tateurs actuels y mettent, en les définissant (quand ils les dé-
finissent), tout ce qu'il leur plait d'y mettre; et ils en concluent
que les auteurs des textes les entendaient dans ce méme sens;
ce qui est un pur enfantillage. C'est ainsi que les Traités de
la Trinit¢ et de !'Incarnation d’awmjourd hui — pour ne citer
que ces deux — reposent sur ce grossier sophisme.

Comment ne pas voir 'abime qui sépare la Trinité telle que
I’enseignent les théologiens actuels de la plupart des Eglises,
et celle que le Christ méme a enseignée? De méme, qui pour-
rait reconnaitre la doctrine de la plupart des théologiens d’au-
jourd’hui sur la divinité de J.-C. dans les explications que le
Christ a données sur lui-méme, sur sa personne, sur sa mis-
sion, sur ses relations avec le Pére céleste? On le voit donc,
le christianisme théologique d'aujourd’hui est absolument faux
dans des points de premieére gravité, et sil'on veut se rétablir
soi-méme dans la vérité (et quel est le chrétien qui pourrait
ne pas le vouloir?), il faut revenir au plus tot loyalement, claire-
ment, au christianisme du Christ méme. Cette conclusion fait
peur aux timides et aux routiniers, mais la peur n’est pas le salut.

Certes, nous admettons la Trinité, mais la Trinité ensei-
gnée par Jésus-Christ lorsqu'il a dit: «Au nom du Pere, du
Fils et du Saint-Esprit. » Donc nous rejetons le trithéisme ro-
main. Les théologiens romanistes ont beau tacher de sauver
les apparences en parlant d'un seul Dieu en trois personnes.
De fait, leurs trois personnes, telles qu'ils les expliquent et
les font mouvoir, sont trois Dieux et agissent séparément
comme trois Dieux. Il est temps que cette confusion finisse.



448

Nous admettons la divinité de Jésus-Christ; mais, au nom
méme des paroles du Christ et des enseignements des apoétres,
nous rejetons comme fausses les explications qu'en donnent
les théologiens de la papauté. N'est-il pas étonnant que, sur
une question de cette gravité, il y ait encore des conflits,
apres dix-neuf siécles, entre chrétiens? N’est-ce pas scandaleux?

Nous admettons les sept sacrements, mais nous repoussons
la maniére dont Rome les explique: son ex opere operato, son
pouvoir magique nécessaire pour les administrer, etc.: restes
de paganisme grossier, qui doivent absolument disparaitre.

Nous croyons a la pénitence, nous pratiquons la confession;
mais les interprétations romaines nous paraissent erronées.
Conflit tres grave.

Nous croyons a l'eucharistie comme sacrement et comme
sacrifice, mais nous rejetons la transsubstantiation romaine et
le commerce des messes auquel donne lieu sa fausse théologie
du sacrifice, etc. Ici les méprises abondent.

Nous crovons au sacrement de l'ordre; mais le pape
Eugéne IV y a introduit de telles erreurs et les théologiens
romains ont tellement amplifié les cérémonies et altéré les doc-
trines qu’ils ont réussi 4 obscurcir la notion méme de ce sacre-
ment, et qu'il est plus urgent que jamais de revenir, aussi sur
ce point, 4 la doctrine chrétienne apostolique.

Autres conflits au sujet de la vie future, des peines éter-
nelles, du feu de l'enfer et du purgatoire, des indulgences et
de toutes les opinions émises par Rome sur ces trés impor-
tantes questions.

On le voit, c'est presque toute la théologie dogmatique
qui est a reprendre ab ovo, en ce sens que la plupart des
termes théologiques courants ne sont pas exactement définis,
qu’ils donnent lieu & des méprises radicales, qu'ils induisent
les fidéles en erreur, qu'ils compromettent non seulement la
théologie, mais aussi le dogme, qu’ils font juger trés fausse-
ment du christianisme en général et du catholicisme en parti-
culier. C'est le gachis complet.

IV. — Lorsque j'indique les enseignements du Christ comme
devant étre la solution des difficultés et le vrai lien entre les
Eglises chrétiennes, j'ai besoin d'expliquer cette pensée. Elle
peut, en effet, étre mal comprise.



- 449

C’est une habitude assez répandue chez les protestants de
dire que les Saintes-Ecritures contiennent toute la Révélation
chrétienne, et que, par conséquent, le mieux serait de s'en tenir
aux Ecritures et de laisser chacun les lire en liberté. Ainsi
serait rétablie la paix: car tous les chrétiens qui les liraient
avec foi s'entendraient certainement entre eux. Ce point de
vue a été affirmé aussi chez les anglicans derniérement. On
lit dans le Guardian du 24 février 1909: « Yet, provided that
our clergy are persuaded that the Holy Scriptures contain
sufficiently all necessary doctrine, We may be content to
refrain from requiring of them a pledge the form of which
undoubtedly deters some faithful men from the work of the
ministry. »

C’est une illusion de croire que tous les lecteurs de la
Bible sont d’accord entre eux, méme dans les choses graves.
Méme les paroles du Christ peuvent étre comprises différem-
ment, et de fait elles le sont. Voila pourquoi, dans 'ancienne
Eglise, on en appelait, pour constater le vrai sens des ensei-
gnements du Christ lorsqu’'il y avait dissentiment, au témoi-
gnage traditionnel de 'Eglise: quod ubique, quod semper, guod
ab omnibus creditum est. Les premieres Eglises, fondées par
les apotres et par leurs disciples, avaient entendu les explica-
tions de leurs fondateurs, et elles connaissaient le sens des textes
évangéliques. Lorsqu’elles étaient unanimes a dire: Voila le
sens qui nous a €été enseigné et que nous avons toujours cru,
il y avait dans leur témoignage la garantie historique la plus
haute, & savoir la proximité de la source meéme. Cette eau
n’était pas encore troublée.

Elle ne fut troublée que plus tard par ceux des théologiens
qui voulaient imposer des explications nouvelles, par ceux des
gnostiqués et autres qui, venus de la gentilit¢ ou du rabbi-
nisme, voulaient concilier le christianisme avec leur philoso-
phie grecque, ou égyptienne, ou syriaque, ou persane, etc., et
qui fondaient ainsi des courants théologiques contre le vrai
sens des enseignements de Jésus et de la foi chrétienne pri-
mitive., L'application du critérium catholique a ces opinions
divergentes montre précisément qu’elles sont divergentes et
qu'elles s’éloignent du vrai sens des Ecritures. Le recours a ce
critérium historique est donc trés utile pour sauvegarder le
sens que les premiers chrétiens ont attribué aux enseignements



— 450

du Christ. Les protestants et les anglicans qui le rejettent pour
se contenter de la simple lecture des Ecritures, se privent donc
d'un témoignage historique précieux. Ils veulent fuir, disent-ils,
les contradictions des hérétiques, Ils ne remarquent pas qu’'en
les connaissant, ils seraient mieux a méme de les fuir. lls ne
remarquent pas qu’en lisant les Ecritures sans connaitre les dévia-
tions qu’on leur a fait subir, ils peuvent eux-mémes tomber
dans les mémes erreurs que les anciens hérétiques, renouveler
leurs procédés et leurs dissensions.

Mais, disent-ils, s'abandonner a l'interprétation de ce qu’on
appelle 'Eglise ou le magistére apostolique, tenir celui-ci pour
infaillible et lui reconnaitre le droit de voir dans les textes
évangéliques toutes les opinions et tous les dogmes qu'il lui
plaira @’y découvrir, c'est supposer une institution que J.-C.
n'a nullement fondée, c'est attribuer a la hiérarchie une auto-
rité doctrinale que le Christ ne lui a jamais contérée.

Certes, cette objection renferme beaucoup de vérité., Elle
frappe a bon droit les prétentions et les procédés de I'Eglise
romaine. La hiérarchie romaine, notamment le pape, prétend
légitimer son droit de définir de nouveaux dogmes en affir-
mant un magistére doctrinal qui n'existe pas et que le Christ
a méme expressément condamné, lorsqu'il a dit qu'il n'y a pas
de maitres parmi les chrétiens, et qu'il est lui-méme, lui seul,
le Maitre, le docteur et le chef de son Eglise. Ce n'est pas ici
le lieu de montrer combien 'Eglise romaine se trompe et trompe
ses naifs fideles lorsqu’elle s’adjuge le droit d'interpréter a sa
fantaisie et contre l'histoire les paroles du Christ, le droit de
choisir les opinions qui lui agréent et de les imposer au nom
du Christ. La réfutation de ces graves erreurs a ¢té faite. Les
vrais catholiques repoussent ce faux magistére, qui ne peut
que vicier le témoignage historique de la tradition «univer-
selle, constante et unanime » des Eglises particulieres.

On voit ainsi comment les partisans de cette tradition «ca-
tholique ou universelle », sont éloignés de l'arbitraire papal, et
de l'esclavage épiscopal qui pese sur les fideles dans I'Eglise
romaine. Et, d’autre part, on voit aussi commentils s’¢loignent
des protestants qui rejettent toute tradition et tout témoignage
historique, pour se borner au libre examen individuel. Le témoi-
gnage historique dont nous parlons est une lumiére précieuse
qui indique que les innovations contradictoires des théologiens



ne sauraient étre imposées comme dogmes, qu’elles ne sont
pas la doctrine chrétienne primitive, qu'on peut par conséquent
les repousser et s’en tenir A la simplicité des paroles mémes
du Christ, d’apres leur sens naturel. Les fideles qui conservent
et maintiennent ce sens naturel dans les explicatfons qu’ils se
font 4 eux-mémes pour leur édification personnelle, sont tout
a fait dans leur droit; ils ne troublent point 1'Eglise, puisqu’ils
n'imposent leurs explications 4 personne; ils ne faussent pas
la foi puisque leurs explications concordent (c’est la supposi-
tion) avec le sens naturel des paroles du Christ. Donc ils peu-
vent étre en paix.

Tel est le sens dans lequel je comprends le retour aux
enseignements du Christ, pour sortir des contradictions quirégnent
parmi les Eglises chrétiennes et pour rétablir I'union qui doit
leur rendre la force spirituelle.

V. — Le triste état de choses décrit précédemment doit
provoquer quelques réflexions:

On peut se demander, tout d’abord, si la révélation chré-
tienne a servi a quelque chose d'utile, et méme s'il y en a une:
car, & voir les contradictions qui remplissent la théologie, les
ténebres ¢épaisses qui en sont la conséquence, le scepticisme
qui envahit de plus en plus les esprits, les attaques qui aug-
mentent sans cesse contre le christianisme, l'indifférence reli-
gieuse qui s'étend avec une rapidité effrayante, etc., a voir,
dis-je, cette triste situation, qui certes n’est pas poussée au
noir, il semble naturel, trop naturel, de douter de la réalité et
de la fécondité de ce qu'on a appelé la «révélation» chrétienne.

Rassurez-vous, Ames chrétiennes, Oui, la révélation chré-
tienne est un fait; oui, elle est une doctrine, une morale, une
religion. Mais le malheur est que les sources ou cette révéla-
tion est contenue ne sont plus étudiées ou sont mal étudiées.
Effectivement, on ne lit plus guére, dans certaines Eglises, les
livres du N. T., encore moins les documents de la Tradition
universelle. Jésus-Christ est oublié et remplacé la par le pape,
1cl par la hiérarchie; ses enseignements sont ignorés et rem-
placés par les enseignements des théologiens. Ceux-ci ont voulu
expliquer, certainement de bonne foi, les obscurités de la Ré-
vélation; mais leurs explications ne pouvaient valoir que ce
que valaient les connaissances de leur époque, c’est-a-dire peu



de chose; au lieu d'étre renouvelées avec chaque génération,
d'apres les progres réalisés a4 chaque époque, ces explications
une fois adoptées par un pape ou par une hiérarchie, se sont
figées et pétrifiées, et 1'on est arrivé ainsi & des contresens et
a des contrevérités formidables. Quelle distance entre les doc-
trines évangéliques, les explications de Paul et de Jean, d'une
part, et, d'autre part, les subtilités des théologiens scolastiques
soit d’Orient, soit d'Occident! De nos jours, on est tout aux
doctrines scolastiques, et non & I'Evangile. Depuis Léon XIII,
le christianisme doctrinal, c'est la Somme de Thomas d’Aquin.

Si 'on revenait 2 ’Evangile, on admirerait, sans aucun
doute, comme dans la primitive Eglise, la simplicité, la beauté,
la sublimité, la divinité de la doctrine chrétienne; on écarte-
rait toutes les questions inutiles, de pure curiosité, soulevées
par des esprits fantasques et méticuleux, chercheurs de mys-
teres et de clefs qui n'ouvrent rien; on reviendrait a la vraie
foi chrétienne, et disparaitraient ainsi tous ces échafaudages
théologiques qui sont censés solidifier Védifice chrétien, et
qui, au contraire, ne font que le masquer, I'enlaidir et I'ébranler.

N'est-ce pas un fait que nombre d'ecclésiastiques sont incré-
dules, avouent qu'ils ont perdu la foi a force de chercher, et
passent de leur cléricalisme et de leur mysticisme a la néga-
tion de toute religion? :

Il importe de remarquer que, s'ils ont perdu la foi chré-
tienne, ce n'est pas parce qu'ils ont cherché, mais parce qu'ils
ont mal cherché. lls ont cherché lintrouvable et linutile, le
subtil et l'infécond, le captieux et le puéril. Ils ont posé des
questions qui ne sont que de l'enfantillage. Ils ont ridiculisé
la religion et la théologie. Tenant beaucoup plus a leurs élu-
cubrations, ou plutdt a leurs propres systémes qu’a la doctrine
méme du Christ, laguelle appartient a tout le monde et
dés-lors n'est pas une caractéristique originale, ils ont négligé
celle-ci et ils n'ont plus préché et enseigné que celles-la.

Rien n’est donc plus facile & éclaircir que les causes de
la décadence religieuse actuelle dans toutes les Eglises chré-
tiennes. Elles sont & peu prés les mémes, du plus au moins,
dans chacune d’elles. En sorte que la conséquence logique qui
découle de ces faits, c'est la nécessité absolue, urgente, si 1'on
veut sortir de ces impasses, de remettre en pleine lumiére
ies enseignements mémes de [ésus-Christ, c'est d’en faire res-



— 433 —

sortir la vérité et la profondeur, c’est de renvoyer au qua-
trieme plan les fameux systémes scolastiques, si tant est qu’'on
veuille encore s’en occuper.

En vérité, nous avons mieux a faire. Ce n’est plus la science
d’'un Aristote commenté par un Maimonide, ce n'est plus la
philosophie d'un Platon, qui doivent préoccuper les générations
présentes et futures. Les sciences actuelles et les philosophies
contemporaines sont assez vastes pour occuper nos esprits.
C'est par les lumiéres que nous en tirerons, que nous com-
prendrons mieux les vérités chrétiennes; car la vraie science
ne peut que contribuer & rendre la vraie religion plus com-
préhensible et plus éclatante. Les sciences historiques et mo-
rales progressent aussi, et elles doivent également aider le théo-
logien a mieux comprendre l'action de la Providence, donc
l'action du Christ, sauveur du monde.

Tel est donc le double travail qui s'impose aujourd’hui a
tout théologien comprenant les difficultés de la situation et
voulant en triompher. Le premier est de reprendre chaque
question dogmatique a part, et de 1'étudier d’aprés les sources
chrétiennes, c'est-a-dire d’'aprés les Ecvitures qui contiennent la
parole du Christ!) et aussi d’aprés la Tradition universelle,
constante et unanime. Ce premier travail fera connaitre en
quoi consiste le christianisme authentique, celui du Christ et
des apotres, le seul qui importe. L4 est la base.

Le second travail est d’'approfondir, d’aprés les sciences
actuelles, les vérités chrétiennes, pour en faire les applications
pratiques exigées pour notre amélioration morale et pour
notre sanctification personnelle. Et ce travail de théologie
scientifique, morale, historique, devra se renouveler sans cesse:
car toute science devant se perfectionner, et la théologie étant
une science, la vraie théologie doit progresser sans cesse.

Si I'on entre dans cet ordre d'idées, on sera émerveillé de
la lucidité des questions, en ce sens que toutes les subtilités

1) Au sujet de cette méthode, M. I'abbé Pourrat a fait l'aveu suivant dans la
<« Revue du clergé frangais» (1°F mars 1909, p. 5I14-515): «Cette méthode est &
peu pris exclusivement employée, par toute une école moderne, dans Pétude des ori-
gines chrétieunes, On recherche quel a été historiquement, ¢’est-a-dire d’aprés ce que
nous en apprennent les textes, la pensée de Jésus sur sa personne, sur sa mission et
son ceuvre, sur ’Eglise et les sacrements.» On veut méme constater la pensée de
Jésus sur lui et sur son ceuvre «uniquement ou i peu de chose prés, par les Evan-
giles synoptiques, les récits de 'enfance et de la résurrection exceptés».



434 —

théologiques dont on amuse le monde et dont on encombre la
vraie religion, sont écartées: écarlées, comme ne pouvant pas
étre le dogme; dcartées, comme inutiles et incapables de nous
éclairer et de nous rendre meilleurs. S’il y avait en elles un
atome de grice efficace, il y a longtemps qu'on 'aurait cons-
taté. Mais non. Ces questions rendent les théologiens plus dé-
raisonnables, plus obstinés, plus hautains, et, croyez-moi, aussi
moins vertueux. Et notre Ame en concentrant sa foi sur le vrai
dogme, la rend plus vive; elle est plus heureuse dans son petit
credo, petit par la petite quantité des propositions essen-
tielles révélées par J.-C., mais grand et divin par l'impor-
tance de ces propositions. Ce sont elles qu'il faut méditer et
approfondir, et non les systéemes alambiqués des théologiens
que le public, méme intelligent, ne comprendra jamais.

Quant a la théologie proprement dite, réduite a clle-méme,
elle peut étre la plus noble des sciences, comme aussi elle
peut n’étre que le plus misérable assemblage de toutes les
fantaisies mystiques et de toutes les excentricités monacales,
Malheureusement, c'est celle-ci qui est la plus nombreuse et
la plus gottée; son succeés s’explique trés bien, car pour vy
adhérer il n’est point nécessaire de la comprendre. Au con-
traire. Moins on comprend, plus on est sur la voie: sic #tur
ad astra. Et la contagion du pathos et du mystere fait le reste.
C'est aux vrais théologiens 4 ne pas se laisser décourager, et
a chercher d'autant plus le progrés de la raison, de la science,
de la saine et solide critique.

C'est 4 ces conditions que le christianisme, dégagé des
erreurs et des superstitions qui 'entravent, reprendra la vigueur
que sa nature divine n'a pas perdue, mais que les vices des
hommes ont trop paralysée; c'est a ces conditions que I'Eglise
chrétienne universelle, et par conséquent chaque Eglise parti-
culiere, refleurira et fructifiera de nouveau pour le progreés de
la vie supérieure de l'humanité; c'est a ces conditions que les
Eglises particulieres éclairées par une foi plus lumineuse et
par des théologies plus exactes, pourront établir entre elles
des relations pius pacifiques, plus fraternelles, plus édifiantes,
donc plus salutaires pour 'humanité, qui a besoin d’édification
autant que de lumiére; enfin c'est 4 ces conditions que tous
les conflits actuellement existants, dogmatiques et autres, per-
dront leur acuité et recevront sinon une solution définitive,



du moins une interprétation rationnelle, logique, capable d’ali-
menter la foi générale et de fortifier les convictions personnelles.

Que les meilleurs théologiens de toutes les Eglises entre-
prennent ce double travail, ne fiit-ce que pendant dix ans; et,
aprés ce premier labour, apparaitront déja, visibles et ver-
dovantes, les premiéres pointes des tiges qui seront la moisson
future.

Bref, le but de cet article est d'indiquer le programme et
le procédé, a ceux des théologiens qui ont le sentiment des
vices de la théologie actuelle et qui veulent travailler & y
remédier. Le programme n'est que trop vaste: car tous les
dogmes sont 4 étudier de nouveau. Les théologiens bien infor-
més les connaissent, mais, a cdté, des systémes théologiques
ont été construits qui, au lieu de les expliquer, les ont fait
dévier de leur sens authentique, et ce sont ces systémes qui ont
triomphé dans la plupart des écoles, au grand détriment du vrai
christianisme. Une réforme théologique est donc d'urgente né-
cessité. Quant au procédé, il s'impose par sa simplicité: écarter
toutes les contradictions théologiques et revenir A la source
méme du dogme, a savoir aux enseignements mémes du Christ,
que l'histoire montre trés distincts des accroissements, des
additions, des évolutions, des changements manifestes que les
fabricateurs de nouveaux dogmes ont cherché a faire passer
pour les vrais dogmes primitifs. Les ruisseaux sont évidemment
viciés: donc allons & la source méme; écoutons le Maitre, le
seul Maitre, Jésus-Christ. _

Ces notions de bon sens seront combattues, d'une part, par
les immobilistes, qui se trouvent trés bien dans leur théologie
actuelle et qui, enfermés dans leur propre aveuglement, ne se
doutent pas de la marche des esprits et de 1'abandon qui les
menace, eux et leur fausse théologie; et, d'autre part, par les
théologiens scolastiques, qui tiennent beaucoup plus a leurs
subtilités scolastiques, a leurs imaginations spécieuses, qu'a la
simplicité des dogmes primitifs authentiques. Pour se faire illu-
sion, ils donnent le nom de progrés et de tradition vivante a
leurs faux systémes, et ils traitent d'arriérés les catholiques de
lancienne Eglise qui veulent rétablir le «deposttum fidei» dans
sa pureté premiére et divine.

Nous n'en maintenons pas moins notre point de vue, avec
la persuasion que les esprits sinceéres finiront par se rendre



456 —

un compte exact de la véritable situation, et par voir de quel
cOté est la vérité et de quel coté l'erreur.

Peut-étre serait-il intéressant de se demander si les cir-
constances actuelles, en France, en Allemagne, en Italie, en
Angleterre, sont favorables ou détavorables a la réforme que
nous signalons et préconisons. Il y a du pour et du contre.
Cette étude, toute d’actualité, nous entrainerait trop loin; elle
exigerait beaucoup de détails précis et personnels, et une telle
analyse me semble trop délicate pour étre absolument sin-
cére. Restreindre ses appréciations, ne dire que la moitié¢ de
sa pensée, se borner a des généralités ou a des jugements
vagues, ce serait dépouiller cet examen de tout son intérét et
de toute sa valeur. Il est mieux, je crois, de le renvoyer a
plus tard. Toujours est-il que, dés maintenant, les esprits obser-
vateurs et perspicaces saisissent déja les vrais progreés, ne se
trompent pas sur les démolitions qui s'opérent et sur les
constructions nouvelles qui se préparent. En indiquant les con-
flits, j'ai insinué, il me semble, dans quelle direction leur solu-
tion s’accomplira. Il suffit. Attendons.

E. Micuaup.




	Les conflits actuels religieux et ecclésiastiques

