
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 66

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


429

CHRONIQUE

THÉOLOGIQUE ET ECCLÉSIASTIQUE.

* A lire: — Dans le Deutscher Merkur (22 janvier 1909J :

un article de M. Joseph Moog, sur la réunion des Confessions
chrétiennes.

— Dans le Guardian 17 février): Nestorius et le Nestoria-
nisme par M. Bethune-Baker.

— Dan,- la Revue (Jean Finot, Paris), Ier février: Jésus-Christ
dans l'œuvre de Leconte de Lisle 'Jean Dornis) : — 15 février:
la morale du bonheur (Jean Finot).

—¦ Dans la Revue catholique des Eglises <décembre 1908): un
article du F. Palmieri, assomptionniste, en réponse à une attaque
de l'abbé Czeczott. Le Père P. accuse de fanatisme le clergé catholique

de Pologne.

* Le VHP Congrès international ancien-catholique aura lieu
a Vienne (Autriche;, du 6 au 10 septembre 1909. Le Comité
d'organisation nous prie de publier la communication suivante :

«Vorzuschlagende Thesen sind bis Ende Februar dem Wiener Komitee
'Referent Dr. Ludwig Klekler, Wien 13/1 Ed. Kleingasse 11)
einzusenden : an diese Adresse wollen auch alle anderen, auf den
Kongress sich beziehenden Schriftstücke gerichtet werden. Im
Monate März oder April werden die Einladungen versendet sowie
die Kongressordnung veröffentlicht werden. »

* Conversions en Saxe. — D'après la Corrispondenza Romana,
265 personnes ont adhéré à l'ancien-catholicisme en 1907; 985 ont
quitté l'Eglise romaine et ont adhéré à l'Eglise protestante officielle :

4J ont quitté celle-ci pour passer à l'Eglise romaine.

* Les anciens-catholiques et le critérium catholique. — M. le
professeur Saltet s'est exprimé ainsi dans le « Bulletin de littérature
ecclésiastique» de Toulouse (janvier 1909, p. 351: « Comment faut-il



— 430 —

interpréter la maxime célèbre de Vincent de Lérins Est-ce dans
le sens strict, celui de l'immutabilité absolue du dogme, ainsi que
le font les anglicans et les vieux-catholiques, afi?i d'en faire une
objection et une arme contre l'Eglise romaine, en écrivant de ce
point de vue une histoire des variations du dogme catholique? »

M. Saltet calomnie les anciens-catholiques en les accusant d'interpréter

strictement le critérium en question, dans le but d'attaquer
Rome. Attaquer Rome n'est pas leur but. Leur but est de
connaître exactement le dogme catholique : leur moyen est l'application
objective du critérium en question, dont la formule est de Vincent
de Lérins, mais dont le fond est bien antérieur à lui. Et lorsque
les anciens-catholiques ont ainsi constaté historiquement le vrai
dogme catholique, il leur est facile de montrer que les variations
romaines sont de faux dogmes : c'est leur devoir. Mais ceci est
le résultat de leur travail de constatation, et non leur but.

Si les anciens-catholiques voulaient faire de la psychologie à
la façon de M. S., peut-être pourraient-ils dire aussi que M. S. et
quelques autres attaquent aujourd'hui ce critérium précisément dans
le but de sauver les variations dogmatiques de l'Eglise romaine.
Cette polémique d'imputation ne mènerait pas loin. M. S. ferait mieux
d'essayer de démontrer que le critérium en question est une pure
invention de Vincent de Lérins: qu'il est impossible d'en trouver
l'équivalent chez les Pères des quatre premiers siècles ; et de plus,
qu'il a été désavoué par les grands théologiens des siècles suivants.
Alors il pourrait conclure en effet, et non seulement l'insinuer, que
les anciens-catholiques ne sont que des chicaneurs de mauvaise
foi, et qu'ils s'en tiennent à l'invention erronée de Vincent de Lérins
uniquement dans le but de calomnier Rome Soyons francs.

* Le double écrasement du catholicisme libéral. — Les
deux abattoirs continuent à fonctionner. L'un à Rome, celui de

l'Index, où tombent une à une les tètes pensantes de l'Eglise
papiste : après la Quinzaine, gisent dans le sac des victimes Demain,
la Revue d'histoire et de littérature religieuses, la Justice sociale,
la Vie catholique, la Démocratie chrétienne, la Revue catholique des

Eglises, etc. L'autre abattoir, en France, celui de Y Article IV,
qui abat les Cultuelles. Dès que des catholiques désireux de rompre
avec le fatal ultramontanisme, veulent fonder une association pour
exercer librement leur culte catholique, vite un procès leur est
intenté par l'évêque papiste, et les juges pour lesquels toute la justice
est dans l'Article IV, donnent raison à l'évêque papiste, qui a ainsi
le monopole du catholicisme en France, de par la théologie et le

patriotisme de l'article IV. Et M. Clemenceau trouve que tout est

pour le mieux dans le meilleur des mondes, lui, qui avant d'être



— 431 —

au pouvoir, a écrit des articles si pleins de bon sens et d'éloquence
en faveur de la liberté de conscience pour tous, même pour les

gallicans. Aujourd'hui, paraît-il, gallican et français ne sont plus
synonymes ; pour être français, il faut être ultramontain — Lire
le jugement rendu récemment par le tribunal de Brive en faveur
de M. l'abbé Dumas, prêtre romain, contre M. l'abbé F"atôme, prêtre
catholique et français, expulsé.

Les journaux publient la nomination de M. l'abbé Loisy à une
chaire du collège de France. Le fait, tout à l'honneur du ministre
de l'instruction publique, est d'autant plus étonnant que M. Loisy
est condamné par Rome. Si M. Loisy était, dans son village, ou à

Paris, à la tête d'une association cultuelle, il serait évincé de l'église
par le ministre de la justice et des cultes, qui, de par son Article IV,
se croit obligé d'obéir à l'évêque diocésain. Cette contradiction
gouvernementale, qui, d'une part, glorifie M. Loisy comme professeur,
et qui, d'autre part, le jugule comme prêtre, n'est-elle pas le comble
de l'anarchie?

* Cessation de la «Revue catholique des Eglises». — C'est
elle-même qui annonce sa disparition avec son numéro de décembre
1908. Elle a vécu cinq ans. C'est beaucoup, et nous sommes surpris

qu'elle ait pu se maintenir si longtemps : car sa position était
visiblement illogique et intenable. Effectivement, elle avait déclaré
officiellement, dès son apparition, qu'elle était « obligée d'expliquer
et de défendre les doctrines catholiques » (lire romains). Or, sur ce
terrain, toute union des Eglises avec Rome était impossible et
condamnée à l'avance. Le parti romanisant, et aux trois quarts déjà
papiste, de l'Eglise anglicane était le seul qui pût travailler en ce
sens; de fait, c'était bien à lui surtout que la Revue faisait des

avances, et le parti du Church Times y répondait de son mieux
en mentionnant con amore la moindre de ses communications. Mais
cela même était encore trop pour Rome, qui a coupé court. Cette
disparition n'est point une affaire d'argent, car Rome est riche :

elle est une affaire de doctrine et de discipline. La papauté veut
tout ou rien : union avec elle signifie soumission : c'est à prendre
ou à laisser. Les partis romanisants de toutes les Eglises fear il y
en a dans toutes) sont avertis. Que Lord Halifax et ses amis en
fassent leur deuil.

* Pourquoi le pape est hostile aux associations cultuelles.
— Avant tout, parce qu'elles renfermaient des éléments de liberté
individuelle que Rome redoute. Rome ne veut pas que les simples
fidèles reprennent leurs droits dans l'administration des paroisses.
Le pape doit être tout avec les évêques qui le servent aveuglé-



— 432 —

ment, les fidèles rien M. S. Périsse, dans son ouvrage sur « Les
sciences et les religions à travers les siècles », indique une autre
cause : « Le pape s'est mis en travers de ces associations surtout
par la volonté de conserver l'afflux de ressources financières qui
•lui sont utiles. Que serait devenu le Denier de St. Pierre avec
l'acceptation de la loi? On en aurait d'ailleurs connu l'importance:
la source en eût été, sinon tarie, du moins très amoindrie. Le pape
a préféré se poser en pauvre persécuté pour conserver les donations
des fidèles et en disposer à son gré et sans contrôle. »

* Où en est la question du modernisme. — Du côté de

Rome, c'est toujours la même poursuite intransigeante, âpre,
haineuse, sans distinction ni des procédés, ni des personnes, ni des

doctrines. Il n'y a qu'un modernisme, et c'est l'hérésie des hérésies
Et les évêques, créatures du pape, obéissent aveuglément à ce mot
d'ordre, et condamnent ce qu'ils ne comprennent pas, quelquefois
même ce qu'ils pensent au fond.

En soi, le modernisme consiste dans la recherche de la vérité
religieuse par l'application des règles de la critique moderne aux
matières historiques, exégétiques et dogmatiques. Donc c'est un
mouvement de théologie scientifique, et comme tel il doit être
approuvé de tous les amis de la vraie théologie et de la vraie science.

De fait, les modernistes semblent actuellement se diviser en
deux camps. Les uns paraissent s'attaquer aux principes mêmes
du christianisme, peut-être même à la notion de la religion. Inutile
de dire que nous répudions leurs doctrines. — Les autres se
rapprochent de plus en plus des doctrines de l'ancienne Eglise. M.
Tyrrell, par exemple, dans sa Réplique au cardinal Mercier,
enseigne les doctrines anciennes-catholiques xj. Entre lui et nous, il
n'y a qu'une différence de procédé : avec ses doctrines, il veut
rester dans l'Eglise romaine, afin de les y mieux propager : et nous,
nous sortons de cette Eglise, pour empêcher qu'elles n'y soient
étouffées. L'avenir montrera quel est le meilleur procédé. Au fond,
l'intention est la même: l'amour du vrai christianisme et de la
véritable Eglise catholique.

Quant à ces modernistes honteux qui prétendent faire de la
science avec Rome et sous la direction de Rome, il est clair qu'ils
doivent plier l'histoire, l'exégèse et le dogme aux décisions du pape
et de sa curie. Et l'on sait ce que vaut la science de Pie X, du
cardinal Merry del Val et de leurs serviteurs. Passons. Ce ne sont
que phrases creuses et poudre aux yeux: rabâchage mille fois
réfuté, agrémenté d'injures aux adversaires.

1) Voir, dans cette livraison, p. 417-421.



— 433 —

— Etranges notions du dogme et de l'Eglise. — Les
lecteurs qui ont lu attentivement les «Aveux ultramontains», publiés
dans plusieurs de nos livraisons, ont certainement remarqué les gros
embarras et les terribles contradictions des meilleurs théologiens
romanistes d'aujourd'hui, sur les notions du dogme et de l'Eglise,
notions qui autrefois étaient si simples, simples comme la notion
paulinienne du dépôt, mais que les évolutions et les innovations
romaines ont complètement brouillées et faussées. Le dogme n'est
plus la doctrine divine, ferme et révélée une fois pour toutes par
le Christ, le seul Maître de l'Eglise : doctrine reçue par les apôtres
et les disciples, conservée par eux comme un dépôt absolument
sacré, transmise exactement sans soustraction ni addition de
génération en génération, d'Eglise à Eglise, et attestée historiquement
par un témoignage universel, constant et unanime (quod ubique,
quod semper, quod ab omnibus creditum est). Le dogme romain
n'est plus cela. Confondu avec la théologie, qui comme science
doit évoluer sans cesse, il est devenu cette théologie même, avec
toutes ses obscurités, ses subtilités, ses contradictions. Rome,
entraînée par ses ambitions à dénaturer l'ancienne doctrine catholique
qui les combattait, a dû nécessairement lui substituer des opinions
nouvelles et formuler de prétendues définitions dogmatiques, qu'il
fallait bon gré mal gré imposer aux disciples de la papauté
nouvelle. Telles sont les mystifications auxquelles elle s'est livrée dans
ses conciles romains, faussement décorés du titre d'cecuméniques.
Et comme il y avait des théologiens qui connaissaient encore les
anciennes doctrines et qui combattaient les nouvelles, Rome, pour
les éliminer, dut abolir le critérium ancien et catholique, et le
remplacer par un nouveau : celui du vote à la majorité

Rome s'efforçait de supprimer la discussion, qui était une opposition

contre elle. Mais, comme elle n'y pouvait réussir, elle prenait
tous les moyens possibles pour l'amoindrir. Alors venait le vote.
Le vote à l'unanimité était impossible. Donc nécessité de se
rabattre sur la majorité. Et c'était cette majorité qui était la marque
de la révélation divine, la preuve que le Christ avait réellement
enseigné la formule rédigée ou plutôt votée par cette majorité!
Quelle illusion quel enfantillage Forcer les catholiques du monde
entier à croire que la nouvelle formule, combattue pendant les
siècles précédents, repoussée encore la veille même, mais votée
aujourd'hui par un coup de main et à la suite de mille compromis
et de mille intrigues, était bel et bien la doctrine révélée par le
Christ, confiée par lui à son Eglise, et toujours crue, partout et par
toutes les Eglises particulières Ce mensonge contre l'histoire, contre
les faits, contre les témoignages les plus patents, est tellement
colossal, qu'on se demande comment il y a, aujourd'hui, sous le soleil.

Kevuo intern, de Theologie. Heft 66, 1909. "2S



— 434 —

des hommes civilisés qui osent affirmer comme divines de telles
contrevérités, aussi grossières qu'abominables. Voilà Rome! voilà
la papauté! voilà la dogmatique papiste: cela est divin et révélé

par le Christ, qui, repoussé la veille, est aujourd'hui voté à la
majorité, c'est-à-dire à la moitié des membres triés du concile, plus
un quelle comédie

Prière aux Eglises qui se proclament indépendantes de Rome,
et qui procèdent de la même façon ou à peu près, prière de vouloir

bien réfléchir sur cette insanité dite parlementaire. Le
parlementarisme en choses temporelles et politiques se comprend, mais
en matière de vérités divines, il ne se comprend pas. C'est ravaler
Dieu aux intrigues les plus mesquines. Jamais l'union des Eglises
vraiment chrétiennes ne sera possible dans de telles conditions.

Mais, dit-on, il faut cependant bien en finir avec les discussions
des théologiens sur les questions dogmatiques: or comment en
finir sinon par un vote de majorité ou par une décision, définitive
et sans appel, du pape — Illusion. Après cette décision prétendue
définitive et enregistrée comme telle, une nouvelle surgit, puis une
troisième, et ainsi de suite. L'esprit humain est insatiable, et du
moment qu'on pose en principe que toutes les questions soulevées
au sujet du dogme ou relatives au dogme, doivent être résolues
et tranchées par un tribunal religieux, il n'y a plus de raison de
s'arrêter. Toute la question est de savoir si le Christ a établi son
Eglise comme un tribunal chargé de résoudre toutes les questions
théologiques qu'il plaira de soulever et de discuter. Or, il est
manifeste que telle n'est pas la véritable Eglise chrétienne: que
J.-C. s'est borné à charger ses apôtres et ses disciples d'enseigner
au monde ce qu'il leur a enseigne et imposé à eux. L'objet de
leur mission est donc limite, et il est faux que les mots < docete

omnes gentes* signifient que l'Eglise a pour mission d'enseigner
«quoi que ce soit», même dans le domaine religieux. Les mots
«tout ce que vous délierez», etc., s'appliquent aux péchés et non
aux dogmes. Il est écrit, au contraire, que Dieu a livré le monde
aux disputes des hommes. Si donc il y a des esprits auxquels
les enseignements et les préceptes du Christ ne sont pas suffisants

pour les sauver, qu'ils discutent à côté tant qu'ils voudront, mais

qu'ils laissent tranquilles ceux qui ne veulent pas discuter, ou qui
pensent autrement qu'eux, et auxquels les enseignements du Christ
suffisent. La mission de l'Eglise est parfaitement claire et limitée
dans le N. T. Ce sont quelques évêques, notamment ceux de

Rome et des autres grands sièges, qui ont voulu faire acte
d'autorité et imposer leurs opinions, ce sont eux, dis-je, qui ont ainsi
favorisé la transformation des simples opinions en dogmes, et qui
ont imaginé cette transformation à coups de majorité.



— 435 —

Donc double erreur, soit sur la notion du dogme, soit sur la
notion de l'Eglise.

* Le dilettantisme de M. Bourget. Un comble — A
propos d'un orgue offert à Pie X, M. B. déclare que «Pie X est
peut-être le pape qui a le plus clairement vu que le caractère
essentiel de la catholicité est dans sa discipline et dans sa hiérarchie s.

Donc la foi en J.-C. ne compte plus, le dépôt du dogme ne compte
plus, la doctrine universelle, constante et unanime de l'Eglise ne

compte plus. La seule chose qui constitue lé catholicisme, c'est la
soumission à la hiérarchie romaine, c'est-à-dire au pape! C'est là
«l'ordre»! Cette destruction de la constitution de l'Eglise, cette
anarchie dans le dogme, c'est ce que M. B. appelle «la forteresse
du Vatican». 11 n'est plus question du Christ, pierre angulaire de
la foi et de l'Eglise: le seul Vatican est tout!

* La grande tâche des théologiens ultramontains actuels.
— Depuis qu'ils ont acclamé comme génial le mot de Newman:
Vivre c'est changer depuis que, pour prouver la vitalité dogmatique

de leur Eglise, ils se sont glorifiés des changements dogmatiques

de Rome, quelques-uns d'entre eux ont cependant compris
qu'ils allaient trop loin, qu'au lieu du mot «changement» il serait
plus habile de dire «développement», et alors leur thèse est
devenue celle-ci : L'enseignement dogmatique actuel de l'Eglise
romaine n'est que le développement des enseignements de J.-C tels
qu'ils sont contenus dans les Evangiles.

Mais cela même a encore besoin d'explication. Ce développement

a-t-il été tel que l'on ne puisse pas démontrer que l'enseignement

romain actuel soit sorti logiquement des Evangiles? M. Loisy
l'affirme: il soutient qu'il y a disparate entre le prétendu «germe»
évangélique et l'arbre romain actuel : il affirme que ceci n'est pas
une déduction de cela, mais une explication et une adaptation.

Cette hardiesse de M. Loisy ne satisfait ni M. Dubois ni
M. Batiffol, qui comprennent le péril. Il est évident, en effet, qu'il
peut y avoir loin d'une chose à son explication et à son
adaptation; et si la dogmatique romaine n'est qu'une explication et
une adaptation de l'Evangile, elle n'est plus l'Evangile même.
Aussi M. Batiffol prétend-il que le catholicisme romain est le
christianisme primitif, et que l'Eglise romaine actuelle est conforme
à l'Eglise naissante. Il comprend que s'il n'allait pas jusque-là, la

cause romaine ne serait plus la cause chrétienne. Donc il faut que
les théologiens romains actuels démontrent, par exemple, que
lorsque J. C. est appelé dans les Synoptiques Messie et Fils de
Dieu, le sens de ces mots dans les Synoptiques est déjà le sens
d'une filiation métaphysique, éternelle, et consubstantielle au Père,



— 436 —

et qu'il en est de même de l'Esprit de Dieu ; que cet esprit
apparaît déjà dans les Synoptiques comme une troisième personne
éternelle et consubstantielle aux deux premières ; donc, que la
trinité romaine actuelle est aussi enseignée dans les Synoptiques.
Oh sans doute, ils n'osent pas dire que ces explications de la
filiation divine du Christ et de la trinité sont formellement
exprimées dans les Synoptiques; elles n'y sont, disent-ils, que
«suggérées», mais, à les en croire, cette suggestion suffit pour
qu'on doive les accepter et pour que Rome ait le droit d'en faire
des dogmes

Telle est la tâche actuelle. Il est intéressant, à ce point de

vue, de lire, dans la «Revue du clergé français» du Ier février
dernier, l'article de M. F. Dubois sur La vérité du christianisme,
l'Evangile et le dogme. L'effort est notoire. Malheureusement
l'auteur se borne à affirmer qu'il y a suggestion et que cette
suggestion suffit: il ne prouve ni la première assertion, ni la
seconde. Il est dans le pur arbitraire, et prend ses désirs, ses

autosuggestions, pour des réalités. En philosophie, un logicien qui
commettrait de tels sophismes, de tels quiproquos, de telles fausses

équivalences, ne tromperait personne. En théologie, aura-t-il du
succès Sur les esprits qui ne contrôlent pas et qui croient déjà
à l'avance que la foi qu'on leur enseigne est la vraie foi, de tels
procédés font toujours de l'effet; mais ce sont là des causes
manifestement perdues au yeux de quiconque ne se laisse pas prendre
par les mots. Il est notoire que ces théologiens détournent le sens
obvie des textes pour les adapter à leur théorie. C'est la violation
d'une des premières règles de toute saine critique, qui consiste à

adapter la théorie au sens vrai du texte et du contexte.
Toujours est-il que c'est sur ce terrain que portent maintenant

les efforts. Cette position, cet examen des dogmes à la lumière
des Evangiles, cette confrontation des formules dogmatiques avec
les enseignements du Christ des apôtres, s'imposent donc
maintenant aux théologiens de toutes les Eglises, s'ils veulent faire
triompher le christianisme contre les attaques doctrinales dont il
est l'objet. De tels travaux démontrent, d'une part, la vérité du
christianisme authentique et, d'autre part, l'erreur du catholicisme
romain. Cette marche des esprits est très remarquable : elle peut
conduire à une rénovation de la théorie et à un vrai réveil de la foi.

'•' Sophisme jésuitique. — Le Père Coupe, jésuite anglais, ne
permet pas qu'on reproche à l'Eglise romaine son défaut de
continuité dans la doctrine, ni qu'on cite comme preuves de cette
discontinuité ses nouveaux dogmes de l'immaculée-conception en 1854
et de l'infaillibilité papale en 1870. 11 réplique que, s'il n'y a pas



- 437 —

eu discontinuité à Nicée en 325 quand l'Eglise a défini la
consubstantialité du Verbe et du Père, ni à Ephèse en 431 quand elle
a défini la maternité divine de Marie, de même il n'y en a pas
non plus quand elle a défini les deux dogmes de 1854 et de 1870.
Dans ces quatre cas, l'Eglise, dit le bon Père Coupe, n'a pas changé,
elle a seulement crû, grandi, progressé (growth).

Voilà la théologie papiste. Admirez sa naïveté et son
enfantillage.

A Nicée, l'Eglise a admis le mot « consubstantiel », qui avait
été rejeté précédemment, preuve que ce n'est pas le mot qui est
de foi, seulement la doctrine exprimée par ce mot en 325. Or
cette doctrine n'était pas nouvelle; toujours, dès l'origine de l'Eglise,
on a cru que la Sagesse divine était de la même nature que la
Paternité divine, et que, en distinguant la Paternité et la Sagesse
de Dieu, on n'admettait pas pour cela en lui deux substances, mais
une seule. Le concile de Nicée, en définissant la consubstantialité,
n'a fait que constater la foi universelle, constante et unanime des

Eglises particulières sur ce point; elle n'a ni changé, ni grandi;
elle n'a point fabriqué de dogme nouveau, elle a simplement
proclamé l'ancien par un terme nouveau. Rien de plus.

Même chose en 431. Quand elle a proclamé la maternité
divine de Marie, elle a simplement enseigné que Marie a été
vraiment mère de Jésus-Christ, lequel a été vraiment homme et vraiment
Dieu. Le concile n'a jamais enseigné que Dieu a eu une mère et
que Marie a enfanté la Divinité en J.-C. C'eût été un blasphème
et une absurdité. Le concile n'a donc rien innové en fait de
doctrine; il a voulu montrer l'unité personnelle des deux natures mieux
que ne le faisait Nestorius. Cette unité était de croyance universelle

bien avant 431. Les opposants ne faisaient opposition qu'au
mot qui les choquait, mais non au dogme même de l'union
hypostatique, cru et professé dès le principe.

Au contraire, en 1854, la doctrine même a été changée. Car,
la veille de la définition, tous les opposants qui, à la suite de Thomas
d'Aquin, repoussaient l'immaculée-conception comme une erreur,
étaient encore d'excellents catholiques, et le lendemain ils étaient
hérétiques. Non, la veille, était orthodoxe, et le lendemain il était
hérétique. — Même chose pour l'infaillibilité du pape en 1870;
elle était niée la veille comme une erreur, et ceux qui la niaient
étaient parfaitement catholiques, et le lendemain elle était une
hérésie. Le changement est donc palpable. Les papistes qui
appellent progrès ou évolution ce changement radical du non en oui,
sont des enfants qui essaient de se duper avec des mots et de faire
croire que leur poupée de carton est vivante.



— 438 —

* Belle mission de l'Eglise vaudoise en Italic — M. le
pasteur Rostagno a fait dernièrement une conférence à Genève sur
cette vaillante Eglise. Nous extrayons du compte-rendu de la
« Semaine religieuse » les passages suivants :

«C'est pour sauver le peuple italien de la superstition et cle

l'incrédulité qui va de pair avec elle qu'elle s'attache à répandre
l'Evangile. Elle a été miraculeusement conservée par la Providence,
au travers des siècles de persécution, pour cette œuvre de relèvement

et de salut. Elle ne représente sans doute encore, au milieu
des 32 millions d'Italiens, qu'une infime minorité. Et cependant, au
dernier Synode de la Tour, le sous-secrétaire d'Etat pour l'Intérieur
n'a pas craint de dire à l'assemblée : « Nous apprécions votre Eglise,
allez de l'avant », et au premier Congrès national léminin de Rome,
les dames protestantes ont joué un rôle des plus marquants. Le
rapport du Comité d'Evangélisation montrera les progrès encourageants

de cette œuvre.
En Sicile, notamment, les écoles protestantes sont bondées,

bien qu'elles ne soient pas gratuites comme les écoles officielles,
car leur supériorité est reconnue. A Messine, où l'orateur présidait
une visite d'Eglise six semaines avant la catastrophe, devant une
chapelle toute remplie, les fidèles étaient des plus démonstratifs et
généreux: le pasteur, un véritable apôtre, se montrait animé d'un
ardent amour pour les déshérités: ses conférences obtenaient un vif
succès et se vendaient ensuite abondamment dans les kiosques; le
dimanche 27 décembre, il prêchait encore matin et soir avec
puissance et avec efficacité. F)ans une petite localité de la Calabre, on
a fait venir l'évangéliste de Falerne, et la population est venue le
recevoir, le syndic et la musique en tète.

Les agents de la Mission ne guerroient pas contre le clergé,
mais uniquement contre l'erreur et contre le mal, et c'est l'enseignement

du Christ qui occupe la place d'honneur dans leurs discours.
Ils gagnent plus d'une recrue dans des couches sociales qui avaient
subi l'influence de l'athéisme, et ils ont parfois à baptiser des

prosélytes qui n'avaient pas reçu le baptême à leur naissance. La crise
moderniste, qui a conduit certains esprits au scepticisme incrédule,
a provoqué chez d'autres un retour aux doctrines évangéliques. Tel
moderniste en vue est sur le point de se déclarer protestant. Tel
jeune curé du Midi venu à Rome pour le jubilé pontifical a été
navré du vide des cérémonies auxquelles il a pris part et s'est mis
en rapport avec un pasteur vaudois qui le pousse vers l'étude des
Ecritures.

L'œuvre évangélique vise donc au relèvement religieux, moral
et social du peuple italien. La vieille forteresse papale, qui retient



— 439 —

encore tant d'àmes captives, est moins solide qu'elle n'en a l'air.
Ses murs sont déjà fissurés, et la puissance de Dieu les fera bien
crouler quelque jour. Mais nous verrons s'élever, sur ses ruines,
l'édifice éternel d'une Eglise vraiment évangélique. »

NB. 11 faudra bien qu'un jour les Eglises anciennes-catholiques
et vaudoises se rencontrent autrement que par hasard et qu'elles
s'expliquent une bonne fois sur leur contenu religieux, dogmatique,
liturgique et ecclésiastique. Il y a entre elles tant de points
communs qu'il n'est pas possible qu'en présence des maux perpétrés
par la papauté en Italie, Anciens-catholiques et Vaudois ne finissent

pas par s'unir, un jour et bientôt, in Christo et m Ecclesia.

'¦' Noble protestation en faveur des catholiques antiromains.
— Dans le Siècle du 27 février M. Réveillaud, député, raconte ainsi
les événements scandaleux qui se sont passés à Ardin et auxquels
l'opinion publique de la généreuse France ne saurait rester
indifférente.

« En quelques rares localités, comme Culey, Ayet-Bethmale,
Puymasson. Ancizes, Ardin, etc., des catholiques se sont rencontrés
qui ont voulu, malgré le pape et les évêques, se soumettre à la loi
de leur pays : ils ont donc, dans les termes de la loi de décembre

1905, fondé des associations cultuelles qui se sont assuré le ministère

de desservants de leur culte, et ceux-ci, sans rien innover
dans les habitudes, les rites ou les pratiques anciennes, ont assuré,

pour des populations qui les avaient demandés et les soutenaient,
l'exercice régulier de leur culte. En règle donc avec l'esprit et la
lettre même de la loi, il semblait qu'ils pussent compter sur la
bienveillance du gouvernement et l'équité des magistrats de la
République française. Or, une plainte toute récente du maire, des
conseillers municipaux, des membres de l'association cultuelle et de
l'immense majorité de la population d'Ardin (1550 sur 1700) nous
apprend ce qui suit. L'église de la commune ayant été volontairement

abandonnée par l'ancien curé et la commune ayant dû en

prendre charge, attribution en fut faite, en conformité de la loi de

Séparation, à un curé très régulièrement ordonné sous le régime
concordataire. M. l'abbé Bousquet, muni de son celebret et qu'aucune

interdiction canonique n'atteignait alors. Cet acte d'attribution
fut approuvé par le préfet du département des Deux-Sèvres. Portée
devant le Conseil d'Etat par le parti clérical-ultramontain, l'affaire
y est actuellement pendante. Mais, au lieu d'attendre la solution
de cette instance, il a suffi d'une demande en référé, introduite par
cinq individus de la commune se qualifiant de « catholiques romains
sans autre titre, et d'un juge du tribunal de Niort, épousant leur
querelle, pour que l'abbé Bousquet — qui, depuis deux ans, jouis-



— 440 —

sait sans contestation de l'église — reçut brusquement, ainsi que
le maire, l'intimation de remettre aux cinq demandeurs les clefs de
l'église et de la sacristie. « Défense lui était faite d'y célébrer le
culte », tandis que les cinq demandeurs pouvaient y introduire tel
prêtre qu'ils disaient autorisé par l'évêque de Poitiers.

«Munis de cette ordonnance, et quoique tout leur droit fût d'en
< référer à justice » dans le cas où le maire et le curé d'Ardin se
refuseraient (comme ils se refusèrent, en effet) à livrer les clés de
l'église, ces cinq individus ou plutôt le meneur clérical qui se
servait d'eux comme de prête-noms, firent forcer les portes de l'église
et de la sacristie avec le concours des gendarmes requis pour
appuyer l'huissier; et cette scène de cambriolage légal, ou plutôt
illégal, au profit de la secte cléricale, vient de se passer sous le
ministère de MM. Clemenceau et Briand, sans même que le
gouvernement s'avisât de prendre contre cette procédure abusive un
arrêté de conflit!

c Nous n'avons pas besoin de dire si la population est excitée
dans cette commune d'Ardin. Les républicains de cette commune
(et c'est, nous l'avons dit, la grosse majorité des habitants) se
demandent s'ils rêvent, s'ils sont encore en République, et sous un
ministère radical! Ils en appellent aux Chambres, à l'opinion, à
la presse républicaine. Ne se trouvera-t-il personne pour prendre en
main leur cause, qui est celle de la liberté de culte et de
l'indépendance des catholiques de France, vis-à-vis de la faction romaine? »

Eug. RÉVEILLAUD, Député.
NB. — La loi de Séparation n'est pas bonne, certaines

influences veulent la rendre pire.
Il paraît obligatoire à quelques personnes que cette législation

ne se montre clémente que pour les seuls papistes qui auront refusé
de la reconnaître, et qu'elle soit violente et persécutrice principalement

pour ceux qui auront cherché à se conformer aux intentions
du législateur.

Le Directeur-Gérant : Prof. Dr E. Michaud.

Remerciement. Ma santé ne me permettant pas de remercier directement

toutes les personnes qui ont bien voulu m'honorer de leurs félicitations
à l'occasion de mes 70 ans, je les prie de vouloir bien agréer, par
l'intermédiaire de la Revue, mes plus vifs remerciements.

Prof. Dr E. Michaud.

Berne. — Imprimerie Stämpfli & CiE.


	Chronique

