
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 66

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 379

VARIÉTÉS.

I. — Réponse à M. Salvatore Minocchi.
Si M. Minocchi s'était borné à expliquer sa nouvelle

attitude envers Rome, nous n'aurions qu'à enregistrer
respectueusement ses explications. Mais il a formulé en même temps
une condamnation de ceux qui tiennent une autre conduite, et
il ne saurait trouver mauvais que ceux-ci se justifiassent à

leur tour.
Son explication a paru dans « Le Chrétien » du 1er

décembre 1908. J'y trouve des contradictions formidables. Par
exemple :

Il déclare vouloir rester «prêtre et catholique» malgré
Rome. Très bien. Mais il ajoute qu'il ne veut pas « tenter de
réformer l'Eglise romaine en se séparant d'elle pour fonder une
nouvelle Eglise plus fidèle et vraiment catholique ». Alors, à

quoi lui sert son catholicisme et son sacerdoce? Il les
condamne à l'inaction, à la paralysie, à la stérilité. Dans une Eglise
catholique réformatrice, il travaillerait à la réforme du catholicisme;

ce serait digne de lui. En se croisant les bras et en
prononçant quelques paroles qu'emporte le vent, il ne fait œuvre
utile ni dans le présent, ni dans l'avenir.

Il veut, dit-il, « consacrer sa vie à la rédemption de ses

frères, si nombreux, qui gémissent dans le clergé ». Très bien.
Mais croit-il qu'il suffise de gémir pour délivrer? Il se trompe.
En n'étant d'aucune Eglise, il n'a aucune Eglise, aucun asile,
à offrir au clergé. Rester dans l'Eglise de Rome, c'est rester
dans les fers qui y sont inévitables, ce n'est pas délivrer.

Il veut encore, dit-il, déterminer les bons catholiques à

accepter sincèrement les résultats de la science, ainsi que les

progrès des idées philosophiques modernes, et de plus, travailler
à la transformation sociale qui se prépare et s'opère déjà. Très
bien. Mais pense-t-il qu'il fera mieux cette besogne au milieu
des entraves que l'Eglise romaine lui impose, et qu'il sera plus



— 380 —

utile à ses frères en se liant les mains? Utopie. Un général
d'armée qui, à la veille de la bataille, se conduirait de la sorte,
serait certainement accusé d'ineptie, pour ne rien dire de plus,
par ses propres soldats.

11 se compare, lui et ses amis, à ces premiers chrétiens
venus du judaïsme, qui ne voulaient pas se séparer du judaïsme
au sein duquel ils étaient nés, mais « simplement le pousser vers
une réalisation supérieure de la pensée et de la vie
religieuses ». La comparaison est malheureuse : car ceux des judéo-
chrétiens qui ont voulu conserver leur judaïsme et ne pas
rompre avec la synagogue, n'ont abouti à rien. Si le christianisme
n'eût été que ce judaïsme peureux et arriéré, il eût été
parfaitement inefficace. Rester dans l'Eglise romaine pour la
«pousser vers l'avenir», quand elle même s'y refuse et quand,
à son tour, elle pousse ses pousseurs dans les bas-fonds où elle
les embourbe, c'est faire un travail de poussette qui ressemble
à de la plaisanterie.

M. Minocchi prétend qu'il est inutile et impossible de
réformer l'Eglise. Voyons ses raisons.

Première raison : Luther et Calvin l'ont essayé, l'Eglise
anglicane aussi, Dœllinger .également; «on peut dire aujourd'hui

que toute réforme possible de l'Eglise a été faite ou du
moins tentée ». Donc il est inutile et impossible d'en tenter une
nouvelle! M. M. énumère quatre tentatives, qui toutes se
continuent; et avant qu'elles aient achevé leur œuvre, il les juge
inutiles. Il croit peut-être qu'une réforme de l'Eglise doit réussir
dans les vingt-quatre heures, ou dans deux ou trois siècles. Il se

trompe. Une réforme doit se faire constamment et persévéram-
ment, en renouvelant sans cesse ses moyens d'action selon les
sciences et les circonstances sociales toujours en évolution ;

elle n'est jamais terminée, parce qu'il y a toujours des hommes
défectueux à réformer et des améliorations doctrinales, morales
et disciplinaires à réaliser. D'ailleurs, ce qu'on n'a pas fait la
veille, on peut le faire le lendemain ; le laboureur qui quitterait

le champ ensemencé, sous prétexte que pendant des mois
entiers ce champ ne produit que de l'herbe, serait un insensé;
en patientant quelques mois de plus, il recueillerait une
fructueuse moisson.

Deuxième raison: Toutes les Eglises réformées sont aussi
en état de crise ; aucune ne peut accepter sans un trouble



— 381 —

profond la science moderne et les libertés sociales ; « et alors,
à quoi bon faire des démarches destinées à nous ramener au
point même où nous nous trouvons aujourd'hui?» — En vérité,
on se demande si c'est un homme sérieux qui parle, ou si ce
n'est pas plutôt un ouvrier sans vigueur qui cherche une
mauvaise raison pour s'exempter de tout travail. Comment
M. M. ne voit-il pas qu'il s'agit précisément de se mettre en

état, ecclésiastiquement, d'accepter la science et la liberté, et
de sortir ainsi de la crise dont il se plaint? Il déclare à l'avance
qu'on ne peut pas sortir de la crise, et il en conclut que ce
n'est pas la peine de faire effort contre elle Il lui plaît de

penser qu'en acceptant la science et la liberté on sera toujours
condamné au trouble et à la crise d'aujourd'hui Assertion
aussi vide de raison que pleine de paresse ou de scepticisme.

Troisième raison. Confondant l'Eglise romaine et l'Eglise
catholique, M. M. trouve que l'Eglise romaine « a plus ou moins
bien réalisé le grand rêve de la civilisation humaine et de
la fraternité humaine » ; et c'est pourquoi il reste dans son
sein. — C'est le cas de dire qu'il y a plusieurs manières de

comprendre l'histoire! Plus j'étudie l'histoire de l'Eglise de
Rome et de la papauté, les désordres et les erreurs de ses

papes, les fantaisies de ses conciles, les monstruosités de son
inquisition, les scandaleuses exploitations de ses indulgences
et de ses dispenses, ses horribles guerres de religion, ses
intrigues politiques et irreligieuses, tous les maux qu'elle a

perpétrés dans le monde, toutes les vérités humanitaires qu'elle
a combattues par son orgueil, tous les progrès qu'elle a
empêchés par son ambition, etc., plus je suis convaincu que, loin
d'avoir travaillé à la civilisation et à la fraternité, cette Eglise
en a été et en est encore précisément la contrepartie, comme
elle est la contrepartie de l'Evangile du Christ. Telle m'appa-
raît son histoire. M. M. n'ignore pas les bibliothèques où sont
accumulées les preuves de ces faits. En tout cas, il se contente,
lui, d'affirmer que l'Eglise de son berceau est humanitaire et
fraternelle: c'est l'affirmation d'un bon cœur et d'un enfant
bien élevé. Mais s'agit-il de cela?

J'ai déjà fait ressortir l'illogicité des modernistes italiens v).

Je n'insiste pas. Je voudrais toutefois, en terminant, rappeler

') Voir la Revue internationale de théologie, janvier 1909, p. 197-198.



— 382 —

la futilité d'un de leurs précurseurs, futilité qui a été réfutée
en son temps et que, pour leur propre compte, ses continuateurs

d'aujourd'hui ne fortifient d'aucun argument nouveau. Il
s'agit d'un catholique libéral lucernois, Antoine Segesser, qui
raisonnait ainsi:

De même, disait-il, qu'un bon citoyen doit ou quitter son
pays, ou obéir extérieurement aux lois, alors même qu'il trouve
ces lois erronées, mauvaises, déplorables, nuisibles à la nation,
ainsi un bon catholique doit ou sortir de l'Eglise catholique,
ou se soumettre aux lois formulées par le pape et les évêques,
alors même qu'il les trouve fausses et fatales. Les dogmes
romains ne sont que des lois qui doivent régler la conduite
extérieure des catholiques, rien de plus. Le pape et les évêques ont
beau anathématiser et excommunier les catholiques qui, tout
en leur résistant, veulent rester catholiques, ceux-ci sont dans
leurs droits en se disant toujours catholiques, comme les
Italiens que leurs tribunaux condamneraient, seraient toujours des
Italiens, s'ils voulaient rester Italiens. Quand on veut garder
son titre de catholique, on le garde envers et contre tous,
comme on garde sa nationalité par son obstination à s'y maintenir.

Les modernistes italiens d'aujourd'hui raisonnent de même.
Mais ils se trompent comme Segesser se trompait, ainsi que
l'a très bien observé M. l'évêque Herzog1). D'abord, il est faux
que les dogmes catholiques ne soient que des lois ecclésiastiques,

comparables aux lois civiles. Ensuite, lorsqu'on est membre
d'une société religieuse, essentiellement volontaire, il est faux
qu'on puisse continuer à en faire partie en violant ses principes,
ses règlements, sa constitution et ses lois; on a beau s'en
proclamer membre réel, on se fait illusion et l'on se trompe soi-
même. On n'est qu'un révolté.

La situation d'un catholique anathematise et excommunié
par Rome, et qui se borne à protester en paroles, renonçant
à lutter par des actes, se privant dès lors de toute vie
ecclésiastique et de toute participation aux sacrements, cette situation,

dis-je, est stérile : ce catholique s'avoue vaincu de fait, et
laisse toute la place à ceux qu'il regarde comme de faux ca-

:) Cf. le Katholik, 19. Dez. 1908, p. 432-433. — Voir aussi Segesser, Der
Kulturkampf, Bern, K. J. Wyss, 1875.



— 383 —

tholiques. Celui, au contraire, qui, fort de sa foi, de sa
conscience et de son droit, lutte activement pour les défendre,
s'unit à des frères qui croient comme lui et qui veulent comme
lui pratiquer leur religion catholique, vivre de la vie catholique
et ecclésiastique, d'après les principes du vrai catholicisme,
celui-là est logique et réellement utile à ses frères: c'est ce
qu'ont fait et ce que font les anciens-catholiques. L'avenir ne
tardera pas à mettre en lumière la valeur des deux procédés.

Il plaît à M. M. de déclarer que Dœllinger a échoué; cela
n'empêche pas que, Dœllinger mort, il n'y ait des Eglises
anciennes-catholiques qui continuent son œuvre. Lorsque M. M.

mourra, où seront ses continuateurs, et quelle sera leur action
Bref, la lettre de M. M. n'est pas même un coup d'épée dans
l'eau; c'est un simple aveu d'impuissance et une déclaration
d'inaction, dont Rome lui sera très reconnaissante, en attendant
sans doute qu'elle lui envoie une calotte, peut-être même un
chapeau. E. Michaud.

II. — Le mariage des évêques et des prêtres.

M. le Dr Jean Richterich, curé de Genève, a publié dans
la Revue internationale de Théologie une étude sur cette
importante question. Il nous a paru que cette savante étude,
écrite en allemand, devait être résumée en français pour les
lecteurs français, qui ont particulièrement besoin d'être éclairés
sur ce point. L'auteur a bien voulu faire lui-même ce substantiel

résumé:
« Le Christ et les Apôtres n'ont pas imposé le célibat aux

prédicateurs de l'Evangile et aux dispensateurs des saints
mystères. L'apôtre St. Pierre était marié. St. Paul dit exprès
sèment: «11 faut donc que l'évêque soit irréprochable, mari
d'une seule femme, qu'il dirige bien sa propre maison et qu'il
tienne ses enfants dans la soumission et dans une parfaite
honnêteté», I Tim. Ill, 2-4. «N'avons-nous pas le droit de mener
avec nous une sœur qui soit notre femme, comme font les
autres apôtres, et les frères de Jésus, et Cephas (Pierre)
I Cor. IX, 5. Le diacre Philippe avait quatre filles (Actes des

Apôtres XXI, 9). L'auteur de l'Epître aux Hébreux XIII, 4,

dit: «Que le mariage soit honoré de tous.» La tradition chré-



— 384 —

tienne primitive confirme le fait que plusieurs apôtres étaieftt
mariés. Il n'existe pas de loi disciplinaire concernant le célibat.
La distinction entre évêques et prêtres en tant que deux degrés
différents du même sacerdoce ne tend à s'établir qu'après la
mort des apôtres. St. Denis l'Aréopagite, que St. Paul consacra
évêque d'Athènes, était marié, et sa femme s'appelait Damaris.
St. Ignace, évêque d'Antioche (107), s'exprime ainsi dans sa
lettre à St. Polycarpe, évêque de Smyrne : « Si quelqu'un peut
garder la continence pour honorer la chair de Jésus-Christ,
qu'il la garde, mais sans vanité; car s'il s'en glorifie, il se

perdra. S'il se croit au-dessus de son évêque, à cause de l'ex,
cellence de ce don, il tombe dans la mort. » Un nommé Pinytus,
évêque de Gnossus, voulant obliger au célibat les prêtres de

son diocèse (176), St. Denis, évêque de Corinthe, l'en blâma
sévèrement. Domnus, évêque d'Antioche (mort en 275),
remarquable par sa sainteté, succéda à son père dans l'épiscopat.
Philéas, évêque de Thmouis, préféra les supplices, plutôt que
de renier sa foi par amour de sa femme et de ses enfants
(303). St. Irénée, évêque de Sirmium en Pannonie (304), était
marié. Conduit jeune encore au martyre, il ne se laissa pas
fléchir par les larmes de ses enfants en bas âge. Le prêtre
africain Tertullien (202), lui-même marié, s'élève contre les
secondes noces des prêtres et des évêques de son temps *).

St. Athanase, patriarche d'Alexandrie (mort en 373), parle de

beaucoup d'évêques et même de moines ayant des enfants,
sans aucun blâme et comme d'une chose toute naturelle.
St. Jérôme (mort en 420) prend la défense d'un évêque espagnol,
Cartérius, qui s'était remarié deux fois, et il s'écrie : « Les
seuls évêques bigames de son temps auraient pu former un
concile aussi nombreux que celui de Rimini en 359, où il s'en
trouva près de quatre cents.» Le cardinal Baronius avoue que
souvent des bigames ont été élevés à l'épiscopat. Les Consti-

') On sait que Tertullien, après avoir condamné les secondes noces, a fini par
les permettre, mais seulement aux simples fidèles, et non aux prêtres, encore moins
aux évêques. Voir son De exhortatione castitatis, où il dit : « Comment oseras-tu
baptiser et offrir quand tu auras épousé deux femmes?» Là même, il remarque que «les
secondes noces sont une variante de l'adultère (species stupri).» 11 transigeait sur ce

point en faveur des laïques «à cause du péril de l'incontinence», mais non en faveur
des prêtres, et encore moins des évêques. Ceux-ci, mariés deux fois, eussent été adultères

à ses yeux. St. Paul a dit: «Oportet episcopum unius uxoris virum»
(I Tim. Ill, 2).



— 385 —

t/tlions et les Canons apostoliques, rédigés vers la fin du III"
et au commencement du IV siècle, disent: «Dévêque, le prêtre
et le diacre ne doivent point renvoyer leur femme, sous
prétexte de religion, et s'ils le font, qu'ils soient privés de la
communion, et s'ils persistent, qu'ils soient déposés. Un évêque ne
doit pas céder à l'affection humaine et consacrer évêque son

propre fils» (Canons apostol. 16 et 75). Les synodes cYElvire
en Espagne (306) et de Néocésarée (314) ordonnent aux
ecclésiastiques de s'abstenir de leurs femmes dans le temps de leur
ministère, sous peine de déposition. Le concile â'Ancyre (314)
décrète que le prêtre, en s'engagant dans le sacerdoce, peut
se réserver expressément la liberté du mariage ; autrement il
faut s'en abstenir. Le concile de Gangres (en Paphlagonie),
vers 350, en opposition au moine Eusthatius, qui préconisait
le célibat, excommuniait ceux qui soutenaient qu'on ne devait
ni assister au culte célébré par un prêtre marié ni recevoir
la communion de sa main. Le premier concile œcuménique de

Nicée (325), partageant les vues du vénérable évêque Paphnuce,
de Thébaïde, se refusa d'imposer le célibat comme une loi
universelle. Les papes Sirice (384 à 398j, Innocent I (402 à 417)
et Léon I (mort en 461) imposent aux prêtres et aux évêques
l'obligation de s'abstenir de leurs femmes sous peine de déposition.

Au quatrième concile œcuménique de Chalcédoine (451) se

présentèrent des évêques d'Asie qui étaient mariés et avaient
des enfants. Les évêques en Perse étaient mariés jusqu'en 778.

Le concile in Trullo à Constantinople (692) décide que les
prêtres peuvent se marier avant l'ordination ; les évêques
doivent renvoyer leurs femmes dans un couvent tout en subvenant

à leurs besoins matériels. Dans l'Eglise orientale, il n'y
a aujourd'hui que les moines qui sont promus à l'épiscopat.

St. Basile était fils d'un évêque (mort en 379). Son frère,
St. Grégoire de Nysse (mort en 395), était marié avec Théosébie.
St. Grégoire de Nasianse (né en 329), était fils d'un évêque
Grégoire, son prédécesseur sur le même siège. Dans l'éloge
funèbre qu'il fit de son père, en présence de St. Basile, il dit:
«Je ne crois pas que jamais personne ait été plus heureux en
femme que mon père. Tout ce qu'il y avait de qualités rares
et exquises dans les hommes et dans les femmes se trouvait
rassemblé dans ces deux saints personnages, qui étaient unis
par leur vertu et par leur corps. »

Revue intern, de Théologie. Heft 66, 1909 25



- 386 —

Le savant Synésius, evêque de Ptolémaïs (407), se défendit
aussi longtemps qu'il lui fut possible de l'acceptation de

l'épiscopat. «J'ai une femme, disait-il; je l'ai reçue de Dieu et de

la main sacrée de l'évêque d'Alexandrie. Or, je déclare que je
ne veux ni me séparer d'elle, ni vivre en cachette avec elle
comme un adultère. L'un est contraire à la piété, l'autre à la
loi. Je souhaite d'avoir des enfants en grand nombre et
vertueux. J'ai donc une femme que j'aime et je veux continuer à

vivre avec elle. » Le patriarche Théophile d'Alexandrie passa
outre. Synésius fut consacré et garda sa femme. St. Hilaire,
évêque de Poitiers ('350), était marié. Né païen, sa conversion
entraîna celle de sa femme et de sa fille. Le pape Léon Ier

prend sous sa protection un évêque gaulois marié à une veuve.
Cet évêque, nommé Celidonius, avait été déposé par le concile
d'Arles, présidé par St. Hilaire, évêque de cette ville (444). Les
évêques Urbicus, St. Namace, St. Sidoine Apollinaire de

Clermont, étaient mariés, ainsi que Sl. Simplicius, évêque d'Autun
(au 5e siècle).

La pape Pelage /" (mort en 560) autorise la consécration
comme évêque cle Syracuse d'un prêtre marié, à la condition
qu'il ne s'approprie pas les biens de l'Eglise pour les léguer
à sa femme et à ses enfants.

L'archevêque Robert de Rouen (9S9-1037; était marié avec
Herlève et avait trois fils. De même, Johonée, évêque de Dol
(Bretagne), vers l'an 1078. Depuis son épiscopat, il s'était marié

publiquement et avait plusieurs enfants. Le concile d'Hip-
ponc (394) défend aux enfants des évêques de se marier avec
des hérétiques. Le moine Gratien, auteur d'une compilation
du droit canonique (au XIIe siècle), parle de plusieurs papes
qui étaient fils de prêtres ou d'évêques, enfants non illégitimes,
mais nés d'un légitime mariage. Le pape Adrien PP, le successeur

de Nicolas I", était marié, ainsi que l'évêque Arsenius
d'Orta, père du bibliothécaire Anastase (au IXe siècle). Le
pape Grégoire VII (1073-1086) interdit formellement le mariage
aux prêtres. Cette interdiction est renouvelée par les deux
conciles du Latran de 1123 et 1139 que l'Eglise romaine range
au nombre des conciles œcuméniques. Des voix autorisées
s'élèvent contre cette interdiction. Dans un mémoire adressé sulla

demande du pape au concile de Vienne (1311), l'évêque
Durcindis de Mende propose de permettre le mariage aux



— 387 —

prêtres comme dans l'Eglise grecque, vu l'incontinence et les
lieux infâmes à Rome. Le cardinal Zarabella était du même
avis au concile de Constance (1414-1418). Au concile de Bâle
(1431), l'abbé Tudeschi, plus tard archevêque de Palerme,
préconise l'abolition du célibat forcé. Le secrétaire de ce concile,
plus tard Pie II, dit: «L'Eglise occidentale a défendu le
mariage aux prêtres pour de bonnes raisons, mais il faut le
permettre aujourd'hui pour des raisons bien meilleures. » Au concile

de Trente (1563), l'empereur Ferdinand, le duc de Bavière
et d'autres princes demandèrent de permettre le mariage des

prêtres. La question fut agitée, mais Rome blâma les légats
d'avoir permis une discussion aussi dangereuse. « Le mariage,
disait-on, détacherait les prêtres de la dépendance du Saint-
Siège en proportion de Vaffection qu'ils auraient pour leurs
femmes, leurs enfants, leur patrie. Leur permettre de se marier,
ce serait détruire la hiérarchie ecclésiastique et réduire le pape
à n'être plus qu'évêque de Rome. » Le concile déclara que
l'ordination, même pour le sous-diaconat, était un empêchement
dirimant pour le mariage. Une simple loi disciplinaire fut changée
en formule dogmatique. Cette loi disciplinaire lie jusqu'à nos
jours les ecclésiastiques soumis à la juridiction papale. Quant
aux Eglises protestantes et à l'Eglise anglo-américaine qui a
conservé l'épiscopat, le mariage est permis aux pasteurs et
même aux évêques.

D1' Jean Richterich.


	Variétés

