Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)
Heft: 66
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

379 —

VARIETES.

I. — Réponse a M. Salvatore Minocchi.

Si M. Minocchi s’était borné a expliquer sa nouvelle atti-
tude envers Rome, nous n'aurions qu'ad enregistrer respec-
tueusement ses explications. Mais il a formulé en méme temps
une condamnation de ceux qui tiennent une autre conduite, et
il ne saurait trouver mauvais que ceux-ci se justifiassent a
leur tour.

Son explication a paru dans «Le Chrétien» du 1¢ dé-
cembre 1908. J'y trouve des contradictions formidables. Par
exemple :

Il déclare vouloir rester «prétre et catholique» malgré
Rome. Tres bien. Mais il ajoute qu'’il ne veut pas «tenter de
réformer I'Eglise romaine en se séparant d’elle pour fonder une
nouvelle Eglise plus fidele et vraiment catholique ». Alors, a
quoi lui sert son catholicisme et son sacerdoce? Il les con-
damne a l'inaction, a la paralysie, a la stérilité. Dans une Eglise
catholique réformatrice, il travaillerait a la réforme du catholi-
cisme; ce serait digne de lui. En se croisant les bras et en
pronongant quelques paroles qu'emporte le vent, il ne fait ceuvre
utile ni dans le présent, ni dans l'avenir.

Il veut, dit-il, «consacrer sa vie 4 la rédemption de ses
fréres, si nombreux, qui gémissent dans le clergé ». Tres bien.
Mais croit-il qu'il suffise de gémir pour délivrer? 1l se trompe.
En n’étant d'aucune Eglise, il n'a aucune Eglise, aucun asile,
a offrir au clergé. Rester dans I'Eglise de Rome, c'est rester
dans les fers qui y sont inévitables, ce n’est pas délivrer.

Il veut encore, dit-il, déterminer les bons catholiques a ac-
cepter sinceérement les résultats de la science, ainsi que les
progrés des idées philosophiques modernes, et de plus, travailler
a la transformation sociale qui se prépare et s'opére déja. Tres
bien. Mais pense-t-il qu'il fera mieux cette besogne au milieu
des entraves que 1'Eglise romaine lui impose, et qu'il sera plus



— 380 —

utile A ses freres en se liant les mains? Utopie. Un général
d’armée qui, & la veille de la bataille, se conduirait de la sorte,
serait certainement accus¢ d’ineptie, pour ne rien dire de plus,
par ses propres soldats.

Il se compare, lui et ses amis, &4 ces premiers chrétiens
venus du judaisme, qui ne voulaient pas se séparer du judaisme
au sein duquel ils étaient nés, mais «simplement le pousser vers
une réalisation supérieure de la pensée et de la vie reli-
gieuses ». La comparaison est malheureuse: car ceux des judéo-
chrétiens qui ont voulu conserver leur judaisme et ne pas
rompre avec la synagogue, n'ont abouti & rien. Sile christianisme
n'efit été que ce judaisme peureux et arriéré, il et été par-
faitement inefficace. Rester dans 1'Eglise romaine pour la
« pousser vers l'avenir », quand elleméme s’y refuse et quand,
a son tour, elle pousse ses pousscurs dans les bas-fonds o elle
les embourbe, c'est faire un travail de poussette qui ressemble
a de la plaisanterie. ‘

M. Minocchi prétend qu’il est inutile et impossible de ré-
former I'Eglise. Voyons ses raisons.

Premiére raison: Luther et Calvin l'ont essayé, I'Eglise
anglicane aussi, Dcellinger également; «on peut dire aujour-
d'hui que foute réforme possible de 1'Eglise a ¢té faite ou du
moins tentée ». Donc il est inutile et impossible d'en tenter une
nouvelle! M. M. énumeére quatre tentatives, qui toutes se con-
tinuent; et avant qu'elles aient achevé leur ceuvre, il les juge
inutiles. Il croit peut-étre qu'une réforme de 'Eglise doit réussir
dans les vingt-quatre heures, ou dans deux ou trois siécles. Il se
trompe. Une réforme doit se faire constamment et persévéram-
ment, en renouvelant sans cesse ses moyens d'action selon les
sciences et les circonstances sociales toujours en évolution;
elle n'est jamais terminée, parce qu'il y a toujours des hommes
défectueux a réformer et des améliorations doctrinales, morales
et disciplinaires a réaliser. D’ailleurs, ce qu'on n'a pas fait la
veille, on peut le faire le lendemain; le laboureur qui quitte-
rait le champ ensemencé, sous prétexte que pendant des mois
entiers ce champ ne produit que de 'herbe, serait un insensé¢;
en patientant quelques mois de plus, il recueillerait une fruc-
tueuse moisson.

Deuxi¢me raison: Toutes les Eglises réformées sont aussi
en état de crise; aucune ne peut accepter sans un trouble



— 3851 —

profond la science moderne et les libertés sociales; «et alors,
@ quot bon faire des démarches destinées a4 nous ramener au
point méme ol nous nous trouvons aujourd’hui? » — En vérité,
on se demande si c’est un homme sérieux qui parle, ou si ce
n’est pas plutdt un ouvrier sans vigueur qui cherche une
mauvaise raison pour s'exempter de tout travail. Comment
M. M. ne voit-il pas qu'il s’agit précisément de se mettre en
état, ecclésiastiquement, d’accepter la science et la liberté, et
de sortir ainsi de la crise dont il se plaint? Il déclare a 'avance
qu'on ne peut pas sortir de la crise, et il en conclut que ce
n'est pas la peine de faire effort contre elle! Il lui plait de
penser qu'en acceptant la science et la liberté on sera toujours
condamné au trouble et a la crise d'aujourd’hui! Assertion
aussi vide de raison que pleine de paresse ou de scepticisme.

Troisieme raison. Confondant I'Eglise romaine et I'Eglise
catholique, M. M. trouve que 'Eglise romaine «a plus ou moins
bien réalisé le grand réve de la civilisation humaine. . . et de
la fraternité humaine »; et c'est pourquoi il reste dans son
sein, — C’est le cas de dire gu’il y a plusieurs manieres de
comprendre l'histoire! Plus j'étudie 1'histoire de I'Eglise de
Rome et de la papauté, les désordres et les erreurs de ses
papes, les fantaisies de ses conciles, les monstruosités de son
inquisition, les scandaleuses exploitations de ses indulgences
et de ses dispenses, ses horribles guerres de religion, ses in-
trigues politiques et irreligieuses, tous les maux qu’elle a pet-
pétrés dans le monde, toutes les vérités humanitaires qu’elle
a combattues par son orgueil, tous les progrés qu’elle a em-
péchés par son ambition, etc., plus je suis convaincu que, loin
d'avoir travaillé a la civilisation et a la fraternité, cette Eglise
en a été et en est encore précisément la contrepartie, comme
elle est la contrepartie de I'Evangile du Christ. Telle m’appa-
rait son histoire. M. M. n’ignore pas les bibliothéques ol sont
accumulées les preuves de ces faits. En tout cas, il se contente,
lui, d’affirmer que I'Eglise de son berceau est humanitaire et
fraternelle: c'est l'affirmation d'un bon cceur et d'un enfant
bien élev¢é., Mais s'agit-il de celar

Jai déja fait ressortir lillogicité des modernistes italiens ).
Je n’insiste pas. Je voudrais toutefois, en terminant, rappeler

1Y Voir la Revue internationale de théologle, janvier 19og, p. 197-198.



— 3BD —

la futilité d'un de leurs précurseurs, futilité qui a été réfutée
en son temps et que, pour leur propre compte, ses continua-
teurs d’aujourd’hui ne fortifient d’aucun argument nouveau. Il
s'agit d’'un catholique libéral lucernois, Antoine Segesser, qui
raisonnait ainsi:

De méme, disait-il, qu'un bon citoyen doit ou quitter son
pays, ou obéir extérieurement aux lois, alors méme qu'’il trouve
ces lois erronées, mauvaises, déplorables, nuisibles 4 la nation,
ainsi un bon catholique doit ou sortir de I'Eglise catholique,
ou se soumettre aux lois formulées par le pape et les évéques,
alors méme qu’il les trouve fausses et fatales. Les dogmes ro-
mains ne sont que des lois qui doivent régler la conduite exté-
rieure des catholiques, rien de plus. Le pape et les évéques ont
beau anathématiser et excommunier les catholiques qui, tout
en leur résistant, veulent rester catholiques, ceux-ci sont dans
leurs droits en se disant toujours catholiques, comme les Ita-
liens que leurs tribunaux condamneraient, seraient toujours des
Italiens, s'ils voulaient rester Italiens. Quand on veut garder
son titre de catholique, on le garde envers et contre tous,
comme on garde sa nationalité par son obstination & s’y main-
tenir.

Les modernistes italiens d’aujourd’hui raisonnent de méme.
Mais ils se trompent comme Segesser se trompait, ainsi que
I'a trés bien observé M. 1'évéque Herzog!). D’abord, il est faux
que les dogmes catholiques ne soient que des lois ecclésias-
tiques, comparables aux lois civiles. Ensuite, lorsqu’on est membre
d'une société religieuse, essentiellement volontaire, il est faux
qu'on puisse continuer & en faire partie en violant ses principes,
ses reéglements, sa constitution et ses lois; on a beau s’en pro-
clamer membre réel, on se fait illusion et I'on se trompe soi-
méme. On n'est qu'un révolté.

La situation d'un catholique anathématisé et excommunié
par Rome, et qui se borne & protester en paroles, renonc¢ant
a lutter par des actes, se privant dés lors de toute vie ecclé-
siastique et de toute participation aux sacrements, cette situa-
tion, dis-je, est stérile: ce catholique s'avoue vaincu de fait, et
laisse toute la place a ceux qu'il regarde comme de faux ca-

}) Cf. le Aatholit, 19. Dez. 1908, p. 432-433. —- Voir aussi Segesser, Der
Kulturkampf, Bern, K. J. Wyss, 1875,



— 383 —

tholiques. Celui, au contraire, qui, fort de sa foi, de sa cons-
cience et de son droit, lutte activement pour les défendre,
s'unit a des fréres qui croient comme lui et qui veulent comme
lui pratiquer leur religion catholique, vivre de la vie catholique
et ecclésiastique, d'aprés les principes du vrai catholicisme,
celui-la est logique et réellement utile & ses fréres: c'est ce
qu'ont fait et ce que font les anciens-catholiques. L'avenir ne
tardera pas a4 mettre en lumiére la valeur des deux procédés.
Il plait & M. M. de déclarer que Dcellinger a échoué; cela
n'empéche pas que, Dcellinger mort, il n'y ait des Eglises an-
ciennes-catholiques qui continuent son ceuvre. Lorsque M. M.
mourra, ou seront ses continuateurs, et quelle sera leur action?
Bref, la lettre de M. M. n'est pas méme un coup d'épée dans
Peau; c'est un simple aveu d'impuissance et une déclaration
d’'inaction, dont Rome lui sera trés reconnaissante, en attendant
sans doute qu'elle lui envoie une calotte, peut-étre méme un
chapeau. E. MicHaub.

II. — Le mariage des évéques et- des prétres.

M. le Dr Jean Richterich, curé de Geneéve, a publié dans
la Revue internationale de Théologie une étude sur cette im-
portante question. Il nous a paru que cette savante étude,
écrite en allemand, devait étre résumée en francais pour les
lecteurs francais, qui ont particulierement besoin d’étre éclairés
sur ce point. L'auteur a bien voulu faire lui-méme ce substan-
tiel résumé:

«Le Christ et les Apdtres n'ont pas imposé le célibat aux
prédicateurs de U'Evangile et aux dispensateurs des saints
mysteres. L’apotre St. Prerre était marié. St. Pawul dit expres:
sément: «Il faut donc que l'évéque soit irréprochable, mari
d’'une seule femme, qu'il dirige bien sa propre maison et qu'il
tienne ses enfants dans la soumission et dans une parfaite
honnéteté», I Tim. III, 2-4. «N’avons-nous pas le droit de mener
avec nous une sceur qui soit notre femme, comme font les
autres apotres, et les freres de Jésus, et Céphas (Pierre)?
I Cor. IX, 5. Le diacre Philippe avait quatre filles (Actes des
Apotres XXI, 9). L’auteur de I'Epitre aux Hébreux XIII, 4,
dit: «Que le mariage soit honoré de tous.» La tradition chré-



e §88 =

tienne primitive confirme le fait que plusieurs apoétres étaient
mariés. Il n'existe pas de loi disciplinaire concernant le célibat.
La distinction entre évéques et prétres en tant que deux degrés
différents du méme sacerdoce ne tend a s'établir qu'apres la
mort des apotres. St Denis I'Aréopagite, que St. Paul consacra
évéque d'Athenes, était marié, et sa femme s'appelait Damaris.
St. Ignace, ¢évéque d’Antioche (107), s’exprime ainsi dans sa
lettre & St Polycarpe, évéque de Smyrne: «Si quelqu'un peut
garder la continence pour honorer la chair de Jésus-Christ,
qu'il la garde, mais sans vanité; car s'il s'en glorifie, il se
perdra. S'il se croit au-dessus de son évéque, a cause de l'ex.
cellence de ce don, il tombe dans la mort.» Un nommé Pinytus,
évéque de Gnossus, voulant obliger au célibat les prétres de
son diocese (176), St. Denis, évéque de Corinthe, I'en blama
séverement. Domnuns, évéque d'Antioche (mort en 275), remar-
quable par sa sainteté, succéda a son pére dans 1’épiscopat.
Philéas, évéque de Thmouis, préféra les supplices, plutot que
de renier sa foi par amour de sa femme et de ses enfants
(303). St. Irénée, évéque de Sirmium en Pannonie (304), était
marié. Conduit jeune encore au martyre, il ne se laissa pas
fléchir par les larmes de ses enfants en bas Age. Le prétre
africain Tertullien (202), lui-méme marié, s'éieve contre les
secondes noces des prétres et des évéques de son temps?t).
St. Athanase, patriarche d’Alexandrie (mort en 373), parle de
beaucoup d'évéques et méme de moines ayant des enfants,
sans aucun blidme et comme d'une chose toute mnaturelle.
St. Jérome (mort en 420) prend la défense d'un évéque espagnol,
Cartérius, qui s’était remarié deux fois, et il s’écrie: «Les
seuls évéques bigames de son temps auraient pu former un
concile aussi nombreux que celui de Rimini en 339, ou il s'en
trouva preés de quatre cents.» Le cardinal Baronius avoue que
souvent des bigames ont ¢été ¢levés a 'épiscopat. Les Consti-

') On sait que Tertullien, aprés avoir condamné les secondes noces, a fini par
les permettre, mais seulement aux simples fidéles, et non aux prétres, encore moins
aux évéques. Voir son D¢ exhorzatione castitatis, oh il dit: « Comment oseras-tu bap-
tiser et offrir quand tu auras épousé deux femmes?» La méme, il remarque que «les
secondes noces sont une variante de Padultére (species stupri).» 1l transigeait sur ce
point en faveur des laiques «a cause du péril de I'incontinence », mais non en faveur
des prétres, et encore moins des évéques. Ceux-ci, mariés deux fois, eussent été adul-
teres a ses yeux., St Paul a dit: «Oportet episcopum . ... unius uxoris virum»
(I Tim. III, 2).



385

tutions et les Camons apostoliques, rédigés vers la fin du III°
et au commencement du IV® siecle, disent: «L’évégue, le prétre
et le diacre ne doivent point renvoyer leur femme, sous pré-
texte de religion, et s'ils le font, qu'ils soient privés de la com-
munion, et s'ils persistent, qu'ils soient déposés. Un évéque ne
doit pas céder a l'affection humaine et consacrer évéque son
propre fils» (Canons apostol. 16 et 75). Les synodes d'Elvire
en Espagne (306) et de Néocésarée (314) ordonnent aux ecclé-
siastiques de s’abstenir de leurs femmes dans le temps de leur
ministere, sous peine de déposition. Le concile d’Ancyre (314)
décrete que le prétre, en s'engagant dans le sacerdoce, peut
se réserver expressément la liberté du mariage; autrement il
faut s'en abstenir. Le concile de Gangres (en Paphlagonie),
vers 350, en opposition au moine Eusthafins, qui préconisait
le célibat, excommuniait ceux qui soutenaient qu'on ne devait
ni assister au culte célébré par un prétre marié ni recevoir
la communion de sa main. Le premier concile cecuménique de
Nicée (325), partageant les vues du vénérable évéque Paphnuce,
de Thébaide, se refusa d'imposer le célibat comme une loi uni-
verselle. Les papes Sivice (384 & 398), Innocent I (402 a 417)
et Léon I (mort en 461) imposent aux prétres et aux évéques
I'obligation de s’abstenir de leurs femmessous peine de déposition.

Au quatrieme concile cecuménique de Chalcédoine (451) se
présenterent des évéques d’Asie qui étaient mariés et avaient
des enfants. Les évéques en FPerse étaient mariés jusqu’en 778.
Le concile 7n Tvullo a Couslantinople (692) décide que les
prétres peuvent se marier avant l'ordination; les évéques doi-
vent renvoyer leurs femmes dans un couvent tout en subve-
nant a4 leurs besoins matériels. Dans I'Eglise orientale, il n'y
a aujourd’hui que les moines qui sont promus & 1'épiscopat.

St. Basile était fils d'un évéque (mort en 379). Son freére,
St. Grégoirve de Nysse (mort en 395), était marié avec Théosébie.
St. Grégoire de Nazianze (né en 329), était fils d'un évéque
Grégoire, son prédécesseur sur le méme siége. Dans 1'éloge
funebre qu'il fit de son pere, en présence de St. Basile, il dit:
«Je ne crois pas que jamais personne ait €té plus heureux en
temme que mon pere. Tout ce qu'il y avait de qualités rares
et exquises dans les hommes et dans les femmes se trouvait
rassemblé dans ces deux saints personnages, qui étaient unis
par leur vertu et par leur corps.»

[
w1}

Revue intern. de Théologie. Heft 66, 1309



— 386 —

Le savant Synésius, évéque de Ptolémais (407), se défendit
aussi longtemps qu'il lui fut possible de 'acceptation de I'épis-
copat. «J'ai une femme, disait-il; je l'ai recue de Dicu et de
la main sacrée de U'évéque d’Alexandrie. Or, je déclare que je
ne veux ni me séparer d'elle, ni vivre en cachette avec elle
comme un adultére. L'un est contraire a la piété, l'autre a la
loi. Je souhaite d'avoir des enfants en grand nombre et ver-
tueux. J'ai donc une femme que j'aime et je veux continuer &
vivre avec elle.» Le patriarche Théophile d’Alexandrie passa
outre. Synésius fut consacré et garda sa femme. S/. Hilaire,
¢évéque de Poitiers (330), était marié. N¢é paien, sa conversion
entraina celle de sa femme et de sa fille. Le pape Léon I*
prend sous sa protection un évéque gaulois marié & une veuve.
Cet évéque, nommé Célidonius, avait été déposé par le concile
d’Arles, présidé par St. fHilaire, évéque de cette ville (444). Les
¢véques Urbicus, St. Namace, St. Sidoine Apollinaive de Cler-
mont, étaient mariés, ainsi que Si. Simiplicius, ¢véque d’Autun
(au 5° sieécle).

La pape Félage I°7 (mort en 3560) autorise la consécration
comme ¢véque de Syracuse d'un prétre mari¢, a la condition
qu'il ne s'approprie pas les biens de l'Eglise pour les léguer
a sa femme et & ses enfants.

L’archevéque Robert de Rowuen (989-1037) était marié avec
Herleve et avait trois fils. De meéme, Jolionée, évéque de Dot
(Bretagne), vers l'an 1078. Depuis son épiscopat, il s'était ma-
rié publiquement et avait plusieurs enfants. Le concile d'Hip-
pone (394) défend aux enfants des évéques de se marier avec
des hérétiques. Le moine Graticn, auteur d'une compilation
du droit canonique (au XII® siecle), parle de plusieurs papes
qui étaient fils de prétres ou d’évéques, enfants non illégitimes,
mais nés d'un légitime mariage. Le pape Adrvien 17, le succes-
seur de Nicolas I°r, était marié, ainsi que l'évéque Arsénius
d'Orta, peére du bibliothécaire Anastase (au IX® siécle). Le
pape Grégoire 111 (1073-1086) interdit formeilement le mariage
aux prétres, Cette interdiction est renouvelée par les deux
conciles du Latran de 1123 et 1139 que 'Eglise romaine range
au nombre des conciles cecuméniques. Des voix autorisées s’é-
levent contre cette interdiction. Dans un mémoire adressé sur
la demande du pape au concile de Vienne (1311), l'évéque
Durandis de Mende propose de permettre le mariage aux



— 387 —

prétres comme dans 1'Eglise grecque, vu l'incontinence et les
lieux infames & Rome. Le cardinal Zarabella était du méme
avis au concile de Constance (1414-1418). Au concile de Bale
(1431), abbé Tudeschi, plus tard archevéque de Palerme, pré-
conise l'abolition du célibat forcé. Le secrétaire de ce concile,
plus tard Pie 77, dit: « I’Eglise occidentale a défendu le ma-
riage aux prétres pour de bonnes raisons, mais il faut le per-
mettre aujourd’hui pour des raisons bien meilleures.» Au con-
cile de Trente (1563), 'empereur Ferdinand, le duc de Baviere
et d’autres princes demandérent de permettre le mariage des
prétres. La question fut agitée, mais Rome blama les légats
d'avoir permis une discussion aussi dangercuse. «Le mariage,
disait-on, détacherait les prétres de la dépendance du Saini-
Siege en proportion de laffection qit'ils auraient pour leurs
Jemmes, leurs enfants, leur patrie. Lewr permettve de se mavier,
ce serail détruive la hicrvavchie ecclésiasiique el réduire le pape
 n'étre plus qu’'évéque de Rome.» Le concile déclara que 1'or-
dination, méme pour le sous-diaconat, était un empéchement
dirimant pour le mariage. Une simple loi disciplinaire fut changée
en formule dogmatique. Cette loi disciplinaire lie jusqu'a nos
jours les ecclésiastiques soumis a la juridiction papale. Quant
aux Eglises protestantes et a I'Eglise anglo-américaine qui a
conservé 1'épiscopat, le mariage est permis aux pasteurs et
méme aux €véques.

Dr Jean RicHTERICH.




	Variétés

