
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 66

Artikel: Die Kirchengeschichte des Eusebius von Cäsarea und der Primat
[Schluss]

Autor: Jaskowski, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403732

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


322

DIE KIRCHENGESCHICHTE

DES

EUSEBIUS VON CÄSAREA UND DER PRIMAL
(Schluss.)

I.
Untersuchen wir zunächst, wie sich die Kirchengeschichte

des Eusebius zum Primat Petri stellt.
Eusebius beschäftigt sich in seiner Kirchengeschichte viel

mit dem Apostel Petrus.
Er nennt ihn (II, 14) „den mutigen und grossen unter den

Aposteln, der wegen seiner Tüchtigkeit der Sprecher aller
übrigen war" ').

Er zitiert (VI, 25) eine Stelle aus Origenes, der unter
falscher Auffassung von Matth. 16, 18 von Petrus sagt, dass

„auf ihn (nicht auf einen Felsen) die Kirche Christi gebaut
sei, welche die Pforten der Hölle nicht überwältigen werden"8).

Er folgt auch der Sage, die zwar den ältesten
Kirchenschriftstellern, den Apostelschülern Clemens Romanus, Ignatius
von Antiochien, Polycarp von Smyrna — um nur die
wichtigsten zu nennen — unbekannt wrar, ja von der man in den
ersten 100 Jahren nach dem Tode des Petrus in der Kirche
nichts wusste, die aber zu seiner Zeit, zu Anfang des 4.

Jahrhunderts, schon feststehende Tradition war, dass Petrus unter
dem Kaiser Claudius nach Rom gekommen, um gegen Simon
den Zauberer zu kämpfen, dort mit Paulus das Evangelium
gepredigt (II, 14 u. 17. V, 10. VI, 14), dass auf die Bitten seiner

') zòv xaprsQov xal fis'yav ztZv ànoaxóXiùv, zòv ùqszrfi i'vexa
xwv Xoiitcüv ânâvxiùv ngo/j-yoçov.

') eV H (scik Oézçoi) oixoâofisîzai rj XqiOtov sxxXrjOia, rtç TtvXai

çdov ov xuziayfxjovoi.



— 323 —

dortigen Zuhörer sein Begleiter Markus sein mündlich
vorgetragenes Evangelium niedergeschrieben (II, 15. III, 40. VI, 14),
dass Petrus in Rom seinen ersten Brief verfasst haben soll
(ipaoiv), wie er es selbst andeutet, indem er die Stadt Rom

figürlich Babylon nennt (II, 15), dass er dort, wie man
berichtet (iozoQovvzca) unter Nero gekreuzigt worden (II, 28) und

zwar mit dem Kopfe nach unten, Avie er es selbst gewünscht
(III, 1), und dass er allda mit Paulus die Kirche gegründet
und erbaut und mit ihm dem Linus die Verwaltung des
Bistums (xrjv xrjç smOxoTiïç ksizovgyiav) übergeben habe (V, 8 u. 10),
und er beruft sich für diesen Aufenthalt und die genannte
Wirksamkeit des Petrus in Rom auf die Männer, welche diese
Sage vor ihm vernommen und für wahr gehalten haben, auf
Clemens von Alexandrien, Papias, Origenes und Irenäus.

Gleichwohl sagt uns Eusebius, wenn er von Petrus in
seiner Kirchengeschichte redet, an keiner Stelle, dass der Herr
diesem Apostel einen Vorrang vor den übrigen Aposteln
eingeräumt, dass er ihm den Primat über die ganze Kirche gegeben
habe.

Im Gegenteil: durch die Bemerkung, dass Petrus wegen
seiner Tüchtigkeit (doexrjg h'vsxu) der Wortführer aller übrigen
Apostel gewesen sei, gibt er für einen jeden, der ohne
Vorurteil prüfen will, unzweifelhaft zu verstehen, dass die Grösse
und der Vorzug des Petrus vor den übrigen Aposteln nicht —
wie es heute Dogma in der römischen Kirche ist — in der
Verheissung Christi, dass er auf ihn seine Kirche bauen, ihm
die Schlüssel des Himmelreiches geben wolle oder in dem

Auftrage Christi an Petrus: Weide meine Schafe, weide meine
Lämmer, stärke deine Brüder, sondern allein in einer persönlichen

Eigenschaft desselben ihren Grund haben.
Wegen seiner persönlichen Tüchtigkeit (dysxrjç irexa) ist er

der Wortführer der übrigen Apostel, nicht kraft eines besonderen

Amtes, das Christus ihm übertragen, nicht vermöge
einer besonderen Jurisdiktion, vermöge der plenitudo potestatis,

die ihm Christus, wie die römischen Katholiken
behaupten, mit dem Primat über die ganze Kirche übergeben
habe.

Dass diese Tüchtigkeit, diese dgexq, aber keinen
Rangunterschied zwischen Petrus und den übrigen Aposteln
ausmacht, geht schon daraus hervor, dass Eusebius kurz vorher



—- 324 —

(II, 1) dem Jakobus, dem ersten Bischof von Jerusalem,
dieselbe Eigenschaft zuschreibt, indem er von ihm sagt, dass ihn
die Alten wegen seiner Tüchtigkeit (ai cÎQexfjç) mit dem
Beinamen des Gerechten benannten.

Ebenso finden wir in der Kirchengeschichte des Eusebius
nicht die leiseste Andeutung, dass Petrus irgendwelche
Jurisdiktionsrechte über die Apostel und über die ganze Kirche geltend
gemacht habe.

Petrus hat zwar, wie Eusebius an der angeführten Stelle
(II, 14) sagt, persönliche Vorzüge, die ihn gross machen unter
den Aposteln, er ist auch, wie Eusebius an einer andern Stelle
TI, 1) bemerkt, gleich dem Bruderpaar Jakobus und Johannes
vom Herrn besonders geehrt worden (vnò xov xvqi'ov nçoxszifirr
l-isvog), er zeichnet sich, wie wir aus der hl. Schrift wissen,
nachdem der Herr die Apostel verlassen hatte, durch feurigen
Eifer, Energie und Tatkraft vor den übrigen Aposteln aus, er
ist der gewaltige Herold am Pfingstfeste, ihr kühner
Wortführer und todesmutiger Verteidiger vor dem hohen Rat, der
kühne Organisator der ersten Christengemeinde in Jerusalem,
er ragt in der Tat unter den Aposteln am meisten hervor,
wenigstens solange es noch keinen Paulus gab, der Länder
und Meere bereiste und überall mit seinem gewaltigen Geiste
und seiner gewaltigen Sprache die Herzen der Menschen für
das Evangelium Jesu Christi begeisterte, aber was den Rang
des Petrus angeht, so tritt er uns in der Kirchengeschichte
des Eusebius ebenso wie in der hl. Schrift nur als ein
einfacher Apostel entgegen, nicht als ihr Präsident, nicht als
primus inter pares, als ein Apostel mit keinen grösseren
Rechten und mit keinen grösseren Vollmachten wie die übrigen
Apostel.

Ja selbst als Eusebius von ihm berichtet, dass er nach
Rom gegangen, dort zusammen mit Paulus gepredigt, eine
Christengemeinde gegründet, ihr den ersten Bischof gegeben
und dort den Märtyrertod erduldet, als Eusebius also Gelegenheit

hatte, uns den Petrus als den Gründer des Papsttums in
der Stadt Rom — falls Christus eine solche Institution für
seine Kirche gewollt hätte — zu zeigen, weiss er uns nichts
darüber zu berichten, dass Petrus diese für die ganze Kirche
so eminent wichtige Institution dort wirklich getroffen, dass
er der erste Papst gewiesen und als solcher von dort aus die



— 325 —

ganze Kirche geleitet habe. Wäre Petrus von Christus wirklich
zum Haupt der ganzen Kirche gemacht worden und hätte
Petrus in Rom das Papsttum wirklich errichtet mit der
Bestimmung, dass dasselbe von dem jedesmaligen Bischof von
Rom auszuüben sei, Eusebius hätte bei der Ausführlichkeit,
mit welcher er seine Kirchengeschichte geschrieben hat, das

wichtigste Ereignis — die Gründung des Papsttums durch
Petrus in Rom — nicht mit Stillschweigen übergangen, nicht
mit Stillschweigen übergehen dürfen. Wenn er gleichwohl bei
seinem Bericht über die Gründung der Kirche in Rom durch
Petrus und Paulus davon schweigt, so ist das ein Beweis, dass

man zu seiner Zeit, im 4. Jahrhundert, von einem Primat des
Petrus vor den übrigen Aposteln in der christlichen Kirche
noch nichts wusste.

Petrus tritt uns in der Kirchengeschichte des Eusebius
weder mit dem primatus jurisdictionis, noch mit dem primatus
honoris bekleidet entgegen, er erscheint uns hier mit keiner
grösseren Vollmacht, in keiner grösseren Würde als einer der
übrigen Apostel. Deshalb nennt auch Eusebius, wenn er in
seiner Kirchengeschichte der beiden Apostel Petrus und Paulus
zusammen gedenkt, bald den Petrus, bald den Paulus (z. B.

III, 2, 21 u. 32. VII, 25) an erster Stelle, um dadurch
anzudeuten, dass beide Herolde an Würde und Ansehen gleich und
dass es schwer ist, dem einen einen Vorzug vor dem andern
zu geben. Ja II, 1 zitiert Eusebius eine Stelle aus Clemens von
Alexandrien, an welcher die 3 Männer: Jakobus der Gerechte,
Johannes und Petrus genannt, aber Petrus nicht an erster,
sondern an letzter Stelle aufgeführt wird, wyas ohne Zweifel
nicht ohne Absicht geschehen ist.

Dagegen berichtet Eusebius in seiner Kirchengeschichte,
dass nach dem Scheiden des Herrn von der Erde ein anderer
Mann als sein Nachfolger an die Spitze der Kirche gestellt
wurde und die Leitung oder die Administration derselben führte.

Das war Jakobus, der Bruder des Herrn, den wir nach
dem Tode des Herrn fortwährend in Jerusalem antreffen.

Schon nach der hl. Schrift nahm dieser Jakobus, als der
Herr nicht mehr auf Erden weilte, eine bevorzugte Stellung
in der christlichen Kirche ein.

Aus der hl. Schrift erfahren wir:
Der Heiland ehrt nach seiner Auferstehung den Jakobus

dadurch, dass er ihm allein erscheint (I. Cor. 15, 7).



- 326 —

Petrus lässt nach seiner Befreiung aus dem Gefängnis,
ehe er Jerusalem verlässt, diese Befreiung „dem Jakobus und
den Brüdern" melden (Apstgsch. 12, 17).

Paulus zählt den Jakobus wie auch den Petrus und den
Johannes zu den „Säulen" der Kirche und nennt seinen Namen
unter diesen an erster Stelle (Gal. 2, 9).

Auf dem Apostelkonzil zu Jerusalem scheint Jakobus den
Vorsitz geführt zu haben, denn er resümiert, wie der Präsident
einer Versammlung es zu tun pflegt, als letzter Redner vor
der Beschlussfassung kurz das, was auf demselben verhandelt
worden, schliesst die Debatte und legt einen von ihm formulierten

Antrag zur Abstimmung vor (Apstgsch. 15, 13 ff.).
Petrus „fürchtet sich" ((poßovßsvog) vor den Boten, die von

Jakobus nach Antiochien kommen und gibt infolgedessen
seinen Verkehr mit den Heidenchristen auf (Gal. 2, 11 ff.).

Paulus sucht, da er nach Jerusalem kommt, sofort anderen
Tages mit seinen Begleitern den Jakobus auf, bei dem das

gesamte Presbyterium der Gemeinde Jerusalem versammelt
war. Das Presbyterium, Jakobus an seiner Spitze, hält dem
Paulus vor, welche Gerüchte über ihn unter den Judenchristen
verbreitet seien, und erinnert ihn an die Beschlüsse, welche
das Apostelkonzil bezüglich der Heidenchristen gefasst hat
(Apstgsch. 21, 17 ff.)

Jakobus richtet seinen Brief an die „zwölf Stämme in der
Diaspora" (Jak. 1, 1) d. h. er schreibt, da er die Kirche nur
aus 12 Stämmen, nur aus JudenchrisLen bestehend kennt, denen
die Heidenchristen sich als Proselyten anschliessen sollten,
an die Gesamtkirche und liefert uns somit die erste ober-
hirtliche Enzyklika.

Was uns die hl. Schrift nur andeutet, sagt uns Eusebius
in seiner Kirchengeschichte klar und bestimmt:

Jakobus, der Bruder des Herrn, auch der Gerechte genannt,
ist nach der Himmelfahrt des Herrn der Aufseher und Administrator

der jungen Kirche.
Eusebius zitiert hierfür (II, 1 u. 25) die Aussprüche, zweier

älterer Kirchenschriftsteller.
Der eine ist Clemens von Alexandrien. Er sagt:
„Petrus und Jakobus (der Sohn des Zebedäus) und Johannes,

obgleich vom Herrn hochgeehrt, stritten nach der Aufnahme
des Heilands (in den Himmel) nicht über das Ansehen (dóga),



— 327 —

sondern Jakobus der Gerechte wurde Bischof (Aufseher) von
Jerusalem (snt'oxonog IsQoöoXvf.iwv).k

Der andere ist Hegesippus. Er sagt:
„Es übernahm (nach dem Tode des Herrn) die Kirche mit

den Aposteln der Bruder des Herrn, Jakobus, der von allen
der Gerechte genannt wurde" ').

Aus diesen beiden Stellen erfahren wir:
Als es nach der Himmelfahrt des Herrn sich darum

handelte, ihm einen Nachfolger zu geben, welcher die Leitung
oder die Administration der Kirche übernähme, da stritten
die drei Apostel, welche der Herr zu seinen Lebzeiten besonders
bevorzugt hatte, Petrus, Jakobus (der Ältere) und Johannes
nicht mit einander, wer von ihnen das grösste Ansehen besitze
und deshalb verdiene, an die Spitze der Kirche gestellt zu
werden, es erlaubte sich auch Petrus nicht, darauf hinzuweisen,
dass ihm der Primat über die ganze Kirche vom Herrn
übertragen worden und ihm deshalb von Amts wegen die Leitung
der Kirche zukomme, sondern ein Bruder des Herrn, Jakobus,
übernahm mit den Aposteln die Leitung der Kirche.

Während die Apostel ihrer Berufung gemäss (Matth. 28, 19 f.)
in erster Linie sich mit der Mission zu befassen hatten, wurde
dem Jakobus ein besonderes, von den Aposteln nicht bekleidetes
Amt anvertraut, welches Clemens von Alexandrien als Aufseheramt

oder Episkopat bezeichnet. Er hatte als Aufseher oder als
Bischof mit den Aposteln die junge Kirche zu leiten und zu
überwachen, die junge Kirche, welche damals freilich auf
Jerusalem räumlich beschränkt war. Die Apostel bildeten sein

Konsistorium, in dem er der Präsident, der Primas war mit
seinem Sitz in Jerusalem, der einzigen Stadt, die damals eine
Christengemeinde aufzuweisen hatte.

Nun ward uns auch verständlich, was die hl. Schrift über
-diesen Jakobus berichtet.

Der Heiland erscheint ihm nach seiner Auferstehung
besonders, ohne Zweifel, um ihm über die Leitung der Kirche
seine Instruktionen zu geben.

Petrus lässt seine Befreiung aus dem Gefängnis ihm als
seiner vorgesetzten Behörde melden.

') òiudt%szui zip' sxxXrfiiav /.uzet xwv ànoOroXiov dSsXipòg xov

xvqiov 'Itxxtußog, ò òvofj,uGdsìg vnò nävxcov âixaioç.



— 328 —

Paulus nennt ihn unter den „Säulen" der Kirche zuerst.
und vor Petrus und Johannes.

Auf dem Apostelkonzil zu Jerusalem führt er den Vorsitz.
Petrus fürchtet sich vor seinen Boten, weil er in ihnen

die Gesandten seines Vorgesetzten erblickt.
Paulus sucht ihn nach seinem Eintreffen in Jerusalem

sofort auf und lässt sich von ihm Vorhaltungen machen.
Er selbst richtet in seiner Eigenschaft als Leiter der

ganzen Kirche ein oberhirtliches Schreiben an die gesamte
Kirche.

Sein bischöflicher Stuhl aber, sagt Eusebius (VII, 19), wurde,
weil er der Stuhl des Jakobus, des Bruders Christi war, der
als erster das bischöfliche Amt in Jerusalem vom Heiland
selbst und von den Aposteln überkommen hatte, von der
dortigen Gemeinde in hohen Ehren gehalten und ward als ein
apostolischer Stuhl (dnoozoXixòg -d-góvog) zu Jerusalem noch zu
Lebzeiten des Eusebius aufbewahrt (VII, 33). Es ist der einzige
apostolische Stuhl, den Eusebius kennt.

WTas nun die Frage angeht, iver dieser Jakobus gewesen ist,
so kann ich mich nicht der Ansicht Döllingers1) anschliessen,
dass er dem Apostelkollegium angehört, dass er der Apostel
Jakobus der Jüngere, der Sohn des Alphäus oder des Klopas
gewesen, sondern muss mich mit Friedrich2) und Beyschlag3)
dafür entscheiden, dass er nicht einer der Zwölfe gewesen.

Sein Name begegnet uns oft sowohl in der hl. Schrift,
wie in der Kirchengeschichte des Eusebius, aber au keiner Stelle,
weder hier noch dort, wird er als Apostel bezeichnet.

Sein Name wird entweder ohne jede nähere Bezeichnung
(Apstgsch. 12, 17. 15, 13. 21, 18. I. Cor. 15, 7. Gal. 2, 9 u. 12.

Eus. II, 26. Ill, 5, 11 u. 26) oder mit dem Zusatz „Bruder des
Herrn" (Gal. 1, 19. Eus. II, 1 u. 25. Ill, 23) oder „genannt
Bruder des Herrn" (Eus. I, 12. II, 1. Ill, 7. IV, 6. VII, 19,-

oder „der Gerechte" (Eus. II, 1 u. 25. IV, 30) genannt, ja
Eusebius zitiert (IV, 30) eine Stelle aus Hegesippus, wTonach

Klopas nicht der Vater, sondern der Oheim dieses Jakobus

1) Christentum und Kirche in der Zeit der Grundlegung. 1. Aufl.
S. 103 ff.

2) Zur ältesten Geschichte des Primats. S. 9 ff
3) Der Jakobusbrief als urchristliches Geschichtsrtenkmal in den

theologischen Studien und Kritiken. 1874, S. 158 ff.



— 329 —

gewesen und nennt ihn (II, 1) einen Sohn Josephs. Und wenn
Eusebius in seiner Kirchengeschichte berichtet, dass „dem
Jakobus von den Aposteln der bischöfliche Stuhl anvertraut
worden" (II, 25), dass „Jakobus die Kirche mit den Aposteln
übernahm" (ibidem), dass „Jakobus zuerst das bischöfliche Amt
in der Gemeinde zu Jerusalem von Christus und von den

Aposteln überkommen hat" (VII, 19), so gibt er auch hierdurch
zu verstehen, dass er ihn nicht für einen Apostel gehalten hat,
weil er sich sonst wohl ausgedrückt hätte, dass dem Jakobus
der bischöfliche Stuhl von den übrigen Aposteln anvertraut,
dass er die Kirche mit den übrigen Aposteln übernommen,
dass er das bischöfliche Amt von Christus und von den übrigen
Aposteln überkommen habe.

Somit gehört dieser Jakobus, der erste Aufseher oder
Bischof der Kirche, nicht zu den Aposteln, ist verschieden von
dem Apostel Jakobus dem Jüngeren, der in allen 4

Apostelkatalogen der hl. Schrift (Matth. 10, 3. Marc. 3, 18. Luc. 6, 15.

Apstgsch. 1, 13) der Sohn des Alphäus (d. i. des Klopas)
genannt wird, ist ein Sohn Josephs und einer von den Brüdern
des Herrn, die Matth. 13, 55 und Marc. 6, 3 genannt wrerden.

Fragen wir aber weiter, weshalb dieser Jakobus und nicht
einer von den 3 Hauptaposteln: Petrus, Jakobus der Ältere
und Johannes, nach dem Tode des Herrn mit der Administration
der Kirche betraut wurde, so ist es klar, dass bei diesem
Jakobus die leibliche Verwandtschaft mit Christus den Ausschlag
gab.

Weil Jakobug ein Bruder des Herrn war, wurde er zum.
Leiter und Aufseher seiner Kirche gewählt.

Dasselbe Moment war nach dem Tode dieses Jakobus
ausschlaggebend, als es sich darum handelte, einen neuen
Oberhirten für die Kirche zu finden.

Da kamen, wie Eusebius (III, 11) berichtet, die damals
noch lebenden Apostel und Jünger des Herrn mit seinen
leiblichen Verwandten an einem Ort zusammen, hielten Rat, wer
des Jakobus Nachfolger zu werden verdiene, und erklärten
alle einstimmig den Symeon, den Sohn des Klopas, der ein
Bruder Josephs wTar, also wiederum einen nahen Verwandten
des Herrn, des bischöflichen Stuhles für würdig. Und Hege-
sippus sagt ausdrücklich bei Eusebius (IV, 30), dass dieser
Symeon, dem, weil er ein Verwandter des Herrn war (ovxcc



— 330 —

àvexpiòv xov xvqiov), alle den Vorzug gaben, als Aufseher oder
als Bischof, als zweiter Bischof aufgestellt wurde, nicht etwa
bloss der Gemeinde von Jerusalem, sondern, da dieser Zusatz
fehlt, als zweiter Bischof der Kirche, der gesamten Kirche.

Somit deutet die hl. Schrift es an und spricht es Eusebius
durch die angeführten Zitate aus älteren Kirchenschriftstellern
deutlich aus, dass nicht Petrus, sondern Jakobus der erste
Aufseher, der erste Primas der Kirche war — wenn wir diese
damals freilich noch unbekannte Bezeichnung gebrauchen
wollen — und dass nicht der Bischof von Rom., sondern der
Bischof von Jerusalem die Leitung der Kirche führte1).

IL
Das führt uns zu der zweiten Frage, die wir zu

untersuchen haben, zu der Frage: wie stellt sich die
Kirchengeschichte des Eusebius zum Primat des römischen Bischofs

Die römischen Katholiken begründen den Primat des
römischen Bischofs oder des Papstes bekanntlich damit, dass sie

behaupten, Petrus sei der erste Bischof von Rom gewesen und
deshalb besitze der jedesmalige Bischof von Rom als sein
Nachfolger denselben Primat, den Petrus vom Herrn erhalten.

') Unter den sogenannten Clementinen befindet sich ein Brief des
römischen Bischofs Clemens an Jakobus, der auch in die pseudo-isidorische
Gesetzessammlung aufgenommen wurde. In diesem Briefe erscheint Jakobus
ebenfalls als Oberhaupt der ganzen Kirche, wie dies schon aus der
Überschrift des Briefes hervorgeht : KXrur.c Iaxwßin xiTi xvpi'in xal èmOxónm.o iti'' i t v ^ <• * *

òiénovzi âè xr;v IsgovOaXrjf.1 dyt'av Eßoai'wv èxxXrfîiav xul xdg Tzavxa%rj
Ireov noovoia lÔQvdsiOag xaXœg.

Diese Superiorität des Bischofs von Jerusalem hörte auf, als Jerusalem
selbst i. J. 135 unter Hadrian zerstört wurde, kein Jude, also auch kein
Judenchrist, der nach Art der Juden lebte, die Stadt fortan betreten
durfte (IV, 8), auf dem Boden Jerusalems eine römische Kolonie Aelia
sich bildete mit einer Gemeinde aus Heidenchristen, die unter
heidenchristlichen Bischöfen standen, als deren erster ein gewisser Markus
genannt wird (IV. 8 u. 9). Jetzt konnten die Bischöfe von Aelia, da dieser
neue Ort für die christliche Kirche nicht mehr von der Bedeutung war
wie das alte Jerusalem, auch nicht mehr die hervorragende Stellung
einnehmen, welche die Bischöfe des alten Jerusalem behauptet hatten, sie
wurden sogar dem Metropoliten von Cäsarea unterstellt, sollten jedoch
nach der Entscheidung des Konzils von Nicäa (can. 7) einen Ehrenvorrang
unter den Bischöfen einnehmen.



— 331 —

Welche Rechte aber dieser Primat des römischen Bischofs
oder des Papstes involviert, das haben die römischen Katholiken

zuletzt in den Beschlüssen des vatikanischen Konzils vom
Jahre 1870 näher präzisiert.

Nach diesen Konzilsbeschlüssen hat der römische Bischof
oder der Papst kraft seines Primates nicht bloss die Aufsicht
und Führung, sondern die volle und höchste Jurisdiktionsgewalt
über die ganze Kirche, über ihre Hirten und Gläubigen, und
zwar nicht bloss in Sachen des Glaubens und der Sitten,
sondern auch in Sachen, welche die Disziplin und die Regierung
der Kirche betreffen.

Er hat somit die oberste Lehrgewalt, die Gesetzgebung, die
Gerichtsbarkeit und die oberste Regierungsgewalt über die ganze
Kirche, und zwar aus eigenem Rechte.

Seine Gewalt über die ganze Kirche ist eine bischöfliche,
er ist der eigentliche Bischof, der Universalbischof der Kirche;
er kann deshalb zu jeder Zeit in jede Diözese eingreifen,
anordnen und verfügen, was ihm beliebt, und Bischöfe, Priester
und Laien haben ihm zu gehorchen. Die übrigen Bischöfe
amtieren nur in seinem Namen und nach seinem Willen, sind
nur seine Beamte, seine Vikare.

Seine Gewalt ist eine souveräne, denn er ist für seine

Handlungen keinem Richter auf Erden unterworfen; gegen seine

Verfügungen gibt es keine Appellation, weder an ein allgemeines
Konzil noch an irgend eine Staatsgewalt. Seine Entscheidungen
in Glaubens- und Sittensachen aber, von der ganzen Kirche
anzunehmen und zu beachten, sind, weil unter dem Beistand des

heiligen Geistes getroffen, unfehlbar, d. h. sie tragen den
Charakter göttlicher Wahrheit in sich und sind aus sich selbst
unabänderlich, bedürfen nicht der Zustimmung der Kirche.

Das ist der Inhalt der Beschlüsse des vatikanischen Konzils
über den Primat des Papstes und das ist heute Glaubenssatz für
jeden römischen Katholiken, so dass, wer dagegen Widerspruch
erhebt, als Ketzer gilt, der Exkommunikation verfällt und nach
römisch-katholischer Anschauung sein ewiges Seelenheil einbüsst.

Der Papst aber ist nach diesen Beschlüssen mit einem Wort
allmächtig, er hat die Fülle der Geicalt (plenitudo potestatis) und



— 332 -
ist befugt, die Rechte zu beanspruchen und zu üben, welche
er will1).

Gegenwärtig nimmt der römische Bischof oder der Papst
in kirchlicher Hinsicht hauptsächlich folgende Rechte für sich
in Anspruch:

1. als oberster Lehrer der Kirche das Recht, der ganzen
Kirche Glauben und Sitten vorzuschreiben und entgegengesetzte
Überzeugungen samt deren Vertretern zu verdammen;

2. als oberster Gesetzgeber der Kirche das Recht, für die
ganze Kirche Gesetze jeder Art zu erlassen und Verordnungen
früherer Päpste oder Konzile aufzuheben;

3. als oberster Richter der Kirche das Recht, Appellationen
jeder Art aus der ganzen Kirche anzunehmen und endgültig
über dieselben zu entscheiden;

4. als Inhaber der höchsten Regierungsgewalt in der Kirche
a) das Recht, die höheren kirchlichen Ämter (von den Bis¬

tümern aufwärts) zu errichten, zu verändern, aufzuheben,

') Einig'e römische Kirchenrechtslehrer geben sich Mühe, die Gewalt
des Papstes gleichwohl als eine beschrankte darzustellen.

Sie behaupten, der Papst kann nichts befehlen, was gegen den Willen
Gottes geht, er kann den Glauben, die Sitten, die Verfassung der Kirche
nicht ändern, er ist gebunden an das, was die hl. Schrift, die Tradition,
die allgemeinen Konzilien hierüber vorschreiben. Er muss also z. B. die
Bischöfe als Nachfolger der Apostel betrachten, darf eine vollzogene Ehe
dem Bande nach nicht, lösen, einen Priester oder Bischof nicht in einen
Laien umwandeln, einem einfachen Priester nicht gestatten, die Priesterweihe

zu erteilen, nichts Unsittliches verordnen u. s. w.
Allein diese Kirchenrechtslehrer irren, denn seit 1870 ist es der Papst

allein, welcher uns sagt, was der Wille Gottes ist, der Papst allein, welcher
den Glauben, die Sitten, die Verfassung der Kirche bestimmt, der Papst
allein, welcher die Lehren der hl. Schrift und der Tradition sowie die
Entscheidungen der allgemeinen Konzilien deutet — und zwar nnpehlbar, mi

dass, wer ihm widerspricht, aus der Kirche ausgeschlossen wird.
Wie ein Papst aber mit dem Glauben der Kirche und ihrer

Verfassung, mit Schrift und Tradition und Konzil umgeht, das hat Pius IX,
deutlich durch die Bulle Pastor seternus gezeigt, in welcher er sich zum
absoluten Herrscher der Kirche hinstellte imd alles, was ihm im Wege
stand, über den Haufen warf: den alten Glauben und die alte Verfassung
der Kirche, wonach dem Bischof von Koni keine Amtsgewalt über die
andern Bischöfe zukommt, Schrift und Tradition, die eine Gleichberechtigung
aller Bischöfe (mit Einschluss des römischen) als Nachfolger der einander
gleichberechtigten Apostel voraussetzen, die Entscheidungen der Konzile
von Konstanz und Basel, nach welchen das allgemeine Konzil über dem
Papst steht und dieser jenem zu gehorchen hat.



— 333 —

einige von ihnen direkt zu besetzen, die Bischöfe und die
Inhaber der übrigen höheren kirchlichen Ämter zu
bestätigen und zu ihrer Konsekration die Erlaubnis zu
erteilen, sich von ihnen den Eid der Treue ') schwören zu
lassen, sie zu beaufsichtigen, sie abzusetzen ;

b) das Recht, die allgemeinen Konzilien anzusagen, zu berufen,
ihnen persönlich oder durch Legaten" zu präsidieren, die

Geschäftsordnung zu geben, ihre Beschlüsse zu bestätigen ;

c) das Recht, die Gründung kirchlicher Orden zu gestatten,
ihre Statuten zu genehmigen, zu ändern, sie selbst aufzulösen;

d) das Recht, von kirchlichen Geboten zu dispensieren, von
gewissen Sünden und Kirchenstrafen zu absolvieren, lebenden

Personen vollkommene Ablässe zu gewähren, ein
gleiches den Seelen im Fegfeuer zuzuwenden;

e) das Recht, verstorbene Personen selig und heilig zu sprechen;

f) das Recht, Orden, Titel, Würden, Auszeichnungen zu
erteilen.

Ausser diesen Rechten, welche der Papst kraft seines
Jurisdiktionsprimates in kirchlicher Hinsicht geltend macht, besitzt
er noch folgende Ehrenrechte:

1. den Titel: „Papst" (papa) oder „höchster Priester" (pontifex

maximus, summus pontifex), ein Titel, welchen früher die

') Der Eid der Treue, welchen die Bischöfe dem Papste vor ihrer
Konsekration heute schwören müssen, lautet:

Ego N. episcopus ab hac hora in antea fidelis ero sancto Petro sanc-
tœque apostolica? Romanae ecclesia; dominoque meo Papse N. ejusque
successoribus canonice intrantibus. Non ero neque in Consilio neque in facto,
ut vitam perdat aut membrum vel capiatur mala captione. Consilium, quod
aut per se aut per literas aut per nuntium manifestabit, ad ejus damnum
nulli pandam. Papatum Romaine ecclesia; et régulas sanctorum patrum
adjutor ero ad defendendum et retineudum, salvo ordine meo, contra omnes
homines. Vocatus ad synodum veniam nisi prœpeditus fuero canonica prse-
peditione. Legatura apostolicae sedis. quem certuni legatura esse cognosco,
in eundo et redeundo honorifice traetabo et in suis necessitatibus adjuvabo.
Apostolorum limina singulis annis aut per nie aut per certum nuntium
meum visitabo nisi eorum absolvar licentia. Sic me Deus adjuvet et hsec

sancta evangelia.
Für einige Länder, z. B. Preussen, noch der Zusatz : Hœc omnia eo

inviolabilius jurabo, quo certius sum, nihil in eis contineri, quod fidelitati
mese erga ser Regem ejusque ad thronum successores debitse adversari
possit.



— 334 —

römischen Kaiser als höchste Priester der heidnischen Religion
führten, oder .,Knecht der Knechte Gottes'' (servus servorum
Dei) oder „Stellvertreter Gottes", „Stellvertreter Christi",
„Stellvertreter Petri" (vicarius Dei, vicarius Christi, vicarius Petri),
während seine Anrede ist „Ew. Pleiligkeit" oder „Heiligster
Vater" (Sanctitas Vestra oder Sanctissime Pater) ;

2. als Ehreilbezeugung den Fusskuss oder Pantoffelkuss
(adoratio oder osculum pedis), dem Hofzeremoniell der orientalischen

Fürsten entnommen ;

3. als Insignien den weissen Talar, das Pallium, welches
er bei jeder Messe trägt, während Erzbischöfe und Bischöfe es

nur bei besonderen Veranlassungen tragen dürfen, die Tiara,
eine mit dreifacher Krone geschmückte Mitra, den geraden
Hirtenstab (pedum rectum), der in Form eines Kreuzes
ausläuft im Gegensatz zum krummen Stab der Bischöfe, den Fischerring

(anulus piscatoris), der Petrus als Fischer auf einem Kahn
darstellt.

In politischer Hinsicht aber nimmt der Papst für sich das
Recht in Anspruch, als Stellvertreter Gottes auf Erden die

ganze Welt zu beherrschen, Kaiser, Könige, Fürsten, Länder,
Völker und Individuen, und er macht von diesem Rechte
Gebrauch überall da, wo schwache, ohnmächtige Fürsten regieren,
die einen derartigen Eingriff in ihre Souveränitätsrechte sich
gefallen lassen müssen und nicht mit eiserner Hand das Attentat
auf dieselben niederschlagen können 1).

') Die Geschichte zeigt uns Päpste, welche Kaiser und König'e
abgesetzt, ihre Untertanen vom Eide der Treue entbunden, Länder und Völker
an fremde Fürsten verschenkt oder deren Eroberung gestattet, Staatsgesetze
für ungültig erklärt, Friedensschlüsse kassiert, über Leib und Leben, Gut
und Freiheit derer, welche sie für Ketzer hielten oder welche sie gebannt
hatten, nach Belieben verfügt haben.

Der letzte Papst, welcher einen solchen Eingriff in das staatliche
Gebiet wagte, war Pius IX., welcher (1875) die preussischen Maigesetze für
ungültig erklärte.

Dass aber die Päpste bei diesen Handlungen ihre Kompetenz
überschritten oder nur g'etan hätten, wozu sie nach dem damaligen Staats- und
Völkerrecht berechtigt gewesen, wird dadurch widerlegt, dass sie in ihren
Bullen, durch welche sie diese Handlungen vornehmen, sich selbst darauf
berufen, dass sie kraß apostolischer Vollmacht als Stellvertreter Gottes handeln
und dass Papst Pius IX. es im Syllabus (Nr. 23) ausdrücklich als Irrtum



— 335 —

Wie stellt sich nun die Kirchengeschichte des Eusebius zu
dieser römisch-katholischen Begründung des Primats des
römischen Bischofs und wie zu deu Rechten, welche die
römischen Katholiken dem römischen Bischof oder dem

Papst kraft seines Primats zuschreiben und welche derselbe
kraft seines Primats auch tatsächlich für sich in Anspruch
nimmt und ausübt?

Was zunächst die römisch-katholische Begründung des
Primats des römischen Bischofs angeht, so ist nach Eusebius Petrus
überhaupt nicht der erste Bischof von Rom geioesen.

Eusebius ist allerdings, was den Aufenthalt Petri in Rom,
seine apostolische Wirksamkeit und seinen Märtyrertod daselbst
angeht, wie wir gesehen haben, ganz ein Kind des Glaubens
seiner Zeit.

Er findet in seinem Jahrhundert die Tradition schon vor,
dass Petrus (zusammen mit Paulus) die Kirche von Rom
gegründet, dort seinen ersten Brief geschrieben und dort unter
Nero gekreuzigt worden, und er nimmt diese Tradition gläubig
auf und gibt sie ohne Prüfung wieder, allerdings indem er in
der Regel vorsichtig hinzufügt, dass dies nur Sage, nur
Überlieferung ist, also nicht historisch feststeht, oder indem er die
Kirchenschriftsteller nennt, welche vor ihm von dieser
Überlieferung Nachricht geben und welchen er sie entnommen hat.

Aber er sagt uns an keiner Stelle seiner Kirchengeschichte,
dass Petrus der erste Bischof von Rom gewesen ist.

Er berichtet im Gegenteil, dass Linus der erste Bischof
von Rom gewesen.

verdammt hat, dass die Päpste die Grenzen ihrer Gewalt überschritten
oder sich Rechte der Fürsten angemasst haben.

Nein, der Papst hat nach „gut katholischer-' Anschauung als
„Stellvertreter Gottes" auch heute noch das Recht, die ganze Welt, alle Fürsten
und Völker und Länder zu beherrschen und er würde kein Bedenken
tragen, dieses Recht sofort wieder wie einst im Mittelalter zur Geltung zu
bringen und Fürsten und Völkern den Fuss wieder auf den Nacken zu
setzen, wenn die Zeiten sich ändern und die politische Konstellation ihm
dies gestatten würde.



- 336 —

So sagt er ausdrücklich :

„Nach dem Martyrium des Paulus und Petrus wurde Linus
als erster zum Bischof der Kirche der Römer gewählt" (III, 2) ')
und belegt dies noch durch ein Zitat aus Irenäus (adv. ha?r.

III, 3), der da sagt:

„Nachdem die seligen Apostel (Petrus und Paulus) die
Kirche (in Rom) gegründet und erbaut hatten, übergaben sie
dem Linus das Amt des Episkopats (V, 8)2).

Wie Eusebius aber den Petrus nicht für den ersten
römischen Bischof hält, so weiss er auch nichts von einem Primat
der römischen Bischöfe über die anderen Bischöfe oder über die

ganze Kirche und von irgend welchen Rechten, icelche diese
römischen Bischöfe über andere Bischöfe oder über die ganze Kirche
beansprucht oder ausgeübt haben.

Er zeigt vielmehr durch seine ganze Kirchengeschichte,
dass die römischen Bischöfe nur Bischöfe der Kirche von Rom

waren, dass sie die übrigen Bischöfe weder an Ansehen noch an
Macht überragten, dass ihre Jurisdiktion sich auf die römische
Kirche beschränkte, die anderen Kirchen ihre Angelegenheiten selbst

ordneten und sich hierbei um Rom, den dortigen Bischof und seine

Diözese nicht kümmerten.

Schon die Benennung der römischen Bischöfe durch Eusebius
lässt dies erkennen.

Ensebius nennt uns in seiner Kirchengeschichte die Namen
aller, welche seit der Gründung der Christengemeinde in Rom
bis auf seine Zeit, bis zum Anfang des 4. Jahrhunderts, Bischöfe
von Rom waren, 28 an der Zahl. Er berichtet von einem jeden
derselben, wann er zum Bischof von Rom gewählt worden, wie
viele Jahre er sein Bistum innegehabt, wann er gestorben; er
erwähnt auch, was unter diesem oder jenem Merkwürdiges
geschehen, aber von keinem einzigen sagt er, dass er der
Bischof oder das Oberhaupt der ganzen Kirche gewesen sei,
sondern er führt sie uns alle ohne Ausnahme nur als Bischöfe
der Kirche der Römer vor.

') Trtg ât ^Pw/xuiwv sxxXrjtn'aç fisxct xrjv HuvXov xal IléxQOv
fxaQXVQÎctv TiQtSzog xXrjQOvxai xrtv smay.onrv AXvog.

2) &s/,ieXiwGarxsç ovv xal oîxoèof.ufiavxsg oï /.laxâçioi anóaxoXoi

xt]V ixxXrjOiav Aivoi xrjv xrjç smGxonrjg Xsixovgyiav svs%£(qiGuv.



— 337 —

Gehen wir diese 28 Bischöfe der Reihe nach durch.
Der 1. römische Bischof war Linus. Eusebius sagt von

ihm (III, 2) : als erster wurde Linus zum Bischof der Kirche der
Römer gewählt (xfç ^Pwfiaîwv sxxXrjoiag nçàxoç xXrjQOvxai %rp>

e'niGxonrjv).
Der 2. römische Bischof war Anencletus. Eusebius sagt von

ihm (III, 15): er ist 12 Jahre Bischof der Kirche der Römer
gewesen (xfjg 'Poo/iai'iov sxxXrta'ag sxsGiv smaxonsvGavza âsxaâvo).

Der 3. römische Bischof war Clemens. Eusebius sagt von
ihm (III, 4): er wurde als der dritte Bischof der Kirche
der Römer aufgestellt (xfjg 'Pw/naîcûv sxxXrjGiag xqixog èniaxonog
xctxaGxdcg).

Der 4. römische Bischof war Evarestus. Eusebius sagt von
ihm (III, 35): von den Bischöfen in Rom hinterliess Clemens
dem Evarestus die Leitung der Gemeinde (xwv âè snl 'Pw'uj/ç
èmaxónmv KXrj/.irjg Evaçèacni naçaéovç xrjv Xsixovgyiav).

Der 5. römische Bischof war Alexander. Eusebius sagt von
ihm (IV, 1) : er erhielt in Rom das Bistum (snl 'Pwfirjg xrjv
èmaxonrjv anoXafißdvsi).

Der 6. römische Bischof war Xystus. Eusebius sagt von
ihm (IV, 7): er hat 10 Jahre den bischöflichen Stuhl der Römer

(snl xrjg 'Pwfialiüv èmoxonîjg) eingenommen.
Der 7. römische Bischof war Telesphorus. Eusebius sagt

von ihm (IV, 7): er folgte dem Xystus, welcher 10 Jahre den
bischöflichen Stuhl der Römer (snl xfjg 'Pw/.iaiwv èmGxonfjç)
eingenommen.

Der 8. römische Bischof war Hyginus. Eusebius nennt
ihn (IV, 15): Bischof der Römer (Pui^aliiav sni'Gxonog).

Der 9. römische Bischof war Pius. Eusebius sagt von ihm
(IV, 16): er nahm in Rom die Leitung der Gemeinde in die
Hand (snl Pwfirjç èyxeigt'Çsxai xrjv Xsixovgyiav).

Der 10. römische Bischof war Anicetus. Eusebius sagt von
ihm (IV, 21) : er leitete die Kirche der Römer (xrjg 'Pcofiaiwv

fxxXrjffiag tfyov/.isvog).

Der 11. römische Bischof war Soter. Eusebius nennt ihn (IV, 37) :

Bischof der Kirche der Römer (xrjg 'Pw^iaîwv sxxXrjGiag èniaxonog).

Der 12. römische Bischof war Eleutherus. Eusebius nennt
ihn (V, 5) Bischof der Römer ('Poi^ai'wv sni'Gxonog).

Der 13. römische Bischof war Viktor. Eusebius nennt ihn

(V, 32) Bischof in Rom (sv Pajxrj sni'Gxonog).

Revue intern, de Théologie. Heft 66, 1909. 22



— 338 —

Der 14. römische Bischof war Zephyrinus, Eusebius nennt
ihn (VI, 21) Bischof der Römer ('Pmfiai'wv ènîGxonoç).

Der 15. römische Bischof war Callistus. Eusebius sagt von
ihm (VI, 21): er erhielt nach Zephyrinus, dem Bischof der
Römer (Pta/xatav èm'Gxonog) das Bistum (xrjv èniGxonrjv seil.
'Pu>l.iui'wv).

Der 16. römische Bischof war Urbanus. Eusebius sagt von.
ihm (VI, 23): er ist 8 Jahre Bischof der Kirche der Römer
gewesen (èniGxonsvaavxa xfjg 'Pwfxaiiov èxxXrjGîag).

Der 17. römische Bischof war Pontianus. Eusebius sagt von
ihm (VI, 29): er ist 6 Jahre Bischof der Kirche in Rom
gewesen (rffi xaxd 'Ptüjxrjv exxXrta(ag èmaxonevGavza).

Der 18. römische Bischof war Anterus. Eusebius sagt von
ihm (VI, 29): er folgte dem Pontianus, welcher Bischof der
Kirche in Rom gewesen (xfjg xazà 'Pw/irjv èxxXrjGîag èmaxonsv-

aavxa), also war auch Anterus Bischof der Kirche in Rom.
Der 19. römische Bischof wTar Fabianus. Eusebius nennt

ihn (VI, 34) den Bischof in Rom (6 xaxd lPwj.irjv èniaxonog).

Der 20. römische Bischof w7ar Cornelius. Eusebius sagt
von ihm (VII, 2) : er hat ungefähr 3 Jahre das Bistum in der
Stadt der Römer (xaxd xijv 'Piofxalwv nóXiv xrjv èmaxonrjv) inné
gehabt.

Der 21. römische Bischof war Lucius. Eusebius sagt von
ihm (VII, 2): er verwaltete dieses Amt d. h. das bischöfliche
Amt in der Stadt der Römer (xfj Xsixovgyia zijg èniaxonog xuxu

xrjv 'Püifxaittrv nôXiv âiaxovrjGâfisvog) nicht ganz 8 Monate.

Der 22. römische Bischof war Stephanus. Eusebius sagt
(VII, 5) : auf Stephanus folgte Xystus, welcher der Kirche der
Römer vorstand (xfjg 'Pwyaximv èxxXijGiag xa&rjysìxo), also stand
auch Stephanus der Kirche der Römer vor.

Der 23. römische Bischof war Xystus. Eusebius sagt von
ihm (VII, 27): er stand 11 Jahre der Kirche der Römer vor (xfjg
cPa>f.iai'cov èxxXrjGîag ngoacâvzu).

Der 24. römische Bischof w7ar Dionysius. Eusebius nennt
ihn (VII, 30) : Bischof der Römer (Poofxaimv èniaxonog) und den

Bischof in Rom (ò ènl 'Pwfixjg èniaxonog).

Der 25. römische Bischof war Felix. Eusebius sagt von
ihm (VII, 32): er stand der Kirche der Römer 5 Jahre vor
(xîjg 'Pùùfiaîarv èxxXrtai'aç ngoGxdvxa).



— 339 --
Der 26. römische Bischof war Eutychianus. Eusebius sagt

von ihm (VII, 32) : er folgte dem Felix, wrelcher der Kirche der
Römer vorstand (xfjg lPto/.iatoûv èxxXrjGi'ccç ngoaxdvxa), also stand
auch er der Kirche der Römer vor.

Der 27. römische Bischof war Cajus. Eusebius sagt (VII.
32) : Eutychianus hinterliess ihm seine Würde, also stand auch
Cajus der Kirche der Römer (xftg Pw^iatiov èxxXrtaîag) vor.

Der 28. römische Bischof war Marcellinus. Eusebius sagt
(VII, 32): er folgte dem Cajus, also stand auch Marcellinus
der Kirche der Römer (xfjg Ptofica'iov èxxXrtalag) vor.

Am Schluss seiner Kirchengeschichte (X, 5) gibt uns Eusebius

noch Abschriften von zwei amtlichen kaiserlichen Schreiben.
Das erste adressiert der Kaiser Konstantin an Miltiades, den
Bischof der Römer (MiXxiddrj èniOxónio Po)taatwv), in dem zweiten,
an Chrestus, den Bischof von Syrakus, gerichtet, spricht
derselbe Kaiser von dem römischen Bischof und nennt ihn gleichfalls

nur Roms Bischof (d xftg Pœ/i^ç èniaxonog). Eusebius gibt
damit zu verstehen, dass der römische Bischof auch vor dem
römischen Kaiser oder vor der Staatsregierung nicht als
Oberhaupt der ganzen Kirche, sondern nur als Bischof von Rom
galt. Ebenso, wenn Eusebius (X, 5 u. 6) uns die Abschriften
von Briefen des Kaisers an die 3 Bischöfe von Rom, Syrakus
und Karthago mitteilt und in diesen Briefen die 3 Adressaten
mit dem gleichen Titel : Bischof (èniaxonog) bezeichnet werden,
so ist es klar, dass der Bischof von Rom in seinen Augen auch
nichts mehr galt als der Bischof von Syrakus oder der von
Karthago.

Überaus oft beschäftigt sich Eusebius in seiner
Kirchengeschichte mit dem Bischof von Rom, aber niemals nennt er
ihn das Oberhaupt der Kirche oder den Papst.

Er nennt ihn entweder nur mit seinem Namen (z. B.

Clemens, IH, 39, Viktor, V, 36, Cornelius, VI, 43) oder wenn
eisernem Namen den Amtstitel hinzufügt, so nennt er ihn den
Bisehof der Kirche der Römer oder den Bischof in Rom.

Nur einmal werden die Bischöfe von Rom in seiner
Kirchengeschichte anders genannt, in einem Brief des Irenäus an den
römischen Bischof, welchen Eusebius (V, 27) uns wiedergibt,
aber hier werden sie nicht „Päpste", sondern „Priester"
(ngsGßvxsQoi) genannt.



— 340 —

Der Name : Papst (nana) begegnet uns in der ganzen
Kirchengeschichte des Eusebius nur ein einziges Mal (Vn, 7),
aber hier wird nicht dem Bischof von Rom diese Bezeichnungbeigelegt,

sondern der Bischof Dionysius von Alexandrien nennt
seinen Vorgänger auf dem bischöflichen Stuhl von Alexandrien,
den Bischof Heraklas den „seligen Papst"' (fiaxdgiog nânu), woraus
hervorgeht, dass der Name Papst damals noch nicht ausschliesslich

die Bezeichnung für den Bischof von Rom war.
Wollen wir nicht zugeben, dass Eusebius es an der schuldigen

Ehrfurcht gegen den „heiligen Vater" hat fehlen lassen
und Bezeichnungen für denselben gebraucht hat, piarum aurium
offensive, so ist es klar, dass ihm der Bischof von Rom nichts
mehr wTar als jeder andere Bischof.

Wie Eusebius aber in seiner Kirchengeschichte den
römischen Bischof niemals das Oberhaupt der ganzen Kirche nennt,
sondern immer nur den Bischof der Römer, so weiss er uns
auch von der Ausübung irgend welcher Jurisdiktion des römischen

Bischofs ausserhalb seiner römischen Diözese über andere
Bischöfe oder andere Diözesen nichts zu berichten.

Eusebius teilt uns eine ganze Reihe von Briefen mit, die
zwischen den römischen Bischöfen und anderen Bischöfen gewechselt

sind (z.B. IV, 31 ; V, 6; VI, 43 und 46; VII, 2, 5 und 9),
aber weder gerieren sich die Bischöfe von Rom in diesen Briefen
als Vorgesetzte der übrigen Bischöfe, noch zeigen diese sich
als Untergebene der Bischöfe von Rom, weder erlauben sich
jene, diesen Vorschriften zu machen, noch holen sich diese von
jenen Instruktionen, Dieser Briefwechsel zeigt uns, dass ein
brüderliches, kollegialisches Verhältnis zwischen den römischen und
den übrigen Bischöfen herrscht. Der Bischof Cornelius von Rom
redet darum in einem Briefe an seinen Kollegen Fabius von
Antiochien (VI, 43) diesen „geliebter Bruder" (dâslipi dyanrtxé)
an und ebenso tituliert der Bischof Dionysius von Alexandrien
(VII, 5 und 9) seinen Kollegen von Rom, sowohl den Stephanus
wie dessen Nachfolger Xystus „Bruder" (dâsXipt).

Eusebius referiert ferner über die Wahlen der Bischöfe von
Jerusalem, Alexandrien, Antiochien, er weiss uns zu berichten,
dass von den Aposteln bis auf seine Zeit in Jerusalem 34,
Alexandrien 17, Antiochien 19 Bischofswahlen vorgenommen
Avorden, er nennt diese Bischöfe alle mit Namen, aber er
erzählt uns kein Wort darüber, dass auch nur bei einer einzigen



— 341 —

Bischofswahl an den drei genannten Orten Rom mitgewirkt
habe. Er schweigt davon, dass der Bischof von Rom auch nur
bei einem dieser Bischöfe die Wahl bestätigt, zu seiner
Konsekration die Erlaubnis erteilt oder gar von ihm den Eid der
Treue sich habe schwören lassen, dass der Bischof von Rom
also irgend ein Recht bezüglich dieser Bischöfe aus Anlass ihrer
Wahl ausgeübt oder in Anspruch genommen habe, welches er
heute als Inhaber der höchsten Regierungsgewalt in der Kirche,
und zwar jure divino für sich in Anspruch nimmt. Jede Diözese
wählt selbst ihren Bischof, konsekriert ihn und führt ihn in seht
Amt ein, worauf dieser den übrigen Bischöfen, darunter auch
dem Bischof von Rom, um mit ihnen in kirchlicher Gemeinschaft

zu stehen, von seinem Amtsantritt durch die sogenannten
literge communicatoriae Kenntnis gibt, genau so wie auch der
Bischof von Rom durch dieselben Briefe und zu demselben
Zwecke den übrigen Kollegen seinen Amtsantritt zur Kenntnis

brachte.
Eusebius referiert weiter (VI, 9-—11) über einen

merkwürdigen Fall einer Koadjutierung eines Bischofs.
Narcissus, Bischof von Jerusalem, wurde, obgleich er einen

tugendhaften Lebenswandel führte, von einigen nichtswürdigen
Männern, die seiner Kirchengemeinde angehörten, schmählich
verleumdet. Die Verleumder bekräftigten ihre falschen
Beschuldigungen sogar durch ihren Eid, fanden aber in der
Gemeinde, die ihren Bischof kannte, keinen Glauben. Den Bischof
jedoch empörten diese Verleumdungen so sehr, dass er, zumal
er schon seit lange ein philosophisches Leben lieb gewonnen
hatte, sich von seiner Gemeinde völlig zurückzog und viele
Jahre verborgen in Wüsten und abgelegenen Gegenden lebte,
ohne dass jemand seinen Aufenthalt kannte. Da konsekrieren
die Bischöfe der benachbarten Kirchen (also die Bischöfe der
Kirchenprovinz Palästina) einen anderen Bischof, Dius, an seine
Stelle. Nachdem dieser noch zwei Nachfolger, Germanion und
Gordius, erhalten hatte, kommt, während der letztgenannte
noch im Amte ist, auf einmal wie von den Toten auferstanden
Narcissus, der verschollen geglaubte Bischof wieder. Seine
Gemeinde fordert ihn, da sie ihm jetzt mit noch viel grösserer
Hochachtung zugetan ist als früher, zur abermaligen
Übernahme seines bischöflichen Amtes auf. Er geht darauf ein und
übernimmt wieder die bischöflichen Amtsgeschäfte — was mit



— 342 —

dem amtierenden Bischof Gordius geschah und wo er blieb,
sagt uns Eusebius nicht. Als aber Narcissus wegen seines
vorgerückten Alters — er war inzwischen gegen 100 Jahre alt
geworden — sein Amt nicht mehr verwalten kann, zwingt die
Gemeinde von Jerusalem infolge einer nachts von Gott erhaltenen

Offenbarung einen Bischof aus Kappadozien, Namens
Alexander, der gleichfalls infolge einer göttlichen Offenbarung
nach Jerusalem gekommen war, um dort seine Gebete zu
verrichten und die heiligen Orte zu besuchen, mit Gewalt, in voller
Übereinstimmung mit den Bischöfen der benachbarten Kirchen,
bei ihr zu bleiben und als Koadjutor des alten Narcissus das
Bistum von Jerusalem zu leiten.

So weit Eusebius.

Rekapitulieren wir kurz, was er berichtet.
Ein Bischof von Jerusalem verlässt seine Kirchengemeinde,

bleibt viele Jahre fort, gilt als verschollen. Die Bischöfe der
betreffenden Kirchenprovinz konsekrieren, nicht wissend, ob
der rechtmässige Bischof noch lebt oder nicht, einen anderen
Bischof, geben ihm zwei Nachfolger. Da kommt der
verschollen Geglaubte zurück. Seine Gemeinde veranlasst ihn,
sein ursprüngliches Amt wieder zu übernehmen, und gibt ihm,
nachdem er altersschwach und dienstunfähig geworden, einen
Koadjutor, und zwar zwangsweise, indem zwTar nicht der alte
Bischof gezwungen wird, sich einen Koadjutor gefallen zu
lassen, aber der Koadjutor selbst, ein zufällig nach Jerusalem
gekommener Bischof einer anderen Diözese, wird gezwungen,
die Koadjutorstelle zu übernehmen.

Das war ein vollständiges Novum in der Besetzung eines
bischöflichen Stuhles, und zwar ein Novum in allen seinen Einzelheiten.

Neu war die Konsekration eines Bischofs und zweier
seiner Nachfolger für einen bischöflichen Stuhl, von dem man
nicht wusste, ob sein rechtmässiger Inhaber noch lebte, neu
die Rückkehr eines Bischofs auf seinen bischöflichen Stuhl, der
inzwischen mit einem anderen Bischof besetzt war, neu die

Koadjutierung eines Bischofs, neu die Übersiedelung eines
Bischofs von einem bischöflichen Stuhl auf den anderen, neu
endlich die Gewalt, mit welcher ein Bischof zur Übernahme
der Koadjutorstelle gezwungen wurde.

Aber selbst in diesem Ausnahmefall, der einzig dastand und
bei dem es ohne Zweifel geboten gewesen wäre, an die vor-



— 343 —

gesetzte Behörde, wenn eine solche vorhanden, zu berichten
und sich von ihr Instruktionen geben zu lassen, berichtet uns
Eusebius mit keiner Silbe, weder dass die Gemeinde Jerusalem
sich nach Rom gewandt, beim dortigen Bischof behufs Ver-
haltungsmassregeln angefragt, dessen Anordnungen befolgt und
um die Bestätigung der von ihr vorgenommenen Bischofswahlen,
um die Erlaubnis zur Konsekration der gewählten Bischöfe,
zur Koadjutierung des alten Bischofs, zur Anwendung von
Gewalt bei dieser Koadjutierung und zum Verzicht des Koadjutors
auf sein erstes Bistum nachgesucht habe, noch dass Rom in
diese Jahrzehnte hindurch währenden Zustände zu irgend einer
Zeit oder in irgend einem Stadium eingegriffen hätte. Die
Gemeinde von Jerusalem bezw. die Bischöfe der Kirchenprovinz
Palästina gehen vollständig selbständig vor, konsekrieren, ko-
adjutieren, wrenden Gewalt an, ohne sich um Rom und dessen
Bischof zu kümmern.

Eusebius referiert endlich in seiner Kirchengeschichte
ausführlich über die Meinungsverschiedenheiten, Glaubensstreitigkeiten,
Spaltungen, welche in den drei ersten christlichen Jahrhunderten
innerhalb der Kirche entstanden waren, über die Massregeln,
welche die Bischöfe der einzelnen Länder zur Beseitigung
derselben und zur Herstellung des kirchlichen Friedens trafen,
er schildert uns, wie der Bischof von Rom mitunter Stellung
dazu nahm, in einem Falle, wie der Kaiser Konstantin eingriff,
aber auch hier zeigt er uns überall den Bischof von Rom nicht
als Oberhaupt der Kirche und nicht mit einer höheren
Jurisdiktion bekleidet als andere Bischöfe, nicht mit einer
Jurisdiktion über die übrigen Bischöfe und über die ganze Kirche.
So oft aber ein Bischof von Rom — im Bewusstsein der
politischen Prävalenz seiner Residenz oder aus anderem Grunde —
den Versuch machte, sich über seine Kollegen zu erheben und
in andere Diözesen befehlend oder mit Strafe drohend
einzugreifen, berichtet uns Eusebius, dass die übrigen Bischöfe seine
Befehle missachteten, vor seinen Drohungen sich nicht fürchteten,

ihn mahnten, Frieden zu halten, ihn energisch in seine
Grenzen zurückwiesen und ihm jedesmal eine Niederlage
bereiteten.

Wir lassen die wichtigsten dieser Streitigkeiten und
Spaltungen in derselben Reihenfolge, wie Eusebius dies getan, die
Revue passieren.



— 344 —

Gegen Ende des ersten Jahrhunderts, sagt uns Eusebius
(III, 16 und 39; V, 8), war in der Kirchengemeinde zu Korinth
eine nicht geringe Spaltung entstanden (axdaswg ovx âXîyrjç ysvo-
(xsvrjg). Infolgedessen schreibt, wie Eusebius den Irenäus an
letztgenannter Stelle sagen lässt, die Kirche oder die Gemeinde
in Rom einen sehr eingehenen Brief an die Korinther (èm'azsiXsv

rj èv PoófiTj èxxXrtaia ixavoaxâxijv ygaipfjv xoîg Koqivihioig) und
ermahnt sie zum Frieden (slg sigrjvrjv Gvfißißd^ovau uvxovg) oder —¦

was dasselbe bedeutet — der Bischof von Rom Clemens schreibt
diesen Brief, wie Eusebius an den beiden erstgenannten Stellen
berichtet, im Namen der römischen Kirche oder Gemeinde (mg

dnò xftg 'Pwfiuiwv èxxXrjGîag und ex ngoGwnov xftg 'Pu^at'cov èxxXrj-

aiag), und Eusebius fügt hinzu, indem er die Vorzüge dieses
Briefes besonders hervorhebt, dass derselbe in den meisten
Kirchen (èv nXslavaig èxxXrjGîaig) sowohl früher wie jetzt im
öffentlichen Gebrauche sei.

Also Rom mischt sich nach dieser Darstellung des Eusebius
in den Streit, der in der Gemeinde zu Korinth ausgebrochen
war, aber es ist nicht der Bischof von Rom, der hier kraft
apostolischer Autorität als Oberhaupt der ganzen Kirche diese
Angelegenheit vor sein Forum zieht und als oberster Richter
der Kirche Entscheidung trifft, sondern die Kirche oder die
Gemeinde in Rom sucht den in der Schwestergemeinde Korinth
ausgebrochenen Streit auf gütlichem Wege brieflich zu schlichten
und ermahnt zum Frieden, ähnlich wie später, als der römische
Bischof Viktor mit den kleinasiatischen Gemeinden wegen der
Osterfeier im Streite lag, einige Bischöfe, unter ihnen Irenäus,
den römischen Bischof zum Frieden mahnten. Die Gemeinde
in Rom mahnt die Korinther zum Frieden und ihr Bischof
Clemens übernimmt es als ihr Repräsentant oder erhält von
ihr den Auftrag, ein diesbezügliches Schreiben an die Korinther
abzufassen, das dem Eusebius aber keineswegs als ein ober-
hirtliches Schreiben erscheint, welches von der ganzen Kirche
mit Ehrfurcht anzunehmen und zu befolgen sei, wreil er
ausdrücklich hinzufügt, dass dasselbe nur in den meisten, also
nicht in allen Kirchen in Gebrauch sei. Dass der römische
Bischof hier nicht aus eigener Macht, sondern im Namen seiner
Gemeinde vorgeht, nur zum Frieden mahnt, nichts anordnet,
sein Brief auch nur in den meisten, nicht in allen Kirchen
beachtet wird, lässt schüessen, dass er nicht das Oberhaupt der



— 345 —

Kirche war und als solches an die Gemeinde von Korinth sein
Schreiben richtete, sondern nur ein einfacher Bischof von Rom.
und als Repräsentant oder als Vorsteher der römischen
Kirchengemeinde sich an die Korinther wandte.

Hundert Jahre später, gegen Ende des zweiten Jahrhunderts,
brach ein heftigerer Streit aus, der nicht wie jener auf eine

Christengemeinde beschränkt blieb, sondern fast die gesamte christliche
Kirche bewegte. Der Gegenstand des Streites war ein
geringfügiger, es handelte sich um die Frage, ob das Osterfest an
einem Sonntag oder an einem Wochentag zu feiern sei.

Eusebius berichtet darüber (V, 26 und 27) folgendermassen:
Die Kirchen in ganz Kleinasien feierten, einer alten, vom

Apostel Johannes datierenden Überlieferung folgend, das Osterfest

(ebenso wie die Juden ihr Paschafest) am 14. Nisan, gleichviel

ob dies ein Sonntag oder ein Wochentag war. Die Kirchen
der übrigen Länder, auch die Kirche in Rom, dagegen hielten,
einer apostolischen Überlieferung folgend, ihr Osterfest nur an
einem Sonntag. In mehreren Kirchenprovinzen, in denen von
Palästina, Rom, Pontus, Gallien, üsroene, versammelten sich
die Bischöfe auf besonderen Synoden und erklärten es

einstimmig durch Sydonalschreiben als ein kirchliches Dogma
(èxxXxpiuoiixòv èóyiitt) für die Gläubigen aller Orte, dass Ostern
nie an einem andern Tage als am Sonntag gefeiert werden
solle. Viele andere Bischöfe, z. B. der von Korinth, gaben ihnen
durch Privatbriefe ihre Zustimmung zu erkennen.

Auf Grund dieser Synodalbeschlüsse verlangte nun der
römische Bischof Viktor von den Christengemeinden in Kleinasien

Unterwerfung und drohte ihnen, falls sie das Osterfest
nicht nach der römischen Observanz und der der übrigen christlichen

Länder in Zukunft an einem Sonntag feiern würden,
mit der Exkommunikation.

Eusebius teilt uns dies Schreiben des römischen Bischofs
nicht mit, aber wir können auf seinen Inhalt aus der Antwort
schüessen, die ihm darauf gegeben wurde und die uns Eusebius
wörtlich wiedergibt.

Der Bischof Polykrates von Ephesus, sagt er, gab im Namen
der kleinasiatischen Bischöfe, wTelche von ihrer alten Gewohnheit

nicht ablassen wollten, dem römischen Bischof Viktor und
der römischen Gemeinde folgende Antwort:



-- 346 —

„Wir feiern den Tag (des Osterfestes) nicht leichtsinnig,
indem wir weder etwas hinzufügen, noch etwas hinwegnehmen.
Denn auch in Asien ruhen grosse Lichter1), welche am Tag
der Erscheinung des Herrn auferstehen werden nämlich
Philippus, einer der zwölf Apostel, welcher in Hierapolis ruht.
sodann auch Johannes, der an der Brust des Herrn gelegen
dieser ruht in Ephesus, ferner Polycarp in Smyrna, Bischof und
Märtyrer diese alle feierten den Tag des Osterfestes am
14. Nisan nach dem Evangelium, indem sie nichts änderten,
sondern der Regel des Glaubens folgten. Aber auch ich Poly-
krates, der geringste unter euch allen, w7erde es so halten nach
der Überlieferung meiner Verwandten, von denen ich einigen
nachgefolgt bin, denn sieben Verwandte von mir waren Bischöfe,
ich der achte, und immer haben meine Verwandte den Tag
gefeiert, wann das jüdische Volk das ungesäuerte Brot bereitete.
Ich nun, Brüder, der ich 65 Jahre im Herrn alt bin, mit den
Brüdern des ganzen Erdkreises mich benommen und die ganze
hl. Schrift durchgegangen bin, fürchte mich nicht vor den

Drohungen, denn Männer, die grösser sind als ich, haben
gesagt: man muss Gott mehr gehorchen als den Menschen."

Hierauf versuchte der römische Bischof Viktor, sagt Eusebius

weiter, sofort die Gemeinden von ganz Asien samt den
benachbarten Kirchen als irrgläubige (wg sxsgoèoÇovGaç) von der
kirchlichen Gemeinschaft auszuschliessen, rügte sie öffentlich
durch Schreiben und erklärte alle die dortigen Brüder als gänzlich

ausser der kirchlichen Einheit stehend.
Allein nicht allen Bischöfen gefiel dieses Verfahren. Sie

forderten ihn daher geradezu auf, Gesinnungen des Friedens,
der Einigkeit und der Liebe gegen den Nächsten zu hegen
(xà xffi slgfjvrjg xal xftg ngòg xovç nXrfiiov ivoîasoSg xs xal ctyànrjç
ipgovsïv). Noch jetzt sind ihre Schreiben vorhanden, worin sie
den Viktor in ziemlich scharfer Weise tadeln.

Unter anderen schrieb auch Irenäus von Lyon im Namen
der gallischen Bischöfe einen Brief an Viktor, -worin er sich
zwar für die Feier des Osterfestes an einem Sonntag ausspricht,
aber seine Stimme dagegen erhebt, dass Viktor ganze Gemeinden

Gottes (oXccg sxxXrtaiag S-sov), weil sie eine von den Vätern

') Jedenfalls wird der römische Bischof Viktor, wie man aus diesem
Antwortschreiben schüessen kann, damit geprahlt haben, dass in Rom die
beiden grossen Lichter Petrus und Paulus begraben liegen.



— 347 —

ererbte Sitte hochhalten, aus der kirchlichen Gemeinschaft aus-
schüesse, zumal auch seine Vorgänger auf dem Bischofsstuhle
in Rom — Anicetus, Pius, Hyginus, Telesphorus und Xystus —
mit denjenigen in Frieden gelebt haben, welche das Osterfest
nicht so wie sie feierten. Niemand sei wegen dieses Umstandes
aus der Kirchengemeinschaft ausgeschlossen worden. Als der
Bischof Polycarp von Smyrna unter Anicet nach Rom kam,
konnten diese beiden Bischöfe sich über die Osterfrage nicht
einigen, sie nahmen deshalb Abstand, über diesen Punkt mit
einander zu streiten, denn keiner konnte den anderen
überzeugen, jeder erklärte, an dem Gebrauch seiner Vorgänger
festhalten zu müssen, aber gleichwohl hielten sie Gemeinschaft
unter sich, schieden in Frieden von einander und bewahrten
mit der ganzen Kirche Frieden.

Aus dieser Darstellung des Eusebius ergibt sich folgendes:

Der römische Bischof Viktor verlangt — allerdings noch
nicht kraft apostolischer Autorität, sondern im Namen und
vielleicht auch im Auftrage seiner Synode — von den kleinasiatischen

Kirchen, dass sie das Osterfest nicht mehr an einem
Wochentage feiern sollen, und droht ihnen, falls sie nicht
gehorchen, sie von der Gemeinschaft mit der Gesamtkirche
auszuschliessen, d. h. die Exkommunikation über sie zu verhängen.

Die kleinasiati sehen Kirchen aber, an ihrer Spitze der
ehrwürdige und mutige Polykrates von Ephesus, verweigern den
Gehorsam, weisen seine Forderungen, die nicht göttlichen Rechtes,

sondern menschliche Anmassungen sind, zurück und
erklären, dass sie bei ihrer althergebrachten Osterpraxis verharren
und die Drohungen des Bischofs von Rom nicht fürchten.

Und als nun derselbe Bischof von Rom einen Schritt weiter
geht, seine Drohungen in die Tat umsetzt, die kleinasiatischen
Gemeinden als irrgläubige aus der kirchlichen Gemeinschaft
auszuschliessen versucht und öffentlich die Exkommunikation
gegen sie ausspricht, da erhebt sich ein Sturm der Entrüstung
in der Kirche gegen diesen Hierarchen und Zeloten.

Auch die Bischöfe, welche in der Osterfrage sachlich auf
seiner Seite stehen, erheben sich gegen ihn, tadeln sein schroffes
Vorgehen in diesem untergeordneten Punkte des kirchlichen
Lebens in ziemlich scharfer Weise, ermahnen ihn, auf Frieden
und Eintracht und Liebe gegen den Nächsten bedacht zu sein.



— 348 —

Ihr Führer Irenäus, einer der bedeutendsten Bischöfe seiner
Zeit, macht den Friedensstörer darauf aufmerksam, dass er bei
seinem Vorgehen, ganze Gemeinden, weil sie das Osterfest nach
der Sitte ihrer Väter feierten, aus der Kirchengemeinschaft
auszuschliessen, sich mit fünf seiner Vorgänger auf dem römischen
Bischofsstuhle in Widerspruch setze, die Frieden hielten mit
denen, welche ihr Osterfest anders als sie feierten, und niemanden

wegen dieser Angelegenheit aus der Kirchengemeinschaft
ausschlössen.

Da wir über den weiteren Verlauf dieses Streites weder
von Eusebius noch sonst etwas erfahren, können wir wohl
annehmen, dass derselbe mit diesem Protest der Bischöfe sein
Ende fand.

Der erste Versuch des Bischofs von Rom, ein Recht über
fremde Kirchen sich anzumassen, ihnen Vorschriften zu machen,
sie durch Androhung von Strafen zur Unterwerfung unter diese
Vorschriften zu zwingen, scheiterte und endete mit einer
vollständigen Niederlage des römischen Bischofs.

Seine Jurisdiktion über andere Kirchen und andere Bischöfe
wurde nicht anerkannt.

Die kleinasiatischen Kirchen und Bischöfe, über welche er
Jurisdiktion ausüben wollte, wreisen seine Übergriffe energisch
zurück und geben ihm zu wissen, dass sie ihm Widerstand
leisten werden und seine Drohungen nicht fürchten.

Andere Bischöfe erkennen ebenfalls seine Superiorität nicht
an, tadeln sein Vorgehen als eine Störung des Friedens und
mahnen ihn, Frieden zu halten.

Er selbst aber, der römische Bischof, der es zum ersten
Mal gewagt hatte, sich zum Bischof der Bischöfe aufzuwerfen
und sich ein Recht über fremde Kirchen anzumassen, musste

kapitulieren und konnte seine Bannbulle nicht zur Ausführung
bringen.

Ungefähr fünfzig Jahre später, um die Mitte des dritten
Jahrhunderts, entstand ein neuer Streit in der Kirche, der Streit
der Novatianer.

Eusebius berichtet darüber (VI, 43) :

Ein Priester der römischen Kirche, Novatus, wollte die

Christen, welche zur Zeit der Verfolgung schwach geworden,
von ihrem Christenglauben abgefallen waren und sich dem
Heidentum zugewandt hatten, wenn sie diesen Abfall bereuten



— 349 —

und sich wieder zum Christentum bekehrten, nicht zur Busse
und zur Wiederaufnahme in die Kirche zulassen, als hätten sie

gar keine Hoffnung zur Seligkeit mehr (wg /.irjxèx' ovatjg avxoìg
Gtoxngiag èXm'âoç). Aus diesem Anlass versammelte sich in Rom
eine sehr zahlreiche Synode von sechzig Bischöfen und noch
viel mehr Priestern und Diakonen, die der römischen Kirchenprovinz

angehörten ; in gleicher Weise berieten in den übrigen
Kirchenprovinzen Italiens und Afrikas die Bischöfe, was in
dieser Angelegenheit zu tun sei. Ihr allgemeiner Beschluss ging
dahin, den Novatus und seine Anhänger, die Novatianer, von
der Kirche auszuschliessen, die in der Verfolgung Gefallenen
aber zur Busse zuzulassen, und der damalige römische Bischof
Cornelius erstattete „über die römische Synode und das
Gutachten aller in Italien, Afrika und in den dortigen Gegenden",
-d. h. über die Entscheidungen des Abendlandes einen ausführlichen

Bericht an den Bischof Fabius von Antiochien, in
welchem er des näheren angibt, nicht bloss welche Bischöfe in
Rom sich eingefunden und die Lehre des Novatus verworfen,
sondern auch, welche Bischöfe nicht nach Rom gekommen,
aber dem Beschlüsse der zu Rom versammelten Bischöfe schriftlich

beigetreten waren.
Also nicht einmal in dieser spezifisch römischen Angelegenheit,

bei welcher es sich um einen römischen Priester handelt,
entscheidet der Bischof von Rom allein oder die von ihm
geleitete römische Synode allein, sondern wie die römische Kirchenprovinz

zu der aufgeworfenen Frage Stellung nimmt, so
beraten auch die übrigen Kirchenprovinzen in Italien und Afrika
über diese Frage, und der Bischof von Rom schreibt, selbst
nachdem das Abendland einen einstimmigen Beschluss gefasst
hatte, nicht ex cathedra vor, was in dieser Frage zu glauben
und wie in dieser Frage zu handeln sei, und erledigt dadurch
diese Angelegenheit nach dem heute geltenden Grundsatz:
Roma locuta, causa finita, er referiert nur über die Beschlüsse
des Abendlandes an seinen Kollegen im Morgenland tmd sucht
diese Beschlüsse nicht durch seine apostolische Autorität zu
stützen, sondern durch die Namen und das Ansehen der vielen
Bischöfe, welche diese Beschlüsse gefasst oder ihnen schriftlich
zugestimmt haben. Von einer Superiorität des Bischofs von Rom
über die anderen Bischöfe, von einer Jurisdiktion des Bischofs
von Rom über die ganze Kirche ist hier nicht eine Spur zu



— 350 —

finden, im Gegenteil — das Auftreten des Bischofs von Rom
und das der übrigen Bischöfe zeigt, dass jener kein grösseres
Ansehen, keine grössere Macht besass als diese.

Um dieselbe Zeit brach in der Kirche ein Streit über die
Ketzertaufe aus.

Wir erfahren darüber von Eusebius (VII, 2—7):
Zwei Parteien standen in diesem Streit einander gegenüber.

Die eine taufte die von Ketzern Getauften bei ihrem Übertritt
zur katholischen Kirche von neuem, weil die Ketzertaufe nicht
gelte. Die andere Partei dagegen sah die von den Ketzern
vollzogene Taufe als gültige Taufe an und taufte die von den
Ketzern Getauften nicht wieder, sondern nahm dieselben durch
Gebet und Handauflegung in die Kirche auf.

Zur ersten Partei gehörten afrikanische und asiatische
Bischöfe, ihr Führer war Cyprian, Bischof von Karthago. An
der Spitze der zweiten Partei stand Stephan, Bischof von Rom.

Stephan trat mit derselben Anmassung und derselben Ex-
kommunikationswut auf, wie fünfzig Jahre vor ihm Viktor. Er
berief sich auf die althergebrachte Überlieferung, erblickte in
der Taufpraxis seiner Gegner eine Neuerung, war sehr
aufgebracht und kündete den kleinasiatischen Bischöfen, u. a. dem
Helenus von Tarsus und Firmilian von Kappadozien, weil sie
Ketzer von neuem tauften, die Kirchengemeinschaft, d.h. schloss
sie aus der Kirche aus. Diese aber versammelten sich ebenso
wie die afrikanischen Bischöfe auf besonderen Synoden und
entschieden gleich ihnen, bei ihrer alten Praxis zu verbleiben,
d. h. die von Ketzern Getauften bei ihrem Übertritt zur Kirche
von neuem zu taufen.

Dionysius, der berühmte Bischof von Alexandrien, suchte,
ähnlich wie einst Irenäus, zu vermitteln. Er wandte sich um
des Friedens willen bittend an den Bischof von Rom und seine
Umgebung, und schrieb ihnen mit Rücksicht auf dessen schroffes

und zanksüchtiges Vorgehen, dass er für seine Person sich
nicht dazu verstehen könne, die Synodalbeschlüsse der
gegnerischen Bischöfe umzustossen und dadurch Zank und Streit zu

erregen.
So weit Eusebius.

Er gibt uns nur einen kurzen Bericht über diesen Streit
betreffend die Ketzertaufe.



— 351 —

Wir erfahren von ihm nicht, wie energisch die beiden
Bischöfe Cyprian von Karthago und Firmilian von Cäsarea in
Kappadozien in dieser Frage gegen den Bischof von Rom sich
zur Wehr setzen, seine richterliche Gewalt über ihre Diözesen
nicht anerkennen, weil sie von dem Bewusstsein getragen
werden, dass sie für ihre bischöfliche Amtsführung nur Gott
allein Rechenschaft schuldig sind, und wie sie zugleich ihrer
Entrüstung über die offenbare und handgreifliche Dummheit des
Bischofs von Rom Ausdruck geben ').

Gleiclrwohl sagt uns Eusebius:
Der Versuch des Bischofs von Rom, in die afrikanische

') Cyprian schreibt z. B. an den römischen Bischof Stephan (ep. 72) :

„In der Verwaltung der Kirche hat jeder Bischof seinen freien Willen und
wird Gott Rechenschaft für sein Handeln geben" (habet in ecclesise
administratione voluntatis suas arbitrium liberum unusquisque propositus, rationem
actus sui Domino redditurus).

Derselbe Cyprian beruft die afrikanischen Bischöfe zu einer Synode
(i. J. 256), welche er mit Rücksicht auf die Übergriffe des Bischofs von Rom
in andere Diözesen mit den Worten eröffnet : „Ein jeder Bischof hat kraft
seiner Freiheit und Macht das Recht der eigenen Entscheidung und kann
ebensowenig von einem anderen gerichtet werden, wie er selbst einen
anderen richten kann. Wir sollen vielmehr insgesamt das Gericht unseres
Herrn Jesu Christi erwarten, der einzig und allein die Gewalt hat, uns in
der Leitung seiner Kirche zu Vorgesetzten zu machen und über unsere
Verwaltung zu richten" (habet omnis episcopus pro licentia libertatis et
potestatis suse arbitrium proprium tamque judicari ab alio nou possit, quam
nec ipse potest alteram judicare, sed expectemus universi judicium Domini
nostri Jesu Christi, qui unus et solus habet potestatem et prseponendi nos
in ecclesise suee gubernatione et de actu nostro judicandi). (Hartel, Cypriani
opera II, S. 435.)

Firmilian aber schreibt an Cyprian : „Ich bin hier mit Recht entrüstet
bei dieser offenbaren und handgreiflichen Dummheit des Stephanus, weil er.
der sich so sehr des Ortes seines Episkopates rühmt und behauptet, dass

er die Nachfolge Petri inné habe, auf den die Fundamente der Kirche
gelegt sind, viele andere Felsen einführt (durch Begünstigung der Häresien
in der Frage der Ketzertaufe) und vieler Kirchen neue Gebäude aufführt.
Er sieht es nicht ein, dass von ihm die Wahrheit des christlichen Felsens
verdunkelt und auf jede Weise vernichtet werde, während er so die Einheit

verrät und verlässt." (Atque ego in hac parte indignor ad hanc tarn
apertam et manifestant Stephani stultitiam, quod qui sic de episcopatus sui
loco gloriato et se successionem Petri tenere contenait, super quem funda-
menta ecclesiae collocata sunt, multas alias petras inducat et ecclesiarum
multarum nova sedificia constituât. nec intelligit offuscari a se et quodam
modo aboleri christianse petrse veritatem, qui sic prodit et deserit veritatem).
(1. e. S. 821).



— 352 —

und kleinasiatische Kirche einzugreifen, ihnen Vorschriften über
die Spendung der Taufe zu geben und sich so eine Jurisdiktion
über diese Kirchen anzumassen, missgiückt. Die Bischöfe dieser
Kirchen lassen sich von Rom keine Vorschriften machen,
kümmern sich nicht um den Bischof von Rom, der ihnen die
Kirchengemeinschaft kündigt und sie mit der Exkommunikation belegt,
sondern sie entscheiden auf ihren Synoden selbständig und
unabhängig, entscheiden gegen Rom, verbleiben bei ihrer alten
Taufpraxis und bereiten dem Bischof von Rom abermals eine
Niederlage.

Ebenfalls um dieselbe Zeit brach in der Kirche ein Streit
wegen Paul von Samosata aus.

Eusebius berichtet darüber (VII, 27—30):

Paul von Samosata, Bischof von Antiochien, behauptete im
Gegensatz zur kirchlichen Lehre (nagà xrjv èxxXrjOiaoxixfv Siòaa-

xaXtav), dass Christus seiner Natur nach ein gewöhnlicher
Mensch gewesen (dig xoivov xrjv ipvoiv dvd-gmnov ysvofis'vov). Infolgedessen

wurde der Bischof Dionysius von Alexandrien zu einer
Synode eingeladen. Dieser konnte wegen seines hohen Alters
und seiner körperlichen Schwäche nicht persönlich erscheinen,
gab jedoch seine Anschauung über die vorliegende Streitfrage
durch einen Brief an die Kirchengemeinde von Antiochien kund.
Die übrigen Bischöfe aber eilten sämtlich von allen Seiten nach
Antiochien — unter ihnen die beiden schon genannten Bischöfe
Firmilian von Cäsarea in Kappadozien und Helenus von Tarsus,
sowie Hymenäus, Bischof von Jerusalem — sie kamen mit ihren
Priestern und Diakonen, versammelten sich hier auf verschiedenen

Synoden, beschuldigten den Paul von Samosata der
Irrlehre (sxegodoi-ia), schlössen ihn aus der gesamten katholischen
Kirche (zrjg vnò xòv ovgavòv xa&oXixijg èxxXrfiiug) aus und setzten
statt seiner einen anderen Bischof, der katholischen Kirche
vorzustehen, ein ß'vsgov «V avrov ttj xa&oXixf èxxXrjoiijt. xaTa-

azffica snioxonov). Darauf richteten dieselben Bischöfe, Priester
und Diakonen an Dionysius, den Bischof der Römer, an Maximus,

der, nachdem Dionysius, der Bischof von Alexandrien,
inzwischen gestorben, sein Nachfolger geworden wTar, an alle
Bischöfe, Priester und Diakonen und an die ganze katholische
Kirche unter dem Himmel (ndarj xfj vnò xòv ovgavòv xa&oXixr

ixxXijOia. ein Sydonalschreiben, in welchem sie über das Leben



— 353 —

und den Wandel des Paul von Samosata ein hässliches Bild *)

entwerfen und die Mitteilung machen, dass sie ihn als Bischof
abgesetzt und an seine Stelle einen anderen Bischof gesetzt
haben, den Domnus, den Sohn des Bischofs Demetrianus, welcher
der Vorgänger des Paul von Samosata auf dem Bischofsstuhl

von Antiochien gewesen. Zum Schluss teilen diese zu Antiochien
auf der Synode versammelten Bischöfe, Priester und Diakonen
in ihrem Sydonalschreiben den genannten Adressaten mit: „wir
geben euch dies kund, damit ihr ihm (dem Domnus) schreibet
und von ihm die Gemeinschaftsbriefe empfanget" (faijXd.aaj.uv
zs V/.IÎV, onwg xovxM ygdqrjts xal xà nagà xovxov xoivwrixà ôé-^ad-s
yocî/1/.ueza), d. h. damit ihr fortan mit Domnus, nicht mehr mit
Paul von Samosata Gemeinschaft habet.

Als nun Domnus die Leitung der Kirche von Antiochien
übernahm, wollte Paul von Samosata die bischöfliche Wohnung
nicht räumen. Man legte daher die Sache dem Kaiser Aurelian

') Die auf der Synode versammelten Bischöfe usw. sagen in diesem
Schreiben (VII, 30): weil Paul von Samosata vom Glauben abgefallen
(unooiàg xov xaróvoc). so ist es nicht nötig, über die Handlungen des

Draussenstehenden ein Urteil zu fällen (uvóiìv âtT coli fSta bvxoç zag
nqdSsig xgtvsiv), überhäufen ihn dann aber mit den ärgsten
Beschuldigungen. Früher, sagen sie, war er arm und ein Bettler, jetzt aber
besitzt er übermässigen Reichtum durch gesetzwidrig'e Handlung'en. durch
Kirchenraub und Erpressungen von den Brüdern, denn bei Beleidig'ungen
bietet er den Streitenden gegen Bezahlung seine Hülfe an. ohne indessen
etwas für sie zu tun. Er ist hochmütig und aufgeblasen, bekleidet weltliche

Ehrenstellen, lässt sich bei seinem Auftreten von zahlreichem Gefolge
begleiten, hat in der Kirche für sich eine Bühne und einen erhabenen
Thron, macht seinen Zuhörern in der Kirche Vorwürfe, wenn sie ihm nicht
Beifall zurufen, lässt zu seiner eigenen Verherrlichung durch Weiber Lieder
vortragen, hat Gesellschaftsdamen um sich, duldet ein gleiches bei seinen
Priestern und Diakonen, erregt, wenn er auch selbst wirklich nichts
Schändliches getan haben sollte, dadurch Ärgernis und reizt zur
Nachahmung'. Denn wie sollte derjenige einen andern tadeln oder vor zu
häufig'em Verkehr mit einer Frauensperson warnen können, welcher zwar
bereits eine entlassen, aber noch zwei blühende und wohlgestaltete Personen
bei sich hat, sie auf seinen Reisen mit sich führt, und dies bei einem der
Schwelgerei und Völlerei ergebenen Charakter? Alle seufzen und klagen
darüber in ihrem Innern, aber niemand wagt es, ihn anzuklagen, aus Furcht
vor seiner Macht und Tyrannei. Hierüber würde man diesen Mann zur
Rede stellen, wenn er noch katholische Gesinnung' hätte und noch zu uns
zählte. Allein da er das Geheimnis unserer Religion verspottet und mit
der ruchlosen Häresie grosstut. so glauben wir von ihm keine Rechenschaft
hierüber fordern zu müssen.

Revue intern, de Theologie. Heft 06, l'JC!). 23



— 354 —

zur Entscheidung vor, und dieser befahl, das bischöfliche Haus
demjenigen zu übergeben, mit welchem die Bischöfe in Italien
und in der Stadt der Römer (ol xazà xrjv 'IxaXiav xal xrjv 'Poi/,iaicov
HÓXiv ènlaxonoi) in brieflichem Verkehr ständen. So wurde Paul
von Samosata, fügt Eusebius hinzu, zu seiner grössten Schande
von der weltlichen Macht aus der Kirche hinausgetrieben
(/.isxà xftg èO%dzrjg ai(S%vrr]ç ino zrjç xoGfxixf^ç àg%rjç è'§sXavvsxai xfç
èxxX^afag) 1).

So weit Eusebius.
Wir erfahren von ihm:
Der Inhaber eines hochangesehenen Bischofsstuhles wird

der Irrlehre beschuldigt und soll gerichtet werden. Der ganze
Orient gerät deshalb in Aufregung. Seine Bischöfe kommen
von allen Seiten mit ihren Priestern und Diakonen in Antiochien
zusammen. Der berühmte Bischof Dionysius von Alexandrien,
jedenfalls der gelehrteste Bischof der damaligen Zeit, wird
besonders zu dieser Synode eingeladen, ohne Zweifel, um
derselben zu präsidieren. Der Bischof von Rom jedoch wird hierbei

völlig ignoriert und nicht einmal einer Einladung gewürdigt.
Der Orient erledigt seine Angelegenheit selbst, auch nachdem
der für das Präsidium der Synode in Aussicht genommene
Bischof von Alexandrien wegen Alter und Schwäche der
Einladung nicht folgen kann. Die orientalischen Bischöfe gehen,
ohne sich um Rom zu kümmern, gegen den Bischof von
Antiochien vor, schüessen ihn aus der gesamten katholischen
Kirche aus und wählen einen anderen Bischof an seine Stelle.
Und nun setzen sie durch ein besonderes Synodalschreiben die
abwesenden Bischöfe, den von Rom und den von Alexandrien,
sowie die ganze katholische Kirche von ihren Beschlüssen in
Kenntnis zu dem Zwecke, dass die Genannten von nun an
nicht mehr mit dem abgesetzten, sondern mit dem neugewählten

') Die Kirche wendet sich hier — wohl zum ersten Mal — bei einem
Streit zwischen zwei Bischöfen an den Kaiser und erwartet von ihm, dass

er, obwohl ein Heide, in einer internen Angelegenheit derselben entscheide,
und Eusebius freut sich, dass der abgesetzte Bischof durch den weltlichen
Arm mit Schimpf und Schande aus der Kirche hinausgetrieben wird. Ein
gleiches Einschreiten verlangt die römische Kirche auch heute noch von
der weltlichen Macht gegen ihre renitenten Diener, schreit aber jedesmal
über unberechtigte Eingriffe in die inneren Angelegenheiten der Kirche und
über diokletianische Verfolgung, sobald der Staat sich nicht auf die Seite
der Kirche stellt, sondern den von ihr Verfolgten seinen Schutz gewährt.



— 355 —

Bischof verkehren. Sie schreiben also dem römischen Bischof

geradezu vor, wen er fortan als Bischof von Antiochien zu
halten und mit wem er in Gemeinschaft zu treten habe. Dass

aber der Bischof von Rom in diesem Vorgehen der orientalischen

Bischöfe einen Eingriff in seine Primatsrechte, eine

Missachtung seiner höchsten Regierungsgewalt in der Kirche
erblickt und sich ihrem Beschlüsse nicht gefügt hätte, sagt uns
weder Eusebius noch irgend ein anderer Kirchenschriftsteller,
der darüber berichtet.

Als nun der abgesetzte Paul von Samosata das bischöfliche

Haus seinem ernannten Nachfolger Domnus nicht
einräumen wollte, wandte man sich an den Kaiser und dieser

befahl, demjenigen das Haus zu übergeben, mit welchem die
Bischöfe in Italien und in der Stadt Rom in brieflichem
Verkehr ständen, d.h. der Kaiser entschied: da zwei Bischöfe des

Morgenlandes (Paul von Samosata und Domnus) miteinander
im Streit liegen und das ganze Morgenland an diesem Streit
beteiligt ist, so möge das unparteiische Abendland (die Bischöfe

von Italien und ihr vornehmster Bischof, der Bischof von Rom)
in diesem Streit der Richter sein.

Von irgend einer Anerkennung des Primats des römischen
Bischofs durch den Kaiser, wrie sie die römischen Katholiken
in dieser Entscheidung erblicken J), ist hier natürlich keine Spur
zu finden.

Endlich im Anfang des 4. Jahrhunderts entstand eine
Spaltung in der Kirche von Karthago.

Eusebius berichtet in seiner Kirchengeschichte darüber
(X, 5) nur, indem er uns die Abschriften zweier kaiserlicher
Schreiben mitteilt, von denen das eine an Miltiades, den Bischof
der Römer, und an Markus, das andere an Chrestus, den Bischof
von Syrakus, gerichtet ist.

Cäciüanus, Bischof von Karthago, sagt er, wurde, wie dem
Kaiser Konstantin von seinem Statthalter in Afrika berichtet

') So sagt z. B. Alzog (Kirchengeschichte 1867,1, 214): selbst der Kaiser
Aureiian erklärte bei der Renitenz des abgesetzten Paul von Samosata (das
bischöfliche Haus zu verlassen) : derjenige soll Bischof von Antiochien sein,
welchen die Bischöfe Italiens, insbesondere der römische, anerkennen werden.
Ritter dagegen geht (Handbuch der Kirchengeschichte 1816, I, 143) noch
einen Schritt weiter, lässt die Bischöfe von Italien ganz weg und sagt
einfach: der Kaiser überliess die Entscheidung dem römischen Bischof.



— 356 —

worden, von einigen seiner Amtsgenossen in Afrika verschiedener

Dinge beschuldigt. Infolgedessen hatten sich unter dem
Volke und den Bischöfen in Afrika zwei Parteien, die eine für,
die andere gegen ihn, gebildet. Deshalb ordnete (saol-s /.wi) der
Kaiser an, dass Cäcilianus mit zehn gegnerischen und mit zehn
zu ihm haltenden Bischöfen nach Rom sich verfüge und von
dem dortigen Bischof Miltiades und von Markus, sowie von
deren Kollegen Reticius, Maternus und Marinus, welche vom
Kaiser den Befehl erhielten, nach Rom zu gehen, gehört werde.
Er beauftragte diese fünf Männer, die Streitsache zu
untersuchen und Entscheidung zn treffen, damit auf solche Weise
die Spaltung beseitigt werde.

Indessen fand dieser Streit, der auf den Befehl des Kaisers
durch die aus Gallien und Afrika zusammengekommenen Bischöfe
in Gegenwart des Bischofs von Rom (.lagórrog rov xrjg 'Pw/itjç
èmaxónov) geschlichtet werden sollte, daselbst noch nicht seine
Erledigung. Die Betroffenen gaben sich mit dem gefällten Urteil
nicht zufrieden (firj ßockofisroi ifi ìjóij èiîfvtyjïtfaij xq'ati avvzt-
¦d-sa'àui), sondern behaupteten, dass nur einige wenige Bischöfe
ihren Spruch und ihr Urteil gefällt und sich ohne

vorhergegangene genaue Untersuchung aller hierher gehörigen Fragen
zu schnell und hitzig mit Fällung des Urteils beeilt hätten.
Daher hielt der Kaiser es für seine Pflicht, dieselbe Angelegenheit

noch einmal untersuchen zu lassen und befahl nun (èxsXsv-

liafxsv), dass eine grosse Anzahl Bischöfe aus sehr vielen
verschiedenen Orten zu Arles zusammenkommen solle, er befahl
(èxEXsvaaf.isr) auch, dass die beiden streitenden Parteien
daselbst zu erscheinen hatten, damit durch das einhellige und
einmütige Urteil der dort Versammelten (âià zfg xwv ovnóvion-
dfioipvxov xcà dj.i6ifgorog awiatciz) dieser Streit nach Anhörung-
alles dessen, was von den beiden Parteien gesagt werden konnte,
endlich einmal der Religion, dem Glauben und der brüderlichen
Eintracht entsprechend beigelegt werde.

So weit Eusebius.
Wir erfahren von ihm :

Als in dei- Kirche zu Karthago wegen der Beschuldigungen,
die man gegen den dortigen Bischof Cäcilianus richtete, Streit
ausgebrochen war, griff der Kaiser Konstantin, damals noch
Heide, ein, um den kirchlichen Frieden wieder herzustellen.
Er setzte einen Gerichtshof von fünf Bischöfen ein (unter diesen



— 357 —

befand sich auch der Bischof von Rom) und befahl, dass dieser
Gerichtshof in Rom den Angeschuldigten samt seinem Anhang
und seinen Gegnern höre, die Streitsache untersuche und
Entscheidung treffe. Dies geschah. Die zu Richtern ernannten
Bischöfe gehorchten dem Kaiser. Weder der Bischof von Rom,
noch die vier anderen Bischöfe machten den Kaiser darauf
aufmerksam, dass sein Vorgehen ein Eingriff in die internen
Angelegenheiten der Kirche sei und dass dem römischen Stuhle
allein das Richteramt in dieser Angelegenheit zustehe. Sie kamen
vielmehr in Rom zusammen und entschieden in Gegenwart (und
ohne Zweifel unter dem Vorsitz) des Ortsbisenofs, des Bischofs

von Rom, zu gunsten des Cäcilianus. Doch mit dieser römischen
Entscheidung erklärte sich die Gegenpartei nicht einverstanden.
Sie erhob den Einwand, dass zu Rom keine genaue
Untersuchung angestellt worden, dass man dort zu schnell und hitzig
vorgegangen sei, und verlangte, vor ein grösseres Gericht
gestellt zu werden. Ihrer Berufung wurde nachgegeben. Keine
der beteiligten Personen — weder der Kaiser, noch das
Richterkollegium erster Instanz, noch sein Präsident, der Bischof von
Rom, noch die beiden streitenden Parteien — hielt nach dem
Grundsatz : Roma locuta, causa finita, die Sache für erledigt.
Der Kaiser ging vielmehr auf den Wunsch der appellierenden
Partei ein und setzte einen neuen und grösseren Gerichtshof
ein, der nun in letzter Instanz die Streitfrage noch einmal
untersuchen und endgültig entscheiden sollte. Er bestimmte wiederum
den Ort, wo dieser Gerichtshof sich zu versammeln hatte (Arles),
befahl den beiden streitenden Parteien, dort zu erscheinen, und
ordnete an, welche Bischöfe dort über sie zu richten hatten.

Eusebius berichtet in seiner Kirchengeschichte nichts mehr
über das Zustandekommen dieser Synode von Arles im Jahre 314
und über ihre Beschlüsse. Von anderen Kirchenschriftstellern
erfahren wir indessen, dass alle Bischöfe, auch der von Rom,
dem Kaiser wiederum gehorchten, sich zu Arles zu dem von
ihm bestimmten Zwecke versammelten oder ihre Vertreter dorthin

sandten und die in Frage stehende Angelegenheit dort
endgültig entschieden. Aber auch das, was uns Eusebius über
diesen Streit von Karthago und über die Bemühungen, ihn
beizulegen, mitteilt, genügt, um zu erkennen, dass keiii Mensch
in der damaligen Kirche den Bischof von Rom für den
alleinigen oder für den obersten Richter in kirchlichen Angelegen-



— 358 —

heiten hielt, ja dass der Bischof von Rom selbst einer solchen
Würde sich nicht bewusst war.

Der kirchliche Streit von Karthago ist der letzte Streit,
über den Eusebius in seiner Kirchengeschichte berichtet.

Fassen wir nun zum Schluss das Ergebnis unserer
Untersuchung zusammen, so kommen wir zu dem Resultat:

Eusebius kennt weder einen Primat Pstri, noch einen
Primat des römischen Bischofs.

Er kennt keinen Primat Petri.
Er redet in seiner Kirchengeschichte sehr oft vom Apostel

Petrus, nennt ihn den grossen unter den Aposteln, sagt von
ihm, dass er gleich dem Brüderpaar Jakobus und Johannes
vom Herrn besonders geehrt worden, aber er erblickt seine
Grösse in seiner persönlichen Tüchtigkeit, er schweigt davon,
dass der Herr ihm einen besonderen Vorrang, einen Primat
vor den übrigen Aposteln eingeräumt, dass er ihn zum Haupt
der Apostel, zum Haupt der ganzen Kirche gemacht habe.

Er schweigt davon, dass Petrus selbst jemals irgendwelche
Jurisdiktionsrechte über die anderen Apostel oder über die

ganze Kirche für sich beansprucht oder ausgeübt habe.
Er schweigt davon, dass die übrigen Apostel ihn jemals

als ihr Oberhaupt oder als das Oberhaupt der ganzen Kirche
anerkannt haben.

Er nennt darum seinen Namen, wenn er ihn mit anderen
Aposteln erwähnt, auch nicht immer an erster Stelle.

Er berichtet, Petrus soll in Rom gewesen sein, dort
zusammen mit Paulus die Kirche gegründet haben, er soll auch
dort gestorben sein, gleichwohl schweigt er davon, dass Petrus
in Rom das Papsttum gegründet habe.

Er kennt den Petrus nicht als Bischof von Rom, er nennt
einen anderen Mann, den Linus, als ersten Bischof von Rom.

Er kennt den Petrus auch nicht als erstes Oberhaupt, als
ersten Leiter der Kirche, er berichtet, dass ein anderer, ein
Bruder des Herrn, Jakobus, der Gerechte genannt, nach der
Himmelfahrt des Herrn die Leitung der Kirche mit den Aposteln
übernahm und ihr Aufseher oder Bischof wurde.

Er schweigt davon, dass Petrus oder einer der übrigen
Apostel gegen diese Administration der Kirche durch Jaköbus
unter Berufung auf den Primat Petri Einspruch erhoben und
sich derselben widersetzt habe.



— 359 —

Daraus folgt, dass Eusebius, dass die katholische Kirche
zu der Zeit, als er seine Kirchengeschichte schrieb, zu Anfang
des 4. Jahrhunderts, von einem Primat Petri noch nichts wusste.

Ebenso kennt Eusebius keinen Primat des römischen Bischofs.
Er redet sehr oft in seiner Kirchengeschichte von den

römischen Bischöfen, zählt alle auf, die von der Gründung der
Kirchengemeinde in Rom bis auf seine Zeit dort amtiert haben,
28 an der Zahl, aber er sagt von keinem derselben, dass er
einen Primat über andere Bischöfe oder über die ganze Kirche
besessen oder irgendwelche Jurisdiktionsrechte über dieselben
ausgeübt habe.

Er nennt sie alle ohne Ausnahme nur „Bischöfe der Römer"
oder „Bischöfe in Rom". Den gleichen Titel lässt er den Kaiser
in seinen amtlichen Schreiben diesen Bischöfen geben.

Er zeigt uns die Jurisdiktion dieser Bischöfe auf die römische
Kirche beschränkt. Sie haben nach ihm keine grösseren Rechte
als die Bischöfe anderer Kirchen, sind ihnen gleichstehend,
werden deshalb von diesen in ihren Briefen „Brüder" angeredet,
wie auch sie diese mit „Brüder" anreden.

Die anderen Kirchen und die anderen Bischöfe ordnen
nach Eusebius ihre Angelegenheiten selbständig, in gleicher
Weise wie die römische Kirche und der römische Bischof, und
kümmern sich hierbei nicht um Rom. Nicht einmal eine
administrative Oberleitung über ihre Kirchen gestehen sie dem
Bischof von Rom zu.

Die anderen Kirchen nehmen Wahl, Konsekration,
Koadjutierung, Absetzung ihrer Bischöfe vor, ohne den Bischof
von Rom vorher oder nachher zu fragen oder seine Zustimmung
einzuholen.

Sie versammeln sich bei Irrlehren und Streitigkeiten auf
besonderen Synoden, halten es nicht für nötig, den Bischof von
Rom zu denselben zuzuziehen, treffen ihre Entscheidungen ohne

Rom, mitunter auch gegen Rom, und teilen dem dortigen Bischof
nach gefälltem Urteil mit, was sie innerhalb ihres Jurisdiktionsbezirkes

beschlossen, was hier fortan als Recht zu gelten habe
und woran auch er fortan gebunden sei.

Der Bischof von Rom aber erblickt in diesem Vorgehen
anderer Kirchen und anderer Bischöfe nicht einen Eingriff in
seine Rechte. Er macht niemals geltend, dass ihm der Primat
über die ganze Kirche, kraft dessen die höchste Regierungs-



— 360 —

gewalt und das höchste Richteramt zustehe, und forciert diese
Angelegenheiten nicht vor sein Forum.

Er übernimmt das Richteramt über Streitigkeiten, die nicht
in seiner Kirchenprovinz ausgebrochen sind, auf den Befehl des
Kaisers mit anderen von diesem ernannten Bischöfen,
beansprucht nicht für seine Person allein das Richteramt und erhebt
unter dem Hinweis auf etwaige apostolische Autorität oder
Unfehlbarkeit keinen Einspruch, als gegen die Entscheidung, welche
er mit den übrigen vom Kaiser zu Richtern eingesetzten Bischöfen
getroffen hatte, an eine grössere Versammlung von Bischöfen
Berufung eingelegt wurde.

Er greift zwar zuweilen auch eigenmächtig in die Streitigkeiten

anderer Kirchenprovinzen ein und mahnt zum Frieden.
Sobald er aber die Grenzen der brüderlichen Ermahnung
überschreitet und irgendwelche Rechte über andere Kirchen geltend
machen will, die einen Primat oder eine Jurisdiktion über diese
Kirchen voraussetzen, sobald er befehlend, Unterwerfung
verlangend, mit Strafen drohend, exkommunizierend anderen
Bischöfen oder Kirchen entgegentritt, erhebt sich ein Widerspruch
in der ganzen Kirche.

Die Parteien selbst, über welche er Jurisdiktion üben will,
verweigern den Gehorsam, weisen seine Forderungen als menschliche

Anmassungen energisch zurück, geben ihm zu verstehen,
dass sie seine Drohungen nicht fürchten, entscheiden auf ihren
Synoden gegen seinen Willen und verharren bei ihrem Widerstand.

Die Unbeteiligten aber, auch wenn sie sachlich auf seiner
Seite stehen, erheben sich gleichfalls gegen ihn, tadeln sein

Vorgehen als eine Störung des Friedens, mahnen ihn zur Liebe
und Eintracht und weisen ihn darauf hin, dass er sich bei
seinem Vorgehen in Widerspruch setze mit seinen Amtsvorgängern

auf dem römischen Bischofsstuhle, die aus gleicher
Ursache den Frieden nicht störten.

So oft der Bischof von Rom es wagt, sich zum Bischof der
Bischöfe aufzuwerfen und sich ein Recht über fremde Kirchen
anzumassen, wird ihm von allen Seiten eine Niederlage
bereitet. Er sieht sich von allen verlassen, kann seinen Befehlen
keine Geltung verschaffen, seinen Drohungen nicht die Tat
folgen lassen, seine Bannbulle nicht zur Ausführung bringen.
Er muss kapitulieren.



— 361 —

Kein Mensch, er selbst nicht, kennt seine apostolische
Autorität, kennt seinen Primat über die ganze Kirche.

Die Kirchengeschichte des Eusebius von Cäsarea liefert
uns mit einem Wort den Beweis, dass die katholische Kirche
zu Anfang des vierten Jahrhunderts weder einen Primat Petri,
noch einen Primat des römischen Bischofs kannte, dass der
Bischof von Rom zu dieser Zeit noch kein Recht über die
Kirche des Abendlandes, geschweige denn über die gesamte
Kirche besass, dass er nichts weiter als ein Bischof von Rom
war und seine Jurisdiktion sich allein auf die Kirchenprovinz
Rom erstreckte.

Erst in den späteren Jahrhunderten kam der Primat des
römischen Bischofs allmählich zum Durchbruch.

Die morgenländische Kirche freilich hat niemals einen
Primat des römischen Bischofs über die ganze Kirche
anerkannt. Sie kämpfte, mit dem Patriarchen von Konstantinopel
an ihrer Spitze, Jahrhunderte lang mit Rom für ihre Selbständigkeit,

trennte sich, als der römische Bischof von ihr unbedingte
Unterwerfung verlangte, vollständig von Rom (1054) und ging
seitdem ihre eigenen Wege.

In der abendländischen Kirche aber masste sich der Bischof
von Rom unter dem Vorgeben, dass der Apostel Petrus vom
Herrn den Primat über die ganze Kirche erhalten, dass er der
erste Bischof von Rom gewesen, und dass dem jedesmaligen
Bischof von Rom als seinem Nachfolger der gleiche Primat
über die ganze Kirche zukomme, allmählich den Primat über
die ganze Kirche an und beanspruchte kraft desselben ein
Recht nach dem andern über die anderen Bischöfe, bis er auf
dem vatikanischen Konzil sich zu dem eigentlichen Bischof, zu
dem Universalbischof der Kirche erhob, wodurch die übrigen
Bischöfe zu seinen Vikaren degradiert wurden. Aber auch in
der abendländischen Kirche zeigt uns die Geschichte in einem
jeden Jahrhundert Kämpfe zwischen Bischöfen, die als Nachfolger

der Apostel ihre Selbständigkeit nicht aufgeben wollten,
und dem Bischof von Rom, der als Nachfolger Petri ihre
unbedingte Unterwerfung verlangte. Zuletzt rangen diese
Oppositionsbischöfe mit dem Bischof von Rom im Jahre 1870 auf
dem vatikanischen Konzil um ihre bischöfliche Selbständigkeit
gegen den vom Papst in Anspruch genommenen Universalepiskopat

über die ganze Kirche.



— 362 —

Aber Rom siegte. Der Universalepiskopat des römischen
Bischofs wurde auf diesem Konzil zum Dogma erhoben, und
die Oppositionsbischöfe unterwarfen sich schweren Herzens.

Seitdem gilt in der römischen Kirche ein jeder als
verflucht, der den Primat des römischen Bischofs oder des Papstes
über die ganze Kirche nicht anerkennt.

Friedrich Jaskowski.


	Die Kirchengeschichte des Eusebius von Cäsarea und der Primat [Schluss]

