Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 66

Artikel: Zur Literatur des neunzehnten Jahrhunderts Uber die
Wiedervereinigung der getrennten christlichen Bekenntnisse

Autor: Schirmer, Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403731

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403731
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 311 —

Zur Literatur des neunzehnten Jahrhunderts
iber die Wiedervereinigung der getrennten
christlichen Bekenntnisse.

Beaufort, M. de, Projet de réunion de toutes les communions
chrétiennes. Paris 1806. Ubers. von Chr. Gottl. Bruch, Leipzig
1807, 2. Auflage Koln 1809. — Ist die Vereinigung der Religionen
eine Chimire? Leipzig 1808. — Theoduls Gastmahl oder iiber
die Vereinigung der versch. christl. Religions-Sozietéiten. Fr. 1817.
— Horst, G. C., Siona; fiir Christentumsfreunde aller Konfessionen,
Mainz 1821. — Ernesti, J. H., Irene. Der Weg z. christbriiderl.
Religionsvereinigung z. allg. Kirchenfrieden. Nebst einem An-
hange denkw. Hirtenbriefe erhabener Bischéfe Deutschlands und
Italiens. Sulzb. 1828. — Hering, C. W., Gesch. der Unionsver-
suche seit der Reformation bis auf unsere Zeit. L. 1836. —
Lindenbauer, Stellung der kathol. Kirche zu den von ihr ge-
trennten Konfessionen. Augsb. 1844, — Apelt, E. F., Wie muss das
Glaubenbekenntnis beschaffen sein, das zur Vereinigung aller
Konfessionen fithren soll? Jen. 1846. — Wangemann, Geschichtl.
Darstellung des Ringens und Kédmpfens um Wiedergewinnung
der verl. Einheit der Una Sancta. Berlin 1883. — Fromann,
Krit. Beitriige zur Gesch. d. florent. Kirchenvereinigung. Halle
1872. — Wilbesser, Billige Milderungen in Religionsgegenstinden
zum Nutzen der Katholiken und Protestanten Deutschlands.
Had. 1804. — (Marheineke’s) Briefe tiber das wabre Verhiltnis
des Katholizismus und Protestantismus und der projekt. Kirchen-
vereinigung. Heidelb. 1809. — Prechtl, Friedensworte an die
kath. und prot. Kirche fir ihre Wiedervereinigung. Sulzb. 1820.
— Tabaraud, Histoire critique des projets formeés depuis trois
cent ans pour la réunion des communions chrétiennes. Paris 1824.
— Planck, Worte des Friedens an die katholische Kirche. 1809.
— Ders., Uber die Trennung und Wiedervereinigung der ge-
trennten christlichen Hauptparteien. Tiib. 1803. — Kastner,



— 312 —

Wiirde und Hoffnung der kath. Kirche mit Riicksichtnahme auf
die protestantische. Sulzb. 1825. — Henne, Ansichten <¢ines
Obscuranten iber Katholizismus und Protestantismus. St. Gallen
1829. — Baltzer, Beitrige zur Vermittlung eines richtigen Ur-
teils tiber Katholizismus und Protestantismus. Bresl. 1839. —
Schrader, K., Dr., Die Verschiedenheiten der evang. und der
pépstl. Kirche, Worte der Verstindigung. L. 1844. — Die Mutter-
kirche. Ein Friedenswort an unsere kathol. Mitchristen. Frankf.
1854. — Pax vobiscum. Die kirchl. Wiedervereinigung der Ka-
tholiken und Protestanten. Bambg. 1863. — Ut omnes unum.
Korrespondenzblatt zur Verstindigung und Vereinigung unter
den getrennten Christen. Erf, 1879—1896. — Martin, K., Ein
bischofl. Wort an die Protestanten Deutschlands: iiber die zw.
uns bestehenden Kontroverspunkte. Paderb. 1864. — Ders.,
Wozu noch die Kirchenspaltung? Ein freies Wort an Deutsch-
lands Katholiken und Protestanten. Paderb. 1869. — Pastor, L.,
Die kirchl. Reunionsbestrebungen wiahrend der Reg. Karls V.
Freib. 1879. — Kiefel, F., Der Friedensplan des Leibniz zur
Wiedervereinigung der getr. christl. Kirchen. 1903. — Pusey,
The Church of England a portion of Christs one holy cath.
church. Oxf. 1866. — Petri, Wiirdigung des Wesens und der
Bedeutung des Puseyismus. Gott. 43. — Manning, The unity
of the church. Lond. 1842. — Ders., The reunion of Christendom,
a pastoral letter to the clergy. 2. Aufl. 1866. — Newman, J. H.,
History of my religious opinions. 1865. — Ders., The via media
of the Anglican church. 1877. — Gondon, J., De la réunion de
I'Eglise d’Angleterre protestante I’Eglise catholique. Par. 1867.
— Tondini, Anglikanismus, Altkatholizismus und die Vereinigung
der christlichen Episkopalkirchen. Eine Beleuchtung der jiing-
sten Flugschriften Gladstones und der altkatholischen Unions-
konferenzen in Bonn. Mainz 1875. — Palmer, Dissertations on
subjects relating to the orthodox or eastern catholic communion.
1853. — Williams, S., The Orthodox Church of the East in the
eighteenth century, being the correspondence between the Ea-
stern Patriarches and the Nonjuring Bishops. London, Oxford
and Cambridge, Rivingtons 1868. — Karamsin, Gesch. des russ.
Reiches. 1820. — Schmitt, J. H., Harmonie der morgenlindischen
und abendlindischen Kirche. Ein Entwurf zur Vereinigung
beider Kirchen. (Mit einem Vorw. von Fr. v. Schlegel). Wien
1824. — Strakl, Beitrage zur russ. Kirchengeschichte. Halle 1827.
— Ders., Gesch. der russ. Kirche. Halle 1850. — T heiner, Die



— 313 —

neuesten Zustinde der kath. Kirche beider Ritus in Polen und
Russland seit Katharina 1I. bis auf unsere Tage. Augsb. 1841.
— Lukasiewicz, Dzieje kosciolow wyznania helweckiego w daw-
nej malej Polsce. Pos. 1853. — Chowanetz, J., Das griechisch-
russische Schisma; seine Geschichte und Verfassung, Lehre und
Gottesdienst nebst Anhang iiber die Frage, ob eine dauernde
Wiedervereinigung mit der kathol. Kirche moglich sei. Linnich
1854, — Zhishman, J., Die Unionsverhandlungen zw. der orien-
talischen und romischen Kirche. 1Vien 1858. — Cecconi, Storia
del Conc. di Firenze. Fir. 1869. — Harasiewicz, Annales ec-
clesise ruthense. Leopoli 1852. — Zeichen, aufleuchtendes, inner-
halb des Polarkreises der allgemeinen Kirche, des umfassenden,
die Vereinigung der anatolischen, griechisch-orthodoxen Kirche
mit der abendlandischen, romisch-katholischen Kirche und ihre
beiderseitige Harmonie in einer Ansicht und einem religiosen
Glauben. (Ttrkisch). Jerusalem 1863. — Ldmmer, H., Scriptorum
Graecize orthodoxee Bibliotheca selecta. Ex codicibus manu-
scriptis partim novis curis recensuit, partim nunc primum
eruit H. L. Freiburg 1864. — Pichler, Geschichte der kirchlichen
Trennung zwischen Orient und Occident. Miinchen 1864. —
Theiner, Aug., et Miklosich, Monumenta spectantia ad unionem
ecclesiarum Greecee et Romanee. Majorem partem e sanctioribus

Vaticani tabulariis. Wien 1872. — Likowski, Edw., Historya
Unii kosciola ruskiego. Pos. 1875. — Ders., Die Union zu Brest.
1904. — Ders., Geschichte des allméihl. Verfalles der griechisch-

unierten Kirche im 18. und 19. Jahrh. Posen 1885—1887. —
Szaraniewicz, J., Dr., Patryjarchat wschodni. Krakéw 1879. —
Tondini. C., The pope of Rome and the Popes of the oriental
orthodox Church. London 1871. 2, Aufl. 1875. Deutsch b. Kirch-
heim in Mainz 1877. — Pelesz, Geschichte der Union der ruthen.
Kirche mit Rom von den idltesten Zeiten bis zur Gegenwart.
Wien 1878 —1880. — Malinowski, Mich., Umrisse zu einer Gesch.
des religiosen und hierarchischen Zustandes der Ruthenen.
(Osterr. Zeitschr. fir Gesch. und Staatskunde.) — Milkowicz,
Monumenta confraternitatis Stauropigianse Leopoliensis. — Ders.,
Zum 300jahrigen Jubildaum der Brester Kirchenunion. (Allg.
Ztg. 1896). — Nilles, Nik., De ecclesia Rumenorum, Ruthenorum,
Serborum et Armenorum sub sacra Hungarize corona. Innsbr.
1885, — Janyszew, J., Uber das Verhiiltnis der Altkatholiken
zur Orthodoxie. Wiesbaden 1891. — Michaud, E., Dr., Le mou-
vement contemporain des Eglises. Etudes religieuses et poli-



e B4 =

tiques. Paris 1874; etc. — Dillinger, Uber die Wiedervereinigung
der christl. Kirchen. Sieben Vortrige, gehalten zu Miinchen im
Jahr 1872. Nordlingen 1888. — Reusch, Bericht tiber die zu
Bonn gehaltenen Unionskonferenzen. Bonn 1875. — Friedrich, J.,
Die romischen Hoffnungen auf* eine Wiedervereinigung der
christlichen Kirchen. 1895. —

Als eine der bemerkenswertesten Schriften in der reichen
Literatur des 19. Jahrhunderts iiber dieses Thema darf wohl
Dillingers Schrift tiber die Wiedervereinigung der christlichen
Kirchen angesehen werden. In klassischer Kiirze gibt sie einen
reichen Inhalt: Uberblick tiber die religiose Weltlage, Schwie-
rigkeit und Moglichkeit einer Wiedervereinigung der getrennten
Kirchen, die Trennung der lateinischen und der griechischen
Kirche, die deutsche Reformation, Wiedervereinigungsversuche
auf dem Kontinent im 17. Jahrhundert, die Reformation in Eng-
land (Trennung von Rom und Wiederanniherung), Hindernisse
einer Wiedervereinigung der christlichen Kirchen in der Gegen-
wart, Hoffnungen fiir die Zukunft. Danach ist das Weltbild,
soweit die christlichen Kirchen in Betracht kommen, kein er-
freuliches, Wihrend sich auf allen anderen Lebensgebieten
eine Einigung der Geister geltend macht, herrscht hier Missklang,
Hader, Spaltung. Kann da von einer Wiederannidherung, oder
gar Wiedervereinigung die Rede sein? Déllinger hiilt Umschau
unter den Nationen, wo etwa Neigung zu dem hohen Friedens-
werke vorhanden sein mochte. Die romanischen Volker lasst
er als religios zu indifferent, oder véllig von politischen Inter-
-essen in Anspruch genommen, ganz beiseite; bei den slawischen
Violkern dringt das tberwiegende Nationalgefiihl die religitsen
Fragen in den Hintergrund; in England ist noch am meisten
Neigung zur Union; in Deutschland ist die Kluft zwischen Katho-
liken und Protestanten eine grossere als jene, welche die Katho-
liken von den Gliedern der russisch-griechischen Kirche trennt.

Bleiben wir zunéchst bei den Katholiken und Protestanten.
Die Versuche zur Wiederanndherung und kirchlichen Wieder-
vereinigung wurden immer wieder gemacht. Schon Melanchthons
Zusatz zu den Schmalkaldischen Artikeln kann als Anlauf dazu
genommen werden: ,Vom Papst aber halt ich, so er das Evan-
gelium wollt zulassen, dass im umb Friedens und gemeiner
Einigkeit willen . . . seine Superioritit tiber die Bischoffe, die er



— 315 —

sonst hat, jure humano auch von uns zu lassen sei.* Dann
die vielen Religionsgespriche, und seit 1676 angestrengtere
Bemiihungen. Leibniz, Molanus, Bossuet waren am Werke —
ohne allen Erfolg, Im 19. Jahrhundert war das Verhiltnis
zwischen Katholiken und Protestanten im allgemeinen ein ab-
lehnendes. Alexander Vinet sprach im Jahre 1831 von dem
Mantel einer trigerischen Einheit, unter dem man religise
Erorterungen verhiillen wolle. ,Es gibt zwei Irrtiimer“, sagt
er, ,der eine ist der der Katholiken, welche Katholiken nach
bloss abstraktem Recht sein wollen, der andere ist der der
Protestanten, welche nicht Katholiken werden wollen; der eine
ist der der Parteiginger der Einheit ohne die Freiheit, der
andere der der Freiheit ohne die Einheit.“ Und bald nach
der Erfurter Konferenz des Jahres 1850 konnte Stak! in Berlin
das Wort sprechen: ,Weit entfernt, dass der Bruch des 16.
Jahrhunderts geheilt werden kann, wir miissten ihn, wire es
nicht schon geschehen, erst jetzt brechen?!). Die Schwierig-
keiten ergaben sich tlberall als geradezu uniibersteiglich. Auf
katholischer Seite gibt dem der Oratorianer Tabaraud Aus-
druck. ,Quand on a voulu sincérement fonder la réunion sur
Punité de 1a foi . . . on a trouvé des difficultés insurmontables %).“
Dass ihm gerade der Jansenismus als Storefried erschien, ist
wunderbar genug. ,Un événement, sagt er (l. ¢.), plus fatal
encore & la réunion, parce qu’il divisa le clergé et qu’il s’est
prolongé jusqu’a nos jours, fut la triste querelle du jansénisme.“
Und er fuhrt dafir als Kronzeugen Fénelon an, als hitte der
Jansenismus den Frieden der franzosischen Kirche in ihren
schonsten Tagen gestort (,. .. troubler la paix de I’Eglise de
France dans ses plus beaux jours“).®) Tabaraud spricht von
einer ,unité de la foi®. Aber welcher Glaube? De Beaufort
weist auf eine Einigung in den Hauptartikeln der christlichen
Religion hin. Er nennt sie auch: ,L’on conviendra que le
sacrifice de la Croix est la base et le fondement du grand
ceuvre de la justification du genre humain; que ce sacrifice
sanglant se retrace sur nos autels d’'une maniére non sanglante;
que les paroles du ministre consacrent le corps et le sang du
Rédempteur, ou leurs symboles sacrés.“ Aber schon Beauforts
Ubersetzer, der evangel. Prediger Chr. Gottl. Bruch, hat an Beau-

!) Angef. von Ddéllinger in ,,Kirche und Kirchen® (Vorw.).
*) Histoire critique ... (Einleitung).
5) Uber Fénelons Toleranz bei #ickand ,,LLe mouvement . . .* (p. 394 ff.).



— 316 —

forts Ausfithrungen vieles auszusetzen. Die tatséichlichen Schwie-
rigkeiten erortert des niheren Doéllinger in seiner Schrift iiber
die Wiedervereinigung. Grell beleuchtet wird die Schwierigkeit
in dem Schreiben des Papstes Pius IX. an die Protestanten vom
13. September 1868 durch das eine Wort, dass er, der PFapst,
den Protestanten den Weg zum Heile zeigen werde (,quandoquidem
eorum in Christo Jesu salutem ex animo summopere optamus,
ac timemus, ne eidem nostro Iudici ratio a Nobis aliquando
sit reddenda, nisi, quantum in Nobis est, ipsis ostendamus et
muniamus viam ad eandem ceternam assequendam salutem®). Die
Unfehlbarkeitserkliarung des Jahres 1870 hat alle Hoffnungen
begraben. Den Stein auf das Grab setzte die Canisiusencyklika
Leos XIII. ,Militantis ecclesize® vom 1. August 1897.

Sehen wir weiter die Bestrebungen zur Wiedervereinigung
in der englischen Kirche. Die Sehnsucht nach Wiedervereinigung
war hier stark vorhanden. Seit 1618 hat sich eine katholi-
sierende Theologenschule entwickelt, begiinstigt namentlich
durch Jakob I.und Karl I. Nach Ddllinger war die Laudische
Schule, die Vorgingerin der heutigen Oxforder, ,eine perma-
nente Unionsakademie“ gewesen. Allein die Bischéfe und Theo-
logen standen mit ihren katholisierenden Bestrebungen allein.
Jakob II., der ganz England dem Papste unterwerfen wollte,
fiihrte seinen Sturz und damit auch die Vernichtung der still
keimenden Ann#herungssaat herbei. Im Anfange des 18. Jahr-
hunderts haben Verhandlungen der englischen Nonjurors mit
der orthodoxen Kirche stattgefunden. Allein einer Verstandigung
der Orientalen mit der englischen Kirche stand, wie Dollinger
in den Bonner Unionskonferenzen ausfiibrte, der Umstand im
Wege, dass die Orientalen sich sagten: was wir der englischen
Kirche konzedieren, kommt auch der rémischen zugute, die es im
hierarchischen Interesse ausbeuten wird. Wie die Versuche
zur Anndherung im 19. Jahrhundert wieder auflebten, das ist
in dem Buche von Gondon sehr ausfuhrlich erzéhlt. Das Buch
enthédlt ein Vorwort von dem Erzbischof von Westminster
Manning, ein Programm von Pusey, eine Antwort von Newman
und eine Meinung uber die Union von Wiseman. Newman und
Pusey waren die Fuhrer der katholisierenden Richtung (Trac-
tarianer, Ritualisten). Newman, Manning, Wilberforce, William
Palmer und andere theologisch hervorragende M&unner wurden
katholisch, wihrend Pusey in der englischen Kirche blieb. In
einem Briefe, den er nach der Konversion Newmans geschrieben,



— 317 —-

betonte er, dass die Liebe zur romischen Kirche nicht vergessen
machen darf die Segnungen Gottes in der eigenen Kirche und
die Pflichten gegen sie. Und er gibt seiner Uberzeugung Aus-
druck, dass Gott eine providentielle Absicht mit der englischen
Kirche habe, und dass er dankbar sei, fiur sie arbeiten zu diirfen
und andere zu ermahnen, ihren Eifer zu verdoppeln. Er be-
trachte sie, ebenso wie die romische, als einen integrierenden
Teil der allgemeinen Kirche. Wie Rom tliber die anglokatholische
Bewegung dachte, das erhellt aus einem Schreiben des rémischen
Officiums, das durch den Kardinal Patrizi den englischen Bi-
schofen zu wissen gab, .sedulam ponendam esse operam, ut
edoceantur fideles, ne hereticorum ductu hanc cum iisdem
heereticis et schismaticis societatem ineant“, und: ,quapropter
ccclesia catholica preces Deo O. M. fundit et Christi fideles ad
orandum excitat, ut ad veram fidem convertantur et in gratiam
cum sancta romana ecclesia, extra quam mnon est salus, ejuratis
erroribus, restituantur .. .%)* In den sichziger Jahren konnte
Dollinger noch schreiben : ,Diese Oxforder oder anglokatholische
Richtung in England bildet neben den zwei Zweigen der all-
gemeinen Kirche, der abendldndisch-katholischen und der mor-
genldandischen Kirche den dritten Zweig — drei Zweige, welche,
wenn die rechte Zeit gekommen, wieder zusammenwachsen
werden in einen einzigen, die Welt mit seinem Laube iiber-
schattenden Stamm?).“ Aber schon in den achtziger Jahren,
bei Herausgabe seiner Vortrige, musste er bekennen: ,Jetzt
ist die Briicke einer korporativen Union abgebrochen.“ Und
ebenso tritb schaut Michaud in die kirchliche Zukunft: ,Long-
temps I’Eglise établie d’Angleterre sous la direction du docteur
Pusey, a cru a la possibilité d’'une entente et méme d’'une union
avec I’Eglise romaine. Aujourd’hui, grace aux nouveaux dogmes
du concile du Vatican, cette Kglise commence &4 comprendre
que Rome ne consentira & s’unir qu’avec ceux qui consentiront
eux-meémes a accepter sa suprématie doctrinale, liturgique et dis-
ciplinaire®).* Um so lebhafter waren fortan die Anniherungen
der englisch-bischoflichen Kirche an die Altkatholiken.
Blicken wir auf die morgenldndische Kirche. Mit dem grie-
chischen Befreiungskampf ward in der kirchlichen Welt des

) Supremz S. Romanz et Universalis Inquisitionis Epistola ad omnes
Angliz episcopos. Roma 1864.

%) Uber die Wiedervereinigung . . . p. 115.

%) Mouvement . . . (Vorw.)



— 318 —

européiischen Abendlandes die Aufmerksamkeit auch auf die
griechisch-morgenléandische Kirche gelenkt. Man fing an, sich
genauer mit ihr zu beschiéiftigen. Einer der ersten hierin war
Jos. Herm. Schmitt. Besonders bemerkenswert aber nach dieser
Richtung sind die ,Monumenta“ von Aug. Theiner und Miklosich.
Es sind 14 Dokumente aus den Tabularien des Vatikans, welche
die griechische Kirche beleuchten und bis dahin teils noch nicht
verdffentlicht, teils mit Fehlern herausgegeben worden waren.
Sie enthalten interessante Annéherungsversuche vom Jahre 1124
bis zum Jahre 1582. Alle diese Anniherungen waren mehr
oder weniger vom augenblicklichen Vorteil diktiert. Die auf
dem Konzil zu Lyon (1274) gemachte Union trat gar nicht ins
Leben, und auch die in Florenz (1439) abgeschlossene Union
war lediglich ,ein Werk der Not und des Zwanges“.!) Zudem
entging das Dekret iiber diese Union nich einmal der Falschung.
Die Stelle des griechischen Textes: ,Ked' ov roomov xai &v roi
TTQATIROIG TWY 0LxOVUEVIXOY GUYOdwY xal Tols i£00ig xm’o'a-u_&talay-
Bdévsren®, die in dem urspriinglichen lateinischen Text richtig
mit ,quemadmodum et in gestis cecum. Conciliorum et in sacris
canonibus continetur“ wiedergegeben erscheint, ist in ,quemad-
modum etinm* gefilscht worden?), so dass der friithere Sinn der
Stelle, dass die dem Papste zugeschriebenen Vorrechte nach
Massgabe der alten Konzilien zu nehmen seien, nunmehr dahin
verkehrt wurde, dass jene pipstlichen Vorrechte auch schon
die alten Konzilien enthielten®). Auch dies Werk konnte nicht
von Dauer sein. Das war es ja, was die Griechen immer
wieder von einer Union abschrecken musste, dass stets romi-
scherseits die Behauptung aufgestellt wurde, der Papst sei
der alleinige Inhaber der Kirchengewalt, ,eve ovvextixov zdv
anmdvroy doyeoée tov mamev®, J. Herm. Schmitt meint zwar,
dass von Rom nur solche Rechte in Anspruch genommen wer-
den kénnen, ,die mit der Primatialgewalt wesentlich verbunden
und in der Uberlieferung der ersten acht Jahrhunderte begriindet
sind“. Der Verfasser hat dies 1822 geschrieben, er hat das
Vaticanum nicht erlebt und er hat Pius’ IX. stolzes Wort nicht
gekannt: ,Die Tradition bin ich!* Auch Fr. ». Stolberg, der
zu dem Buche Schmitts das Vorwort geschrieben, hétte, wenn
er das Vaticanum erlebt hitte, von der romischen Kirche nicht

1) Déllinger, Uber die Wiedervereinigung, p. 87.

%) S. bei Theiner und Miklosich den griech. und lat. Text des Dekr.

%) Was F. X. Krans (Kirchengesch.), auf Cecconi sich berufend, dagegen
anfiihrt, ist nur Ablehnung, keine Entkriftung.



— 319 —

als von einer Kirche geschrieben, ,welcher Gott vor allen das
Heiligtum der Einheit treu zu bewahren anvertraute und welche
die Reinheit des Glaubens auch immer gegen die kleinste Ver-
letzung so siegreich und sorgfiltig zu bewahren gewusst hat“.
Als der Schwerpunkt der griechischen Kirche nach dem Osten
sich verschob, als Russland seinen eigenen Patriarchen bekam,
da setzte die rémische Unionspropaganda in Russland, Polen
und Litauen ein. In Russland hatte sie keinen Erfolg; einen
um so grosseren bei den Ruthenen in Litauen und Polen. Die
Folge war die Union von Brest. Die von Clemens VIII. aus diesem
Anlasse gepragte Medaille zeigt auf der Riickseite die vor dem
pépstlichen Trone knieenden RuthenenunddieInschrift: ,Ruthenis
receptis, 1596%. Von da an erscheint die griechische Kirche der
Uniaten in den Rahmen desromischen Katholizismus eingefiigt und
tatsidchlich der Gewalt des Papstes ausgeliefert. Ein ,kirchliches.
Trauerspiel“ nennt Dollinger diese Union !). Rom freilich machte
immer wieder neue Anndherungsversuche. Von einer viterlichen
Fursorge fir die Slawen spricht Leo XIII. in seiner Encyklika
,Grande munus“: ,Neque Cyrilli ac Methodii interitu constitit
aut remisit paterna Romanorum Pontificum pro Slavonise po-
pulis sollicitudo.“ Allein dies Liebeswerben blieb vergeblich.
Dillinger musste im Vorwort zur Herausgabe seiner Vortriage
liber die Wiedervereinigung gestehen, dass es ihm in den sieb-
- ziger Jahren zuléssig scheinen konnte, das Verhiltnis der ana-
tolischen Kirchen zur romischen Kirche unter den Gesichtspunkt
einer sehr weit reichenden inneren Verwandtschaft und Uber-
einstimmung zu stellen. ,Nun ist aber im Verlauf von 16 Jahren
die Bedeutung und Tragweite der vatikanischen Dekrete in ein
helleres Licht getreten; es zeigt sich, dass die Differenzpunkte:
zwischen beiden Kirchen sich teils verschérfen, teils vermehren.
Jene Hoffnungen einer Verstindigung und Einigung, welche
man friher hegen konnte, erweisen sich als Illusionen, und die
beide Kirchen trennende Kluft erweitert und vertieft sich immer
mehr.“ Und gleicherweise kommt auch Protopresbyter Jany-
szew zu dem Ergebnis, dass die Schranke, welche in den pa-
palen Anspriichen auf Allgewalt in der Kirche seit jeher zwischen
der orthodoxen und der romischen Kirche aufgerichtet worden
war, nun nach den vatikanischen Dekreten ,gar uniibersteigbar“

1) S. des Verf. Artikel iiber die Uniaten in der ,,Intern. theol. Revue*,
Jahrgang 1904, Nr. 45 und 46.



— 320 —

geworden sei!). So traten denn die Griechen fortan mit jenem
Teil der katholischen Kirche des Abendlandes in nédhere Be-
rithrung, welchen die Altkatholiken représentieren.

Also ist eine Verstdandigung mit der romischen Kirche iberhaupt
nicht moglich?

Sie ist moglich. Aber nur eine Reformation dieser Kirche
ware ein wirklicher Sechritt zur Anndherung. Es ist ein
Wort des Katholiken Launoy (1 1678), dass, wenn die Kirche
an Haupt und Gliedern reformiert wiirde, dann auch Streitig-
keiten entschieden wiirden, welche den (tlauben der allgemeinen
Kirche betreffen. Dasselbe betont Michaud (1. c.): ,Toutefois,
le travail de réunion dont il s’agit, ne peut s’opérer que pa-
rallélement avec un autre travail, celui de la réforme.“ Der
erste Schritt miisste sein die Ablegung aller Unduldsamkeit,
wie schon Jac. Acontins zu Basel dies geraten und wie spiter
Dalberg in seiner Schrift ,iitber den Kirchenfrieden in den rhein.
Bundesstaaten® auch hervorgehoben, wenn er von der Bruder-
liebe spricht, die dem Christen gebietet, seinen Nebenmenschen
zu lieben wie sich selbst. Auf die , 7ot die dydnng gvepyov-
wévn® kommt es in der Tat an. Das koénnte zum mindesten zu
jener  konservativen“ Union fithren, von der der Tiibinger
Universitiatskanzler Ffaff im Anfange des 18. Jahrhunderts ge-

sprochen hat.
Die romische Kirche macht keine Anstalten hierzu. Jetzt,

nach der Kronung des Papalsystems im Jahre 1870 weniger
denn je. Interessant nach dieser Richtung ist, was uns der
Barnabit Tondini in seiner in englischer Sprache geschriebenen,
von Pesch verdeutschten, im Jahre 1875 in Mainz erschienenen
Schrift zu sagen hat. Ankniipfend an die Bonner Unionskon-
ferenzen und die Schriften Gladstones bespricht Tondini den
Anglikanismus, Altkatholizismus und die Vereinigung der christ-
lichen Episkopalkirchen. Er wirft die Frage auf: Wo finden
wir die wahre Kirche des Heilands? Die Antwort, die er gibt,
beleuchtet die Hoffnungen auf eine Verstindigung mit der ro-
mischen Kirche mit grellem Licht. Die orientalische orthodoxe
Kirche, sagt er, konne die Frage nicht losen, ,weil sie sich im
Widerspruch mit den in ihrer eigenen Liturgie enthaltenen
Lehren befinde und aus anderen Griinden (welchen — wird
nicht gesagt); ebensowenig die anglikanische, ,wegen ihrer In-
konsequenz und ihrer Widerspriiche in den 39 Artikeln“; gegen

1 Uber das Verhiiltnis der Altkatholiken zur Orthodoxie.



— 321 —

die evangelische Kirche, das ,widerspruchsvolle Ding deutschen
Ursprungs, das man Protestantismus nennt“, spreche schon der
allgemeine Charakter des Protestantismus, ,Hochmut gegeniiber
dem allmichtigen Gott und Kriecherei vor den Konigen der
Erde“; die Altkatholiken vollends beehrt er mit dem Worte
Dantes (Inf. 3, 51): ,Non ragioniam di lor, ma guarda e passa¥“.

Kann man sich mit einem Gegner verstindigen, der eine
Verstandigung nicht will? oder wenn er sie will, sie nicht auf
dem Boden der Freiheit will? Man sehe auch nur, wie die ro-
mische Kirche diejenigen ihrer eigenen Glieder behandelt, die
eine Verstindigung ersehnen und erstreben. Die pipstlichen
Erlasse gegen die Modernisten sprechen eine beredte Sprache.

Unter diesen Verhéltnissen miissen die verschiedenen Zweige
der allgemeinen Kirche okne den Papst sich zusammenschliessen.
Das Programm zu solchem Zusammenschluss gibt die Einladung
Déllingers zu den Konferenzen in Bonn: ,Die Ziele sind: zu-
erst ein erneuertes gemeinschaftliches Bekenntnis jener christ-
lichen Hauptlehren herbeizufithren, welche die Summe der von
der urspriinglichen ungeteilten Kirche in ihren Symbolen fixierten
Glaubenssitze bilden und welche auch jetzt noch zur Lehrnorm
der grossen, in der Kontinuitéit der fritheren Christenheit stehen-
den religiosen Genossenschaften gehoren. Auf Grund dieses
iibereinstimmenden Bekenntnisses erstrebt ferner die Konferenz
die Herstellung einer Interkommunion und kirchlichen Konfo-
deration, d. h. einer wechselseitigen Anerkennung, welche, ohne
bis zu einer Verschmelzung zu gehen und ohne Beeintrichtigung
nationalkirchlicher und iiberhaupt tberlieferter Eigenttimlich-
keiten in Lehre, Verfassung und Ritus, den Mitgliedern der
anderen Genossenschaften ebenso wie den eigenen die Teilnahme
an Gottesdienst und Sakramenten gewdihrt.“

Diese programmatische Erklarung eroffnet in der Tat eine
verheissungsvolle Perspektive auf eine Union bei Wahrung der
personlichen, nationalen und denominationellen Eigentiimlich-
keiten der Kirchen, also keine absorptive Union oder tote
Einerleiheit, sondern, wie Prof. Schaff aus New-York in den
Unionskonferenzen in Bonn betonte, ,eine lebendige Einheit in
der Freiheit, und Freiheit in der Einheit“. Und wir stimmen
ihm zu, wenn er sagt: Christus ist die Losung aller Ritsel der
Kirchengeschichte, und je ndher wir ihm kommen, desto ndher sind
wir einander und desto ndher rickt das Ziel der Union.

Konstanz. Wilhelm SCHIRMER.

Revue intern. de Théologie. Heft 66, 1909, 21



	Zur Literatur des neunzehnten Jahrhunderts über die Wiedervereinigung der getrennten christlichen Bekenntnisse

