
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 66

Artikel: Zur Literatur des neunzehnten Jahrhunderts über die
Wiedervereinigung der getrennten christlichen Bekenntnisse

Autor: Schirmer, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403731

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403731
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 311 —

Zur Literatur des neunzehnten Jahrhunderts
über die Wiedervereinigung der getrennten
christlichen Bekenntnisse.

Beaufort, M. de, Projet de réunion de toutes les communions
chrétiennes. Paris 1806. Übers, von Chr. Gotti. Bruch, Leipzig
1807, 2. Auflage Köln 1809. — Ist die Vereinigung der Religionen
eine Chimäre? Leipzig 1808. — Theoduls Gastmahl oder über
die Vereinigung der versch. christl. Religions-Sozietäten. Fr. 1817.

— Horst, G. C, Siona ; für Christentumsfreunde aller Konfessionen.
Mainz 1821. — Ernesti, J. H, Irene. Der Weg z. christbrüderl.
Religionsvereinigung z. allg. Kirchenfrieden. Nebst einem
Anhange denkw. Hirtenbriefe erhabener Bischöfe Deutschlands und
Italiens. Sulzb. 1828. — Hering, C. W., Gesch. der Unionsversuche

seit der Reformation bis auf unsere Zeit. L. 1836. —

Lindenbauer, Stellung der kathol. Kirche zu den von ihr
getrennten Konfessionen. Augsb. 1844. — Apelt, E. F., Wie muss das
Glaubenbekenntnis beschaffen sein, das zur Vereinigung aller
Konfessionen führen soll? Jen. 1846. — Wangemann, Geschichtl.
Darstellung des Ringens und Kämpfens um Wiedergewinnung
der veri. Einheit der Una Sancta. Berlin 1883. — Fromann,
Krit Beiträge zur Gesch. d. florent. Kirchenvereinigung. Halle
1872. — Wilbesser, Billige Milderungen in Religionsgegenständen
zum Nutzen der Katholiken und Protestanten Deutschlands.
Had. 1804. — (Marheinekë's) Briefe über das wahre Verhältnis
des Katholizismus und Protestantismus und der projekt.
Kirchenvereinigung. Heidelb. 1809. — Prechtl, Friedensworte an die
kath. und prot. Kirche für ihre Wiedervereinigung. Sulzb. 1820.

— Tabaraud, Histoire critique des projets formés depuis trois
cent ans pour la réunion des communions chrétiennes. Paris 1824.

— Planck, Worte des Friedens an die katholische Kirche. 1809.

— Ders., Über die Trennung und Wiedervereinigung der
getrennten christlichen Hauptparteien. Tüb. 1803. — Kastner,



— 312 —

Würde und Hoffnung der kath. Kirche mit Rücksichtnahme auf
die protestantische. Sulzb. 1825. — Henne, Ansichten eines
Obscuranten über Katholizismus und Protestantismus. St. Gallen
1829. — Baltzer, Beiträge zur Vermittlung eines richtigen
Urteils über Katholizismus und Protestantismus. Bresl. 1839. —
Schrader, K., Dr., Die Verschiedenheiten der evang. und der
päpstl. Kirche, Worte der Verständigung. L. 1844. — Die Mutterkirche.

Ein Friedenswort an unsere kathol. Mitchristen. Frankf.
1854. — Pax vobiscum. Die kirchl. Wiedervereinigung der
Katholiken und Protestanten. Bambg. 1863. — Ut omnes unum.
Korrespondenzblatt zur Verständigung und Vereinigung unter
den getrennten Christen. Erf. 1879—1896. — Martin, K., Ein
bischöfl. Wort an die Protestanten Deutschlands: über die zw.
uns bestehenden Kontroverspunkte. Paderb. 1864. — Ders.,
Wozu noch die Kirchenspaltung? Ein freies Wort an Deutschlands

Katholiken und Protestanten. Paderb. 1869. — Pastor, L.,
Die kirchl. Reunionsbestrebungen während der Reg. Karls V.
Freib. 1879. —¦ Kiefel, F., Der Friedensplan des Leibniz zur
Wiedervereinigung der getr. christl. Kirchen. 1903. — Puseyr
The Church of England a portion of Christs one holy cath.
church. Oxf. 1866. — Petri, Würdigung des Wesens und der
Bedeutung des Puseyismus. Gott. 43. — Manning, The unity
of the church. Lond. 1842. — Ders., The reunion of Christendom,
a pastoral letter to the clergy. 2. Aufi. 1866. — Newman, J.H.,
History of my religious opinions. 1865. — Ders., The via media
of the Anglican church. 1877. — Gondon, J., De la réunion de
l'Église d'Angleterre protestante à l'Église catholique. Par. 1867.

— Tondini, Anglikanismus, Altkatholizismus und die Vereinigung
der christlichen Episkopalkirchen. Eine Beleuchtung der jüngsten

Flugschriften Gladstones und der altkatholischen Unions-
konferenzen in Bonn. Mainz 1875. — Palmer, Dissertations on
subjects relating to the orthodox or eastern catholic communion.
1853. — Williams, S., The Orthodox Church of the East in the
eighteenth century7, being the correspondence between the
Eastern Patriarches and the Nonjuring Bishops. London, Oxford
and Cambridge, Rivingtons 1868. — Karamsin, Gesch. des russ.
Reiches. 1820. —¦ Schmitt, J. H., Harmonie der morgenländischen
und abendländischen Kirche. Ein Entwurf zur Vereinigung
beider Kirchen. (Mit einem Vorw\ von Fr. v. Schlegel). Wien
1824. — Strahl, Beiträge zur russ. Kirchengeschichte. Halle 1827.

— Ders., Gesch. der russ. Kirche. Halle 1850. — Theiner, Die



— 313 —

neuesten Zustände der kath. Kirche beider Ritus in Polen und
Russland seit Katharina IL bis auf unsere Tage. Augsb. 184L
— Lukasiewicz, Dzieje kosciolówr wyznania helweckiego w daw-
nej malej Polsce. Pos. 1853. — Choioanetz, J., Das griechischrussische

Schisma; seine Geschichte und Verfassung, Lehre und
Gottesdienst nebst Anhang über die Frage, ob eine dauernde
Wiedervereinigung mit der kathol. Kirche möglich sei. Linnich
1854. — Zhishman, J., Die Unionsverhandlungen zw. der
orientalischen und römischen Kirche. Wien 1858. — Cecconi, Storia
del Conc. di Firenze. Fir. 1869. — Harasiewicz, Annales
ecclesiae ruthenae. Leopoli 1852. — Zeichen, aufleuchtendes, innerhalb

des Polarkreises der allgemeinen Kirche, des umfassenden,
die Vereinigung der anatolischen, griechisch-orthodoxen Kirche
mit der abendländischen, römisch-katholischen Kirche und ihre
beiderseitige Harmonie in einer Ansicht und einem religiösen
Glauben. (Türkisch). Jerusalem 1863. — Lämmer, H., Scriptorum
Graeciae orthodoxae Bibliotheca selecta. Ex codicibus manu-
scriptis partim novis curis recensuit, partim nunc primum
eruit H. L. Freiburg 1864. — Pichler, Geschichte der kirchlichen
Trennung zwischen Orient und Occident. München 1864. —
Theiner, Aug., et Miklosich, Monumenta spectantia ad unionem
ecclesiarum Graecae et Romanae. Majorem partem e sanctioribus
Vaticani tabulariis. Wien 1872. —- Likowski, Eclw., Historya
Unii kosciola ruskiego. Pos. 1875. — Ders., Die Union zu Brest.
1904. — Ders., Geschichte des allmähl. Verfalles der griechisch-
unierten Kirche im 18. und 19. Jahrh. Posen 1885—1887. —
Szaraniewicz, J., Dr., Patryjarchat wschodni. Krakow 1879. —
Tondini. C, The pope of Rome and the Popes of the oriental
orthodox Church. London 1871. 2. ilufl. 1875. Deutsch b. Kirch-
heim in Mainz 1877. — Pelesz, Geschichte der Union der ruthen.
Kirche mit Rom von den ältesten Zeiten bis zur Gegenwart.
Wien 1878—1880. — Malinowski, Mich., Umrisse zu einer Gesch.
des religiösen und hierarchischen Zustandes der Ruthenen.
(Österr. Zeitschr. für Gesch. und Staatskunde.) — Milkowicz.
Monumenta confraternitatis Stauropigianae Leopoliensis. — Ders.,
Zum 300jährigen Jubiläum der Brester Kirchenunion. (Allg.
Ztg. 1896). — Miles, Nile, De ecclesia Rumenorum, Ruthenorum,
Serborum et Armenorum sub sacra Hungariae corona. Innsbr.
1885. — Janyszew, J., Über das Verhältnis der Altkatholiken
zur Orthodoxie. Wiesbaden 1891. — Michaud, E., Dr., Le
mouvement contemporain des Églises. Études religieuses et poli-



— 314 —

tiques. Paris 1874; etc. — Döllinger, Über die Wiedervereinigung
der christl. Kirchen. Sieben Vorträge, gehalten zu München im
Jahr 1872. Nördlingen 1888. — Reusch, Bericht über die zu
Bonn gehaltenen Unionskonferenzen. Bonn 1875. — Friedrich, J.,
Die römischen Hoffnungen auf* eine Wiedervereinigung der
christlichen Kirchen. 1895. —

Als eine der bemerkenswertesten Schriften in der reichen
Literatur des 19. Jahrhunderts über dieses Thema darf wohl
Döllingers Schrift über die Wiedervereinigung der christlichen
Kirchen angesehen werden. In klassischer Kürze gibt sie einen
reichen Inhalt : Überblick über die religiöse Weltlage, Schwierigkeit

und Möglichkeit einer Wiedervereinigung der getrennten
Kirchen, die Trennung der lateinischen und der griechischen
Kirche, die deutsche Reformation, Wiedervereinigungsversuche
auf dem Kontinent im 17. Jahrhundert, die Reformation in England

(Trennung von Rom und Wiederannäherung), Hindernisse
einer Wiedervereinigung der christlichen Kirchen in der Gegenwart,

Hoffnungen für die Zukunft. Danach ist das Weltbild,
soweit die christlichen Kirchen in Betracht kommen, kein
erfreuliches. Während sich auf allen anderen Lebensgebieten
eine Einigung der Geister geltend macht, herrscht hier Missklang,
Hader, Spaltung. Kann da von einer Wiederannäherung, oder

gar Wiedervereinigung die Rede sein Döllinger hält Umschau
unter den Nationen, wo etwa Neigung zu dem hohen Friedenswerke

vorhanden sein möchte. Die romanischen Völker lässt
er als religiös zu indifferent, oder völlig von politischen Interessen

in Anspruch genommen, ganz beiseite ; bei den slawischen
Völkern drängt das überwiegende Nationalgefühl die religiösen
Fragen in den Hintergrund; in England ist noch am meisten
Neigung zur Union ; in Deutschland ist die Kluft zwischen Katholiken

und Protestanten eine grössere als jene, wTelche die Katholiken

von den Gliedern der russisch-griechischen Kirche trennt.
Bleiben wir zunächst bei den Katholiken und Protestanten.

Die Versuche zur Wiederannäherung und kirchlichen
Wiedervereinigung wurden immer wieder gemacht. Schon Melanchthons
Zusatz zu den Schmalkaldischen Artikeln kann als Anlauf dazu

genommen werden : „Vom Papst aber halt ich, so er das
Evangelium wollt zulassen, dass im umb Friedens und gemeiner
Einigkeit willen seine Superiorität über die Bischoffe, die er



— 315 —

sonst hat, jure humano auch von uns zu lassen sei." Dann
die vielen Religionsgespräche, und seit 1675 angestrengtere
Bemühungen. Leibniz, Molanus, Bossuet waren am Werke —
ohne allen Erfolg, Im 19. Jahrhundert war das Verhältnis
zwischen Katholiken und Protestanten im allgemeinen ein
ablehnendes. Alexander Vinet sprach im Jahre 1831 von dem
Mantel einer trügerischen Einheit, unter dem man religiöse
Erörterungen verhüllen wolle. „Es gibt zwei Irrtümer", sagt
er, „der eine ist der der Katholiken, welche Katholiken nach
bloss abstraktem Recht sein wollen, der andere ist der der
Protestanten, welche nicht Katholiken werden wollen ; dereine
ist der der Parteigänger der Einheit ohne die Freiheit, der
andere der der Freiheit ohne die Einheit." Und bald nach
der Erfurter Konferenz des Jahres 1850 konnte Stahl in Berlin
das Wort sprechen: „Weit entfernt, dass der Bruch des 16.

Jahrhunderts geheilt Averden kann, wir mussten ihn, wäre es
nicht schon geschehen, erst jetzt brechen1)." Die Schwierigkeiten

ergaben sich überall als geradezu unübersteiglich. Auf
katholischer Seite gibt dem der Oratorianer Tabaraud
Ausdruck. „Quand on a voulu sincèrement fonder la réunion sur
l'unité de la foi on a trouvé des difficultés insurmontables2)."
Dass ihm gerade der Jansenismus als Störefried erschien, ist
wunderbar genug. „Un événement", sagt er (1. c), plus fatal
encore à la réunion, parce qu'il divisa le clergé et qu'il s'est
prolongé jusqu'à nos jours, fut la triste querelle du jansénisme."
Und er führt dafür als Kronzeugen Fénelon an, als hätte der
Jansenismus den Frieden der französischen Kirche in ihren
schönsten Tagen gestört („. troubler la paix de l'Église de
France dans ses plus beaux jours").3) Tabaraud spricht von
einer „unité de la foi". Aber wrelcher Glaube? De Beaufort
weist auf eine Einigung in den Hauptartikeln der christlichen
Religion hin. Er nennt sie auch: „L'on conviendra que le
sacrifice de la Croix est la base et le fondement du grand
oeuvre de la justification du genre humain ; que ce sacrifice
sanglant se retrace sur nos autels d'une manière non sanglante ;

que les paroles du ministre consacrent le corps et le sang du

Rédempteur, ou leurs symboles sacrés." Aber schon Beauforts
Übersetzer, der evangel. Prediger Chr. Gotti. Bruch, hat an Beau-

') Angef. von Döllinger in „Kirche und Kirchen" (Vorw.).
ä) Histoire critique (Einleitung).
s) Über Fénelons Toleranz bei Michaud „Le mouvement ." (p. 394 ff.).



— 316 —

forts Ausführungen vieles auszusetzen. Die tatsächlichen
Schwierigkeiten erörtert des näheren Döllinger in seiner Schrift über
die Wiedervereinigung. Grell beleuchtet wird die Schwierigkeit
in dem Schreiben des Papstes Pius IX. an die Protestanten vom
13. September 1868 durch das eine Wort, dass er, der Papst,
den Protestanten den Weg zum Heile zeigen werde („quandoquidem
eorum in Christo Jesu salutem ex animo summopere optamus,
ac timemus, ne eidem nostro ludici ratio a Nobis aliquando
sit reddenda, nisi, quantum in Nobis est, ipsis ostendamus et

muniamus viam ad eandem œternam assequendam salutem11). Die
Unfehlbarkeitserklärung des Jahres 1870 hat alle Hoffnungen
begraben. Den Stein auf das Grab setzte die Canisiusencyidika
Leos XIIL „Militantis ecclesiae" vom 1. August 1897.

Sehen wir weiter die Bestrebungen zur Wiedervereinigung
in der englischen Kirche. Die Sehnsucht nach Wiedervereinigung
war hier stark vorhanden. Seit 1618 hat sich eine katholi-
sierende Theologenschule entwickelt, begünstigt namentlich
durch Jakob I. und Karl I. Nach Döllinger war die Laudische
Schule, die Vorgängerin der heutigen Oxforder, „eine permanente

Unionsakademie" gewesen. Allein die Bischöfe und Theologen

standen mit ihren katholisierendcn Bestrebungen allein.
Jakob IL, der ganz England dem Papste unterwerfen wollte,
führte seinen Sturz und damit auch die Vernichtung der still
keimenden Annäherungssaat herbei. Im Anfange des 18.

Jahrhunderts haben Verhandlungen der englischen Nonjurors mit
der orthodoxen Kirche stattgefunden. Allein einer Verständigung
der Orientalen mit der englischen Kirche stand, wie Döllinger
in den Bonner Unionskonferenzen ausführte, der Umstand im
Wege, dass die Orientalen sich sagten : was wir der englischen
Kirche konzedieren, kommt auch der römischen zugute, die es im
hierarchischen Interesse ausbeuten wird. Wie die Versuche
zur Annäherung im 19. Jahrhundert wieder auflebten, das ist
in dem Buche von Q-ondon sehr ausführlich erzählt. Das Buch
enthält ein Vorwort von dem Erzbischof von Westminster
Manning, ein Programm von Pusey, eine Antwort von Newman
und eine Meinung über die Union von Wiseman. Newman und
Pusey waren die Führer der katholisierenden Richtung (Trac-
tarianer, Ritualisten). Newman, Manning, Wilberforce, William
Palmer und andere theologisch hervorragende Männer wurden
katholisch, während Puseyr in der englischen Kirche blieb. In
einem Briefe, den er nach der Konversion Newmans geschrieben,



— 317 —

betonte er, dass die Liebe zur römischen Kirche nicht vergessen
machen darf die Segnungen Gottes in der eigenen Kirche und
die Pflichten gegen sie. Und er gibt seiner Überzeugung
Ausdruck, dass Gott eine providentielle Absicht mit der englischen
Kirche habe, und dass er dankbar sei, für sie arbeiten zu dürfen
und andere zu ermahnen, ihren Eifer zu verdoppeln. Er
betrachte sie, ebenso wie die römische, als einen integrierenden
Teil der allgemeinen Kirche. Wie Rom über die anglokatholische
Bewegung dachte, das erhellt aus einem Schreiben des römischen
Officiums, das durch den Kardinal Patrizi den englischen
Bischöfen zu wissen gab, „sedulam ponendam esse operam, ut
edoceantur fidèles, ne hsereticoriim ductu hanc cum iisdem
haereticis et schismaticis societatem ineant", und: „quapropter
ecclesia catholica preces Deo O. M. fundit et Christi fidèles ad
orandum excitât, ut ad veram fidem convertantur et in gratiam
cum sancta romana ecclesia, extra quam non est salus, ejuratis
erroribus, restituantur .')" In den siebziger Jahren konnte
Döllinger noch schreiben : „Diese Oxforder oder anglokatholische
Richtung in England bildet neben den zwei Zweigen der
allgemeinen Kirche, der abendländisch-katholischen und der
morgenländischen Kirche den dritten Zweig — drei Zweige, welche,
wenn die rechte Zeit gekommen, wieder zusammenwachsen
werden in einen einzigen, die Welt mit seinem Laube
überschattenden Stamm2)." Aber schon in den achtziger Jahren,
bei Herausgabe seiner Vorträge, musste er bekennen: „Jetzt
ist die Brücke einer korporativen Union abgebrochen." Und
ebenso trüb schaut Michaud in die kirchliche Zukunft : „Longtemps

l'Église établie d'Angleterre sous la direction du docteur
Pusey, a cru à la possibilité d'une entente et même d'une union
avec l'Église romaine. Aujourd'hui, grâce aux nouveaux dogmes
du concile du Vatican, cette Église commence à comprendre
que Rome ne consentira à s'unir qu'avec ceux qui consentiront
eux-mêmes à accepter sa suprématie doctrinale, liturgique et

disciplinaire 3)." Um so lebhafter waren fortan die Annäherungen
der englisch-bischöflichen Kirche an die Altkatholiken.

Blicken wir auf die morgenländische Kirche. Mit dem
griechischen Befreiungskampf ward in der kirchlichen Welt des

') Supremse S. Romanse et Universalis Inquisitionis Epistola ad omnes
Anglise episcopos. Romse 1864.

s) Über die Wiedervereinigung p. 115.
3) Mouvement (Vorw.)



— 318 —

europäischen Abendlandes die Aufmerksamkeit auch auf die
griechiseh-morgenländische Kirche gelenkt. Man fing an, sich
genauer mit ihr zu beschäftigen. Einer der ersten hierin war
Jos. Herrn. Schmitt. Besonders bemerkenswert aber nach dieser
Richtung sind die „Monumenta" von Aug. Theiner und Miklosich.
Es sind 14 Dokumente aus den Tabularien des Vatikans, welche
die griechische Kirche beleuchten und bis dahin teils noch nicht
veröffentlicht, teils mit Fehlern herausgegeben worden waren.
Sie enthalten interessante Annäherungsversuche vom Jahre 1124
bis zum Jahre 1582. Alle diese Annäherungen wraren mehr
oder weniger vom augenblicklichen Vorteil diktiert. Die auf
dem Konzil zu Lyon (1274) gemachte Union trat gar nicht ins
Leben, und auch die in Florenz (1439) abgeschlossene Union
war lediglich „ein Werk der Not und des Zwanges". *) Zudem
entging das Dekret über diese Union nich einmal der Fälschung.
Die Stelle des griechischen Textes: „Kall dv tqótcov xaì sv toïç
Tcçaxztxotç rwv olxovfisvixwv avroôcov xal zoiç tsçoTç xavóai ôiaXafi-
ßdrezca", die in dem ursprünglichen lateinischen Text richtig
mit „quemadmodum et in gestis cecum. Conciliorum et in sacris
canonibus continetur14 wiedergegeben erscheint, ist in „quemadmodum

etiam" gefälscht worden2), so dass der frühere Sinn der
Stelle, dass die dem Papste zugeschriebenen Vorrechte nach
Massgabe der alten Konzilien zu nehmen seien, nunmehr dahin
verkehrt wurde, dass jene päpstlichen Vorrechte auch schon
die alten Konzilien enthielten3). Auch dies Werk konnte nicht
von Dauer sein. Das war es ja, was die Griechen immer
wieder von einer Union abschrecken musste, dass stets römi-
scherseits die Behauptung aufgestellt wurde, der Papst sei
der alleinige Inhaber der Kirchengewalt, fiva owsxzixòv zwv
à/révzwv dg-^ieoêa zòv nûixav^, J. Herrn. Schmitt meint zwar,
dass von Rom nur solche Rechte in Anspruch genommen werden

können, „die mit der Primatialgewalt wesentlich verbunden
und in der Überlieferung der ersten acht Jahrhunderte begründet
sind"-. Der Verfasser hat dies 1822 geschrieben, er hat das

Vaticanum nicht erlebt und er hat Pius' IX. stolzes Wort nicht
gekannt: „Die Tradition bin ich!"- Auch Fr. v. Stolberg, der
zu dem Buche Schmitts das Vorwort geschrieben, hätte, wenn
er das Vaticanum erlebt hätte, von der römischen Kirche nicht

') Döllinger, Über die Wiedervereinigung, p. 37.
2) S. bei Theiner und Miklosich den griech. und lat. Text des Dekr.
3) Was F. X. Kraus (Kirchengesch.), auf Cecconi sich berufend, dag-egen

anführt, ist nur Ablehnung, keine Entkräftung.



— 319 —

als von einer Kirche geschrieben, „welcher Gott vor allen das
Heiligtum der Einheit treu zu bewahren anvertraute und welche
die Reinheit des Glaubens auch immer gegen die kleinste
Verletzung so siegreich und sorgfältig zu bewahren gewusst hat".
Als der Schwerpunkt der griechischen Kirche nach dem Osten
sich verschob, als Russland seinen eigenen Patriarchen bekam,
da setzte die römische Unionspropaganda in Russland, Polen
und Litauen ein. In Russland hatte sie keinen Erfolg; einen
um so grösseren bei den Ruthenen in Litauen und Polen. Die
Folge war die Union von Brest. Die von Clemens VIII. aus diesem
Anlasse geprägte Medaille zeigt auf der Rückseite die vor dem
päpstlichen TroneknieendenRuthenenunddielnschrift: „Ruthenis
receptis, 1596". Von da an erscheint die griechische Kirche der
Uniaten in den Rahmen des römischen Katholizismus eingefügt und
tatsächlich der Gewalt des Papstes ausgeliefert. Ein „kirchliches
Trauerspiel" nennt Döllinger diese Union *). Rom freilich machte
immer wieder neue Annäherungsversuche. Von einer väterlichen
Fürsorge für die Slawen spricht Leo XIII. in seiner Encyklika
„Grande munus" : „Neque Cyrilli ac Methodii interitu constitit
aut remisit paterna Romanorum Pontificum pro Slavoniae po-
pulis sollicitude" Allein dies Liebeswrerben blieb vergeblich.
Döllinger musste im Vorwort zur Herausgabe seiner Vorträge
über die Wiedervereinigung gestehen, dass es ihm in den
siebziger Jahren zulässig scheinen konnte, das Verhältnis der
anatolischen Kirchen zur römischen Kirche unter den Gesichtspunkt
einer sehr weit reichenden inneren Verwandtschaft und
Übereinstimmung zu stellen. „Nun ist aber im Verlauf von 16 Jahren
die Bedeutung und Tragweite der vatikanischen Dekrete in ein
helleres Licht getreten; es zeigt sich, dass die Differenzpunkte
zwischen beiden Kirchen sich teils verschärfen, teils vermehren.
Jene Hoffnungen einer Verständigung und Einigung, welche
man früher hegen konnte, erweisen sich als Illusionen, und die
beide Kirchen trennende Kluft erweitert und vertieft sich immer
mehr." Und gleicherweise kommt auch Protopresbyter Jany-
szew zu dem Ergebnis, dass die Schranke, welche in den pa-
palen Ansprüchen auf Allgewalt in der Kirche seit jeher zwischen
der orthodoxen und der römischen Kirche aufgerichtet worden
war, nun nach den vatikanischen Dekreten „gar unübersteigbar"

*) S. des Verf. Artikel über die Uniaten in der „Intern, theol. Revue",
Jahrgang 1904, Nr. 45 und 46.



— 320 —

geworden sei1). So traten denn die Griechen fortan mit jenem
Teil der katholischen Kirche des Abendlandes in nähere
Berührung, welchen die Altkatholiken repräsentieren.

Also ist eine Verständigung mit der römischen Kirche überhaupt
nicht möglich?

Sie ist möglich. Aber nur eine Reformation dieser Kirche
wäre ein wirklicher Schritt zur Annäherung. Es ist ein
Wort des Katholiken Launoy (f 1678), dass, wenn die Kirche
an Haupt und Gliedern reformiert würde, dann auch Streitigkeiten

entschieden würden, welche den Glauben der allgemeinen
Kirche betreffen. Dasselbe betont Michaud (1. c): „Toutefois,
le travail de réunion dont il s'agit, ne peut s'opérer que
parallèlement avec un autre travail, celui de la réforme." Der
erste Schritt musste sein die Ablcgung aller Unduldsamkeit,
wie schon Jac. Acontins zu Basel dies geraten und wie später
Dalberg in seiner Schrift „über den Kirchenfrieden in den rhein.
Bundesstaaten" auch hervorgehoben, wrenn er von der Bruderliebe

spricht, die dem Christen gebietet, seinen Nebenmenschen
zu lieben wie sich selbst. Auf die „tziGtiç óià dyânvfi èvsqyov-

fxévrf kommt es in der Tat an. Das könnte zum mindesten zu
jener „konservativen" Union führen, von der der Tübinger
Universitätskanzler Pfaff im Anfange des 18. Jahrhunderts
gesprochen hat.

Die römische Kirche macht keine Anstalten hierzu. Jetzt,
nach der Krönung des Papalsystems im Jahre 1870 weniger
denn je. Interessant nach dieser Richtung ist, was uns der
Barnabit Tondini in seiner in englischer Sprache geschriebenen,
von Pesch verdeutschten, im Jahre 1875 in Mainz erschienenen
Schrift zu sagen hat. Anknüpfend an die Bonner Unionskonferenzen

und die Schriften Gladstones bespricht Tondini den

Anglikanismus, Altkatholizismus und die Vereinigung der
christlichen Episkopalkirchen. Er wirft die Frage auf: Wo finden
wir die wahre Kirche des Heilands Die Antwort, die er gibt,
beleuchtet die Hoffnungen auf eine Verständigung mit der
römischen Kirche mit grellem Licht. Die orientalische orthodoxe
Kirche, sagt er, könne die Frage nicht lösen, „weil sie sich im
Widerspruch mit den in ihrer eigenen Liturgie enthaltenen
Lehren befinde und aus anderen Gründen (welchen — wird
nicht gesagt) ; ebensowenig die anglikanische, „wegen ihrer
Inkonsequenz und ihrer Widersprüche in den 39 Artikeln" ; gegen

') Über das Verhältnis der Altkatholiken zur Orthodoxie.



— 321 —

-die evangelische Kirche, das „widerspruchsvolle Ding deutschen
Ursprungs, das man Protestantismus nennt", spreche schon der
allgemeine Charakter des Protestantismus, „Hochmut gegenüber
dem allmächtigen Gott und Kriecherei vor den Königen der
Erde" ; die Altkatholiken vollends beehrt er mit dem Worte
Dantes (Inf. 3, 51): „Non ragioniam di lor, ma guarda e passa".

Kann man sich mit einem Gegner verständigen, der eine
Verständigung nicht will? oder icenn er sie will, sie nicht auf
dem Boden der Freiheit will? Man sehe auch nur, wie die
römische Kirche diejenigen ihrer eigenen Glieder behandelt, die
eine Verständigung ersehnen und erstreben. Die päpstlichen
Erlasse gegen die Modernisten sprechen eine beredte Sprache.

Unter diesen Verhältnissen müssen die verschiedenen Zweige
der allgemeinen Kirche ohne den Papst sich zusammenschliessen.
Das Programm zu solchem Zusammenschluss gibt die Einladung
Döllingers zu den Konferenzen in Bonn: „Die Ziele sind:
zuerst ein erneuertes gemeinschaftliches Bekenntnis jener christlichen

Hauptlehren herbeizuführen, welche die Summe der von
der ursprünglichen ungeteilten Kirche in ihren Symbolen fixierten
Glaubenssätze bilden und welche auch jetzt noch zur Lehrnorm
der grossen, in der Kontinuität der früheren Christenheit stehenden

religiösen Genossenschaften gehören. Auf Grund dieses
übereinstimmenden Bekenntnisses erstrebt ferner die Konferenz
die Herstellung einer Interkommunion und kirchlichen
Konföderation, d. h. einer wechselseitigen Anerkennung, welche, ohne
bis zu einer Verschmelzung zu gehen und ohne Beeinträchtigung
nationalkirchlicher und überhaupt überlieferter Eigentümlichkeiten

in Lehre, Verfassung und Ritus, den Mitgliedern der
anderen Genossenschaften ebenso wie den eigenen die Teilnahme
an Gottesdienst und Sakramenten gewährt."

Diese programmatische Erklärung eröffnet in der Tat eine
verheissungsvolle Perspektive auf eine Union bei Wahrung der
persönlichen, nationalen und denominationellen Eigentümlichkeiten

der Kirchen, also keine absorptive Union oder tote
Einerleiheit, sondern, wie Prof. Schaff aus New-York in den
Unionskonferenzen in Bonn betonte, „eine lebendige Einheit in
der Freiheit, und Freiheit in der Einheit". Und wir stimmen
ihm zu, wenn er sagt: Christus ist die Lösung aller Rätsel der
Kirchengeschichte, und je näher wir ihm kommen, desto näher sind
wir einander und desto näher rückt das Ziel der Union.

Konstanz. Wilhelm Schirmer.
Eevne intern, de Théologie. Heft 66, 1909. 21


	Zur Literatur des neunzehnten Jahrhunderts über die Wiedervereinigung der getrennten christlichen Bekenntnisse

