Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 66

Artikel: Ddéllinger als Schriftsteller : 1799-1890
Autor: Menn

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403730

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403730
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DOLLINGER ALS SCHRIFTSTELLER.

(1799—1890.)

L.

1. Die Schrift, mit der Doéllinger sich erfolgreich in die
Literatur einfiihrte, und auf Grund deren ihm die theologische
Fakultiat zu Landshut die Doktorwiirde verlieh, war eine histo-
risch-theologische Abhandlung iiber: Die Lehre von der Eucha-
ristie in den drei ersten Jahrhunderten. Mainz 1826. Sie ist typisch
fur die katholische Auffassung und Lehrweise, weshalb die Be-
urteiler je nach ihrem Standpunkte sich zustimmend oder ab-
lehnend verhalten.

Schon diese erste Arbeit ldsst das Charakteristische seiner
Schriftstellerei, wie tiberhaupt seiner ganzen Wirksamkeit, in
dreifacher Beziehung erkennen: seine historische Richtung, seine
polemische Tendenz, seine Nichtausfihrung literarischer Plédne.

a) Der auf Geschichte gegriindeten Betrachtungsweise ist
er stets treu geblieben; aber sein historisches Verfahren wurde
mit den Jahren objektiver und unparteiischer.

b) Seine scharfe, mitunter sehr scharfe Polemik nahm, so-
wohl auf Grund seiner inneren Entwicklung, als auch infolge
ausserer Vorkommnisse, im Laufe der Zeit eine entschieden
irenische, auf gegenseitiges Verstiandnis und auf Vereinigung
hinzielende Wendung. Dass ihm aber schon damals ein die
Gegensitze vermittelnder Zug nicht ganz fehlte, beweist fol-
gende Ausserung S. 87, die zugleich als Stilprobe hier Platz
finden mag:

Je nachdem diese oder jene Geistesrichtung vorherrscht,
je nachdem diese oder jene Beziehung des Dogmas vorzugs-



— 293 —

weise im Kultus dusserlich dargestellt werden soll, auf diesen
oder jenen Umstand mehr Gewicht gelegt wird, werden auch
die Gebriuche verdndert und modifiziert.

So stimmt es z. B. mit unserm Glauben von der Eucharistie
iiberein, sie nur in goldenen und silbernen Gefdssen zu ver-
schliessen; aber der Bischof Exuperius urteilte ebenfalls richtig,
als er sie in einem Weidenkorbe verschloss, um das Gold und
Silber der heiligen Gefiisse an die Armen zu verteilen, weil
eigentlich jede Materie Gottes gleich unwiirdig sei. Es ist unserm
Glauben angemessen, den Leib Christi zuweilen auszusetzen,
und in feierlichem Umgange dem Volke zu zeigen, um es zur
Anbetung aufzufordern; aber es ist nicht minder angemessen,
ihn nicht offentlich zu zeigen, um die Menschen in grosserer
Ehrfurcht gegen dieses Mysterium zu erhalten, und um anzu-
deuten, dass der Hauptzweck des Sakraments die geistige
Nahrung der wiirdig Empfangenden ist. Es ist schicklich, den
Laien die Beriihrung der Eucharistie nicht zu erlauben, um
ithnen die tiefste Ehrfurcht vor derselben einzuflossen; aber es
war auch schicklich, ihnen ehemals die Berithrung und selbst
das Mitnachhausenehmen zu gestatten, weil die Eucharistie ein
Geschenk Gottes ist, und weil, wie ein Konzilium sagt, die
Hand des Menschen, des goéttlichen Ebenbildes, unendlich edler
ist, als die kostbarsten Gefiisse. Is ist schicklich, knieend das
Sakrament zu empfangen, um die Gesinnung der Demut und
Selbsterniedrigung, mit welcher man vor der Majestit des
Gottessohnes erscheinen soll, auszudriicken; aber es ist auch
schicklich, aufrechtstehend zu kommunizieren, und durch diese
Stellung dic Auferstehung Christi anzudeuten, der seinen auf-
erstandenen Leib nur auferstandenen Seelen geben will. Es
ist schicklich, das Abendmahl nur unter einer Gestalt auszu-
teilen, um die Nachteile, welche der Gebrauch des Kelches mit
sich fiihrt, zu vermeiden; aber es ist auch schicklich, beide
Gestalten zu reichen, um durch das Bild der Trennung des
Leibes und Blutes lebhafter an den Tod Jesu zu erinnern. Man
kann den Biissenden den Anblick des Sakraments entziehen,
um ihnen ihre Unwiirdigkeit fithlbar zu machen, und man kann
ihnen diesen Anblick gestatten, um in ihnen die Liebe zu dem
so gilitigen Herrn zu entziinden. Man kann endlich zu gewissen
Zeiten das Bekenntnis der Abendmahlslehre in Glaubensbe-
kenntnissen fordern, und man kann es zu einer andern Zeit



s 08

nicht fordern, weil man voraussetzt, dass nicht daran gezweifelt
werde,

In einer Anmerkung wird beigefiigt: So wird auch gewdohn-
lich behauptet, die Einfihrung des Fronleichnamfestes sei eine
Folge des neu aufgekommenen Glaubens an die Transsubstan-
tiation; mit demselben Recht kénnte man auch behaupten, die
Trinitatslehre sei erst im Mittelalter aufgekommen, weil das
Fest der Dreieinigkeit im 10. Jahrhundert noch nicht einge-
fihrt war. —

¢) Seine schriftstellerischen Absichten blieben zu einem
nicht geringen Teil unausgetiihrt, weil andere Aufgaben gleicher
oder verschiedener Art hindernd in den Weg traten, und es be-
durfte spiter des Eingreifens der Freunde, z. B. der Professoren
Reusch, Friedrich, Huber, um die Ergebnisse seiner immer
tiefergehenden Forschungen, die er sonst nach Siillung seiner
Wissbegierde ruhig zuriickgelegt hitte, dem gelehrten Publikum
zuganglich zu machen. So betrachtete er die genannte Schrift
als die Iilfte eines grosseren Ganzen. Als notwendige Er-
gianzung der Darstellung des Dogmas wollte er eine liturgische
Abteilung folgen lassen, weil in dem zur Disziplin und Liturgie
Gehorigen, namentlich in der Art der Ausspendung, sowie in
den dabei gebriduchlichen Gebeten und Zeremonien, sich der
Glaube der Kirche zeige. Er gab indessen diesen Gedanken
bald auf, weil, wie er brieflich an Réss!) mitteilte, der Absatz
seiner Schrift sehr schwach gewesen.

Mit seiner Arbeit verfolgte der junge Gelehrte einen dop-
pelten polemischen Zweck gegeniiber dem Protestantismus. Er
wollte im besondern die Kontinuitit der katholischen Abend-
mahlslehre gegeniiber der seit der Reformation begonnenen Be-
streitung derselben erhirten, und zweitens an diesem Beispicle
zeigen, wie im allgemeinen die damals bei den Protestanten
mit Vorliebe gepflegte Dogmengeschichte von dem Glauben der
alten Kirche ein Zerrbild entwerfe, das ,durchaus ein Erzeug-
nis der Willktir, der historischen Untreue und der handgreif-
lichsten Verdrehungen® sei.

Demgemiiss entwickelt die Einleitung die Grundsitze und
die Folgen des katholischen Traditionsprinzips, wodurch die

1) Der Brief ist abgedruckt bei J. Friedrich, Ignaz von Déllinger. Sein
Leben auf Grund seines schriftlichen Nachlasses dargestellt. Erster Teil.
Miinchen 1899, S. 198.



e G55 =

Richtigkeit und Unverdnderlichkeit der Lehre gewihrleistet
wird, und vergleicht damit das protestantische Verfahren, als
dessen Resultat besonders in der fir das christliche Leben so
wichtigen Lehre vom hl. Abendmahle er die fortgesetzte Auf-
stellung neuer, einander widersprechender IHypothesen, und
damit allgemeine Ratlosigkeit und Verwirrung findet. Da fiir
das Verstindnis der altkirchlichen Lehre und der Viterstellen
die Arkandisziplin von grosser Wichtigkeit ist, so wird ferner
diese von der iltesten Kirche im Anschluss an Matth. 7, 6 ge-
troffene Einrichtung besprochen, nach welcher die Mysterien
des christlichen Glaubens und Kultus, namentlich die Lehre von
der Eucharistie und die gottesdienstliche Feier dieses Geheim-
nisses, vor den Ungldubigen und selbst vor den noch nicht
vollstindig unterrichteten Katechumenen sorgfiltiz geheim ge-
halten und nur andeutungsweise und verdeckt besprochen
wurden. Hétten die ersten Christen im Abendmahl nichts als
Zeichen des Leibes und Blutes Christi gesehen, so wire eine
solche Geheimhaltung einer sehr einfachen und natiirlichen
Sache ganz zwecklos gewesen. Hierauf folgen die Zeugnisse
der orientalischen und der okzidentalischen Schriftsteller aus
den ersten drei Jahrhunderten von der Gegenwart Christi in
der Eucharistie, wobei Irenseus, Clemens Alex., Origenes, Ter-
tullian und Cyprian besonders einlisslich behandelt sind. Zur
Erlduterung werden hier, wie tberhaupt in dem ganzen Werke,
die Ausscrungen spiterer Viter hiufig beigezogen. Das gleiche
Resultat, wie diese direkte Beweisfiihrung, ergibt indirekt eine
Prifung der Zeugnisse iiber die Wirkung der Eucharistie, Die
Folgen und Wirkungen néimlich, welche die Viter der drei
ersten Jahrhunderte dem Genusse des Sakraments zuschreiben,
sind solche, dass sich daraus gleichfalls ihr Glaube an die
wirkliche Gegenwart Christi ergibt, weil ein blosses Bild oder
Zeichen, mangels bestimmter Zeugnisse der hl. Schrift, solche
Gnadenwirkungen im Menschen nicht hervorbringen kann.
Somit ist die reale Gegenwart Christi im hl. Sakramente als
Lehre der Kirche in der genannten Periode erwiesen. Wie aber
das Brot der Leib des Herrn sei, dariiber findet sich in den
drei ersten Jahrhunderten keine bestimmte Erklarung, weil kein
Anlass dazu vorlag. Dollinger meint, die ganze Kirche habe
dartiber einen Glauben gehabt, den der Transsubstantiation. Diese
letztere glaubte er bestimmt und deutlich ausgesprochen zu



- 296 —

finden erstmals in den Katechesen des Cyrillus von Jerusalen:
und dann in den dogmatischen und katechetischen Schriften
der spiateren Viter uberhaupt?).

Im zweiten Hauptteile werden die Zeugnisse vom Opfer
gepriift. Aus dieser Priifung geht als Resultat hervor, dass die
katholische Lehre vom Messopfer nach ihren wesentlichsten
Bestimmungen die Lehre der dltesten Kirche ist. Die Eucharistie
ist ein wahres, vollkommenes Opfer, von Melchisedech vorge-
bildet, von Malachias geweissagt, von Christo zum Ged:iicht-
nisse seines Leidens und als unblutige Wiederholung?) des
blutigen Opfers am Kreuze eingesetzt; es wird hier Brot und
Wein in den Leib und das Blut Christi verwandelt, als Dank-
und Siuihnopfer fiir Lebendige und Tote dargebracht. Dies ist,.
so schliesst die ganze Exposition, die Lehre der Kirchenviter
der drei ersten Jahrhunderte.

2. Bereits nach zwei Jahren erschien die Fortsetzung der
Kirchengeschichte von Hortig unter dem Titel: Handbuch der
christlichen Kirchengeschichte von Dr. Johann Nepomuk Hortig,
Kgl. Bayer. Geistl. Rate und Prof. d. Theol. an der Universitit
in Miinchen. Fortgesetzt und beendigt von Joh. Jos. Ignaz
Dollinger, der Theologie Doktor und ordentlicher Professor an
der Universitit in Muanchen. Zweitern Bandes zweite Abteilung,
die V. Periode enthaltend. Iandshut 1828.

Diese im Auftrage Hortig’s verfasste Abteilung enthéilt die
neuere Kirchengeschichte. Sie beginnt mit der Geschichte der
Missionen in Asien, Amerika und Afrika, wobei die Frage der
sogenannten chinesischen Riten besonders eingehend besprochen
wird, und geht dann zur Darstellung der Reformation tiber, wo-
bei auch eine klare Ubersicht iiber die Lehrsysteme der Refor-
matoren, ihre Ubereinstimmung und namentlich ihre Unter-

1) Dass die reale Gegenwart die Transsubstantiation nicht zur not-
wendigen Voraussetzung hat, dartiber vergleiche man Fr. Michelis, Katholi-
sche Dogmatik, Freiburg i. B. 1881, S. 274 ff. Eine griindliche Kritik des
aristotelischen und damit des scholastischen Substanzbegriffes siehe bei
Th. Weber, Metaphysik II, Gotha 1891, S. 270 ff.

*) Da der Ausdruck ,,Wiederholung® missverstindlich ist, so empfiehlt
sich heutzutage, im Anschluss an die Erkldrung der Utrechter Bischofs-
konferenz an die katholische Kirche (24. September 1889), mehr die Be-
zeichnung ,Darstellung und Vergegenwiirtigung*, womit selbstverstindlich.
der Opfercharakter der hl. Messe nicht geleugnet wird.



— 907 -

schiede, geboten wird. Mit einer Beschreibung des Konzils von
Trient wendet der Verfasser sich der Geschichte der katholi-
schen Kirche zu, behandelt die Péipste des 16. und der beiden
folgenden Jahrhunderte, und gibt eine Ubersicht iiber die Orden,
insbesondere den der Jesuiten. Hieran schliesst sich die Be-
trachtung der Lehr- und Verfassungsstreitigkeiten (Bajanismus,
Molinismus, Jansenismus, Quietismus, Probabilismus, Febronia-
nismus, Josephinismus). Eine Darstellung der katholisch-theolo-
gischen Literatur schliesst diesen Abschnitt. Nachdem zwei
Paragraphen der orientalischen Kirche gewidmet sind, geht
Dollinger zur (eschichte der protestantischen Kirchen tiber,
beschreibt ihr Verhaltnis zu den Katholiken in Deutschland,
ihre Lehrstreitigkeiten und Vereinigungsversuche, sowie ihre
Theologie und ihre Sekten, und schliesst endlich mit einer
Darstellung des Rationalismus, des Unglaubens und der fran-
zosischen Revolution.

Einige Einzelheiten mogen hier Erwahnung finden. Wohl
war sich Doéllinger in spétern Jahren bewusst, friither ,zu sehr
als Sachwalter und zu wenig als Historiker® geschrieben und
tiberhaupt gewirkt zu haben. Man wiirde aber ein falsches
Bild von ihm erhalten, wenn man diesem Worte eine zu weite
Geltung zuschriebe. Freimiitig und unparteiisch wird in § 161
der Ursprung der Kirchenspaltung in Deutschland besprochen.
Den ersten Anlass zur grossen Kirchentrennung, so lesen wir
dort S. 413 f.,, gab die Verkiindigung des von Papst Leo X.
ausgeschriebenen Ablasses, dessen Ertrag zum Ausbau der von
Julius II. begonnenen wnerhiort prichtigen') Peterskirche zu Rom
verwandt werden sollte. Fir Deutschland tibernahm Albrecht
von Brandenburg, Kurfiirst von Mainz, zugleich Erzbischof von
Magdeburg und Bischof von Halberstadt, eben so prachtliebend und
verschwenderisch als Leo, die Verkiindigung des Ablasses, und ge-
brauchte dazu den in diesem Geschdfte schon erprobten Domini-
kaner Tetzel von Leipzig. Dieser Mann idberschritt noch die thin
gegebene Vollmacht, indem er auf die unwverschdmteste Weise den
ausserordentlichen Wert seiner Ablasszettel anpries und den
Kéufern derselben wunbeding’e Nachlassung aller Schuld und
Strafe verhiess. Als dieser Unfug auch in der Nihe von Wit-

) Die hervorgehobenen Worte gibt das Original in gewdhnlichem
Drucke.



e 98 -~

tenberg getrieben wurde, widersetzte sich demselben Martin
Luther ... Er predigte wider Tetzels Ablasshandel und machte
am 31. Oktober 1517 fiinfundneunzig Thesen bekannt. Diese
Satze waren hauptsiachlich gerichtet gegen die dbertriebenen,
an Blasphemie grenzenden Behauptungen der Ablassprediger
von dem Werte ihrer Ware, gegen die Anwendung des Ablasses
auf die Seelen im Fegfeuer, wider die falsche Sicherheit der-
jenigen, die unbedingtes Vertrauen auf den Ablass setzten, wider
die Lehre von dem der Verwaltung des Papstes tibergebenen
Schatze der Kirche, und wider den Geiz und die Habsucht,
welche dabei unterliefen. Die wesentliche Lehre der Kirche
vom Ablasse liess Luther hier noch unangetastet; ja er sagte
im T1. Satze: Verflucht sei, wer wider die Wahrheit des papst-
lichen Ablasses redet. — In einer Anmerkung wird beigefigt:
Die gewohnliche, zuerst von Cochlidus verbreitete Meinung, dass
Luther als Augustiner anfinglich bloss aus Ordensneid gegen die
Ablassverkiindiger des Predigerordens aufgetreten sei, ist un-
begriindet. — Dann heisst es weiter: Bei diesem ersten Hervor-
treten hatte Luther wenig zu befiirchten; offenbar war das Recht
auf seiner Seite, und der bessere Teil der Nation sah es mit
Wohlgefallen, dass er sich diesem die Kirche und die deutsche
Nation gleichmdssig herabwiirdigenden Unfuge Kriftig entgegen-
stellte. Selbst Bischofe, wie Lorenz von Bibra, Bischof von
Wiirzburg, bezcugten laut ihren Beifall; der Bischof Johann
von Meissen duldete ohnehin keinen Ablassprediger in seiner
Didzese. Auch waren die ersten.Gegner Luthers ihm auf keine
Weise gewachsen und benahmen sich in dem Streite gegen ihn
auf eine so plumpe Art, dass vielmehr Luthers Sache durch
sie noch allgemeiner beliebt wurde, usw. —

Dollinger machte eine &hnliche Erfahrung mit der Auf-
nahme seines Buches, wie frither Hortig mit der Aufnahme der
von ihm bearbeiteten Teile. Seine Darstellung blieb nicht ohne
Widerspruch. Ein Rezensent in Kerz’ Literaturzeitung, Jahr-
gang 1829, fand darin eine Verletzung der Pietit gegen Leo X,,
einen Verstoss gegen die Lehre vom Ablass, behauptete: Offen-
bar war das Recht nie auf seiten Luthers, kurz: griff Dollingers
Rechtgliaubigkeit an. Wenn auch die Redaktion die Orthodoxie,
die Wahrheits- und Gerechtigkeitsliebe Dollingers in Schutz
nahm, so gestand sie doch den Verstoss desselben in der Dar-
stellung des Auftreten Luthers zu, wihrend Mohler in der Tiib.



299 —

Quartalschr. 1829, S. 97 ff. an diesen Ausserungen nichts aus-
zusetzen fand?).

Dagegen erhob Mohler an der genannten Stelle S. 115 den
Einwand, dass Dollinger bei der Darstellung der Lehrstreitig-
keiten in der katholischen Kirche die Jesuiten iiber Gebiihr be-
vorzuge und zu ihren Gunsten die Jansenisten zurlicksetze, wo-
durch das viele Gute, das diese im Gegensatze zu den Jesuiten
offenbar auszeichnete, unentwickelt geblicben sei. Herr Dol-
linger ergreift nédmlich, so fiihrt er aus, geradezu die Partei
der Jesuiten ... Der katholische Historiker sollte iiber den
Parteien seiner Kirche stehen und das Gute in jeder mit Un-
befangenheit anerkennen, und nicht minder das Irrige, Ein-
seitige oder gar Falsche und Schadliche ohne Riickhalt be-
merklich machen. Allerdings habe die Geschichte der Jesuiten
eine Seite, von welcher sie die Teilnahme des Historikers im
hochsten Grade in Anspruch nehme. Aber man diirfe nicht in
ihnen nur Mirtyrer der Wahrheit erblicken, und, ihre Fehler
tibersehend, mit unendlicher Sehnsucht ihnen entgegenharren
und einen neuen Himmel und eine neue Erde von ihnen er-
warten. Fir das Traurigste aber, das im Gefolge der Freund-
schaft der Jesuiten sich befindet, betrachtet Mohler die geistige
Tragheit, die auf eigenes, kraftvolles Handeln verzichtet und
in schmachvoller Untatigkeit sich nur nach der Arbeit der
Jesuiten und der Monche sehnt und damit ihre Pflicht erfallt
zu haben meint.

Im besondern ist noch zu erwithnen, dass Dollinger die
Bulle Unigenitus in seinem Buche, und auch spiter noch, als
eine Art von (ilaubensquelle ansah, weil sie, ausser von Noailles
und seinen aus Franzosen und Niederliandern bestehenden Ge-
sinnungsgenossen, in allen tibrigen katholischen L.iédndern ohne
Widerrede als Glaubensvorschrift angenommen worden wéire,
und allenthalben die Bischofe offentliches Zeugnis davon abge-
legt hétten. Ganz anders Mohler, der S. 117 sagt: Dann tat es
wohl not, mit Hiilfe einer den Papst ohnedies schon despoti-
sierenden Macht demselben eine Bulle Unigenitus auszupressen,
oder vielmehr nur zur Unterschrift vorzulegen, um in derselben
zu einer Zeit die Natur und ihre Krafte recht hervorzuheben
und das Ausserstc zu behaupten, was in dieser Beziehung nur

) Vgl. dariiber J. Friedrich a. a. O., 260 ff.



— 300 —

von einem Individuum gewagt werden kann, das den Versuch
machen will, wie geschickt und kiinstlich es sich an dem Rande
herumbewegen kann, ohne in den Abgrund zu stiirzen. ...

Aber im Janus!) bekannte sich Déllinger fast mit den
Worten seines frith verstorbenen Freundes zu dessen Auffassung:
Wie viel leichter (als von der Kirche und einem Konzil) ist
eine Lehrentscheidung bei gehorig angewandter Pression von
einem Papste zu erlangen? Man darf in dieser Beziehung ja
nur an die Entscheidungen Alexanders VII. zugunsten der kurz
zuvor erfundenen Attrition, an die Dekrete Clemens XI. und
Benedikts XIII. und die Machte, welche dabei wirksam gewesen
sind, erinnern. In der Geschichte der Moralstreitigkeiten ) end-
lich entwarf er in Verbindung mit Reusch ein Bild, das voll-
stindige Klarheit tiber diese Vorginge verbreitet?).

Uber die Jansenisten und die Jesuiten #nderte Dollinger
bald sein Urteil im Sinne Mohlers, wie ein in der Zeitschrift
Eos*), deren fleissiger Mitarbeiter er war, versffentlichter Auf-
satz lber die Jesuiten zeigt, der nach Friedrich ®) von Déllinger
stammt.

Nicht unerwihnt bleiben dart bei der Besprechung des hier
in Rede stehenden Buches die S. 455 gegebene Charakteristik
Luthers, die das Bestreben des Verfassers zeigt, Licht und
Schatten gerecht zu verteilen und auch die guten Seiten des
Reformators deutlich hervorzuheben. KEs wird davon spiiter
noch dic Rede sein.

3. Nachdem Hortig die Bearbeitung einer neuen Ausgabe
seiner Kirchengeschichte, die nach ihrer ersten Fassung in der
Mitte stand zwischen einem Kompendium, das nur eine Uber-
sicht tber die bedeutendsten Ireignisse gewiihren soll, und
einem Handbuche, welches den nach grindlicherer Belehrung
Verlangenden befriedigt, mit ausgedehnter Vollmacht ibm {iber-
tragen, hatte Dollinger die Wahl, ob er die Anlage des Werkes

1) Der Papst und das Konzil von Janus, Leipzig 1869, Vorwort S. XVII

%) Vgl. Revue intern. de Théol. 1907, Nr. 57, S. 83 ff.; Nr. 59, 462 ff.

3) Uber die Rolle, welche bei dieser Kontroverse und in der Auffassung
der beiden Minner (Doll. u. Méhler) iiberhaupt die Bulle Unigenitus spielte.
vgl. Friedrich a. a. O, 8. 270 ff.

%) 1829, Juni, Nr. 88—90.

) A.a. O, S. 273



301 —

zu einem blossen Kompendium oder Lehrbuche vorherrschend
machen, oder ob er es zu einem ausfithrlichen Handbuche er-
weitern sollte. Nach reiflicher Uberlegung entschloss er sich
fur das letztere. Er veroffentlichte seine Arbeit unter dem
Doppeltitel: J. N. Hortigs und I. Dollingers Handbuch der christ-
lichen Kirchengeschichte, new bearbeitet von Dr. I. Déllinger, und:
Geschichte der christlichen Kirche von Dr. Joh. Jos. Ign. Dollinger
etc. Ersten Bandes erste Abteilung, Landshut 1833, zweite Ab-
teilung, ebenda 1835.

Das vollstindig umgearbeitete, in ganz neuer Gestalt er-
scheinende Werk hatte nach der Absicht des Verfassers den
Zweck, als Grundlage eines ernster und tiefer eindringenden
Studiums der Kirchengeschichte zu dienen und den Leser durch
die Fille des Stoffes in den Stand zu setzen, selbst zu urteilen
und sich mit dem Geist und Wesen der Dinge, um die es sich
hier handelt, vertrauter zu machen.

Die erste Abteilung umfasst die Zeit bis auf Kaiser Kon-
stantin. Nach einem Uberblick iiber die Literatur der Kirchen-
geschichte wird der politische und der religios-sittliche Zustand
bei den Juden und Heiden zur Zeit Christi geschildert. Hierauf
folgt die Darstellung des Lebens und Wirkens Jesu und der
Apostel. Dann wird die Ausbreitung der Kirche, ihre Hinder-
nisse und Forderungen, erziihlt, und es wird iiber die Lehr-
streitigkeiten und Spaltungen ausfithrlich berichtet. Die vier
letzten Paragraphen behandeln die Verfassung der Kirche.

Die zweite Abteilung reicht von Konstantin d. Gr. bis zum
6. 0kumenischen Konzil (313--680), schildert den Kampf des
Christentums mit dem Heidentum im rémischen Reiche, die Aus-
breitung und die Schicksale der christlichen Kirche im Orient
und im Okzident und schliesst mit einer ausgedehnten Dar-
stellung der Geschichte des Islams und seines Stifters Muham-
med. Indem somit nur die dussere Geschichte behandelt wird,
ist die Darstellung dieser Periode unvollstindig geblieben.

Zugunsten des gleich zu besprechenden Lehrbuches der
Kirchengeschichte unterbrach Déllinger das weitere Erscheinen
dieses grosseren Handbuches, weil eine kiirzere Darstellung
sowohl zum Selbstudium als zum akademischen Gebrauch das
dringendere Bediirfnis sei. Ausser den genannten zwei Ab-
teilungen ist aber nichts mehr erschienen.



Das erwihnte Kompendium wurde veroffentlicht unter dem
Titel: Lehibuch der Kirchengeschichte. Erster Band, Regensburg
und Landshut 1836. Zweiter Band, erste Abteilung, Regens-
burg 1838. Im Jahre 1843 erschien eine zweite Auflage mit
unbedeutenden Anderungen.

Das Werk wurde ins Englische, Italienische und zweimal
ins Franzosische tibersetzt.

Der erste Band behandelt die Zeit bis zum Tode des Papstes
Alexander 1I., 1073. Die erste Abteilung des zweiten Bandes
enthilt noch, als Erginzung des im ersten Vorgetragenen, die
Geschichte der Kirchenverfassung und der kirchlichen Insti-
tutionen wihrend der Zeit von 680—1073, und beschreibt dann
die Zeit von Gregor VII. bis zum Beginn der protestantischen
Kirchentrennung (1073—15617). Die zweite Abteilung, die das
Ubrige aus dem Mittelalter, und der 3. Band, der die neuere
Kirchengeschichte von der Reformation bis 1830 enthalten
sollten, sind nicht erschienen.

Immerhin aber besitzen wir, wenn wir von dem, was die
zweite Abteilung enthalten sollte, absehen, und wenn wir die
Fortsetzung der Kirchengeschichte Hortigs hinzunehmen, eine
in ihren einzelnen Teilen freilich ungleichmissige, vollstindige
Kirchengeschichte von der Hand unseres Gelehrten.

Heutzutage interessiert besonders, was Doéllinger im Hand-
buch § 30 ff. und kiirzer im Lehrbuch § 13 f. iiber die Ver-
fassung vortrigt. Zunédchst wird der Unterschied zwischen
Klerus und Laien entwickelt und, ankniipfend an Ausspriiche
des Klemens von Rom und des Klemens von Alexaundrien, auf
das alttestamentliche Vorbild zurtckgefiihrt, das, wie der ganze
A. B., im N.B. nicht zerstort, sondern bloss gelidutert, veredelt
und vergeistigt worden ist. Wie dem von der Masse des Volkes
ausgeschiedenen Priestertum des A. B. eine dreifache Vollmacht
verliehen war: die der Bewahrung und Auslegung der Lehre,
die liturgische und die der Regierung, so bestellte Christus,
zuerst der eine und einzige Lehrer, Hohepriester und Vorsteher
seiner sich bildenden Kirche, die Apostel und ihre Nachfolger
zu Triagern und Organen der gottlichen Lehre, zu Priestern und
Ausspendern der gottlichen Mysterien, zu Hirten und Lenkern
der Gemeinden, wodurch von Anbeginn an der Unterschied
zwischen den Klerikern und den Laien gegeben ist. Dabei ist
aber folgendes genan zu beachten. Diese Gewalt und Autoritéit



— 303 —

wurde gegeben zur Erhaltung und Fortpflanzung des gottlichen,
ihnen anvertrauten Depositums und zum Dienste der Gliubigen,
und der Herr selbst sprach es aus, dass, wer iliber viele ge-
setzt werde, eben dadurch der Diener vieler werde. Darum
ist der Gehorsam der Untergebenen, der dieser Autoritdt ent-
spricht, ein auf Liebe gegriindeter, durch Glauben und Ver-
trauen veredelter Gehorsam, und der Christ, der sich dem
Triager der kirchlichen Gewalt unterwarf, war sich dabei seiner
vollkommenen Freiheit bewusst, da er nur den von Gott Be-
rufenen anerkannte, nur unter die von oben verliehene, nicht
etwa unter eine von Menschen willkiirlich gemachte, durch
Ubertragung gebildete Autoritiit sich beugte.

Wie aber Gott im A. B.!) die Juden ein priesterliches Konig-
reich und ein heiliges Volk nennt, so konnte auch die hl. Schrifc?)
und die Kirche allen Christen einen priesterlichen Charakter
beilegen, der durch die bei der Taufe tibliche Salbung ange-
deutet wird. Denn dieses allgemeine Priestertum der Laien
verhilt sich zu dem eigentlichen speziellen Priestertume des
N. B. wie die Opfer, welche jeder Christ im weitern, uneigent-
lichen Sinne darbringt, Opter des Lobes und Dankes, des Ge- -
bets und der guten Werke, sich zu dem einen, eigentlichen
Opfer der Eucharistie verhalten. Das allgemeine Priestertum
der Glaubigen steht aber auch in Beziehung auf das unblutige
Opfer des Altars selbst, denn obgleich dessen Konsekration
immer nur durch den eigentlichen Priester geschah und ge-
schehen konnte, so war es doch die ganze Gemeinde, und
namentlich die Gesamtheit der bei der Feier des Opfers An-
wesenden, welche es zugleich mit dem Priester Gott darbrachte.
Zum Beweise werden die Worte in der Messliturgie angefiihrt:
Memento Domine famulorum famularumque tuarum et omnium
circumstantium . . . pro quibus tibi offerimus, vel qui tibi offerunt
hoc sarcificium laudis. Und: Hanc igitur oblationem servitutis
nostree, sed et cunctee familice tuce, queesumus Domine, ut placatus
accipias. Dann heisst es weiter: Insofern also jeder Glidubige
mit den tbrigen Christum dem himmlischen Vater aufopferte,
war auch jeder im weiteren Sinne Priester. Dazu kam noch
in den Zeiten der Not die Sitte der Hauskommunion. Der

1) 2 Mos. 19, 6.
%) 1 Petr. 2, 5.



- BOE ==

(Glaubige brachte das vom Bischof konsekrierte hl. Brot zuerst
Gott dar und genoss es dann; der Hausvater verteilte es zu-
gleich an seine Familie. Hier verrichtete also auch der Laie
gewissermassen eine priesterliche Funktion.

Auch die Besetzung der kirchlichen Amter geschah in der
Regel nicht ohne Teilnahme der gesamten Gemeinde. Wie es
bei der Wahl des Matthias und der Diakonen zu Jerusalem der
Fall gewesen, so wurde auch in der Folge vorziiglich der
Bischof, der das Vertrauen aller geniessen sollte, durch die
Stimmen aller Mitglieder auserkoren. Indes war durch die Wahl
der Gemeinde noch keineswegs alles vollbracht; der Gewéihlte
musste auch das Zeugnis des Klerus der Kirche fiir sich haben,
und dann musste er durch die Bischdfe der benachbarten
Kirchen bestitigt und ordiniert, auf diese Weise erst eigentlich
in sein Bistum eingesetzt und zugleich als ein zum Episkopal-
korper der katholischen Kirche gehoriges Glied anerkannt
werden. Gewohnlich geschah die Wahl durch das Volk unter
dem Vorsitz und der Leitung der Provinzialbischofe. Nicht
selten waren es aber auch die Bischofe, welche in Gegenwart
und unter Zustimmung der Gemeinde wéihlten. Die Wahl der
ibrigen Geistlichen stand hauptsédchlich dem Bischofe zu, doch
wurden auch sie entweder mit ausdriicklicher Zustimmung der
Gemeinde, oder nach dem Zeugnisse und Gutachten des tibrigen
Klerus eingesetzt.

Dieses altkirchliche Verfahren beurteilt Dollinger folgender-
massen: In einer Zeit, wo die noch nicht allzu zahlreich ge-
wordenen Gemeinden ganz oder doch grosstenteils aus echten
Christen bestanden, wo alle noch von Einem Geiste erfiillt waren,
und fremdartige, unlautere Riicksichten noch nicht leicht auf
die Wahl Einfluss gewinnen konnten, war dies die beste Weise,
die Kirchendmter zu besetzen. Der Bischof, der, seltene Aus-
nahmen abgerechnet, nur aus der Mitte der Gemeinde genom-
men ward, war von allen gekannt, wie auch er alle kannte,
und das Volk, oder wenigstens die Mehrheit des Volkes, die
ibn begehrt hatte, musste nachher um so bereitwilliger sein,
ihm zu gehorchen, als er nur ihrer Wahl seine Erhebung ver-
dankte. In spiteren Zeiten freilich, als hoher und niedriger
Pobel in Masse sich in die Kirche eindringte, als an die Stelle
der alten Einheit und Liebe Parteiungen traten, und die Ge-
meinden dem FEinflusse unreiner Leidenschaften und dema-



— 305 —

gogischer Kiinste zuginglich wurden, da musste die Kirche
dahin wirken, die Teilnahme des Volkes an der Besetzung der
Kirchendmter so viel als moglich zu beschrinken.

Uberhaupt pflegte bei der engen, vertrauensvollen Ver-
bindung, in welcher die Gemeinde mit ihrem Bischofe stand,
dieser in allen wichtigeren Angelegenheiten im Einverstand-
nisse mit derselben, den Laien wie den Klerikern, zu handeln.
Doch war seine Autoritit eine unabhingige, welche die Ge-
meinde nicht willkiirlich beschrinken konnte; sie konnte ihn
nicht absetzen, wie sie ihn nicht eingesetzt hatte (nur gewéahlt
hatte sie ihn); als Nachfolger und Erbe der Apostel war er
vom hl. Geiste eingesetzt, die Kirche zu regieren, und im Falle
einer Divergenz musste die Gemeinde sich seiner Entscheidung,
nicht cr sich dem Urteil der Mehrheit unterwerfen. Als nun
die Gemeinden mit der wachsenden Menge der Mitglieder an
Reinheit des Sinnes und Lebens verloren, da sanken sie von
ihrer fritheren hohen Stellung allméihlich herab, der Bischof
konnte nicht mehr darauf rechnen, dass die Mehrheit sich immer
der Wahrheit und Gerechtigkeit geméss aussprechen werde; er
musste vieles ohne Zuziehung derselben oder gegen ihre Willens-
meinung anordnen und entscheiden.

Weiterhin wird der Unterschied zwischen Priester und
Bischof besprochen, wobei Déllinger meint, es lasse sich nicht
beweisen, dass der Name Episcopus auch blossen Presbytern
gegeben worden sei, widhrend auch ihm das Umgekehrte fest-
stand. Ferner ist die Rede von der Gliederung des Klerus, den
Priestern, den Diakonen, den niedern Stufen des Kirchendienstes
und den Diakonissen, dann von der Bildung der L.andgemeinden
und von den Landbischofen, die nur vereinzelt wirkliche Bischofe
waren, stets aber in Abhédngigkeit von dem Stadtbischofe stan-
den; endlich von der Metropolitanverbindung und der Patriar-
chalverfassung, von den Synoden, von der Einheit und Ge-
schlossenheit der ganzen Kirche.

Von dieser Einheit und Geschlossenheit heisst es?): In sol-
chen grossen Synoden, wie die antiochenische, und spéiter im
Abendlande die zu Arles war, stellte sich schon die méchtige,
alle Glaubigen und Gemeinden verbindende und zusammen-
haltende Einheit der gesamten Kirche dar — eine Einheit,

'Y Handbuch I, 1, 350 f.
Revue intern. de Théologie. Heft 66, 1909. 20



— 306 —

welche nicht etwa spéter erst erfunden und gemacht worden
war, sondern als das urspriingliche, vorwaltende Prinzip und
als die belebende Seele allen Gestaltungen des christlichen
Gemeinwesens von Anfang an innewohnte, deren wesentliche
Organe auch von dem Stifter der Kirche selbst schon eingesetzt
waren .., Etwas spater heisst es: Diese Einheit der gesamten
Kirche wurde getragen und dargestellt durch die Einheit des
Episkopats, welcher in sich geschlossen selbst wieder einen aus
Haupt und Gliedern bestehenden organischen Koérper bildete.

Damit geht Dollinger zur Darstellung des Primats tber,
indem er nach Anfithrung einiger Analogieargumente die bib-
lische Grundlage erliutert und dann die bekannten Stellen des
Ignatius, Trenseus, Tertullian und Cyprian anfiihrt.

Hierbei ist zweierlei zu beachten. Bekanntlich musste in
spéteren Jahren Dollinger wiederholt darauf hinweisen, dass er
wihrend seines fast fiinf Jahrzehnte umfassenden theologischen
Lehramtes niemals die Doktrin des Vatikanums gelehrt, sondern
unangefochten das Gegenteil des Universalepiskopates und der
Infallibilitat des Papstes vorgetragen habe. Wer nun unbe-
fangen seine in den hier besprochenen Biichern niedergelegte
damalige Ansicht liest, wird seine Behauptung bestéiigt finden.
Von einem Papat, wie ihn das Jahr 1870 brachte, findet sich
darin nichts. Wer den § 36 des Handbuches I, 1 iiber die
Katholizitit des Glaubens oder das Prinzip der Tradition nicht
gdnzlich unbeachtet lasst, findet darin das Gegenteil einer per-
sonlichen Infallibilitit so deutlich als moglich ausgesprochen.

Was nun aber die fiir den Primat geltend gemachten Ge-
gichtspunkte betrifft, so passt auf sie allerdings einigermassen
die Kritik, die Gengler in seiner Rezension des Handbuches
vorbrachte!): Dem Referenten kommt nichts unschicklicher
und unwiirdiger vor, als das dngstliche und gezwungene Fest-
halten, Riicken und Driicken einzelner Stellen in alten Schrift-
stellern, welche nicht beweisen, was sie beweisen sollen, die
man aber doch nicht aufgeben will. Mit Recht wies auch Hefele
bei der Besprechung des ersten Bandes des Lehrbuches?®) dar-
auf hin, dass sein Freund in Beweisen fiir die alte Vollgewalt
des Primates zu produktiv gewesen sei. Beide Médnner waren

fy Tiib. Quartalschrift 1835, 1, S. 114.
3 A.a 0., 1837, 1, S. 144.



— 307 —

ebensowenig wie Dollinger Gegner des Primats, aber so weit
war man damals entfernt von der Lehre des vatikanischen
Konzils. Indessen, zu jener Zeit waren Einseitigkeiten und auch
Ubertreibungen noch weniger gefihrlich, niemand konnte das
Jahr 1870 voraussehen, und Dollinger dachte ebensowenig
daran, wie die genannten Referenten oder sonst ein Gelehrter.

Das Gute aber hat das vatikanische Konzil gehabt, dass
es zur Prifung der einschligigen Fragen ex professo gebiete-
risch aufforderte. Da hat denn Dollinger nicht gezogert, im
Janus eine aliseitige Beleuchtung dieser ganzen Materie ein-
treten zu lassen und seine fritheren, unter ganz anderen Ver-
haltnissen niedergeschriebenen Ansichten zu erldutern und, wo
notig, richtigzustellen. In seinem Geiste haben seine Schiiler
und Freunde, z. B. Friedrich, Langen, Reinkens, Schulte, alle
einzelnen Punkte so griindlich behandelt, dass nunmehr tber
die vatikanischen Dogmen, sowie liber Primat und Papat, fir
den Wollenden Klarheit herrscht.

Dass man tbrigens ein Anhédnger des Primates, der schon
dem Wortlaute nach den Papat ausschliesst, sehr wohl sein
kann, ohne diesem letztern zu huldigen, beweisen z. B. J. Langen?),
F. v. Schulte ?), Bischof J. H. Reinkens %), ferner F. Michelis *) usw.

Wenn also Déllinger von einem Primat spricht, so hat dies
mit der ganz anderen Doktrin des Vatikanums nichts zu tun.
Dollinger ist nicht von sich selber abgefallen, sondern blieb
sich konsequent, aber die Verhiltnisse haben sich freilich im
Laufe seines Lebens geandert.

4. Als Parerga sind zwei Gelegenheitsschriften zu erwéhnen.
Zunichst die Antrittsrede, die er als neu ernannter Professor
der Miinchener Universitdt hielt und veroffentlichte unter dem
Titel: Uber die Ausbreitung des Christentums in den ersten Jahr-
hunderten. Miinchen 1826. Gegeniber der seit Lessing aufge-
kommenen Ansicht, nach der die Ursachen fiir die Ausbreitung
des Christentums in zufédlligen, &dussern Umstinden gesucht
werden, versetzt er die Horer und Leser in jene ersten Jahr-
hunderte des aufblithenden Christentums, schildert die Religion

1) Revue intern. de Théol. 1905, Heft 52, S. 717.

%) A. a. 0. 1907, Heft 58, S. 22 ff.

3) J. H. Reinkens, Uber Einheit der katholischen Kirche, Wiirzburg
18717, S. IIL

Y F.

4

Michelis, Katholische Dogmatik, Freiburg i. B. 1881, S. 301 ff.



— 308 —

Jesu im Kampfe mit ihrer Umgebung, mit dem Heidentum und
allen ihm eigenen Kraften, zeigt die Waffen, deren sich beide
Teile bedienten, und beschreibt schliesslich den endlichen Er-
folg dieses so ungleichen Kampfes mit den begeisterten Worten:
Nach dreihundert Jahren hatte das Kreuz iiberwunden, die Welt
war gerichtet, der Furst dieser Welt ausgestossen (Joh. 12,
31—33); das Wort des Herrn: Wenn ich erhoht sein werde
von der Erde, werde ich alles zu mir ziehen, war erfiillt. Was
die Romer in der Fille ihrer Allgewalt als Herren der Welt
nicht vermochten, die Sitten, Gewohnheiten, religiosen Ge-
briuche der unterjochten Nationen zu #ndern, das vermochte
eine Handvoll Mdanner, die nichts von allem dem besassen, was
Einfluss in der Welt zu geben pflegt: weder irdische Macht,
noch Gewalt der Rede, weder Reichtum, noch Gelehrsamkeit.
Sie haben die Gotter aller Nationen vernichtet, an deren Stelle
die Anbetung des Gekreuzigten gesetzt. Sie, diese MAnner,
haben gesiegt tber den Zug der Neigungen, die Gewalt der
Leidenschaften, die Tyrannei der Gewohnheit, die Eindriicke
der Erziehung, die gebieterische Herrschaft der Vorurteile und
die Macht der Gesetze. Sie haben die Menschen gelehrt, das
zu lieben, was sie bisher gehasst und verachtet hatten, und
das zu hassen, was sie bisher geliebt hatten. Sie haben die
Weisen jener Zeit der Torheit, die Philosophen der Unwissen-
heit, das ganze Menschengeschlecht des Irrtums iiberfiihrt.
Herrscher und Untertanen, Herren und Sklaven, Reiche und
Arme, Weise und Unwissende sind durch sie gleichgemacht
worden. Umsonst vereinigt sich alles, was auf Erden Macht,
Gewalt und Ansehen hat, Kaiser, Staatsméinner, Priester, Philo-
sophen, diese Religion zu ertéten: alle ihre Anstrengungen sind
vergeblich. Duldend und sterbend triumphieren die Christen
liber jede menschliche Gewalt; das Blut der Martyrer wird der
Same unzihliger neuer Bekenner; die Feinde Jesu Christi
werden seine Anbeter — und auf Konstantins Geheiss erhebt
sich das Kreuz tber dem Palaste der Kaiser, von wo jene
blutigen Edikte gegen die Christen ausgegangen waren. —
Wenn es demnach irgend eine festgegriindete Wahrheit in der
GGeschichte gibt, so ist es diese: Der Sieg des Christentums tiber
das Heidentum ist nicht das Werk der Menschen, nicht das
Werk =zufilliger begiinstigender Umstiande; nur Gott konnte
dieses gewaltige Werk vollbringen, nur Gott die Hindernisse



!

— 309 —

besiegen, nur Gott den wunderbaren, ebenso schnellen als
dauerhaften Erfolg geben. Mit einem Wort: die Ausbreitung
des Christentums ist ebensogut das Werk Gottes, als die erste
Stiftung und Begrindung desselben. —

Hatte Dollinger schon in seinem Handbuche der Kirchen-
geschichte ausfihrlich den Islam behandelt, so gab ihm eine
in der Akademie zu haltende Festrede erneute Gelegenheit,
sich mit diesem Gegenstande eingehend zu befassen. Er ver-
offentlichte den Vortrag unter dem Titel: Muhammeds Religion
nach ihrer inneren Entwicklung und threm Einflusse auf das Leben
der Vilker. FEine historische Betrachtung. Regensburg 1838.

Der Gedankengang ist bereits im Titel angedeutet; bei den
Ausfithrungen im einzelnen wird auf die christlichen Verhalt-
nisse und die Beziechungen des Islam zum Christentum Riick-
sicht genommen.

Der Verfasser beginnt mit einer Charakteristik Muhammeds
und seines Systems, und betrachtet dann die Einwirkungen des
Islam auf das Schicksal der ihm anhangenden Voélker, indem
er sich zunéchst der Grundlage alles gesellschaftlichen Lebens,
der Ehe und der Familie, und der damit unmittelbar zusammen-
hiingenden Stellung des weiblichen Geschlechts zuwendet, und
diese Seite jener Religion als eine der dunkelsten bezeichnet.
Die Betrachtung eines anderen wichtigen Verhéltnisses, der
Sklaverei, fiilhrt zu einem dem Islam giinstigeren Ergebnis.
Sodann wird Ursprung und Bedeutung der hdchsten Gewalt im
Islam in Erwéigung gezogen und als absolut-despotische Re-
gierungsform gekennzeichnet. Damit steht im Zusammenhang
die Geringschitzung, ja Verachtung des Menschenlebens und
die Lust der Misshandlung und Verunstaltung des menschlichen
Leibes. Aber in glinstigerem Lichte erscheint der Muham-
medanismus bei der Betrachtung der Wirkungen, welche die
Empfehlung der Gastfreundschaft und des Almosengebens her-
vorgebracht. Weiterhin werden die Ordnung des Kirchenwesens,
die Dogmatik und die Religionsstreitigkeiten besprochen. Die
Wirkung des Islam im allgemeinen beschreibt Déllinger mit
den Worten: Dem Islam ist es mehr noch als der christlichen
Religion gelungen, sich des ganzen politischen und moralischen
Lebens der Volker und der Individuen zu beméchtigen, alle
Fugen und Adern des gesellschaftlichen Korpers zu durch-
dringen. Die ganze reiche Mannigfaltigkeit menschlicher Krifte,



— 310 —

die er teils vorgefunden, teils neu geweckt, schien in der ge-
meinsamen Lebenseinheit des moslemischen Glaubens verkniipft,
von diesem gehalten, getragen und beseelt zu sein. Das Schwert
hatte ihm {iberall den Boden geebnet, auf welchem er seinen
Thron aufrichtete; als strenge Gesetzes-Religion trat er auf;
seine Anspriiche waren darauf gerichtet, das ganze Leben der
Volker wie der Einzelnen in die enge gezogene Bahn einer
starren gesetzlichen Ordnung zu leiten und darin festzuhalten;
es gelang ihm im ganzen, da er, wie man in der Heilkunde ein
Ubel durch Inokulierung desselben in den gesunden Organismus
zu biéndigen und zu beherrschen sucht, so die méchtigsten und
wildesten Triebe, die Lust des Kampfes und die des Sinnen-
genusses, in sein System aufgenommen und demselben dienst-
bar gemacht hatte. — Darauf weist er die Bedeutung des
Muhammedanismus fiir die christlichen Volker nach und schliesst
mit einem hoffnungsvollen Ausblick auf die Aufgabe, die dem
christlichen Abendlande gegeniiber dem, wie er damals meinte,
baldiger Auflosung entgegengchenden Islam ') erwachse: Und
wenn nun fir sie (die Muhammedaner) die Morgenroste des
neuen Tages, der hinter der jetzigen Finsternis liegt, herauf-
leuchtet, dann ist das christliche Europa wohl nicht zur Rolle
des miissigen Zuschauers bestimmt; nicht umsonst fillt, selbst
wider den Willen der Moslemin, die Scheidewand immer mehr,
die zwischen ihnen und allem Christlichen bestand ... Wie
einst unseren Vorfahren Amerika eroffnet war, so ist uns der
Orient aufgetan; haben wir ehemals das edelste der Giiter
vom Orient empfangen, so ist nun die Zeit nahe oder schon ge-
kommen, wo es unsere Aufgabe ist, das Kapital mit den Zinsen
zuriickzuerstatten, den schlafenden Lebensgeist zu erwecken
und den Samen einer besseren Ordnung hintiber zu leiten. Weit
entfernt, chiliastischen Einbildungen von einer plétzlich zu be-
wirkenden, wie vom Himmel herabfallenden Bekehrung und
Wiedergeburt der moslemischen Volker das Wort reden zu
wollen, dirfen wir doch behaupten, dass Gottes Finger in den
Ereignissen unserer Zeit mit leserlicher Schrift die Sendung,
die dem christlichen Europa inbezug auf die muhammedanische
Welt anvertraut ist, vorgezeichnet habe. MENN.

1) Die Entwicklung in der Folgezeit zeigt bekanntlich ein anderes Bild.



	Döllinger als Schriftsteller : 1799-1890

