
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 66

Artikel: Döllinger als Schriftsteller : 1799-1890

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403730

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403730
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


292

DÖLLINGER ALS SCHRIFTSTELLER.

(1799-1890.)

I.

1. Die Schrift, mit der Döllinger sich erfolgreich in die
Literatur einführte, und auf Grund deren ihm die theologische
Fakultät zu Landshut die Doktorwürde verlieh, war eine
historisch-theologische Abhandlung über: Die Lehre von der Eucharistie

in den drei ersten Jahrhunderten. Mainz 1826. Sie ist typisch
für die katholische Auffassung und Lehrweise, weshalb die
Beurteiler je nach ihrem Standpunkte sich zustimmend oder
ablehnend verhalten.

Schon diese erste Arbeit lässt das Charakteristische seiner
Schriftstellerei, wie überhaupt seiner ganzen Wirksamkeit, in
dreifacher Beziehung erkennen: seine historische Richtung, seine
polemische Tendenz, seine Nichtausführung literarischer Pläne.

a) Der auf Geschichte gegründeten Betrachtungsweise ist
er stets treu geblieben ; aber sein historisches Verfahren wurde
mit den Jahren objektiver und unparteiischer.

b) Seine scharfe, mitunter sehr scharfe Polemik nahm,
sowohl auf Grund seiner inneren Entwicklung, als auch infolge
äusserer Vorkommnisse, im Laufe der Zeit eine entschieden
irenische, auf gegenseitiges Verständnis und auf Vereinigung
hinzielende Wendung. Dass ihm aber schon damals ein die
Gegensätze vermittelnder Zug nicht ganz fehlte, beweist
folgende Äusserung S. 87, die zugleich als Stilprobe hier Platz
finden mag:

Je nachdem diese oder jene Geistesrichtung vorherrscht,
je nachdem diese oder jene Beziehung des Dogmas Vorzugs-



— 293 —

weise im Kultus äusserlich dargestellt werden soll, auf diesen

oder jenen Umstand mehr Gewicht gelegt wird, werden auch
die Gebräuche verändert und modifiziert.

So stimmt es z. B. mit unserm Glauben von der Eucharistie
überein, sie nur in goldenen und silbernen Gefässen zu ver-
schliessen; aber der Bischof Exuperius urteilte ebenfalls richtig,
als er sie in einem Weidenkorbe verschloss, um das Gold und
Silber der heiligen Gefässe an die Armen zu verteilen, weil
eigentlich jede Materie Gottes gleich unwürdig sei. Es ist unserm
Glauben angemessen, den Leib Christi zuweilen auszusetzen,
und in feierlichem Umgange dem Volke zu zeigen, um es zur
Anbetung aufzufordern; aber es ist nicht minder angemessen,
ihn nicht öffentlich zu zeigen, um die Menschen in grösserer
Ehrfurcht gegen dieses Mysterium zu erhalten, und um
anzudeuten, dass der Hauptzweck des Sakraments die geistige
Nahrung der würdig Empfangenden ist. Es ist schicklich, den
Laien die Berührung der Eucharistie nicht zu erlauben, um
ihnen die tiefste Ehrfurcht vor derselben einzuflössen ; aber es

war auch schicklich, ihnen ehemals die Berührung und selbst
das Mitnachhausenehmen zu gestatten, weil die Eucharistie ein
Geschenk Gottes ist, und weil, wie ein Konzilium sagt, die
Hand des Menschen, des göttlichen Ebenbildes, unendlich edler
ist, als die kostbarsten Gefässe. Es ist schicklich, knieend das
Sakrament zu empfangen, um die Gesinnung der Demut und
Selbsterniedrigung, mit welcher man vor der Majestät des
Gottessohnes erscheinen soll, auszudrücken; aber es ist auch
schicklich, aufrechtstehend zu kommunizieren, und durch diese
Stellung die Auferstehung Christi anzudeuten, der seinen
auferstandenen Leib nur auferstandenen Seelen geben will. Es
ist schicklich, das Abendmahl nur unter einer Gestalt auszuteilen,

um die Nachteile, welche der Gebrauch des Kelches mit
sich führt, zu vermeiden ; aber es ist auch schicklich, beide
Gestalten zu reichen, um durch das Bild der Trennung des
Leibes und Blutes lebhafter an den Tod Jesu zu erinnern. Man
kann den Büssenden den Anblick des Sakraments entziehen,
um ihnen ihre Unwürdigkeit fühlbar zu machen, und man kann
ihnen diesen Anblick gestatten, um in ihnen die Liebe zu dem
so gütigen Herrn zu entzünden. Man kann endlich zu gewissen
Zeiten das Bekenntnis der Abendmahlslehre in Glaubensbekenntnissen

fordern, und man kann es zu einer andern Zeit



— 294 —

nicht fordern, weil man voraussetzt, dass nicht daran gezweifelt
werde.

In einer Anmerkung wird beigefügt: So wird auch gewöhnlich

behauptet, die Einführung des Fronleichnamfestes sei eine
Folge des neu aufgekommenen Glaubens an die Transsubstantiation;

mit demselben Recht könnte man auch behaupten, die
Trinitätslehre sei erst im Mittelalter aufgekommen, weil das
Fest der Dreieinigkeit im 10. Jahrhundert noch nicht eingeführt

war. —
c) Seine schriftstellerischen Absichten blieben zu einem

nicht geringen Teil unausgeführt, weil andere Aufgaben gleicher
oder verschiedener Art hindernd in den Weg traten, und es
bedurfte später des Eingreifens der Freunde, z. B. der Professoren
Reusch, Friedrich, Huber, um die Ergebnisse seiner immer
tiefergehenden Forschungen, die er sonst nach Stillung seiner
Wissbegierde ruhig zurückgelegt hätte, dem gelehrten Publikum
zugänglich zu machen. So betrachtete er die genannte Schrift
als die Hälfte eines grösseren Ganzen. Als notwendige
Ergänzung der Darstellung des Dogmas wollte er eine liturgische
Abteilung folgen lassen, weil in dem zur Disziplin und Liturgie
Gehörigen, namentlich in der Art der Ausspendung, sowie in
den dabei gebräuchlichen Gebeten und Zeremonien, sich der
Glaube der Kirche zeige. Er gab indessen diesen Gedanken
bald auf, weil, wie er brieflich an RässJ) mitteilte, der Absatz
seiner Schrift sehr schwach gewesen.

Mit seiner Arbeit verfolgte der junge Gelehrte einen
doppelten polemischen Zweck gegenüber dem Protestantismus. Er
wollte im besondern die Kontinuität der katholischen
Abendmahlslehre gegenüber der seit der Reformation begonnenen
Bestreitung derselben erhärten, und zweitens an diesem Beispiele
zeigen, wie im allgemeinen die damals bei den Protestanten
mit Vorliebe gepflegte Dogmengeschichte von dem Glauben der
alten Kirche ein Zerrbild entwerfe, das „durchaus ein Erzeugnis

der Willkür, der historischen Untreue und der handgreiflichsten

Verdrehungen" sei.

Demgemäss entwickelt die Einleitung die Grundsätze und
die Folgen des katholischen Traditionsprinzips, wodurch die

') Der Brief ist abgedruckt bei J. Friedrieh, Ignaz von Döllinger. Sein
Leben auf Grund seines schriftlichen Nachlasses dargestellt. Erster Teil.
München 1899, S. 198.



— 295 —

Richtigkeit und Unveränderlichkeit der Lehre gewährleistet
wird, und vergleicht damit das protestantische Verfahren, als
dessen Resultat besonders in der für das christliche Leben so

wichtigen Lehre vom hl. Abendmahle er die fortgesetzte
Aufstellung neuer, einander widersprechender Hypothesen, und
damit allgemeine Ratlosigkeit und Verwirrung findet. Da für
das Verständnis der altkirchlichen Lehre und der Väterstellen
die Arkandisziplin von grosser Wichtigkeit ist, so wird ferner
diese von der ältesten Kirche im Anschluss an Matth. 7, 6

getroffene Einrichtung besprochen, nach wTelcher die Mysterien
des christlichen Glaubens und Kultus, namentlich die Lehre von
der Eucharistie und die gottesdienstliche Feier dieses Geheimnisses,

vor den Ungläubigen und selbst vor den noch nicht
vollständig unterrichteten Katechumenen sorgfältig geheim
gehalten und nur andeutungsweise und verdeckt besprochen
wurden. Hätten die ersten Christen im Abendmahl nichts als
Zeichen des Leibes und Blutes Christi gesehen, so wäre eine
solche Geheimhaltung einer sehr einfachen und natürlichen
Sache ganz zwecklos gewesen. Hierauf folgen die Zeugnisse
der orientalischen und der okzidentalischen Schriftsteller aus
den ersten drei Jahrhunderten von der Gegenwart Christi in
der Eucharistie, wobei Irenaeus, Clemens Alex., Origenes,
Tertullian und Cyprian besonders einlässlich behandelt sind. Zur
Erläuterung werden hier, wie überhaupt in dem ganzen Werke,
die Äusserungen späterer Väter häufig beigezogen. Das gleiche
Resultat, wie diese direkte Beweisführung, ergibt indirekt eine
Prüfung der Zeugnisse über die Wirkung der Eucharistie. Die
Folgen und Wirkungen nämlich, welche die Väter der drei
ersten Jahrhunderte dem Genüsse des Sakraments zuschreiben,
sind solche, dass sich daraus gleichfalls ihr Glaube an die
wirkliche Gegenwart Christi ergibt, weil ein blosses Bild oder
Zeichen, mangels bestimmter Zeugnisse der hl. Schrift, solche
Gnadenwirkungen im Menschen nicht hervorbringen kann.
Somit ist die reale Gegenwart Christi im hl. Sakramente als
Lehre der Kirche in der genannten Periode erwiesen. Wie aber
das Brot der Leib des Herrn sei, darüber findet sich in den
drei ersten Jahrhunderten keine bestimmte Erklärung, w7eil kein
Anlass dazu vorlag. Döllinger meint, die ganze Kirche habe
darüber einen Glauben gehabt, den der Transsubstantiation. Diese
letztere glaubte er bestimmt und deutlich ausgesprochen zu



- 296 —

finden erstmals in den Katechesen des Cyrillus von Jerusalem
und dann in den dogmatischen und katechetischen Schriften
der späteren Väter überhaupt1).

Im zweiten Hauptteile werden die Zeugnisse vom Opfer
geprüft. Aus dieser Prüfung geht als Resultat hervor, dass die
katholische Lehre vom Messopfer nach ihren wesentlichsten
Bestimmungen die Lehre der ältesten Kirche ist. Die Eucharistie
ist ein wahres, vollkommenes Opfer, von Melchisédech
vorgebildet, von Malachias geweissagt, von Christo zum Gedächtnisse

seines Leidens und als unblutige Wiederholung2) des

blutigen Opfers am Kreuze eingesetzt; es wird hier Brot und
Wein in den Leib und das Blut Christi verwandelt, als Dank-
und Sühnopfer für Lebendige und Tote dargebracht. Dies ist,
so schliesst die ganze Exposition, die Lehre der Kirchenväter
der drei ersten Jahrhunderte.

2. Bereits nach zwei Jahren erschien die Fortsetzung der
Kirchengeschichte von Hortig unter dem Titel: Handbuch der
christlichen Kirchengeschichte von Dr. Johann Nepomuk Hortig,
Kgl. Bayer. Geistl. Rate und Prof. d. Theol. an der Universität
in München. Fortgesetzt und beendigt von Joh. Jos. Ignaz
Döllinger, der Theologie Doktor und ordentlicher Professor an
der Universität in München. Zweiten Bandes zweite Abteilung,
die V. Periode enthaltend. Landshut 1828.

Diese im Auftrage Hortig's verfasste Abteilung enthält die

neuere Kirchengeschichte. Sie beginnt mit der Geschichte der
Missionen in Asien, Amerika und Afrika, wobei die Frage der
sogenannten chinesischen Riten besonders eingehend besprochen
wird, und geht dann zur Darstellung der Reformation über, wobei

auch eine klare Übersicht über die Lehrsysteme der
Reformatoren, ihre Übereinstimmung und namentlich ihre Unter-

') Dass die reale Gegenwart die Transsubstantiation nicht zur
notwendigen Voraussetzung hat, darüber vergleiche man Fr. Michelis, Katholische

Dogmatik, Freiburg i. B. 1881, S. 274 ff. Eine gründliche Kritik des

aristotelischen und damit des scholastischen Substanzbegriffes siehe bei
Th. Weber, Metaphysik II, Gotha 1891, S. 270 ff.

") Da der Ausdruck „Wiederholung" missverständlich ist, so empfiehlt
sich heutzutage, im Anschluss an die Erklärung der Utrechter
Bischofskonferenz an die katholische Kirche (24. September 1889), mehr die
Bezeichnung „Darstellung' und Vergegenwärtigung'", womit selbstverständlich
der Opfercharakter der hl. Messe nicht geleugnet wird.



— 297 —

schiede, geboten wird. Mit einer Beschreibung des Konzils von
Trient wendet der Verfasser sich der Geschichte der katholischen

Kirche zu, behandelt die Päpste des 16. und der beiden
folgenden Jahrhunderte, und gibt eine Übersicht über die Orden,
insbesondere den der Jesuiten. Hieran schliesst sich die
Betrachtung der Lehr- und Verfassungsstreitigkeiten (Bajanismus,
Molinismus, Jansenismus, Quietismus, Probabilismus, Febronia-
nismus, Josephinismus). Eine Darstellung der katholisch-theologischen

Literatur schliesst diesen Abschnitt. Nachdem zwei
Paragraphen der orientalischen Kirche gewidmet sind, geht
Döllinger zur Geschichte der protestantischen Kirchen über,
beschreibt ihr Verhältnis zu den Katholiken in Deutschland,
ihre Lehrstreitigkeiten und Vereinigungsversuche, sowie ihre
Theologie und ihre Sekten, und schliesst endlich mit einer
Darstellung des Rationalismus, des Unglaubens und der
französischen Revolution.

Einige Einzelheiten mögen hier Erwähnung finden. Wohl
war sich Döllinger in spätem Jahren bewusst, früher „zu sehr
als Sachwalter und zu wenig als Historiker" geschrieben und
überhaupt gewirkt zu haben. Man würde aber ein falsches
Bild von ihm erhalten, wenn man diesem Worte eine zu weite
Geltung zuschriebe. Freimütig und unparteiisch wird in § 161

der Ursprung der Kirchenspaltung in Deutschland besprochen.
Den ersten Anlass zur grossen Kirchentrennung, so lesen wir
dort S. 413 f., gab die Verkündigung des von Papst Leo X.
ausgeschriebenen Ablasses, dessen Ertrag zum Ausbau der von
Julius IL begonnenen unerhört prächtigen1) Peterskirche zu Rom
verwandt werden sollte. Für Deutschland übernahm Albrecht
von Brandenburg, Kurfürst von Mainz, zugleich Erzbischof von
Magdeburg und Bischof von Halberstadt, eben so prachtliebend und
verschwenderisch als Leo, die Verkündigung des Ablasses, und
gebrauchte dazu den in diesem Geschäfte schon erprobten Dominikaner

Tetzel von Leipzig. Dieser Mann überschritt noch die ihm
gegebene Vollmacht, indem er auf die unverschämteste Weise den
ausserordentlichen Wert seiner Ablasszettel anpries und den
Käufern derselben unbedingte Nachlassung aller Schuld und
Strafe verhiess. Als dieser Unfug auch in der Nähe von Wit-

') Die hervorgehobenen Worte gibt das Original in gewöhnlichem
Drucke.



— 298 —

tenberg getrieben wurde, widersetzte sich demselben Martin
Luther Er predigte wider Tetzels Ablasshandel und machte
am 31. Oktober 1517 fünfundneunzig Thesen bekannt. Diese
Sätze waren hauptsächlich gerichtet gegen die übertriebenen,
an Blasphemie grenzenden Behauptungen der Ablassprediger
von dem Werte ihrer Ware, gegen die Anwendung des Ablasses
auf die Seelen im Fegfeuer, wüder die falsche Sicherheit
derjenigen, die unbedingtes Vertrauen auf den Ablass setzten, wider
die Lehre von dem der Verwaltung des Papstes übergebenen
Schatze der Kirche, und wider den Geiz und die Habsucht,
welche dabei unterliefen. Die wesentliche Lehre der Kirche
vom Ablasse liess Luther hier noch unangetastet; ja er sagte
im 71. Satze: Verflucht sei, wer wider die Wahrheit des
päpstlichen Ablasses redet. — In einer Anmerkung wird beigefügt:
Die gewöhnliche, zuerst von Cochläus verbreitete Meinung, dass
Luther als Augustiner anfänglich bloss aus Ordensneid gegen die

Ablassverkündiger des Predigerordens aufgetreten sei, ist
unbegründet. — Dann heisst es weiter: Bei diesem ersten Hervortreten

hatte Luther wenig zu befürchten ; offenbar war das Recht

auf seiner Seite, und der bessere Teil der Nation sah es mit
Wohlgefallen, dass er sich diesem die Kirche und die deutsche
Nation gleichmässig herabwürdigenden Unfage kräftig entgegenstellte.

Selbst Bischöfe, wie Lorenz von Bibra, Bischof von
Würzburg, bezeugten laut ihren Beifall; der Bischof Johann
von Meissen duldete ohnehin keinen Ablassprediger in seiner
Diözese. Auch waren die ersten.Gegner Luthers ihm auf keine
Weise gewachsen und benahmen sich in dem Streite gegen ihn
auf eine so plumpe Art, dass vielmehr Luthers Sache durch
sie noch allgemeiner beliebt wurde, usw. —

Döllinger machte eine ähnliche Erfahrung mit der
Aufnahme seines Buches, wie früher Hortig mit der Aufnahme der
von ihm bearbeiteten Teile. Seine Darstellung blieb nicht ohne

Widerspruch. Ein Rezensent in Kerz' Literaturzeitung, Jahrgang

1829, fand darin eine Verletzung der Pietät gegen Leo X.,
einen Verstoss gegen die Lehre vom Ablass, behauptete: Offenbar

war das Recht nie auf seiten Luthers, kurz : griff Döllingers
Rechtgläubigkeit an. Wenn auch die Redaktion die Orthodoxie,
die Wahrheits- und Gerechtigkeitsliebe Döllingers in Schutz
nahm, so gestand sie doch den Verstoss desselben in der
Darstellung des Auftreten Luthers zu, während Möhler in der Tüb.



— 299 —

Quartalschr. 1829, S. 97 ff. an diesen Äusserungen nichts
auszusetzen fand ').

Dagegen erhob Möhler an der genannten Stelle S. 115 den
Einwand, dass Döllinger bei der Darstellung der Lehrstreitigkeiten

in der katholischen Kirche die Jesuiten über Gebühr
bevorzuge und zu ihren Gunsten die Jansenisten zurücksetze,
wodurch das viele Gute, das diese im Gegensatze zu den Jesuiten
offenbar auszeichnete, unentwickelt geblieben sei. Herr
Döllinger ergreift nämlich, so führt er aus, geradezu die Partei
der Jesuiten Der katholische Historiker sollte über den
Parteien seiner Kirche stehen und das Gute in jeder mit
Unbefangenheit anerkennen, und nicht minder das Irrige,
Einseitige oder gar Falsche und Schädliche ohne Rückhalt
bemerklich machen. Allerdings habe die Geschichte der Jesuiten
eine Seite, von weh her sie die Teilnahme des Historikers im
höchsten Grade in Anspruch nehme. Aber man dürfe nicht in
ihnen nur Märtyrer der Wahrheit erblicken, und, ihre Fehler
übersehend, mit unendlicher Sehnsucht ihnen entgegenharren
und einen neuen Himmel und eine neue Erde von ihnen
erwarten. Für das Traurigste aber, das im Gefolge der Freundschaft

der Jesuiten sich befindet, betrachtet Möhler die geistige
Trägheit, die auf eigenes, kraftvolles Handeln verzichtet und
in schmachvoller Untätigkeit sich nur nach der Arbeit der
Jesuiten und der Mönche sehnt und damit ihre Pflicht erfüllt
zu haben meint.

Im besondern ist noch zu erwähnen, dass Döllinger die
Bulle Unigenitus in seinem Buche, und auch später noch, als
eine Art von (ìlaubensquelle ansah, weil sie, ausser von Noailles
und seinen aus Franzosen und Niederländern bestehenden
Gesinnungsgenossen, in allen übrigen katholischen Ländern ohne
Widerrede als Glaubensvorschrift angenommen worden wäre,
und allenthalben die Bischöfe öffentliches Zeugnis davon abgelegt

hätten. Ganz anders Möhler, der S. 117 sagt: Dann tat es

wohl not, mit Hülfe einer den Papst ohnedies schon despoti-
sierenden Macht demselben eine Bulle Unigenitus auszupressen,
oder vielmehr nur zur Unterschrift vorzulegen, um in derselben
zu einer Zeit die Natur und ihre Kräfte recht hervorzuheben
und das Äusserste zu behaupten, was in dieser Beziehung nur

>) Vgl. darüber J. Friedrich a. a. 0., 260 ff.



— 300 —

von einem Individuum gewagt werden kann, das den Versuch
machen will, wie geschickt und künstlich es sich an dem Rande
herumbewegen kann, ohne in den Abgrund zu stürzen.

Aber im Janus1) bekannte sich Döllinger fast mit den
Worten seines früh verstorbenen Freundes zu dessen Auffassung:
Wie viel leichter (als von der Kirche und einem Konzil) ist
eine Lehrentscheidung bei gehörig angewandter Pression von
einem Papste zu erlangen? Man darf in dieser Beziehung ja
nur an die Entscheidungen Alexanders VII. zugunsten der kurz
zuvor erfundenen Attrition, an die Dekrete Clemens XI. und
Benedikts XIIL und die Mächte, welche dabei wirksam gewesen
sind, erinnern. In der Geschichte der Moralstreitigkeiten2) endlich

entwarf er in Verbindung mit Reusch ein Bild, das
vollständige Klarheit über diese Vorgänge verbreitet8).

Über die Jansenisten und die Jesuiten änderte Döllinger
bald sein Urteil im Sinne Möhlers, wie ein in der Zeitschrift
Eos4), deren fleissiger Mitarbeiter er war, veröffentlichter
Aufsatz über die Jesuiten zeigt, der nach Friedrich5) von Döllinger
stammt.

Nicht unerwähnt bleiben darf bei der Besprechung des hier
in Rede stehenden Buches die S. 455 gegebene Charakteristik
Luthers, die das Bestreben des Verfassers zeigt, Licht und
Schatten gerecht zu verteilen und auch die guten Seiten des

Reformators deutlich hervorzuheben. Es wird davon später
noch die Rede sein,

3. Nachdem Hortig die Bearbeitung einer neuen Ausgabe
seiner Kirchengeschichte, die nach ihrer ersten Fassung in der
Mitte stand zwischen einem Kompendium, das nur eine Übersicht

über die bedeutendsten Ereignisse gewähren soll, und
einem Handbuche, welches den nach gründlicherer Belehrung
Verlangenden befriedigt, mit ausgedehnter Vollmacht ihm
übertragen, hatte Döllinger die Wahl, ob er die Anlage des Werkes

') Der Papst und das Konzil von Janus, Leipzig' 1869, Vorwort S. XVII
2) Vgl. Revue intern, de Théol. 1907, Nr. 57, S. 83 ff. ; Nr. 59, 462 ff.
3) Über die Rolle, welche bei dieser Kontroverse und in der Auffassung

der beiden Männer (Doli. u. Möhler) überhaupt die Bulle Unigenitus spielte,
vgl. Friedrich a. a. 0, S. 270 ff.

4) 1829, Juni, Nr. 88—90.
5) A. a. 0, S. 273-



— 301 —

zu einem blossen Kompendium oder Lehrbuche vorherrschend
machen, oder ob er es zu einem ausführlichen Handbuche
erweitern sollte. Nach reiflicher Überlegung entschloss er sich
für das letztere. Er veröffentlichte seine Arbeit unter dem
Doppeltitel: J.N.Hortigs und I. Döllingers Handbuch der christlichen

Kirchengeschichte, neu bearbeitet von Dr. I. Döllinger, und :

Geschichte der christlichen Kirche von Dr. Joh. Jos. Ign. Döllinger
etc. Ersten Bandes erste Abteilung, Landshut 1833, zweite
Abteilung, ebenda 1835.

Das vollständig umgearbeitete, in ganz neuer Gestalt
erscheinende Werk hatte nach der Absicht des Verfassers den
Zweck, als Grundlage eines ernster und tiefer eindringenden
Studiums der Kirchengeschichte zu dienen und den Leser durch
die Fülle des Stoffes in den Stand zu setzen, selbst zu urteilen
und sich mit dem Geist und Wesen der Dinge, um die es sich
hier handelt, vertrauter zu machen.

Die erste Abteilung umfasst die Zeit bis auf Kaiser
Konstantin. Nach einem Überblick über die Literatur der
Kirchengeschichte wird der politische und der religiös-sittliche Zustand
bei den Juden und Heiden zur Zeit Christi geschildert. Hierauf
folgt die Darstellung des Lebens und Wirkens Jesu und der
Apostel. Dann wird die Ausbreitung der Kirche, ihre Hindernisse

und Förderungen, erzählt, und es wird über die
Lehrstreitigkeiten und Spaltungen ausführlich berichtet. Die vier
letzten Paragraphen behandeln die Verfassung der Kirche.

Die zweite Abteilung reicht von Konstantin d. Gr. bis zum
6. ökumenischen Konzil (313—680), schildert den Kampf des
Christentums mit dem Heidentum im römischen Reiche, die
Ausbreitung und die Schicksale der christlichen Kirche im Orient
und im Okzident und schliesst mit einer ausgedehnten
Darstellung der Geschichte des Islams und seines Stifters Muham-
med. Indem somit nur die äussere Geschichte behandelt wird,
ist die Darstellung dieser Periode unvollständig geblieben.

Zugunsten des gleich zu besprechenden Lehrbuches der
Kirchengeschichte unterbrach Döllinger das weitere Erscheinen
dieses grösseren Handbuches, weil eine kürzere Darstellung
sowohl zum Selbstudium als zum akademischen Gebrauch das

dringendere Bedürfnis sei. Ausser den genannten zwei
Abteilungen ist aber nichts mehr erschienen.



— 302 —

Das erwähnte Kompendium wurde veröffentlicht unter dem
Titel: Lehrbuch der Kirchengeschichte. Erster Band, Regensburg
und Landshut 1836. Zweiter Band, erste Abteilung, Regensburg

1838. Im Jahre 1843 erschien eine zwTeite Auflage mit
unbedeutenden Änderungen.

Das Werk wurde ins Englische, Italienische und zweimal
ins Französische übersetzt.

Der erste Band behandelt die Zeit bis zum Tode des Papstes
Alexander IL, 1073. Die erste Abteilung des zweiten Bandes
enthält noch, als Ergänzung des im ersten Vorgetragenen, die
Geschichte der Kirchenverfassung und der kirchlichen
Institutionen während der Zeit von 680—1073, und beschreibt dann
die Zeit von Gregor VII. bis zum Beginn der protestantischen
Kirchentrennung (1073—1517). Die zweite Abteilung, die das
Übrige aus dem Mittelalter, und der 3. Band, der die neuere
Kirchengeschichte von der Reformation bis 1830 enthalten
sollten, sind nicht erschienen.

Immerhin aber besitzen wir, wenn wir von dem, was die
zweite Abteilung enthalten sollte, absehen, und wenn wir die
Fortsetzung der Kirchengeschichte Hortigs hinzunehmen, eine
in ihren einzelnen Teilen freilich ungleichmässige, vollständige
Kirchengeschichte von der Hand unseres Gelehrten.

Heutzutage interessiert besonders, was Döllinger im Handbuch

§ 30 ff. und kürzer im Lehrbuch § 13 f. über die
Verfassung vorträgt. Zunächst wird der Unterschied zwischen
Klerus und Laien entwickelt und, anknüpfend an Aussprüche
des Klemens von Rom und des Klemens von Alexandrien, auf
das alttestamentliche Vorbild zurückgeführt, das, wie der ganze
A. B., im N. B. nicht zerstört, sondern bloss geläutert, veredelt
und vergeistigt worden ist. Wie dem von der Masse des Volkes
ausgeschiedenen Priestertum des A. B. eine dreifache Vollmacht
verliehen war: die der Bewahrung und Auslegung der Lehre,
die liturgische und die der Regierung, so bestellte Christus,
zuerst der eine und einzige Lehrer, Hohepriester und Vorsteher
seiner sich bildenden Kirche, die Apostel und ihre Nachfolger
zu Trägern und Organen der göttlichen Lehre, zu Priestern und
Ausspendern der göttlichen Mysterien, zu Hirten und Lenkern
der Gemeinden, wodurch von Anbeginn an der Unterschied
zwischen den Klerikern und den Laien gegeben ist. Dabei ist
aber folgendes genau zu beachten. Diese Gewalt und Autorität



— 303 —

wurde gegeben zur Erhaltung und Fortpflanzung des göttlichen,
ihnen anvertrauten Depositums und zum Dienste der Gläubigen,
und der Herr selbst sprach es aus, dass, wer über viele
gesetzt werde, eben dadurch der Diener vieler werde. Darum
ist der Gehorsam der Untergebenen, der dieser Autorität
entspricht, ein auf Liebe gegründeter, durch Glauben und
Vertrauen veredelter Gehorsam, und der Christ, der sich dem

Träger der kirchlichen GewTalt unterwarf, war sich dabei seiner
vollkommenen Freiheit bewmsst, da er nur den von Gott
Berufenen anerkannte, nur unter die von oben verliehene, nicht
etwa unter eine von Menschen willkürlich gemachte, durch
Übertragung gebildete Autorität sich beugte.

Wie aber Gott im A. B.1) die Juden ein priesterliches Königreich

und ein heiliges Volk nennt, so konnte auch die hl. Schrift2)
und die Kirche allen Christen einen priesterlichen Charakter
beilegen, der durch die bei der Taufe übliche Salbung
angedeutet wird. Denn dieses allgemeine Priestertum der Laien
verhält sich zu dem eigentlichen speziellen Priestertume des
N. B. wie die Opfer, welche jeder Christ im weitern, uneigentlichen

Sinne darbringt, Opfer des Lobes und Dankes, des
Gebets und der guten Werke, sich zu dem einen, eigentlichen
Opfer der Eucharistie verhalten. Das allgemeine Priestertum
der Gläubigen steht aber auch in Beziehung auf das unblutige
Opfer des Altars selbst, denn obgleich dessen Konsekration
immer nur durch den eigentlichen Priester geschah und
geschehen konnte, so war es doch die ganze Gemeinde, und
namentlich die Gesamtheit der bei der Feier des Opfers
Anwesenden, welche es zugleich mit dem Priester Gott darbrachte.
Zum Beweise werden die Worte in der Messliturgie angeführt:
Memento Domine famulorum famularumque tuarum et omnium
circumstantium pro quibus tibi offerimus, vel qui tibi offerunt
hoc sarcificium laudis. Und: Hanc igitur oblationem servitutis
nostrae, sed et cunctœ familiœ tuœ, qusesumus Domine, ut placatus
accipias. Dann heisst es weiter: Insofern also jeder Gläubige
mit den übrigen Christum dem himmlischen Vater aufopferte,
war auch jeder im weiteren Sinne Priester. Dazu kam noch
in den Zeiten der Not die Sitte der Hauskommunion. Der

') 2 Mos. 19, 6.

8) 1 Petr. 2, 5.



— 304 —

Gläubige brachte das vom Bischof konsekrierte hl. Brot zuerst
Gott dar und genoss es dann; der Hausvater verteilte es
zugleich an seine Familie. Hier verrichtete also auch der Laie
gewissermassen eine priesterliche Funktion.

Auch die Besetzung der kirchlichen Ämter geschah in der
Regel nicht ohne Teilnahme der gesamten Gemeinde. Wie es
bei der Wahl des Matthias und der Diakonen zu Jerusalem der
Fall gewesen, so wurde auch in der Folge vorzüglich der
Bischof, der das Vertrauen aller geniessen sollte, durch die
Stimmen aller Mitglieder auserkoren. Indes war durch die Wahl
der Gemeinde noch keineswegs alles vollbracht; der Gewählte
musste auch das Zeugnis des Klerus der Kirche für sich haben,
und dann musste er durch die Bischöfe der benachbarten
Kirchen bestätigt und ordiniert, auf diese Weise erst eigentlich
in sein Bistum eingesetzt und zugleich als ein zum Episkopalkörper

der katholischen Kirche gehöriges Glied anerkannt
werden. Gewöhnlich geschah die Wahl durch das Volk unter
dem Vorsitz und der Leitung der Provinzialbischöfe. Nicht
selten waren es aber auch die Bischöfe, welche in Gegenwart
und unter Zustimmung der Gemeinde wählten. Die Wahl der
übrigen Geistlichen stand hauptsächlich dem Bischöfe zu, doch
wurden auch sie entweder mit ausdrücklicher Zustimmung der
Gemeinde, oder nach dem Zeugnisse und Gutachten des übrigen
Klerus eingesetzt.

Dieses altkirchliche Verfahren beurteilt Döllinger folgender-
massen: In einer Zeit, wo die noch nicht allzu zahlreich
gewordenen Gemeinden ganz oder doch grösstenteils aus echten
Christen bestanden, wo alle noch von Einem Geiste erfüllt waren,
und fremdartige, unlautere Rücksichten noch nicht leicht auf
die Wahl Einfluss gewinnen konnten, war dies die beste Weise,
die Kirchenämter zu besetzen. Der Bischof, der, seltene
Ausnahmen abgerechnet, nur aus der Mitte der Gemeinde genommen

ward, war von allen gekannt, wie auch er alle kannte,
und das Volk, oder wenigstens die Mehrheit des Volkes, die
ihn begehrt hatte, musste nachher um so bereitwilliger sein,
ihm zu gehorchen, als er nur ihrer Wahl seine Erhebung
verdankte. In späteren Zeiten freilich, als hoher und niedriger
Pöbel in Masse sich in die Kirche eindrängte, als an die Stelle
der alten Einheit und Liebe Parteiungen traten, und die
Gemeinden dem Einflüsse unreiner Leidenschaften und dema-



— 305 —

gogischer Künste zugänglich wrurden, da musste die Kirche
dahin wirken, die Teilnahme des Volkes an der Besetzung der
Kirchenämter so viel als möglich zu beschränken.

Überhaupt pflegte bei der engen, vertrauensvollen
Verbindung, in welcher die Gemeinde mit ihrem Bischöfe stand,
dieser in allen wichtigeren Angelegenheiten im Einverständnisse

mit derselben, den Laien wie den Klerikern, zu handeln.
Doch war seine Autorität eine unabhängige, welche die
Gemeinde nicht willkürlich beschränken konnte; sie konnte ihn
nicht absetzen, wie sie ihn nicht eingesetzt hatte (nur gewählt
hatte sie ihn) ; als Nachfolger und Erbe der Apostel war er
vom hl. Geiste eingesetzt, die Kirche zu regieren, und im Falle
einer Divergenz musste die Gemeinde sich seiner Entscheidung,
nicht er sich dem Urteil der Mehrheit unterwerfen. Als nun
die Gemeinden mit der wachsenden Menge der Mitglieder an
Reinheit des Sinnes und Lebens verloren, da sanken sie von
ihrer früheren hohen Stellung allmählich herab, der Bischof
konnte nicht mehr darauf rechnen, dass die Mehrheit sich immer
der Wahrheit und Gerechtigkeit gemäss aussprechen werde ; er
musste vieles ohne Zuziehung derselben oder gegen ihre Willens-
meinung anordnen und entscheiden.

Weiterhin wird der Unterschied zwischen Priester und
Bischof besprochen, wobei Döllinger meint, es lasse sich nicht
beweisen, dass der Name Episcopus auch blossen Presbytern
gegeben worden sei, während auch ihm das Umgekehrte
feststand. Ferner ist die Rede von der Gliederung des Klerus, den
Priestern, den Diakonen, den niedern Stufen des Kirchendienstes
und den Diakonissen, dann von der Bildung der Landgemeinden
und von den Landbischöfen, die nur vereinzelt wirkliche Bischöfe
waren, stets aber in Abhängigkeit von dem Stadtbischofe standen;

endlich von der Metropolitanverbindung und der Patriar-
chalverfassung, von den Synoden, von der Einheit und
Geschlossenheit der ganzen Kirche.

Von dieser Einheit und Geschlossenheit heisst es *) : In
solchen grossen Synoden, wie die antiochenische, und später im
Abendlande die zu Aries war, stellte sich schon die mächtige,
alle Gläubigen und Gemeinden verbindende und zusammenhaltende

Einheit der gesamten Kirche dar — eine Einheit,

') Handbuch I, 1, 350 f.

Revuo intern, de Théologie. Heft 66, 1909. 20



— 306 —

welche nicht etwa später erst erfunden und gemacht worden
war, sondern als das ursprüngliche, vorwaltende Prinzip und
als die belebende Seele allen Gestaltungen des christlichen
Gemeinwesens von Anfang an innewohnte, deren wesentliche
Organe auch von dem Stifter der Kirche selbst schon eingesetzt
waren Etwas später heisst es : Diese Einheit der gesamten
Kirche wurde getragen und dargestellt durch die Einheit des

Episkopats, welcher in sich geschlossen selbst wieder einen aus
Haupt und Gliedern bestehenden organischen Körper bildete.

Damit geht Döllinger zur Darstellung des Primats über,
indem er nach Anführung einiger Analogieargumente die
biblische Grundlage erläutert und dann die bekannten Stellen des

Ignatius, Irenaeus, Tertullian und Cyprian anführt.
Hierbei ist zweierlei zu beachten. Bekanntlich musste in

späteren Jahren Döllinger wiederholt darauf hinweisen, dass er
während seines fast fünf Jahrzehnte umfassenden theologischen
Lehramtes niemals die Doktrin des Vatikanums gelehrt, sondern
unangefochten das Gegenteil des Universalepiskopates und der
Infallibilität des Papstes vorgetragen habe. Wer nun
unbefangen seine in den hier besprochenen Büchern niedergelegte
damalige Ansicht liest, wird seine Behauptung bestätigt finden.
Von einem Papat, wie ihn das Jahr 1870 brachte, findet sich
darin nichts. Wer den § 36 des Handbuches I, 1 über die
Katholizität des Glaubens oder das Prinzip der Tradition nicht
gänzlich unbeachtet lässt, findet darin das Gegenteil einer
persönlichen Infallibilität so deutlich als möglich ausgesprochen.

Was nun aber die für den Primat geltend gemachten
Gesichtspunkte betrifft, so passt auf sie allerdings einigermassen
die Kritik, die Gengier in seiner Rezension des Handbuches
vorbrachte ') : Dem Referenten kommt nichts unschicklicher
und unwürdiger vor, als das ängstliche und gezwungene
Festhalten, Rücken und Drücken einzelner Stellen in alten
Schriftstellern, welche nicht beweisen, was sie beweisen sollen, die
man aber doch nicht aufgeben will. Mit Recht wies auch Hefele
bei der Besprechung des ersten Bandes des Lehrbuches8) darauf

hin, dass sein Freund in Beweisen für die alte Vollgewalt
des Primates zu produktiv gewesen sei. Beide Männer waren

') Tüb. Quartalschrift 1835, 1, S. 114.

J) A. a. 0., 1837, 1, S. 144.



— 307 —

ebensowenig wie Döllinger Gegner des Primats, aber so weit
war man damals entfernt von der Lehre des vatikanischen
Konzils. Indessen, zu jener Zeit waren Einseitigkeiten und auch
Übertreibungen noch weniger gefährlich, niemand konnte das
Jahr 1870 voraussehen, und Döllinger dachte ebensowenig
daran, wie die genannten Referenten oder sonst ein Gelehrter.

Das Gute aber hat das vatikanische Konzil gehabt, dass

es zur Prüfung der einschlägigen Fragen ex professo gebieterisch

aufforderte. Da hat denn Döllinger nicht gezögert, im
Janus eine allseitige Beleuchtung dieser ganzen Materie
eintreten zu lassen und seine früheren, unter ganz anderen
Verhältnissen niedergeschriebenen Ansichten zu erläutern und, wo
nötig, richtigzustellen. In seinem Geiste haben seine Schüler
und Freunde, z. B. Friedrich, Langen, Reinkens, Schulte, alle
einzelnen Punkte so gründlich behandelt, dass nunmehr über
die vatikanischen Dogmen, sowie über Primat und Papat, für
den Wollenden Klarheit herrscht.

Dass man übrigens ein Anhänger des Primates, der schon
dem Wortlaute nach den Papat ausschliesst, sehr wohl sein

kann, ohne diesem letztern zu huldigen, beweisen z. B. J. Langen *),

F. v. Schulte2), Bischof J. H. Reinkens3), ferner F. Michelis4) usw.
Wenn also Döllinger von einem Primat spricht, so hat dies

mit der ganz anderen Doktrin des Vatikanums nichts zu tun.
Döllinger ist nicht von sich selber abgefallen, sondern blieb
sich konsequent, aber die Verhältnisse haben sich freilich im
Laufe seines Lebens geändert.

4. Als Parerga sind zwei Gelegenheitsschriften zu erwähnen.
Zunächst die Antrittsrede, die er als neu ernannter Professor
der Münchener Universität hielt und veröffentlichte unter dem
Titel : Über die Ausbreitung des Christentums in den ersten
Jahrhunderten. München 1826. Gegenüber der seit Lessing
aufgekommenen Ansicht, nach der die Ursachen für die Ausbreitung
des Christentums in zufälligen, äussern Umständen gesucht
werden, versetzt er die Hörer und Leser in jene ersten
Jahrhunderte des aufblühenden Christentums, schildert die Religion

') Revue intern, de Théol. 1905, Heft 52, S. 717.

8) A. a. O. 1907, Heft 58, S. 22 ff.
3) J. H. Reinkens, Über Einheit der katholischen Kirche, Würzburg

1877, S. III.
'¦) F. Michelis, Katholische Dogmatik, Freiburg i. B. 1881, S. 301 ff.



— 308 —

Jesu im Kampfe mit ihrer Umgebung, mit dem Heidentum und
allen ihm eigenen Kräften, zeigt die Waffen, deren sich beide
Teile bedienten, und beschreibt schliesslich den endlichen
Erfolg dieses so ungleichen Kampfes mit den begeisterten Worten :

Nach dreihundert Jahren hatte das Kreuz überwunden, die Welt
war gerichtet, der Fürst dieser Welt ausgestossen (Joh. 12,

31—33); das Wort des Herrn: Wenn ich erhöht sein werde
von der Erde, werde ich alles zu mir ziehen, war erfüllt. Was
die Römer in der Fülle ihrer Allgewalt als Herren der Welt
nicht vermochten, die Sitten, Gewohnheiten, religiösen
Gebräuche der unterjochten Nationen zu ändern, das vermochte
eine Handvoll Männer, die nichts von allem dem besässen, was
Einfluss in der Welt zu geben pflegt: weder irdische Macht,
noch Gewalt der Rede, weder Reichtum, noch Gelehrsamkeit.
Sie haben die Götter aller Nationen vernichtet, an deren Stelle
die Anbetung des Gekreuzigten gesetzt. Sie, diese Männer,
haben gesiegt über den Zug der Neigungen, die Gewalt der
Leidenschaften, die Tyrannei der Gewohnheit, die Eindrücke
der Erziehung, die gebieterische Herrschaft der Vorurteile und
die Macht der Gesetze. Sie haben die Menschen gelehrt, das

zu lieben, was sie bisher gehasst und verachtet hatten, und
das zu hassen, was sie bisher geliebt hatten. Sie haben die
Weisen jener Zeit der Torheit, die Philosophen der Unwissenheit,

das ganze Menschengeschlecht des Irrtums überführt.
Herrscher und Untertanen, Herren und Sklaven, Reiche und
Arme, Weise und Unwissende sind durch sie gleichgemacht
worden. Umsonst vereinigt sich alles, was auf Erden Macht,
Gewalt und Ansehen hat, Kaiser, Staatsmänner, Priester,
Philosophen, diese Religion zu ertöten : alle ihre Anstrengungen sind
vergeblich. Duldend und sterbend triumphieren die Christen
über jede menschliche Gewalt; das Blut der Märtyrer wird der
Same unzähliger neuer Bekenner; die Feinde Jesu Christi
werden seine Anbeter — und auf Konstantins Geheiss erhebt
sich das Kreuz über dem Palaste der Kaiser, von wo jene
blutigen Edikte gegen die Christen ausgegangen waren. —
Wenn es demnach irgend eine festgegründete Wahrheit in der
Geschichte gibt, so ist es diese: Der Sieg des Christentums über
das Heidentum ist nicht das Werk der Menschen, nicht das
Werk zufälliger begünstigender Umstände; nur Gott konnte
dieses gewaltige Werk vollbringen, nur Gott die Hindernisse



— 309 —

besiegen, nur Gott den wunderbaren, ebenso schnellen als
dauerhaften Erfolg geben. Mit einem Wort: die Ausbreitung
des Christentums ist ebensogut das Werk Gottes, als die erste

Stiftung und Begründung desselben. —

Hatte Döllinger schon in seinem Handbuche der
Kirchengeschichte ausführlich den Islam behandelt, so gab ihm eine
in der Akademie zu haltende Festrede erneute Gelegenheit,
sich mit diesem Gegenstande eingehend zu befassen. Er
veröffentlichte den Vortrag unter dem Titel: Muhammeds Religion
nach ihrer inneren Entwicklung und ihrem Einflüsse auf das Leben

der Völker. Eine historische Betrachtung. Regensburg 1838.

Der Gedankengang ist bereits im Titel angedeutet ; bei den

Ausführungen im einzelnen wird auf die christlichen Verhältnisse

und die Beziehungen des Islam zum Christentum Rücksicht

genommen.
Der Verfasser beginnt mit einer Charakteristik Muhammeds

und seines Systems, und betrachtet dann die Einwirkungen des

Islam auf das Schicksal der ihm anhangenden Völker, indem
er sich zunächst der Grundlage alles gesellschaftlichen Lebens,
der Ehe und der Familie, und der damit unmittelbar
zusammenhängenden Stellung des weiblichen Geschlechts zuwendet, und
diese Seite jener Religion als eine der dunkelsten bezeichnet.
Die Betrachtung eines anderen wichtigen Verhältnisses, der
Sklaverei, führt zu einem dem Islam günstigeren Ergebnis.
Sodann wird Ursprung und Bedeutung der höchsten Gewalt im
Islam in Erwägung gezogen und als absolut-despotische
Regierungsform gekennzeichnet. Damit steht im Zusammenhang
die Geringschätzung, ja Verachtung des Menschenlebens und
die Lust der Misshandlung und Verunstaltung des menschlichen
Leibes. Aber in günstigerem Lichte erscheint der Muham-
medanismus bei der Betrachtung der Wirkungen, welche die
Empfehlung der Gastfreundschaft und des Almosengebens
hervorgebracht. Weiterhin werden die Ordnung des Kirchenwesens,
die Dogmatik und die Religionsstreitigkeiten besprochen. Die
Wirkung des Islam im allgemeinen beschreibt Döllinger mit
den Worten: Dem Islam ist es mehr noch als der christlichen
Religion gelungen, sich des ganzen politischen und moralischen
Lebens der Völker und der Individuen zu bemächtigen, alle
Fugen und Adern des gesellschaftlichen Körpers zu
durchdringen. Die ganze reiche Mannigfaltigkeit menschlicher Kräfte,



— 310 —

die er teils vorgefunden, teils neu geweckt, schien in der
gemeinsamen Lebenseinheit des moslemischen Glaubens verknüpft,
von diesem gehalten, getragen und beseelt zu sein. Das Schwert
hatte ihm überall den Boden geebnet, auf welchem er seinen
Thron aufrichtete; als strenge Gesetzes-Religion trat er auf;
seine Ansprüche waren darauf gerichtet, das ganze Leben der
Völker wie der Einzelnen in die enge gezogene Bahn einer
starren gesetzlichen Ordnung zu leiten und darin festzuhalten ;

es gelang ihm im ganzen, da er, wie man in der Heilkunde ein
Übel durch Inokulierung desselben in den gesunden Organismus
zu bändigen und zu beherrschen sucht, so die mächtigsten und
wildesten Triebe, die Lust des Kampfes und die des

Sinnengenusses, in sein System aufgenommen und demselben dienstbar

gemacht hatte. — Darauf weist er die Bedeutung des
Muhammedanismus für die christlichen Völker nach und schliesst
mit einem hoffnungsvollen Ausblick auf die Aufgabe, die dem
christlichen Abendlande gegenüber dem, wie er damals meinte,
baldiger Auflösung entgegengehenden Islam l) erwachse: Und
wenn nun für sie (die Muhammedaner) die Morgenröte des

neuen Tages, der hinter der jetzigen Finsternis liegt,
heraufleuchtet, dann ist das christliche Europa wohl nicht zur Rolle
des müssigen Zuschauers bestimmt; nicht umsonst fällt, selbst
wider den Willen der Moslemin, die Scheidewand immer mehr,
die zwischen ihnen und allem Christlichen bestand Wie
einst unseren Vorfahren Amerika eröffnet war, so ist uns der
Orient aufgetan; haben wir ehemals das edelste der Güter
vom Orient empfangen, so ist nun die Zeit nahe oder schon
gekommen, wo es unsere Aufgabe ist, das Kapital mit den Zinsen
zurückzuerstatten, den schlafenden Lebensgeist zu erwecken
und den Samen einer besseren Ordnung hinüber zu leiten. Weit
entfernt, chiliastischen Einbildungen von einer plötzlich zu
bewirkenden, wie vom Himmel herabfallenden Bekehrung und
Wiedergeburt der moslemischen Völker das Wort reden zu

wollen, dürfen wir doch behaupten, dass Gottes Finger in den

Ereignissen unserer Zeit mit leserlicher Schrift die Sendung,
die dem christlichen Europa in bezug auf die muhammedanische
Welt anvertraut ist, vorgezeichnet habe. Menn.

') Die Entwicklung in der Folgezeit zeigt bekanntlich ein anderes Bild.


	Döllinger als Schriftsteller : 1799-1890

