
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 66

Artikel: La christologie de St. Jean Chrysostome

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403729

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403729
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


275

LA CHRISTOLOGIE
DE ST. JEAN CHRYSOSTOME"1.

Dans sa Ire homélie sur les Actes des Apôtres (n. 5), St. Jean
Chrysostome, parlant du baptême de Jésus, explique pourquoi
Jésus a été appelé Christ: « Christus unctus fuisse dicitur, licet
nunquam oleo unctus fuerit, sed Spiritum acceperit.T

Quand le Christ a-t-il reçu le St. Esprit? Il l'a reçu
manifestement à son baptême, qui a été une véritable théophanie.
Il l'a reçu sous la forme d'une colombe, et il l'a communiqué
à ses disciples sous la forme du feu (allusion à la première
Pentecôte chrétienne, à Jérusalem). Il importe de remarquer
que la colombe n'est mentionnée comme symbole du St. Esprit
à l'égard de Jésus qu'au moment de son baptême {Matth. III,
16; Marc I, 10; Lucili, 22; Jean I, 32), et nullement au
moment de sa conception. Le St. Esprit fut toutefois communiqué
à Jésus dès sa conception, puisqu'il a été conçu «du St. Esprit».
Et c'est sans doute pour cette raison que Chrysostome,
à l'occasion du baptême du Christ, rappelle sa conception
sainte et dit: «Christus tunc in virgineum uierum venit et
templum formavit, nunc autem in animas venit apostolicas:
tunc in specie columbœ, nunc in specie ignis.» 11 n'y a

pas eu de théophanie visible ni de «species columbae » à la
conception du Christ. On ne saurait accuser Chrysostome
d'avoir voulu amoindrir l'importance de la théophanie du
baptême du Christ, pour ne plus faire ressortir que la conception

') La «Revue internationale de théologie» a déjà publié des études très objectives

sur la théologie de St. Jean Chrysostome: en 1902, janvier, n. 37, celle de M.
l'évêque Herzog sur Si. J. Chr. et la confession; en 1903. jamier, n. 41, mon étude
sur St. J. Chr. et l'eucharisiie; en juillet, n. 43, mon étude sur St. J. Chr. et l'Eglise;
en 1905, janv. et avril, nn. 49 et 50, celles de M. le Dr A/enn sur St. J. Chr. et le
sacerdoce. Après la présente étude de St. J. Chr., une autre suivra sur sa Sotério-
logie.



-- 276 —

du Christ; néanmoins c'est ce qui arrivera plus tard, surtout
en Occident, où la fête de l'épiphanie ne sera plus que très
secondairement la fête du baptême du Christ, et où la fête de
Noël la supplantera à peu près complètement. Quoi qu'il en
soit, c'est sur l'onction par l'Esprit que Chrysostome insiste,
et c'est par elle que le Christ est Christ. Il dit encore ailleurs:
«Oleo quidem non unctus est, sed Spiritu; solet autem Scriptura

hujusmodi unctos vocare christos. In unctione quippe, quod
praecipuum Spiritus est; ideo et oleum assumitur. Et ubinam
christos vocat eos qui non sunt oleo uncti? Ubi dicit, Nolite
tangere christos meos et in prophetis meis nolite malignari.
Tune enim nullus erat ad unctionem olei apparatus *). »

Quand Jésus fut-il oint Christ? Chrysostome répond ainsi:
Quando autem unctus est Christus? Quando tanquam in co-

lumbœ specie Spiritus super eum venit. Consortes autem hic
vocat omnes spirituales, quemadmodum Joannes dicit: Nos
omnes ex plenitudine ejus accepimus. De ipso autem: Non ad
mensuram dat Spiritum Deus; et rursus: Effundam de Spiritu
meo super omnem carnem. Mie autem non ex Spiritu, sed

totus venit Spiritus; et ideo dixit: Non ad mensuram dat Deus
Spiritum2). Donc c'est à son baptême que Jésus a été oint
Christ ; il a été merveilleusement sanctifié, et dans une mesure
extraordinaire, à sa conception; mais c'est à son baptême qu'il
a été oint Christ.

Chrysostome enseig;ne non seulement la conception sainte
de Jésus, mais encore sa conception miraculeuse, et il nie que
Joseph ait été le père de Jésus3). Dans son explication de la
généalogie du Christ telle que Matthieu la donne, il soulève
en effet cette difficulté : « Primo, cur Josephi genealogia duca-

tur, qui Christi pater non erat ; secundo, quomodo planum erit
ipsum ex Davide originem ducere, cum ignoretur quinam Marise
matris ejus majores fuerint ; neque enim Virginis genealogia
descripta fuit*). » Plus loin, Chrysostome enseigne que le Christ

') In Epist. ad Rom. homil. I, n. I.
s) Exp. in l's. 44, n. 9.
3) Voir, notamment, l'homélie In illud, Pater si possibile est, n. 3, où il

enseigne que Dieu s'est fait homme et novera mensium spatio in ventre fuisse gestatum;
qu'il a été alors tanquam radicem in terra sitienti ; terram vero sitientem uterum dicit
virgineum, eo quod hominis semen non susceperit, neque coitum sit expertus, sed

absque conjugio illum peperit.
1 In Matth. proem, homil. L, n. 6.



— 277 —

est « venu per virgineam vulvani » ; qu'il est « né ex midiere » ;
qu'il a deux générations, l'une qui est semblable à la nôtre
(similis nostrae), l'autre qui la surpasse (nostram exsuperans) ').

Chrysostome s'arrête peu sur ces choses et aussitôt il va à

leur but et à leur portée morale : « Natus est ex muliere, ut
tu desineres filius esse mulieris. » 11 semble dire: Fils de la femme
signifie pécheur; donc nous devons cesser d'être fils de la femme.
Voilà pourquoi Jésus-Christ, qui a voulu se faire pécheur pour
expier nos péchés, a voulu être fils de la femme; et pour qu'on
le considérât bien comme tel, il fallait ne pas le considérer
comme fils de l'homme. Fils de l'homme, il l'était puisque Luc
et Jean le nomment expressément «fils de Joseph» (Luc IV7,

22; Jean VI, 42 et I, 45); mais il était bon quelquefois, pour
notre instruction, de montrer en lui exclusivement le fils de la
femme.

Chrysostome explique ainsi la naissance temporelle de Jésus.
D'une part, il a été fait d'une femme, sous la loi, factum ex
muliere, factum sub lege [Gal. IV, 4). D'autre part, il est né
de l'Esprit ou de Dieu: natum ex Spiritu, ex Deo nati sunt.
Et Chrysostome remarque avec les Ecritures que ce qui est
né de l'Esprit, est esprit: quod natum est ex Spiritu, spiritus
est. Donc ce que Jésus a reçu de l'Esprit est spirituel: «id
est, qui natus est ex Spiritu, spiritualis est; generationem quippe
hic non secundum substantiam dicit, sed secundum honorem et
gratiam»2). On voit par cette remarque comment Chrysostome
voulait que l'on comprît la naissance surnaturelle du Christ
dans un sens spirituel. Et ceci est fort important. Quant à la
chair du Christ, Chrysostome enseigne qu'elle fut de la même
nature que la nôtre, sauf qu'elle ne fut pas pécheresse; ce fut
une chair sanctifiée dès le moment de sa conception, mais une
chair réelle et réellement humaine. « Quod in similitudine carnis
dicat misisse Filium, ne ideo existimes aliam esse carnem : quia
enim dixit peccati, ideo et similitudinem apposuit. Neque enim
peccatricem carnem habuit Christus, sed similem quidem nostrse
peccatrici, impeccabilem autem, et natura eamdem quam
nostram s). » Cette conception extraordinairement sainte, Chrysostome

l'appelle Sévov -circi róxov xiù TTttpicéoìor4).

') In Matth. homi!. //, a. 2.
-') In Joann. homil. 26, al. 25, a. I.
3) In epist. ad Rom. homi]. 13, n. 5.

') In Matth. homil. 37, al. 38, n. 3.



— 278 —

Lorsque Chrysostome veut prouver que le Christ est Dieu
(Quod Christus sit Deus), il montre que le St. Esprit s'est reposé sur
lui: et requiescet super eum spiritus sapientiae et intellectus
(n. 2). Et quand cela a-t-il eu lieu? Il ne dit pas à sa conception,

mais à son baptême : « Quod Joannes evangelista déclarât
his verbis: Ego vidi spiritum descendentem sicut columbam,
et manentem super eum. Sans doute, plus loin (n. 3), Chrysostome

rappelle que Jésus est né à Bethléem suivant la parole
de Michée (V, 2): ex te exiet dux qui regat populum meum
Israël. Mais il n'est pas dit que, dès sa naissance, Jésus était déjà
de fait le chef qui gouvernait le peuple d'Israël; il était celui
qui devait plus tard être ce chef; il n'avait pas encore reçu à

cette date le titre et la mission du Fils de Dieu, titre et
mission qui ne lui ont été donnés qu'à son baptême, immédiatement

avant sa vie publique.
Dans sa huitième homélie sur Matthieu (n. 2), Chrysostome

dit de l'enfant Jésus: mirabilem hunc editum puerum et
spiritualem partum (tov Iravfiuocòv xovzov róxov xal zàç nvêv/iiazixàç
wâivaç). C'est l'enfant qui est admirable, et l'enfantement n'est
que spirituel.

Chrysostome, dans son épître au moine Césaire, enseigne
clairement l'unité du Christ, mais sans tomber dans le
monophysisme et sans mêler les actes de la divinité à ceux de

l'humanité; il montre chaque nature agissant suivant ses propriétés,
lesquelles ne sont altérées en quoi que ce soit. On remarquera
comment, pour bien expliquer le maintien des deux natures en

J.-C, il en appelle à l'eucharistie, où la substance du pain,
quoique sanctifiée par la grâce, reste substance du pain, comme
la divinité reste divinité. Voici ses propres paroles: «Propter
quod et Deus et homo Christus. Deus propter impassibilitatem,
homo propter passionem. UnusFilius, unus Dominus, idem ipse procul

dubio unitarumnaturarum unam dominationem, unam potestatem

possidens, etiamsi non consubstantiales existunt et unaquseque
incommixtam proprietatis conservât agnitionem, propter hoc
quod inconfusa sunt duo. Sicut enim antequam sanctificetur
panis, panem nominamus; divina autem ilium sanctificante
gratia, mediante sacerdote, liberatus est quidem ab appellatione
panis, etiamsi natura panis in ipso permansit, et non duo
corpora, sed unum corpus Filii prsedicamus. » Puis, Chrysostome
attaque le monophysisme comme une erreur «infernale», erreur



— 279 —

qui enseigne que le corps du Christ cesse d'être un vrai corps
et qu'il devient la divinité, de telle sorte qu'il n'y ait plus en
J.-C. qu'une seule nature (Dominicum corpus sicut verum corpus

confiteri non patiuntur; per cogitationem enim dici con-
versum esse hoc in deitatemimaginantur, unam hinc construentes
naturam). Donc, selon Chrysostome, il y a, même après l'union
hypostatique, deux natures en J.-C, natures complètes, l'une et
l'autre conservant réellement toutes leurs propriétés naturelles.
Selon Chrysostome, ce n'est pas la divinité qui a souffert, et
qui a dit: «Tristis est anima mea usque ad mortem, transeat
a me calix iste», etc. C'est l'homme qui a souffert et qui a dit
ces choses. En J.-C, les propriétés de chaque nature ont été
inconvertibles (unum Filium, portantem tamen in semetipso in-
divisarum duarum naturarum inconvertibiliter proprietates);
néanmoins la personne est une (unitio in una filiationis confi-
tenda persona et una subsistentia). Selon Chrysostome, le Christ
a eu deux volontés, mais l'humaine très conforme à la divine.
Lorsque le Christ dit: Verba quae ego loquor, non ego loquor;
a me ipso non possum facere quidquam, ce n'est pas qu'il soit
privé de la puissance appelée volonté humaine, mais seulement
que cette volonté humaine est tellement d'accord avec la divine
qu'elle ne veut que ce que celle-ci veut: «Nihil aliud dicit nisi
unam esse Patris et Filii voluntatem Non hoc dicit ut osten-
dat se vel loquendi vel faciendi esse potestate privatum, absit ;

sed exacte volens ostendere concordem suam esse cum Patre
sententiam tarn in verbis quam in rebus '). »

Chrysostome démontre la divinité de J.-C. par les
prophéties2). En expliquant le texte d'Isaïe : Ecce virgo in utero
habebit, il entend par virgo une jeune fille qui concevra
miraculeusement, et cela, non pas parce que le mot virgo ne
signifie pas puella, mais parce qu'il est dit que ce sera un signe
(Ecce dabit Dominus ipse vobis signum). Il ne remarque pas
que le signe peut très bien consister dans la seconde partie de
la phrase : Et vocabunt nomen ejus Emmanuel. Le texte où il
est dit que Joseph ne connut pas Marie jusqu'à ce qu'elle eût

') In illud, Pater si possibile est, n. 3. — Voir aussi In Joannem homil. 39
.{al. 38), n. 4.

2) Adversus Judœos et Gentiles demonstratio quod Christus sit Deus, ex iis quae
multis in locis de ilio dicta sunt apud prophetas. Livre en 17 chapitres; T I, p. 682
à 712, édit. Gaume 1839.



— 280 —

enfanté son premier-né, Chrysostome ne l'interprète pas en ce
sens que Joseph aurait connu Marie après cet enfantement, mais
seulement en ce sens que Marie aurait été intacta usque ad
partuml).

Les arguments de Chrysostome tendant à démontrer que
le Christ est vraiment Dieu, sont très nombreux, et il est
inutile de les reproduire ici : ce sont les arguments que tous les
Pères et tous les théologiens ont sans cesse reproduits. Je
signalerai toutefois quelques détails, qu'il faut méditer. D'abord
le mot factum dans la phrase: Verbum caro factum est. L'écrivain

a employé ce mot, dit-il, « non ut mutationem substantiœ,
absit, sed ut verse carnis assumptionem declararet Subdit
enim, Et habitavit in nobis, ac si diceret: Nihil absurdum sus-
piceris ex hoc dicto Factum est. Non enim immutabilis naturse
mutationem, sed habitationem dixi. Habitatio autem non idipsum
est quod habitaculum, sed aliud. Aliud enim in alio habitat;
alias enim non esset habitatio: nihil enim in seipso habitat...
Sine ulla confusione, vel substantiarum ablatione, sed per unio-
nem ineffabilem inexplicabilemque (d).'T ivrioscoç agg/jov ztvtig
xal àipQÛoiov). Quomodo autem id fiat ne quaeras; factum est
enim ut ipse novit2). »

L'incarnation du Fils de Dieu et son abaissement jusqu'à
nous, voilà l'élément capital de notre salut: Nam caput salutis
nostrse incarnatio Unigeniti est et ejus ad nos usque demissio3).

Il est à remarquer que, selon l'affirmation de Chrysostome,
Marie elle-même n'a pas connu le mystère de l'incarnation, non
plus que les frères de Jésus, non plus que celui qui paraissait
être son père: «Venit absque ullo strepitu, multos celans et
diu latens. Quid dico multos, quando nec ipsa quidem virgo
quœ eum utero gestabat, noverat arcanum mysterii, nec ejus
fratres credebant in ipsum, nec is qui videbatur esse pater
magnum quid de eo concipiebat4)? » Il est difficile de concilier
la naissance miraculeuse de Jésus, ainsi que le fait de l'union

') In Matth. homil. 5, n. 3.
2) In Joannem homil. 12 ^al. Il), n. 2. — Il répète souvent qu'il ne faut pas

scruter curieusement les mystères religieux, qui sont les secrets de Dieu. « De natt-
vitate dixi ex virgine, neque nosti, neque hiscere aucies, et ccelum curiose scrutaris

Atque utmam in ccelum, et non in dominum cœli curiose inquireres. » De piophetiarum
obscuritatc I, n. 2.

') In illud, Films ex se nihil facit, n. 3.

4) Expos, in Ps. 49, n. I.



— 281 —

hypostatique à l'époque de cette naissance, avec cette ignorance
de Marie. L'éditeur lui-même marque san étonnement (T. V,
p. 269).

Le premier avènement de J.-C. (son incarnation ou l'union
hypostatique des deux natures en sa personne) a été caché et
il devait l'être. Chrysostome en explique ainsi la raison: Nunc
ut medicus veni, tunc (lors du second avènement) ut judex adero;
nunc ut quseram eos qui erraverunt, tune ut rationes repetam ;

ideoque latens veni ; tunc publice et palam cselos convolvam ]). »

Il est venu en ce monde pour y répandre la vérité, pour sauver
les hommes et pour attirer à lui toutes les nations {omnes gentes)..

Chrysostome ne veut pas qu'on cherche à savoir comment
J.-C. est né. La vérité est qu'il est né de la Vierge et du

St.Esprit; voilà tout ce qu'il faut savoir. Le reste nous échappe,
et ne saurait être dogmatique. Ce sont des curieux qui cherchent
indiscrètement à le savoir, sans toutefois y arriver; les croyants
n'ont pas cette curiosité intempérante. Ce passage de
Chrysostome est très remarquable et très important, en ce sens
qu'il condamne à l'avance les explications que les théologiens
ont plus tard ajoutées au dogme et qu'ils ont voulu transformer
en dogmes. Certes, Chrysostome ne recule pas devant le mot
«miracle», qu'il prodigue dans toutes les circonstances selon
l'usage de son temps, parce que les anciens n'y attachaient
pas le sens d'aujourd'hui; mais, dans ce passage même, il ne
se prononce sur rien, sauf sur les mots ex virgine et de Spiritu

sancto. Voici ses propres paroles: « Ne igitur ultra procédas,
ne quid quseras ultra ea quse dicta sunt, neque dixeris:
Quomodo Spiritus sanctus id ex virgine operatus est? Si enim
natura operante nemo potest formationis modum explicate,
quomodo Spiritu mirabiliter agente, poterimus hsec explanare? Ne
enim evangelistam vexares et importunis qusestionibus exagi-
tares, ipse enuntiato miraculi auctore sese his omnibus liberavit-
Nihil ultra scio, inquit, nisi hoc a Spiritu factum. Erubescant
ii qui supernam generationem curiosius explorant Neque
Gabriel, neque Matthseus aliud quidpiam dicere potuerunt, nisi
quod ex Spiritu natus sit; quomodo autem et qua ratione ex
Spiritu natus sit, nullus eorum interpretatus est ; neque enim
id fieri poterat"-). » Etc. Je le répète, il faut lire tout ce passage

1) In Matth. hom. 53, al. 54, n. 2.
2) In Matth. homil. 4, n. 3.



— 282 —

Ailleurs, Chrysostome explique les mots de Luc : Et virtus
Altissimi obumbrabit tibi. Il dit que la conception sera supra
naturam et plus sublime que la conception ordinaire. Et il
rappelle la puissance de Dieu qui triomphe aisément de la stérilité.

Ecce Elisabeth cognata tua et ipsa concepit filium in se-

nectute sua, et hic mensis sextus est ei qui vocatur sterilis.
Pourquoi l'exemple d'Elisabeth est-il invoqué pour convaincre
Marie de la possibilité d'une conception? Chrysostome répond:
« Vide quanta Gabriel utitur solertia. Non enim in memoriam
ei reducit vel Saram, vel Rebeccam, vel Rachelem. Quare et

quam ob causam? Nam has quoque fuerunt steriles et vetulse,
et magnum miraculum in Ulis fuit (xcà no'kv xal sv avcaTç zà

ëai^ia ir); sed quia omnes hse narrationes antiquse erant; ad-
ducit eam ad id quod nuper contigerat, ut mentem ejus ad
credendum provocaret *). » Chose étrange, Chrysostome ne dit
pas: Dieu qui a fait un grand miracle dans Elisabeth, Sara,
Rebecca, Rachel, peut en faire un plus grand encore en vous.
Mais il se borne à dire à Marie: Dieu à guéri miraculeusement
la stérilité en votre cousine Elisabeth ; de même il vous exaucera

et vous rendra mère : « nam viginti annis perseverava
(Isaac) orans et deprecans Deum, et tune tandem assecutus est
quod desiderabat Vidistis orationis vim, quomodo et naturam

ipsam superet. » Telle est la leçon que tire Chrysostome
de son raisonnement, qui, dans la circonstance, peut paraître-
singulier: car on pourrait en conclure que Marie jusque-là était
restée vierge (c'est-à-dire jeune femme, mariée à Joseph, et
néanmoins stérile), mais qu'enfin elle allait devenir mère, grâce à

ses prières, et grâce au St-Esprit qui la rendrait mère d'un fils
qui serait « Dieu avec nous »2).

Chrysostome enseigne que le Christ n'a pas opéré de
miracle pendant son enfance ni avant son baptême. Ceux qu'on
lui a imputés, sont faux. « Hinc palam est signa illa quae a
Christo in pueritia facta feruntur, falsa et a quibusdam confida
esse. Nam si a puero miracula edidisset, Joannes non illum
ignoravisset, nec reliqua multitudo opus habuisset doctore qui
illum indicaret3). » Chrysostome répète cette argumentation
dans sa 21e homélie (al. 20^, n. 2, et il ajoute que tous les

') In cap. 25 Genes, homil. 49, n. 3.
5) Même raisonnement dans l'homélie De non evulgandis fratrum peccatis, a. 7.
3) In Joann. homil. 17, al. 16, n. 2.



— 283 —

signes que le Christ a opérés l'ont été pendant les trois ans
de sa vie publique. «Si adhuc puer miracula edidisset, non po-
tuisset tanto tempore latere ; majori quippe admirationi fuissent
miracula a puero facta Verum nihil aliud puer fecit, nisi
id tantum quod Lucas enarrat, duodennem ipsum sedisse in
medio doctorum audientem et interrogatione sua admirandum
visum fuisse. » Il revient encore à la charge dans sa 23e

homélie (al. 22), n. 1 : « Dico ipsum post baptisma signa edere
cœpisse; ante baptisma vero nullum fecisse, jam declaravimus.»
Et il ajoute que le Christ quitta Capernaum pour ne pas
« traîner » avec lui sa mère et ses frères (tune abiit ne matrem
et fratres ubique secum traheret), et qu'après avoir laissé sa

mère, il essaya de nouveau de faire des miracles (iterum
miracula aggreditur cum illam ibi reliquisset — oww nahv èm-
Xa/.iflurtzai zcliv ì)av/,iuzuiv, ilnoxaiaoz^aaç ri]v yeys' i<r]xi<îar)

Pourquoi Jésus s'est-il fait baptiser par Jean, lui qui n'avait
aucun péché et qui était déjà sanctifié Si ergo neque Spiritus
sancti expers erat illa caro, neque obnoxia peccatis, qua de

causa baptizabatur Vides ideirco venisse Spiritum sanctum,
non quasi tum primum adveniret, sed ut eum, qui prsedicabatur,
volatu ipso quasi digito monstraret, omnibusque uolum red-
deret? Hac igitur de causa ad baptismum venitl).

C'est dans cette homélie sur le baptême du Christ (T. II,
p. 433-443) que Chrysostome explique les origines et la portée
de la fête de l'Epiphanie. Il y enseigne qu'on ne connaît assez
ni sa signification ni son origine2); qu'il y a deux apparitions
ou epiphanies, l'une, présente, celle qu'on célèbre actuellement,
l'autre, future, celle qui aura lieu à la consommation des siècles;
qu'on célèbre actuellement le jour de son baptême, et non pas
le jour de sa naissance. Pourquoi? Pourquoi cette fête de la
sanctification des eaux est-elle appelée apparition3)? Parceque
sa naissance n'a pas été manifestée à tous et qu'elle est restée
jusqu'à ce jour inconnue au public4). Jean-Baptiste a dit lui-
même: Il y a au milieu de vous quelqu'un que vous ne con-

1) De baptismo Christi, n. 3.
2) Quod summa notandum ignominia risuque dignum est, cum singulis annis

solemnitatem istam célèbrent, ejus argumentum et occasionem ignorant (n. 2).
3) At enim qui fit, ut non ea dies qua natus est, Epiphania et apparino apel-

letur, sed ea qua baptizatus est?

4) Quia nimirum non omnibus manifestus est redditus, cum partu est editus, sed

-cum est baptizatus: nam ad hunc usque diem vulgo erat ignotus.



_ 284 —

naissez pas, quem vos nescitis. Et il n'y avait à cela rien
d'étonnant, puisque Jean-Baptiste lui-même, son parent, l'avait
ignoré jusqu'à ce jour (et ego nesciebam eum). C'est donc le

baptême du Christ qui a été sa première épiphanie, la seconde
devant avoir lieu à la fin du monde ; et c'est la voix du Père
qui s'est fait entendre du ciel, et c'est l'Esprit Saint qui s'est
manifesté sous la forme d'une colombe pour dire au monde
que Jésus était le Fils de Dieu *). Quapropter et Spiritus in
specie columbse descendit : ubi enim esl reconciliatio Dei, ibi
et columba. Nam et arcse Noe tempore ramum gestans olivse
columba venit divinse benignitatis signum tempestatisque sedatse :

nunc quoque in specie columbse, non in corpore (hoc enim
sedulo notandum est), venit Spiritus Dei, denuntians
misericordiam orbi terrarum, simulque virum spiritualem designans
innocentem ac simplicem minlmeque malum esse oportere »

(n. 4). On voit par cette explication les rapports qu'il y a entre
le déluge, châtiment des péchés, et la sanctification des eaux
au baptême; entre ce baptême du Christ et la miséricorde
apportée au monde; entre cette épiphanie et la rédemption. C'est
la divine mission du Christ, proclamé Fils de Dieu, qui
commence. Telle était la portée de l'épiphanie dans l'ancienne
Eglise, et Chrysostome se plaint déjà qu'on l'ait oubliée de

son temps.
Chrysostome s'est demandé pourquoi Jésus n'est venu au

baptême qu'à trente ans. C'est que, dit-il, pendant trente ans,
il a voulu observer la loi et montrer qu'il pouvait l'observer;
et c'est à partir de son baptême qu'il l'a « déliée » : Post hunc
baptismum legem soluturus erat2). Joannes quidem praedicavit
baptismum pœnitentise, et non dicit remissionis, ut creclerent
in venientem post eum (Act. XIX, 4). Les trente premières
années de Jésus ont été trente années d'obscurité; et son
premier avènement commence à son baptême, lorsqu'il va prêcher
le royaume des cieux : « Regnum autem hic dicit adveutum
ejus, et priorem, et posteriorem8). » Et Chrysostome ajoute (n. 3)

qu'ainsi Jean-Baptiste a accompli la prophétie d'Isaïe, Isaïe

') Ab audita de cœlo paterna voce fuerit commendatus, et illi in specie co-
lumbœ descende? s spiritus sanctus insederit, id testimonium quod illi Joannes dicebat,
omni suspicione liberabat (n. 3).

*) In Matth. homil. 10. n. I.
3) Ibid., n. 2.



— 285 —

disant: «Parate viam Domini, rectas facite semitas ejus», et

Jean-Baptiste disant: «Facite fructus dignos pœnitentise ».

Chrysostome a admis que le Christ, à l'époque des noces
de Cana, n'était pas soumis à la nécessité des temps, et que,
s'il a dit à sa mère que son heure n'était pas venue, c'est

qu'il voulait ne pas tout opérer à la fois, mais successivement
et avec ordre. Non temporum necessitati subjectus erat Christus,

neque horas observans dicebat, Nondum venit hora mea

(an id observaret temporum opifex, annorum et saeculorum

creator?), verum per hsec dicta hoc vult significare se omnia
congruenti tempore operari, nec simul facere ne hinc rerum
ordo turbareturJ). Mais, en donnant cette explication,
Chrysostome remarque que c'est une solution qu'il propose: «Hsec

omnia per totum Evangelium dicta hic collegi, ut unam omnibus

solutionem afferam. » Ce n'est donc que son opinion
personnelle, et non un dogme, qu'il expose; et il est permis de

la trouver discutable. Cette remarque doit s'étendre aussi à

l'opinion suivante que le Christ connaissait « les profondeurs
de Dieu », mais que, pour éviter des questions intempestives
de la part de ses disciples, il simulait l'ignorance : « Spiritus
omnia scrutatur, etiam profunda Dei; et tu, ne hoc quidem
nosti? Absit. Non ut hoc suspicemur, ita locutus est; sed se

nescire simulât, ut illos ab intempestiva qusestione abducat2). »

Chrysostome s'est-il toujours exprimé, dans ses discours, d'une
manière absolument correcte, au point de vue de la célèbre
communication des idiomes? On peut penser, je crois, qu'il a

quelquefois, ainsi que Cyrille d'Alexandrie, exagéré l'unité du

Christ, et qu'il a pris trop facilement le mot « Christ » comme
synonyme de « Verbe » tout court : Jésus-Christ, en effet, est
le Verbe incarné, et non le Verbe tout court ni le Verbe non
incarné3). Conclure de ces passages excessifs que Chrysostome
a nié la volonté humaine, l'activité humaine, le moi humain
de Jésus Christ, serait erroné: car, dans maints passages, il a
insisté sur le Christ homme, qui a senti et parlé en homme,
par exemple, quand il a dit : « Que ce calice s'éloigne de moi,

') In Joann. homil. 22, al. 21, n. i.
2) In Acta apost. homil. 2, n. 2.
3) Dans sa i6° homélie sur St. Matthieu (n. 5), Chrysostome dit que c'est Jésus«

Christ qui a établi l'Ancienne Loi: « Atqui is qui i.la dedit, ipse est » : et que, s'il
a dit aux Juifs: « Il a été dit aux anciens t>, et non pas: «J'ai dit aux anciens», c'est
uniquement pour ne pas les choquer!



— 286 —

s'il est possible; cependant qu'il soit fait non comme je veux,
mais comme tu veux. » Chrysostome dit expressément à ce
sujet: « Imbecillitatem naturae ostendit humanse, quse utcumque
avelli a prsesenti vita nolebat, sed recusabat et tergiversabatur
propter insitum illi a Deo jam a principio prsesentis vitae amo-
rem Refugit autem hic et deprecatur ut homo Idcirco
nec a principio perfectae setatis hominem suscepit, sed et con-
cipi et nasci et lacté nutriri sustinuit, ac tanto tempore in terra
versati, ut hoc ipsum et temporis diuturnitate et aliis omnibus
confirmaret]). »

Chrysostome ne s'est pas dissimulé l'objection que Jésus
ne serait pas réellement ex semine David, s'il n'était pas
réellement fils de Joseph: car Joseph était ex semine David, et Marie
n'en était pas. « Duse namque sunt qusestiones : cur matris genealogia

non texitur, et cur Joseph, qui nihil contulit ad generationem,
ab illis memoratur: videtur enim hoc redundare, et illud
desiderali2).» Comment Chrysostome répondu? En disant: «Quo
pacto autem sciemus ex Davide ortam esse? Audi Deum
Gabrieli prsecipientem ut adiret virginem desponsatam viro, cui
nomen erat Joseph, de domo et familia David. Quid clarius
postulas, cum audis de domo et familia David virginem fuisse?»
Donc Marie, épouse de Joseph, était, par cette alliance, de la
famille de David; donc son fils en était aussi! Reste à savoir
si, dans le cas présent, Joseph n'étant pas père de Jésus, celui-ci
était réellement de la race de David. La vérité n'oblige t-elle
pas à dire que non? Chrysostome tourne la difficulté, mais ne
la résout pas. Pour pallier cet inconvénient, il prétend que
c'est à dessein que Matthieu a donné la généalogie de Joseph,
et non celle de Marie: car, dit il, il ne fallait pas que les Juifs
sussent que le Christ était né d'une vierge; s'ils l'eussent su,
ils auraient mal interprété le fait, et ils auraient lapidé Marie
comme adultère. Donc il fallait faire croire que Jésus était fils
de Joseph. Et c'est pourquoi Jésus s'est appelé fils de l'homme;
et c'est pourquoi aussi Marie a dit à Jésus même : Ton père
et moi nous te cherchions. Ces choses sont très clairement
énoncées dans la 3e homélie sur St. Matthieu (n. *1). Donc, selon
Chrysostome, Jésus, Marie, Matthieu auraient connu le secret,
à savoir la conception miraculeuse de Jésus, mais ils l'auraient

*) De Consubstantiali, contra Anom. VII, n. 6.

2) In Matth. homil. 2, n, 3.



— 287 —

dissimulée pour sauver la vie et la réputation de Marie; et le
sens naturel de la généalogie donnée par Matthieu serait que
Jésus était fils de Joseph (comme la version syriaque le dit
expressément).

Chrysostome a enseigné que Marie n'a conçu qu'après son
mariage et non avant: «Cur non ante sponsalia concepit et
prsegnans fuit? Ut rem interim obtegeret, et ut virgo malam
omnem opinionem effugeret '). » Et il ne veut pas qu'à ce

sujet on se demande comment l'événement a eu lieu. Il suffit
de savoir que la vertu de Dieu a «couvert» Marie, et que le
fils conçu était le fils de Dieu. Il ne va pas plus loin. Il
concède même que Joseph ne se doutait pas d'une « opération
divine». « Audiens de Spiritu sancto, nihil aliud curiose inqui-
ras: exempli causa, quomodo qui est immensus, in utero sit;...
quomodo virgo pariât et maneat virgo; quomodo Spiritus sanctus

templum illud efformaverit, et similia. Etenim virtus Altissimi

obumbrabit virginem, et Filius Dei erat id quod natum
erat Sed neque illud, neque etiam ex divina operatione
prsegnantem esse putabat (Joseph). » On avouera que le mot
obumbrabit (éniaxidauaa) est très peu précis, ainsi que le mot
superveniet in te (èneUvcnxai ènl oè), et qu'ils peuvent l'un et
l'autre se prêter à de multiples interprétations. Néanmoins
Chrysostome se prononce pour l'interprétation de la conception
miraculeuse: «Ne putes, inquit, quoniam dixi Ex Spiritu sancto
est, te alienum ab eo ministerio esse quod secundum œcono-
miam est. » On pourrait croire que par ces paroles Chrysostome
reconnaît la conception naturelle; il n'en est rien, car il ajoute
aussitôt : Etiamsi enim ad generationem ejus nihil contuleris,
attamen tu illi nomen impones. Etsi enim filius tuus non est,
attamen quse patris sunt erga illum exhibebis2). »

Chrysostome a reconnu que le mot virgo chez les Juifs
signifiait aussi jeune fille (juvencula), et quand il explique le
«signe» dont il est question dans Isaïe, il admet que ce signe
n'est pas seulement dans les mots ecce virgo, mais dans la
suite de la prophétie: pariet filium et vocabitur nomen ejus
Emmanuel. Nobiscum Deus, voilà ce qui doit caractériser le
fils de Marie, voilà le signe: avec lui, Dieu est au milieu de

nous, et dès lors nous n'avons rien à craindre : « Cum enim.

') Ecloga in diem nalalem Christi, homil. 34,
*) Ibid.



— 288 —

Deus cum hominibus est, nihil oportet tunc metuere neque
fremere, sed de omnibus confidere Hœc igitur omnia prœvi-
dens propheta exsultabat et choreas agebat, et uno verbo hœc

omnia nobis significavit, cum Emmanuelem nobis prophetaret1).»
Très large dans sa manière de concevoir comment nos

Ecritures ont été composées, Chrysostome ne l'a pas été moins
dans sa manière de les interpréter, sinon toujours, du moins
dans maintes circonstances. Par exemple, il remarque que Dieu
a parlé aux mages par l'étoile et par les anges, et il ne craint
pas de nous avertir que l'étoile en question n'était pas une
étoile réelle, mais une force invisible de Dieu manifestée sous
cette forme: «Neque enim ex numero stellarum hsec erat; imo
ne stella quidem erat, sed virtus quœdam invisibilis, in hanc
formam missa»; et il en donne quatre preuves2). Ne pourrait-
on pas dire avec autant de droit que les anges en question
n'étaient pas non plus des anges réels, mais, selon le langage
des Orientaux, des inspirations de Dieu, ou des forces de Dieu,
qui parlaient dans l'âme de ceux qui étaient l'objet de cette faveur?

Chrysostome a enseigné, lui aussi, que Marie a été une
seconde Eve, mais une Eve qui a joué un rôle opposé à celui
de la première: la première a été pour nous une cause de

tristesse, la seconde une cause de joie. « Maria ostendit se

personam Evse gestare Quia Eva duplicem maledictionem ac-
cepit, tristitiam et gemitum partus, angelus inducit partum qui
solvat priorem illum partum: ecce concipies .3). »

On a voulu pousser ce parallélisme aussi loin que possible.
Chrysostome a dit encore : « Quare ex virgine nascitur Christus,

et virginitatem illibatam servat? Quia quondam virginem
Evam decepit diabolus, idcirco ad Mariam, quas virgo erat,
felicem nuntium Gabriel detulit. Sed decepta quidem Eva peperit
verbum, quod mortem intulit: at felicem nuntium accipiens
Maria Verbum in carne genuit, quod vitam nobis seternam
conciliât. Verbum Evse lignum indicavit, per quod lignum e paradiso

Adamum expulit : Verbum autem quod ex Virgine prodiit,
crucem exhibuit, per quod latronem vice Adami in paradisum
introduxit4). »

') Ec'oga in diem natalem Christi, homil. 34.
*) Ibid. — Cf. Homil. 8, habi'a postquam presbyter Gothus, etc., n. 5 ; — /«

Matth. homil. 8, n. 1: «stella et illustralo mentis a Deo ipsis indita».
3) De mundi creatione, orat. 6, n. 10.
4) In natalem Christi diem, n. 2.



289

Conclusion.

Chrysostome accepte la nouvelle explication de la
naissance miraculeuse du Christ. Le mot «miracle», il l'accepte
d'autant plus facilement qu'en ce temps-là le miracle était chose
universellement répandue et ne soulevait aucune difficulté. Au
contraire. Qui disait religion, disait miracle. J.-C. étant l'envoyé
de Dieu par excellence, l'homme-Dieu, devait être l'objet des

plus grands miracles ; à son sujet, rien ne pouvait étonner ;

tout surnaturel était naturel.

Mais Chrysostome ne s'en tient pas à cette écorce. Il ne
s'arrête pas au fait extérieur; il voit dans le fait partout
raconté l'idée qui doit être partout admise; le fait est le moyen
de la diffusion de l'idée. Or l'idée est celle-ci:

J.-C. est appelé « fils de Marie » (ex Maria), pour nous
apprendre qu'il porte en lui les péchés de l'humanité; l'humanité
est coupable ex Eva, une seconde Eve doit donc enfanter le
Sauveur. Il est le fils de la seconde Eve, le fils de Marie, c'est-
à-dire le Rédempteur, le Purificateur.

Il est dit aussi « conçu du St. Esprit » (de Spiritu), pour nous
apprendre qu'il doit spiritualiser et sanctifier l'humanité. Quod
natum est de Spiritu, spiritus est. Né de l'Esprit, Jésus-Christ
doit nous faire naître de l'Esprit et nous rétablir enfants de

Dieu; ex Deo nati sunt. Voilà le grand miracle: la naissance
miraculeuse est surtout miraculeuse parce qu'elle est
spirituelle, et qu'elle doit faire renaître l'humanité spirituellement.
Il n'en coûte rien à Chrysostome de comparer Marie à une
terre qui a soif et qui ne reçoit pas de rosée humaine, mais
seulement une rosée divine et spirituelle; c'est là le symbole
de la grande vérité, de la grande réalité, du grand miracle, à
savoir que cette terre produira un fruit divin, que Marie aura
un fils, le Juste, le Saint, et que par lui tous les hommes seront
de nouveau fils de Dieu.

Et quand le Christ est-il né de l'Esprit? quand l'Esprit lui
a-t-il été communiqué, pour qu'il nous fût communiqué à nous
aussi, par lui? A son baptême. C'est à son baptême qu'il a été
sacré par le Père comme son fils bien-aimé. C'est là la
théophanie. C'est à partir de ce moment qu'il commence sa vie
messianique et rédemptrice ; avant, non ; avant, il est Jésus,
homme saint, fils de Marie et du St. Esprit, mais au baptême,

Eevue intern, de Théologie. Heft 66, 1909. 19



— 290 —

il est Christ ; c'est alors que le St. Esprit l'oint et le consacre
Messie.

Tel est l'esprit de la doctrine de Chrysostome.
Précisons quelques points:
1° Il importe de remarquer que, dans la question christo-

logique comme dans toutes les autres questions, St. Jean
Chrysostome a maintes fois parlé oratorio modo, et que, dans ces
circonstances, il serait inexact de prendre à la lettre ce qu'il
n'a voulu exprimer que d'une manière oratoire. Je ne saurais
énumérer ici tous les points sur lesquels l'illustre orateur a

formulé ses propres opinions et sur lesquels il est permis d'être
d'un avis différent. J'en ai indiqué quelques-uns dans le cours
de cette étude. Cette réserve ne saurait toutefois ébranler la
valeur des explications qu'il a données de concert avec les
autres Pères. C'est surtout sur celles-ci qu'il est utile d'insister.
Ajoutons qu'il visait à la pratique plus qu'à la spéculation. Par
exemple, lorsqu'il cite le texte de la maternité de Marie {Matth.
I, 18), au lieu de se perdre en questions subtiles et curieuses,
il dit: «Hsec adhuc in superficie sunt: sed si hsec speculando
usque in finem perseveres, ssecularia statim omnia respues,
terrena omnia deridebis: si dives sis, divitias nihil esse duces,
ubi audies illam fabri uxorem in humili domo, matrem Domini
fuisse; si pauper, de paupertate non erubesces, cum didiceris
Creatorem mundi vilissimam casam non erubuisse » 1); etc.

2° Chrysostome a enseigné clairement un seul Christ, vrai
homme et vrai Dieu, en qui les deux natures, divine et
humaine, sont unies sans confusion aucune, ni en ce qui concerne
leurs propriétés, ni en ce qui concerne leurs actes. Telle a été
l'union des deux natures in persona.

3° Cette union dite hypostatique, en vertu de laquelle J.-C,
vrai homme par sa nature humaine, a été aussi vrai Dieu par
sa nature divine, a été appelée « onction » par St. Jean
Chrysostome. C'est en vertu de cette onction par excellence que
J.-C. est Dieu, et non parce qu'il serait né miraculeusement
comme homme.

4° Chrysostome enseigne clairement que Jésus a d'abord
été conçu du St. Esprit; qu'ensuite, à son baptême, il a été oint

') In Joann. homil. 54, al. 53, n. 3.



— 291 —

«Christ», quand le St. Esprit lui a été communiqué dans sa
plénitude sous la forme d'une colombe.

5° Comment a-t-il été conçu du St. Esprit et oint Christ par
le St. Esprit? Nul ne le sait, et nul, dit-il, ne doit le rechercher:
«Ne igitur ultra procédas, ne quid quseras ultra ea quse dicta
sunt, neque dixeris: Quomodo Spiritus Sanctus id ex virgine
operatus est. »

6° Que cette conception ait été non seulement surnaturelle,
mais encore miraculeuse, Chrysostome le répète souvent bien
qu'il recommande de ne pas en rechercher la manière. Toutefois,

il est à remarquer que Chrysostome n'a jamais parlé des
miracles d'une manière didactique, soit philosophique soit
scientifique, mais seulement dans le sens ordinaire attaché de son
temps à ce mot, et d'une manière oratoire, en vue des actes
moraux et religieux qu'il voulait provoquer chez les fidèles, en
faisant ressortir à leurs yeux la puissance et les autres attributs

de Dieu de manière à lui ramener les âmes éloignées.
Telle est, dans son ensemble, la doctrine christologique

de St. Jean Chrysostome.
E. Michaud.


	La christologie de St. Jean Chrysostome

