Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 66

Artikel: La christologie de St. Jean Chrysostome
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403729

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403729
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA CHRISTOLOGIE
DE ST. JEAN CHRYSOSTOME".

Dans sa I™ homélie sur les Acfes des Apotres (n. 5), St. Jean
Chrysostome, parlant du baptéme de Jésus, explique pourquoi
Jésus a été appelé Christ: « Christus unctus fuisse dicitur, licet
nunquam oleo unctus fuerit, sed Spiritum acceperit. »

Quand le Christ a-t-il recu le St. Esprit? Il 1'a requ mani-
festement a son baptéme, qui a €té une véritable théophanie.
Il 'a recu sous la forme d'une colombe, et il I'a communiqué
a ses disciples sous la forme du feu (allusion a la premieére
Pentecote chrétienne, a4 Jérusalem). Il importe de remarquer
que la colombe n'est mentionnée comme symbole du St. Esprit
a I'égard de Jésus qu'au moment de son baptéme (Matth. 111,
16, Marc 1, 10; Luc 111, 22; Jear 1, 32), et nullement au mo-
ment de sa conception. Le St. Esprit fut toutefois communiqué
a Jésus des sa conception, puisqu'il a été congu «du St. Esprit».
Et c’est sans doute pour cette raison que Chrysostome,
a T'occasion du baptéme du Christ, rappelle sa conception
sainte et dit: «Christus func in virgineum wulerum venit et
templum formavit, nunc autem in animas venit apostolicas:
tunc in specie columbe, nunc in specie ignis.» 1l n'v a
pas eu de théophanie visible ni de «species columbae» a la
conception du Christ. On ne saurait accuser Chrysostome
d'avoir voulu amoindrir l'importance de la théophanie du bap-
téme du Christ, pour ne plus faire ressortir que la conception

) La «Revue internationale de théologie» a déja publié des études treés objec-
tives sur la théologic de St. Jean Chrysostome: en 1902, janvier, n. 37, celle de M.
Uévéque Herzog sur St. J. Chr. et la confession; en 1403, janvier, n. 41, mon étude
sur St. J. Chr. et l'eucharisiie; en juillet, n. 43, mon étude sur St. J. Chr. et I'Eglise;
en I19o§, janv. et avril, nn. 49 et 5o, celles de M. le DT Menn sur St. J. Chr. et le
sacerdoce. Apres la présente étude de St. J. Chr,, une autre suivra sur sa Sotério-
logie.



276

du Christ; néanmoins c'est ce qui arrivera plus tard, surtout
en Occident, ou la féte de l'épiphanie ne sera plus que trés
secondairement la féte du baptéme du Christ, et ou la féte de
Noél la supplantera & peu prés complétement. Quoi qu'il en
soit, c'est sur lonction par U'Esprit que Chrysostome insiste,
et c'est par elle que le Christ est Christ. Il dit encore ailleurs:
«Oleo quidem non unctus est, sed Spiritu; solet autem Scrip-
tura hujusmodi unctos vocare christos. In unctione quippe, quod
preecipuum Spiritus est; ideo et oleum assumitur. Et ubinam
christos vocat eos qui non sunt oleo uncti? Ubi dicit, Nolite
tangere christos meos et in prophetis meis nolite malignari.
Tunc enim nullus erat ad unctionem olei apparatus?!). »

Quand Jésus fut-il oint Christ? Chrysostome répond ainsi:
Quando autem unctus est Christus? Quando tanquam in co-
lumbe specie Sprritus supev eum venrt. Consortes autem hic
vocat omnes spirituales, quemadmodum Joannes dicit: Nos
omnes ex plenitudine ejus accepimus. De ipso autem . Non ad
mensuram dat Spivitum Deus; et rursus: Effundam de Spiritu
meo super omnem carnem. J[fllic autemn non ex Spiritu, sed
totus venit Spiritus, et ideo dixit: Non ad mensuram dat Deus
Spiritum?). Donc c'est & son baptéme que Jésus a €té oint
Christ; il a été merveilleusement sanctifié, et dans une mesure
extraordinaire, 4 sa conception; mais c'est & son baptéme qu'il
a été oint Christ.

Chrysostome enseigne non seulement la conception sainfe
de Jésus, mais encore sa conception miraculeunse, et il nie que
Joseph ait ¢été le pere de Jésus?®). Dans son explication de la
géncalogie du Christ telle que Matthieu la donne, il souléve
en effet cette difficulté: «Primo, cur Josephi genealogia duca-
tur, qui Christt pater non erat,; secundo, quomodo planum erit
ipsum ex Davide originem ducere, cum ignoretur quinam Marize
matris ejus majores fuerint; neque enim Virginis genealogia
descripta fuit4).» Plus loin, Chrysostome enseigne que le Christ

Y In Epist. ad Rom. homil. 7, n. 1.

% Exp. in #s5. 44, n. g.

) Voir, notamment, I'homélie /n i//ud, Pater si possibile est, n. 3, ou il en-
seigne que Dieu s’est fait homme et novem mensium spatio in ventre fuisse gestatum;
qu’il a éié alors tanquam radicem in terra sitienti; terram vero sitientem uterum dicit
virgineum, eo quod hominis semen non susceperit, neque coitum sit expertus, sed
absque conjugio illum peperit,

Y In Matth. proem. homil. L, n. 6.



277

est «venu per virgineam vulvam »; qu'il est « né ex muliere» ;
qu’il a deux générations, l'une qui est semblable & la nétre
(similis nostrae), I'autre qui la surpasse (nostram exsuperans)’).
Chrysostome s'arréte peu sur ces choses et aussitdt il va a
leur but et a leur portée morale: «Natus est ex muliere, ut
tu desineres filius esse mulieris. » 1l semble dire: Fils de la femme
signifie pécheur; donc nous devons cesser d'étre fils de la femme.
Voila pourquoi Jésus-Christ, qui a voulu se faire pécheur pour
expier nos péchés, a voulu étre fils de la femme; et pour qu'on
le considérat bien comme tel, il fallait ne pas le considérer
comme fils de I'homme. Fils de 'homme, il I'était puisque Luc
et Jean le nomment expressément «fils de Joseph» (Luc IV,
22; Jean VI, 42 et I, 45); mais il était bon quelquefois, pour
notre instruction, de montrer en lui exclusivement le fils de 1a
femme,

Chrysostome explique ainsi la naissance temporelle de Jésus.
D'une part, il a été fait d'une femme, sous la loi, factum ex
muliere, factum sub lege (Gal. IV, 4). D'autre part, il est né
de I'Esprit ou de Dieu: natum ex Spiritu, ex Deo nati sunt.
Et Chrysostome remarque avec les Ecritures que ce qui est
n¢ de U'Esprit, est esprit: quod natum est ex Spiritu, spivitus
est. Donc ce que Jésus a regu de l'Esprit est spivituel: «id
est, qui natus est ex Spiritu, spiritualis est; generationem quippe
hic non secundum substantiam dicit, sed secundum honorem et
gratiam» 2), On voit par cette remarque comment Chrysostome
voulait que l'on comprit la naissance surnaturelle du Christ
dans un sens spirituel. Et ceci est fort important. Quant a la
chair du Christ, Chrysostome enseigne qu'elle fut de la méme
nature que la notre, sauf qu'elle ne fut pas pécheresse; ce fut
une chair sanctifiée dés le moment de sa conception, mais une
chair réelle et réellement humaine. « Quod in similitudine carnis
dicat misisse Filium, ne ideo existimes aliam esse carnem: quia
enim dixit peccati, ideo et similitudinem apposuit. Neque enim
peccatricem carnem habuit Christus, sed similem quidem nostrae
peccatrici, impeccabilem autem, et natura eamdem quam nos-
tram3). » Cette conception extraordinairement sainte, Chrysos-
tome lappelle &vor wva 16xov #ed maopddofar ¥,

Y In Matth. homil, I/, n. 2.

Y)Y {n Foann. homil. 20, al. 235, n.
%) In epist. ad KRom. homil. 13, n.
Y fn Mareh, homil. 37, al. 38, n.

L) Wt -



— 278 —

Lorsque Chrysostome veut prouver que le Christ est Dieu
(Quod Christus sit Deus), il montre que le St. Esprit s’est reposé sur
lui: et requiescet super eum spiritus sapientiee et intellectus
(n. 2). Et quand cela a-t-il eu lieu? Il ne dit pas a sa concep-
tion, mais a son baptéme: «Quod Joannes evangelista declarat
his verbis: Ego vidi spiritum descendentem sicut columbam,
et manentem super eum. Sans doute, plus loin (n. 3), Chrysos-
tome rappelle que Jésus est né a Bethléem suivant la parole
de Michée (V, 2): ex te exiet dux qui regat populum meum
Isragl. Mais il n'est pas dit que, dés sa naissance, Jésus était déja
de fait le chef qui gouvernait le peuple d'Israél; il était celui
qui devait plus tard étre ce chef; il n'avait pas encore regu a
cette date le titre et la mission du Fils de Dieu, titre et mis-
sion qui ne lui ont été donnés qu'a son baptéme, immédiate-
ment avant sa vie publique.

Dans sa huitiétme homélie sur Matthieu (n. 2), Chrysostome
dit de I'enfant Jésus: mirabilem hunc editum puerum et spiri-
tualem partum (rov Javuuociy TodToY TOXOV xal TAS TVELUQTIXAC
wdivag). C'est 1'enfant qui est admirable, et 'enfantement n'est
que spirituel. .

Chrysostome, dans son épitre au moine Césaire, enseigne
clairement 1'unité du Christ, mais sans tomber dans le mono-
physisme et sans méler les actes de la divinité a ceux de 1'hu-
manité; il montre chaque nature agissant suivant ses propriétés,
lesquelles ne sont altérées en quoi que ce soit. On remarquera
comment, pour bien expliquer le maintien des deux natures en
J.-C., il en appelle a l'eucharistie, ou la substance du pain,
quoique sanctifiée par la grace, reste substance du pain, comme
la divinité reste divinité. Voici ses propres paroles: ¢ Propter
quod ef Dewus et homo Christus. Deus propter impassibilitatem,
homo propter passionem. Unus Filius, unus Dominus, idem ipse pro-
culdubio unitarum naturarum znam dominationemn, unam potesta-
tem possidens, etiamsi non consubstantiales existunt et unaquaque
tncommiixtam proprietatis conservat agnitionem, propter hoc
quod inconfusa sunt duo. Sicut enim antequam sanctificetur
panis, panem nominamus; divina autem illum sanctificante
gratia, mediante sacerdote, liberatus est quidem ab appellatione
panis, etiamsi natura panis in ipso permansit, et non duo cor-
pora, sed unum corpus Filii preedicamus.» Puis, Chrysostome
attaque le monophysisme comme une erreur «infernale », erreur



— 279 —

qui enseigne que le corps du Christ cesse d’étre un vrai corps
et qu'il devient la divinité, de telle sorte qu'il n'y ait plus en
J.-C. qu'une seule nature (Dominicum corpus sicut verum cor-
pus confiteri non patiuntur; per cogitationem enim dici con-
versum esse hoc in deitatem imaginantur, unam hinc construentes
naturam). Donc, selon Chrysostome, il y a, méme aprés 'union
hypostatique, deux natures en J.-C., natures complétes, 'une et
I'autre conservant réellement toutes leurs proprié¢tés naturelles.
Selon Chrysostome, ce n'est pas la divinité qui a souffert, et
qui a dit: «Tristis est anima mea usque ad mortem, transeat
a me calix iste», etc. C'est 'homme qui a souffert et qui a dit
ces choses. En J.-C., les propriétés de chaque nature ont été
tnconverlibles (unum Filium, portantem tamen in semetipso in-
divisarum duarum naturarum nconvertibililer proprietates);
néanmoins la personne est une (unitio in una filiationis confi-
tenda persona et una subsistentia). Selon Chrysostome, le Christ
a eu deux volontés, mais I’humaine trés conforme 2 la divine.
Lorsque le Christ dit: Verba qua ego loquor, non ego loguor
a me ipso non possum facere quidquam, ce n’est pas qu'il soit
privé de la puissance appelée volonté humaine, mais seulement
gue cette volonté humaine est tellement d’accord avec la divine
qu’elle ne veut que ce que celle-ci veut: «Nihil aliud dicit nisi
unam esse Patris et Filii voluntatem . .. Non hoc dicit ut osten-
dat se vel loquendi vel faciendi esse potestate privatum, absit,
sed exacte volens ostendere concordem suam esse cum Patre
sententiam tam in verbis quam in rebus?).»

Chrysostome démontre la divinité¢ de J.-C. par les pro-
phéties®). En expliquant le texte d'Isaie: Ecce virgo in utero
habebit, il entend par virgo une jeune fille qui concevra mira-
culeusement, et cela, non pas parce que le mot wvirgo ne
signifie pas puella, mais parce qu'il est dit que ce sera un signe
(Ecce dabit Dominus ipse vobis signum). Il ne remarque pas
que le signe peut trées bien consister dans la seconde partie de
la phrase: Et vocabunt nomen ejus Emmanuel. Le texte ol il
est dit que Joseph ne connut pas Marie jusqu'a ce qu'elle eiit

Y In illud, Pater si possibile est, n. 3. — Voir aussi /u Foannem homil. 39
{al. 38), n. 4.

?) Adversus Judazos et Gentiles demonstratio quod Christus sit Deus, ex iis qua
multis in locis de illo dicta sunt apud prophetas. Livre en 17 chapitres; T I, p. 682
4 %12, édit. Gaume 1839,



280 —

enfanté son premier-né, Chrysostome ne l'interpréte pas en ce
sens que Joseph aurait connu Marie aprés cet enfantement, mais
seulement en ce sens que Marie aurait été inlacta usque ad
partum?).

Les arguments de Chrysostome tendant & démontrer que
le Christ est vraiment Dieu, sont trés nombreux, et il est in-
utile de les reproduire ici: ce sont les arguments que tous les
Peres et tous les théologiens ont sans cesse reproduits. Je
signalerai toutefois quelques détails, qu'il faut méditer. D'abord
le mot factum dans la phrase: Verbum caro factum est. L’'écri-
vain a employé ce mot, dit-il, « non ut mutationem substantie,
absit, sed ut verz carnis assumptionem declararet ... Subdit
enim, Et habitavit in nobis, ac si diceret: Nihil absurdum sus-
piceris ex hoc dicto Factum est. Non enim immutabilis naturese
mutationem, sed kabilationem dixi. Habitatio autem non idipsum
est quod habitaculum, sed aliud. Aliud enim in alio habitat;
alias enim non esset habitatio: nihil enim in seipso habitat...
Sine ulla confusione, vel substantiarum ablatione, sed per unio-
nem ineffabilem inexplicabilemque (wld’ évdicewg «gérrov Twog
xal cgodarov). Quomodo autem id fiat ne queeras; factum est
enim ut ipse novit?), »

L'incarnation du Fils de Dieu et son abaissement jusqu’a
nous, voila 1'élément capital de notre salut: Nam caput salutis
nostrae incarnatio Unigeniti est et ejus ad nos usque demissio?).

Il est a remarquer que, selon l'affirmation de Chrysostome,
Marie elle-méme n'a pas connu le mysiere de l'incarnation, non
plus que les fréres de Jésus, non plus que celui qui paraissait
étre son pere: « Venit absque ullo strepitu, multos celans et
diu latens. Quid dico multos, quando nec ipsa quidem virgo
que euwm ulero gestabal, noveval avcanum miysterti, nec ejus
fratres credebant in ipsum, nec is qui videbatur esse pater
magnum quid de eo concipiebat?)?» Il est difficile de concilier
la naissance miraculeuse de Jésus, ainsi que le fait de 'union

Y 7n Matth. homil. 5, n. 3.

%) In Foannem homil. 12 (al, 11), n. 2, —- Il répete souvent qu’il ne faut pas
scruter curieusement les mysteres religieux, qui sont les secrets de Dieu, «De nati-
vitate dixi ex virgine, neque nosti, neque hiscere audes, et ccelum curiose scrutaris?
Atque utinam in ccelum, et non in dominum cceli curiose inquireres. » De prophetiarum:
obscuritate 1, n. 2.

Y In illud, Filius ex se nihil faci, n. 3.

8 Expos. in Is. 49, n. 1.



— 281 —

hypostatique & I'époque de cette naissance, avec cette ignorance
de Marie. L’éditeur luiméme marque son étonnement (T. V,
p. 269).

Le premier aveénement de J.-C. (son incarnation ou l'union
hypostatique des deux natures en sa personne) a été caché et
‘il devait 1'étre. Chrysostome en explique ainsi la raison: Nunc
ut medicus veni, tunc (lors du second avénement) ut judex adero;
nunc ut quaeram eos qui erraverunt, tunc ut rationes repetam;
ideoque latens veni; tunc publice et palam ceelos convolvam?). »
Il est venu en ce monde pour y répandre la vérité, pour sauver
les hommes et pour attirer & Iui toutes les nations (om7¢s gentes)..

Chrysostome ne veut pas qu'on cherche a savoir comment
J-C. est né. La vérité est qu'il est né de la Vierge et du
St. Esprit; voila tout ce qu'il faut savoir. Le reste nous échappe,
et ne saurait ¢étre dogmatique. Ce sont des curieux qui cherchent
indiscrétement a le savoir, sans toutefois y arriver; les croyants
n'ont pas cette curiosité intempérante. Ce passage de Chry-
sostome est trés remarquable et trés important, en ce sens
qu'il condamne a 'avance les explications que les théologiens
ont plus tard ajoutées au dogme et qu'ils ont voulu transformer
en dogmes. Certes, Chrysostome ne recule pas devant le mot
«miracle », qu'il prodigue dans toutes les circonstances selon
l'usage de son temps, parce que les anciens n'y attachaient
pas le sens d’aujourd’hui; mais, dans ce passage méme, il ne
se prononce sur rien, sauf sur les mots ex virgine et de Spi-
vitu sanclo. Voici ses propres paroles: « Ne igitur ultra procedas,
ne quid queeras ultra ea quee dicta sunt, neque dixeris: Quo-
modo Spiritus sanctus id ex virgine operatus est? Si enim
natura operante nemo potest formationis modum explicare, quo-
modo Spiritu mirabiliter agente, poterimus hzec explanare? Ne
enim evangelistam vexares et importunis quaestionibus exagi-
tares, ipse enuntiato miraculi auctore sese his omnibus liberavit.
Nihil ultra scio, inquit, 7¢s7 hoc a Spiritu factum. Erubescant
ii qui supernam generationem curiosius explorant ... Neque
Gabriel, neque Mattheaeus aliud quidpiam dicere potuerunt, nisi
quod ex Spiritu natus sit; quomodo autem et qua ratione ex
Spiritu natus sit, nullus eorum interpretatus est; neque enint
id fieri poterat®).» Etc. Je le répeéte, il faut lire tout ce passage.

Y In Muatth, bom. 53, al. 54, n. 2.
%y In Matth, homil, 4, n. 3.



— 282 —

Ailleurs, Chrysostome explique les mots de Luc: Et virtus
Altissimi obumbrabit tibi. Il dit que la conception sera supra
naturam et plus sublime que la conception ordinaire. Et il rap-
pelle la puissance de Dieu qui triomphe aisément de la stéri-
lité. Ecce Elisabeth cognata tua et ipsa concepit filium in se-
nectute sua, et hic mensis sextus est ei qui vocatur sterilis.
Pourquoi l'exemple d'Elisabeth est-il invoqué pour convaincre
Marie de la possibilité d'une conception? Chrysostome répond:
« Vide quanta Gabriel utitur solertia. Non enim in memoriam
ei reducit vel Saram, vel Rebeccam, vel Rachelem. Quare et
quam ob causam? Nam ha quoque fuerunt steriles et vetulee,
et magnum mivaculum in illis fuil (xel w0V xal €v avraic TO
Yedue 1v); sed quia omnes hee narrationes antiquee erant; ad-
ducit eam ad id quod nuper contigerat, ut mentem ejus ad
credendum provocaret?!). » Chose étrange, Chrysostome ne dit
pas: Dieu qui a fait un grand miracle dans Elisabeth, Sara,
Rebecca, Rachel, peut en faire un plus grand encore en vous.
Mais il se borne a dire a Marie: Dieu & guéri miraculeusement
la stérilité en votre cousine Elisabeth; de méme il vous exau-
cera et vous rendra mere: «nam viginti annis perseveravit
(Isaac) orans et deprecans Deum, et tunc tandem assecutus est
quod desiderabat ... Vidistis orationis vim, quomodo et natu-
rvam ipsam supervel.» Telle est la legon que tire Chrysostome
de son raisonnement, qui, dans la circonstance, peut paraitre-
singulier: car on pourrait en conclure que Marie jusque-la était
restée vierge (c'est-a-dire jeune femme, mariée a joseph, et né¢an-
moins stérile), mais qu’enfin elle allait devenir mére, grace a
ses priéres, et grace au St-Esprit qui la rendrait meére d'un fils
qui serait « Dieu avec nous» 2),

Chrysostome enseigne que le Christ n'a pas opéré de mi-
racle pendant son enfance ni avant son baptéme. Ceux qu'on
lui a imputés, sont faux. «Hinc palam est signa illa quae a
Christo in pueritia facta feruntur, falsa et a quibusdam conficta
esse. Nam si a puero miracula edidisset, Joannes non illum
ignoravisset, nec reliqua multitudo opus habuisset doctore qui
illum indicaret?®).» Chrysostome répéte cette argumentation
dans sa 21° homeélie (al. 20;, n. 2, et il ajoute que tous les

VY In cap. 25 Genes. homil. 49, n. 3.
) Méme raisonrement daps Vhomélie D¢ non evulgandis fratrum peccatis, n. 7.
%) /n Foann. homil. 17, al. 16, n. 2.



signes que le Christ a opérés l'ont été pendant les trois ans
de sa vie publique. «Si adhuc puer miracula edidisset, non po-
tuisset tanto tempore latere; majori quippe admirationi fuissent
miracula a puero facta ... Verum nihil aliud puer fecit, nisi
id tantum quod Lucas enarrat, duodennem ipsum sedisse in
medio doctorum audientem et interrogatione sua admirandum
visum fuisse.» Il revient encore a la charge dans sa 23° ho-
mélie (al. 22), n. 1: «Dico ipsum post baptisma signa edere
ceepisse; ante baptisma vero nullum fecisse, jam declaravimus.»
Et il ajoute que le Christ quitta Capernaum pour ne pas
«trainer» avec lul sa mére et ses fréres (tunc abiit ne matrem
et fratres ubique secum traheret), et qu'apres avoir laissé sa
mere, il essaya de nouveau de faire des miracles (iterum mi-
racula aggreditur cum illam ibi reliquisset — ovrw mady émi-
Aapparerar 1oy Javidior, dToxata0Tioac ThY yeye vixviar)

Pourquoi Jésus s'est-il fait baptiser par Jean, lui qui n’avait
aucun péché et qui était déja sanctifié? Siergo neque Spiritus
sancti expers erat illa caro, neque obnoxia peccatis, qua de
causa baptizabatur ? ... Vides idcirco venisse Spiritum sanctum,
non quasi tum primum adveniret, sed ut eum, qui pradicabatur,
volatu ipso quasi digito monstraret, ommibusque notum wed-
deret? Hac igitur de causa ad baptismum venit?).

C'est dans cette homélie sur le baptéme du Christ (T. II,
p. 433-443) que Chrysostome explique les origines et la portée
de la féte de I'Epiphanie. Il y enseigne qu'on ne connait assez
ni sa signification ni son origine?); qu'il y a deux apparitions
ou épiphanies, I'une, présente, celle qu'on célebre actuellement,
l'autre, future, celle qui aura lieu a la consommation des siécles;
qu'on célebre actuellement le jour de son baptéme, et non pas
le jour de sa naissance. Pourquoi? Pourquoi cette féte de la
sanctification des eaux est-elle appelée apparition?®)? Parce que
sa naissance n’a pas été manifestée 2 tous et qu'elle est restée
jusqu’'a ce jour inconnue au public*). Jean-Baptiste a dit lui-
méme: Il y a au milieu de vous quelqu'un que vous ne con-

YW De baptismo Christiy n. 3.

#) Quod summa notandum ignominia risuque dignum est, cum singulis ananis
solemnitatem istam celebrent, cjus argumentum et occasionem ignorant (n. 2).

%) At enim qui fit, ut non ea dies qua natus est, Epiphania et apparitio apel-
letur, sed ea qua baptizatus est?

4) Quia nimirum non omnibus manifestus est redditus, cum partu est editus, sed
<um est baptizatus: nam ad hunc usque diem vulgo erat ignotus,



N Y -

naissez pas, quem wvo0s wnescitis. Et il n'y avait a cela rien
d'étonnant, puisque Jean-Baptiste lui-méme, son parent, l'avait
ignoré jusqu’'a ce jour (et ego nesciebam eum). C'est donc le
baptéme du Christ qui a été sa premiére épiphanie, la seconde
devant avoir lieu 4 la fin du monde; et cC'est la voix du Pere
qui s'est fait entendre du ciel, et c'est 'Esprit Saint qui s’est
manifesté sous la forme d'une colombe pour dire au monde
que Jésus était le Fils de Dieut). Quapropter et Spiritus in
specie columbae descendit: ubi enim est reconciliatio Dei, ibi
et columba. Nam et arce Noe tempore ramum gestans olivee
columba venit divinee benignitatis signum tempestatisque sedatee:
nunc quoque in specie columbae, non in corpore (hoc enim
sedulo notandum est), venit Spiritus Dei, denuntians miseri-
cordiam orbi terrarum, simulque virum spiritualem designans
innocentem ac simplicem minimeque malum esse oportere »
(n. 4). On voit par cette explication les rapports qu'il y a entre
le déluge, chatiment des péchés, et la sanctification des eaux
au baptéme; entre ce baptéme du Christ et la miséricorde ap-
portée au monde; entre cette épiphanie et la rédemption. C'est
la divine mission du Christ, proclamé Fils de Dieu, qui com-
mence. Telle était la portée de 1'épiphanie dans l'ancienne
Eglise, et Chrysostome se plaint déja gqu'on l'ait oubli¢e de
son temps.

Chrysostome s’est demandé pourquoi Jésus n'est venu au
baptéme qu'a trente ans. C'est que, dit-il, pendant trente ans,
il a voulu observer la loi et montrer qu'il pouvait U'observer;
et c'est a partir de son baptéme qu’il 'a «déliée » : Post hunc
baptismum legem soluturus erat?). Joannes quidem preedicavit
baptismum poenitentiee, et non dicit remissionis, #f credereint
in venientem post euwm (Act. XIX, 4). Les trente premitres
années de Jésus ont été trente années d’obscurité; et son pre-
mier avénement commence 4 son baptéme, lorsqu’il va précher
le royaume des cieux: «Regnum autem hic dicit adveniun:
ejus, et priorem, ct posteriorem 3. » Et Chrysostome ajoute (n. 3)
qu'ainsi Jean-Baptiste a accompli la prophétie d'Isaie, Isaile

B Ab andita de ceelo paterna voce fuerit commendatus, et illi in specie co-
lumbze descenders spiritus sanctus insederit, id testimonium quod illi Joannes dicebat,.
omni suspicione liberabat (n. 3).

%) In MMatth. homil, 10, n. 1.

3 16id., n. 2.



— 28 —

disant: «Parate viam Domini, rectas facite semitas ejus», et
Jean-Baptiste disant: «Facite fructus dignos pcenitentize ».
Chrysostome a admis que le Christ, & 1'époque des noces
de Cana, n'était pas soumis a la nécessité des temps, et que,
s'il a dit 2 sa meére que son heure n’était pas venue, c'est
qu'il voulait ne pas tout opérer a la fois, mais successivement
ct avec ordre. Non temporum necessitati subjectus erat Chris-
tus, neque horas observans dicebat, Nondum venit hora mea
(an id observaret temporum opifex, annorum et saeculorum
creator?), verum per hzec dicta hoc vult significare se omnia
congruenti tempore operari, nec simul facere ne hinc rerum
ordo turbaretur?!). Mais, en donnant cette explication, Chry-
sostome remarque que c'est une solution qu'il propose: «Hac
omnia per totum Evangelium dicta hic collegi, ut unam omni-
bus solutionem afferam.» Ce n’est donc que son opinion per-
sonnelle, et non un dogme, qu'il expose; et il est permis de
la trouver discutable. Cette remarque doit s'étendre aussi a
P'opinion suivante que le Christ connaissait «les profondeurs
de Dieu», mais que, pour éviter des questions intempestives
de la part de ses disciples, il simulait l'ignorance: «Spiritus
omnia scrutatur, etiam profunda Dei; et tu, ne hoc quidem
nosti? Absit. Non ut hoc suspicemur, ita locutus est; sed se
nescire szmulat, ut illog ab intempestiva queestione abducat?). »
Chrysostome s'est-il toujours exprimé, dans ses discours, d'une
manieére absolument correcte, au point de vue de la célebre
communication des idiomes? On peut penser, je crois, qu'il a
quelquefois, ainsi que Cyrille d'Alexandrie, exagéré l'unité du
Christ, et qu'il a pris trop facilement le mot «Christ» comme
synonyme de «Verbe» tout court: Jésus-Christ, en effet, est
le Verbe incarné, et non le Verbe tout court nile Verbe non
incarné?®), Conclure de ces passages excessifs que Chrysostome
a nié la volonté humaine, l'activité humaine, le moi humain
de Jésus Christ, serait erroné: car, dans maints passages, il a
insisté sur le Christ komme, qui a senti et parlé en homme,
par exemple, quand il a dit: « Que ce calice s'éloigne de moi,

Y /n Foann. homil, 22, al. 21, n. 1.

?) In Acta apost. homil. 2, a. 2.

%) Dans sa 16° homélie sur St. Matthieu (n. §5), Chrysostome dit que c’est Jésus-
Christ qui a établi ’Ancienne Loi: « Atqui is qui ila dedit, ip5¢ ese>: et que, s'il
a dit aux Juifs: <Il a été dit aux anciens», et non pas: «]'ai dit aux anciens », c’est
uniquement pour ne pas les choquer!



286 —

s'll est possible; cependant qu’il soit fait non comme je veux,
mais comme tu veux.» Chrysostome dit expressément a ce
sujet: «Imbecillitatem naturee ostendit humange, quae utcumque
avelli a preesenti vita nolebat, sed recusabat et tergiversabatur
propter insitum illi a Deo jam a principio praesentis vitae amo-
rem ... Refugit autem hic et deprecatur #u¢ Zzomo ... ldcirco
nec a principio perfectee aetatis hominem suscepit, sed et con-
cipi et nasci et lacte nutriri sustinuit, ac tanto tempore in terra
versari, ut hoc ipsum et temporis diuturnitate et aliis omnibus
confirmaret ), »

Chrysostome ne s'est pas dissimulé I'objection que Jésus
ne serait pas réellement ex semiine David, s'il n’était pas réel-
lement fils de Joseph: car Joseph était ex semine David, et Marie
n'en était pas. « Duze namque sunt quaestiones: cur matris genea-
logia non texitur, et cur Joseph, quinihil contulit ad generationem,
ab illis memoratur: videtur enim hoc redundare, et illud desi-
derari?).» Comment Chrysostome répond-il? En disant: « Quo
pacto autem sciemus ex Davide ortam esse? Audi Deum Ga-
brieli preecipientem ut adiret virginem desponsatam viro, cui
nomen erat Joseph, de domo et familia David. Quid clarius
postulas, cum audis de domo et familia David virginem fuisse? »
Donc Marie, épouse de Joseph, ¢tait, par cette alliance, de la
famille de David; donc son fils en était aussi! Reste a savoir
si, dans le cas présent, Joseph n’étant pas pere de Jésus, celui-ci
était »éellement de la race de David. La vérité n’oblige-t-elle
pas a dire que non? Chrysostome tourne la difficulté, mais ne
la résout pas. Pour pallier cet inconvénient, il prétend que
c’est &4 dessein que Matthieu a donné la généalogie de Joseph,
et non celle de Marie: car, ditil, il ne fallait pas que les Juifs
sussent que le Christ était né d'une vierge; s'ils l'eussent su,
ils auraient mal interprété le fait, et ils auraient lapidé Marie
comme adultére. Donc il fallait faire croire que Jésus ¢tait fils
de Joseph. Et c’est pourquoi Jésus s'est appelé fils de I'homme;
et C'est pourquoi aussi Marie a dit 4 Jésus méme: Ton peére
et moi nous te cherchions. Ces choses sont trés clairement
énoncées dans la 3°® homélie sur St. Matthieu (n.1). Donc, selon
Chrysostome, Jésus, Marie, Matthieu auraient connu le secret,
a4 savoir la conception miraculeuse de Jésus, mais ils 'auraient

Y De Consubstantiali, contra Anom. VI/, n. 6.
2y In Matth. homil. 2, n, 3.



— 287 —

dissimulée pour sauver la vie et la réputation de Marie; et le
sens naturel de la généalogie donnée par Matthieu serait que
Jésus était fils de Joseph (comme la version syriaque le dit
expressément).

Chrysostome a enseigné que Marie n’a con¢u qu'apreés son
mariage et non avant: «Cur non ante sponsalia concepit et
pregnans fuit? Ut rem interim obtegeret, et ut virgo malam
omnem opinionem effugeret?). » Et il ne veut pas qu'ad ce
sujet on se demande comment I'événement a eu lieu. Il suffit
de savoir que la vertu de Dieu a «couvert» Marie, et que le
fils concu était le fils de Dieu. Il ne va pas plus loin. Il con-
céde méme que Joseph ne se doutait pas d'une « opération
divine». « Audiens de Spiriti sancto, nihil aliud curiose inqui-
ras: exempli causa, quomodo qui est immensus, in utero sit;...
quomodo virgo pariat et maneat virgo; quomodo Spiritus sanc-
tus templum illud efformaverit, et similia. Etenim virtus Altis-
simi obumbrabit virginem, et Filius Dei erat id quod natum
erat ... Sed neque illud, neque etiam ex divina operatione
pregnantem esse putabat (Joseph).» On avouera que le mot
obumbrabit (fmiendeowon) est trés peu précis, ainsi que le mot
supervenict in te (smeledoeran € 0¢), et qu'ils peuvent l'un et
l'autre se préter a4 de multiples interprétations. Néanmoins
Chrysostome se prononce pour l'interprétation de la conception
miraculeuse: «Ne putes, inquit, quoniam dixi Ex Spiritu sancto
est, te alienum ab eo ministerio esse quod secundum ocecono-
miam est,» On pourrait croire que par ces paroles Chrysostome
reconnait la conception naturelle; il n'en est rien, car il ajoute
aussitot: FEtiamsi enim ad generationem ejus nihil contuleris,
attamen tu illi nomen impones. F£i¢s: enim filius tuus non est,
attamen queze patris sunt erga illum exhibebis?). »

Chrysostome a reconnu que le mot wvirgo chez les Juifs
signifiait aussi jeune fille (juvencula), et quand il explique le
«signe » dont il est question dans Isale, il admet que ce signe
n'est pas seulement dans les mots ecce virgo, mais dans la
suite de la prophétie: pariet filium et vocabitur nomen ejus
Emmanuel. Nobiscum Deus, voila ce qui doit caractériser le
fils de Marie, voila le signe: avec lui, Dieu est au milieu de
nous, et deés lors nous n'avons rien a craindre: «Cum enim

YY Ecloge in diem natalem Christi, homil, 34.
N 16id.



288 —

Deus cum hominibus est, nihil oportet tunc metuere neque tre-
mere, sed de omnibus confidere ... Hec igitur omnia previ-
dens propheta exsultabat et choreas agebal, et uno verbo hec
omnia nobis significavit, cum Emmanuelem nobis prophetaret?).»

Trés large dans sa maniére de concevoir comment nos
Ecritures ont été composées, Chrysostome ne 1'a pas été moins
dans sa maniére de les interpréter, sinon toujours, du moins
dans maintes circonstances. Par exemple, il remarque que Dieu
a parlé aux mages par 'étoile et par les anges, et il ne craint
pas de nous avertir que I'étoile en question n’était pas une
étoile réelle, mais une force invisible de Dieu manifestée sous
cette forme: « Neque enim ex numero stellarum heaec erat; imo
ne stella quidem erat, sed virtus queedam invisibilis, in hanc
formam missa»; et il en donne quatre preuves?). Ne pourrait-
on pas dire avec autant de droit que les anges en question
n'étaient pas non plus des anges réels, mais, selon le langage
des Orientaux, des inspirations de Dieu, ou des forces de Dieu,
qui parlaientdans!’ame de ceux qui étaient 1'objet de cette faveur?

Chrysostome a enseigné, lui aussi, que Marie a été une
seconde Eve, mais une Eve qui a joué un role opposé a celui
de la premiére: la premiére a €été pour nous une cause de
tristesse, la seconde une cause de joie. « Maria ostendit se per-
sonam Eva gestare ... Quia Eva duplicem maledictionem ac-
cepit, tristitiam et gemitum partus, angelus inducit partum qui
solvat priorem illum partum: ecce concipies...?%.»

On a voulu pousser ce parallélisme aussi loin que possible.
Chrysostome a dit encore: «Quare ex virgine nascitur Chris-
tus, et virginitatem illibatam servat? Quia quondam virginem
Evam decepit diabolus, idcirco ad Mariam, qus virgo erat,
felicem nuntium Gabriel detulit. Sed decepta quidem Eva peperit
verbum, quod mortem intulit: at felicem nuntium accipiens
Maria Verbum in carne genuit, quod vitam nobis sternam con-
ciliat. Verbum Evee lignum indicavit, per quod lignum e para-
diso Adamum expulit: Verbum autem quod ex Virgine prodiit,
crucem exhibuit, per quod latronem vice Adami in paradisum
introduxit ). »

1Y Ecloga in diem natalem Christi, homil. 34.

%) 7bid. — Cf. Homil. 8, habita postquam presbyter Gothus, etc.y n. §; — In
Matth. homil. 8 n. 1: «stella et illustratio mentis a Deo ipsis indita».

%) De mundi creatione, orat. 6, n. 10,

}) In natalem Christi diem, n. 2.



— 289 —

Conclusion.

Chrysostome accepte la nouvelle explication de la nais-
sance miraculeuse du Christ. Le mot «miracle», il I'accepte
d’autant plus facilement qu’en ce temps-12 le miracle était chose
universellement répandue et ne soulevait aucune difficulté. Au
-contraire. Qui disait religion, disait miracle. J.-C. étant 'envoyé
.de Dieu par excellence, 'homme-Dieu, devait étre I'objet des
plus grands miracles; a son sujet, rien ne pouvait étonner;
tout surnaturel était naturel.

Mais Chrysostome ne s’en tient pas & cette écorce. Il ne
s'arréte pas au fait extérieur; il voit dans le fait partout ra-
conté l'idée qui doit étre partout admise; le fait est le moyen
de la diffusion de l'idée. Or l'idée est celle-ci:

J.-C. est appelé «fils de Marie » (ex Maria), pour nous ap-
prendre qu'il porte en lui les péchés de I'humanité; 'humanité
-est coupable ex Eva, une seconde Eve doit donc enfanter le
Sauveur. Il est le fils de la seconde Eve, le fils de Marie, c’est-
A-dire le Rédempteur, le Purificateur.

Il est dit aussi « congu du St. Esprit » (de Spiritu), pour nous
apprendre qu'il doit spiritualiser et sanctifier I'humanité. Quod
natum est de Spiritu, spiritus est. Né de I'Esprit, Jésus-Christ
doit nous faire naitre de I'Esprit et nous rétablir enfants de
Dieu; ex Deo nati sunt. Voila le grand miracle: la naissance
miraculeuse est surtout miraculeuse parce qu'elle est spiri-
tuelle, et qu’'elle doit faire renaitre 'humanité spirituellement.
Il n'en cofite rien & Chrysostome de comparer Marie a une
terre qui a soif et qui ne recoit pas de rosée humaine, mais
seulement une rosée divine et spirituelle; c'est 1a le symbole
de la grande vérité, de la grande réalité, du grand miracle, a
savoir que cette terre produira un fruit divin, que Marie aura
un fils, le Juste, le Saint, et que par lui tous les hommes seront
de nouveau fils de Dieu.

Et quand le Christ est-il né de I'Esprit? quand I'Esprit lui
a-t-il été communiqué, pour qu'il nous fit communiqué a nous
aussi, par lui? A son baptéme. Cest a son baptéme qu'il a été
sacré par le Pére comme son fils bien-aimé. C’est 1a la théo-
phanie. C'est a partir de ce moment qu'il commence sa vie
messianique et rédemptrice; avant, non; avant, il est Jésus,
homme saint, fils de Marie et du St. Esprit, mais au baptéme,

Revue intern.de Théologie. Heft 66, 1909, 19



— 290 —

il est Christ, c’est alors que le St, Esprit 'oint et le consacre-
Messie.

Tel est 'esprit de la doctrine de Chrysostome.
Précisons quelques points:

1° 11 importe de remarquer que, dans la question christo-
logique comme dans toutes les autres questions, St. Jean Chry-
sostome a maintes fois parlé oratorio modo, et que, dans ces
circonstances, il serait inexact de prendre a la lettre ce qu'il
n’a voulu exprimer que d'une maniére oratoire. Je ne saurais
énumérer ici tous les points sur lesquels l'illustre orateur a
formulé ses propres opinions et sur lesquels il est permis d'étre
d'un avis différent. J'en ai indiqué quelques-uns dans le cours
de cette étude. Cette réserve ne saurait toutefois ébranler la
valeur des explications qu'il a données de concert avec les
autres Peres. C'est surtout sur celles-ci qu'il est utile d'insister.
Ajoutons qu’il visait a4 la pratique plus qu'a la spéculation. Par
exemple, lorsqu’il cite le texte de la maternité de Marie (Maith.
I, 18), au lieu de se perdre en questions subtiles et curieuses,
il dit: «Haec adhuc in superficie sunt: sed si haec speculando
usque in finem perseveres, s@cularia statim omnia respues,
terrena omnia deridebis: si dives sis, divitias nihil esse duces,
ubi audies illam fabri uxorem in humili domo, matrem Domini
fuisse; si pauper, de paupertate non erubesces, cum didiceris
Creatorem mundi vilissimam casam non erubuisse » 1); etc.

2° Chrysostome a enseigné clairement un seul Christ, vrai
homme et vrai Dieu, en qui les deux natures, divine et hu-
maine, sont unies Sans confusion aucune, nien ce qui concerne
leurs propriétés, ni en ce qui concerne leurs actes. Telle a été
I'union des deux natures iz persona.

3° Cette union dite hypostatique, en vertu de laquelle J.-C,,
vrai homme par sa nature humaine, a été aussi vrai Dieu par
sa nature divine, a été appelée «onction» par St. Jean Chry-
sostome. C'est en vertu de cette onction par excellence que
J.-C. est Dieu, et non parce qu’il serait né miraculeusement
comme homme.

4° Chrysostome enseigne clairement que Jésus a d'abord
été concu du St. Esprit; qu'ensuite, a son baptéme, il a été oint.

Y In Foann. homil. 54, al. 53, n. 3.



— 291 —

« Christ », quand le St. Esprit lui a été communiqué dans sa
plénitude sous la forme d'une colombe.

5° Comment a-t-il été conc¢u du St. Esprit et oint Christ par
le St. Esprit? Nul ne le sait, et nul, dit-il, ne doit le rechercher:
« Ne igitur ultra procedas, ne quid queeras ultra ea quee dicta
sunt, neque dixeris: Quomodo Spiritus Sanctus id ex virgine
operatus est. »

6° Que cette conception ait été non seulement surnaturelle,
mais encore miraculeuse, Chrysostome le répéte souvent bien
qu'il recommande de ne pas en rechercher la maniére. Toute-
fois, il est a remarquer que Chrysostome n'a jamais parlé des
miracles d'une mani¢re didactique, soit philosophique soit scien-
tifique, mais seulement dans le sens ordinaire attaché de son
temps a ce mot, et d’'une maniére oratoire, en vue des actes
moraux et religieux qu'il voulait provoquer chez les fideles, en
faisant ressortir a leurs yeux la puissance et les autres attri-
buts de Dieu de maniére a lui ramener les ames éloignées.

Telle est, dans son ensemble, la doctrine christologique
de St. Jean Chrysostome.
E. MicHaup.




	La christologie de St. Jean Chrysostome

