
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 66

Artikel: Les courants théologiques en France au XIXe siècle

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403728

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


244

LES

COURANTS THÉOLOGIQUES
EN FRANCE AU XIXe SIÈCLE.

Divisons le XIXe siècle en trois parties : la première, de
1801 à 1830; la deuxième, de 1830 à 1870; la troisième, de
1870 à 1900. La brièveté de chaque période nous permettra
de la mieux analyser et de la mieux comprendre. D'ailleurs,
on verra que les choses et l'esprit de chacune ont un aspect
propre, et qu'ainsi cette division n'est point arbitraire, mais
que, outre sa commodité pour faciliter l'observation, elle est
fondée.

I.

1801-1830.
Si l'on considère ce qu'étaient l'Eglise et la théologie en

France en 1801, ce que la Révolution de 1789, la Constituante,
la Législative, la Convention, puis les régimes suivants jusqu'à
l'Empire, ont fait dans le monde religieux et ecclésiastique, en
un mot ce que le XVIIIe siècle finissant a légué et imposé à

l'Eglise du commencement du XIXe, on constatera, avec
évidence et avant tout, trois choses : 1° la prédominance d'un
courant papiste sur tout autre courant; 2° la place énorme
occupée dans l'esprit du clergé et des fidèles par les préoccupations

temporelles, soit politiques, soit sociales, en vue de

reconstituer pratiquement et socialement l'Eglise et la religion,
si ébranlées par les événements de la Révolution et surtout
de la Terreur ; 3° un courant nouveau, le courant romantique,
qui introduit peu à peu en théologie un sentimentalisme d'ima-



— 245 —

gination, individualiste en apparence, mais, en réalité, surtout
moyenâgiste et papiste, donc hostile au gallicanisme et à

l'université; avec lui va commencer la vraie Révolution
ecclésiastique.

Premièrement, prédominance du courant papiste. Voici
pourquoi. — Depuis la Réforme du XVIe siècle, l'autorité du

pape n'a fait que grandir en France. Est-ce le fait de l'habileté

des papes et des jésuites, de la maladresse du clergé
gallican et des parlements, de la faiblesse des rois qui n'ont pas
su défendre leur puissance, de l'indifférence du grand public
qui n'a pas pris cette question au sérieux? Sans aucun doute,
ces raisons et d'autres encore ont produit le fait en question.

Depuis le XVIe siècle, en effet, donc dans le cours des

XVIIe et XVIIIe siècles, les affaires religieuses et théologiques
ont été disposées de telle sorte que des conflits de juridiction
et des questions de dogme ou de discipline, voire même de

liturgie, ont constamment surgi sans laisser le moindre répit
aux esprits. La vivacité des débats était telle qu'on réclamait
de part et d'autre des solutions, sous prétexte de tranquilliser
les âmes; et quel juge invoquait-on pour trancher les
difficultés? Le pape. C'est ainsi que le pape a été transformé en
juge des doctrines, de la discipline, de la morale et de la liturgie,

donc en maître des consciences. La tactique était ancienne;
elle a été pratiquée dès le IXe siècle et pendant tout le moyen
âge. Mais à partir du XVIe siècle, elle est devenue visible et
de tous les instants. S'agissait-il d'un livre discutable, d'une
thèse qui innovait, d'une prétention qui blessait certains esprits
— toutes choses journalières et à la portée de tout le monde
— vite on en appelait à Rome, et Rome prononçait, en exigeant
d'abord l'obéissance extérieure, puis l'intérieure, puis la croyance,
croyance de droit ecclésiastique d'abord, puis de droit divin.
En sorte que, de fait (je ne dis pas de droit), le pape était
devenu peu à peu juge infaillible ou tenu pour tel, et détenteur

de la juridiction universelle dans toute l'Eglise et sur
toute l'Eglise, et cela bien avant la définition du 18 juillet 1870.
On était déjà habitué à ce point de vue, en plein gallicanisme,
à la suite des discussions jansénistes, en ce sens que même
les gallicans et les jansénistes, qui repoussaient l'infaillibilité
et l'omnipotence papales, admettaient pourtant sa primauté et



— 246 —

son autorité comme choses de droit divin (du moins généralement)

et professaient la nécessité de rester uni au siège de Rome.

Cette nécessité de rester uni au siège de Rome s'est fait
particulièrement sentir à l'occasion de la constitution civile du

clergé. Les réfractaires (ou anticonstitutionnels) étaient
fanatiques à proclamer cette nécessité; les constitutionnels étaient,
au contraire, fort embarrassés: ils obéissaient à l'Etat et à la
constitution, mais ils déclaraient en même temps vouloir être
fidèles à l'Eglise et à Rome (c'était tout un pour eux), et ils
professaient pour le pape, qu'ils appelaient le chef de l'Eglise,
une vénération sincère. On peut même dire que l'acuité et la
violence de la Révolution ont été provoquées en grande partie
par cette obstination du clergé à vouloir rester uni à la
papauté; car si le clergé avait marché pacifiquement avec les
législateurs, l'Etat n'aurait eu aucune prise sur lui, et la
pratique de la religion et du culte aurait suivi son cours comme
auparavant. C'est la doctrine du pape, chef étranger de l'Eglise
de France, qui a fomenté la discorde.

Donc la doctrine qui dominait l'Eglise et la théologie à la
fin du XVIIIe siècle, était la nécessité d'être uni au pape.
Napléon Ier l'a bien compris; aussi a-t-il voulu faire un
concordat avec le pape. Sans doute son désir eût été de limiter
l'autorité de ce dernier, mais les accroissements et les
empiétements des derniers siècles rendaient la chose très difficile.
D'ailleurs, lui aussi, il a été maladroit, et en donnant occasion

au pape de transformer les diocèses de France, de faire
des évêques en charge ce que bon lui semblait, de les obliger
même à démissionner malgré eux, etc., il n'a fait qu'augmenter

la puissance papale et fortifier le courant ultramontain.
C'est un des côtés néfastes du concordat et de la politique de

Napoléon Ier.

Il est aussi à considérer que l'institution de la papauté
était devenue comme un besoin non seulement en France, mais
dans tout l'occident catholique, notamment pour les peuples
latins. Il n'y a pas de pape slave, ni de pape scandinave.
C'est un titre de fierté pour les sujets du pape que le
représentant de Dieu sur la terre, la grande force conservatrice et
autoritaire de ce monde, en religion et en politique, soit l'un
d'entre eux. Que de politiciens qui ne croient nullement au



— 247 —

droit divin du pape, soutiennent cependant son pouvoir et son
influence, uniquement à ce point de vue conservateur et
politique! La vanité tient lieu de droit divin.

Secondement, politique ecclésiastique et cléricalisme
politique. — On comprend que clergé et fidèles, évêques et
prêtres, au sortir de la tourmente révolutionnaire, se soient
préoccupés de reconstituer l'Eglise et l'administration ecclésiastique

sur une base solide. Ils ont, dans ce but, fait flèche de

tout bois. La politique et les affaires temporelles les serraient
de toutes parts ; ils s'en sont servis pour sauvegarder leurs
intérêts et consolider les affaires religieuses. Bien entendu, ils
n'ont pas manqué d'y faire intervenir le pape, ce pape auquel
ils tenaient comme à la pierre fondamentale de leur édifice.
La pierre angulaire n'était plus le Christ, mais celui qu'ils
considéraient comme le vicaire et le continuateur du Christ. De là
le cléricalisme politique; de là le pape reconnu comme le chef
absolu de l'Eglise, pour tout ce qui concerne les intérêts de

l'Eglise; qu'il s'agisse de politique, de questions sociales ou
morales, de dogme ou de liturgie, peu importe. Le pape est
le chef, le restaurateur, le boulevard, la colonne inébranlable;
c'est sur lui qu'il faut s'appuyer en tout et pour tout.

Tel était l'esprit qui régnait sinon chez tous les catholiques
français, du moins chez le plus grand nombre.

Quelques défenseurs du droit divin des évêques faisaient
opposition au concordat, et ne pouvaient admettre que des

évêques fussent en quelque sorte cassés à gages sur le bon
plaisir du pape et du chef de l'Etat. Mais cette Petite Eglise
était trop peu nombreuse pour tenir en échec la marée
ultramontaine toujours montante. Il va de soi que le monde officiel
¦chercha de son mieux à la discréditer.

Nombre d'évêques d'ancien régime étaient restés fidèles à
la dynastie bourbonienne, même après le concordat. Ils étaient
gallicans après 1801 comme avant; mais le gallicanisme très
dégénéré de cette époque était si rempli de pratiques
ultramontaines que ce n'était plus guère qu'un gallicanisme de

nom. On était ultramontain de fait, en ce sens que l'on était
déjà incapable de résister à la papauté, quoi qu'elle enseignât
et quoi qu'elle fît. J. de Maistre et de Bonald avaient publié
en 1796, l'un des «Considérations sur la France et sur la Ré-



— 248 —

volution», l'autre une «Théorie du pouvoir politique et
religieux». Celui-là enseignait que, le pape étant le représentant
de Dieu sur la terre, ses avis et ses directions doivent être
considérés comme émanant de la Divinité. Il prétendait démontrer

cette doctrine par l'histoire et prouver que la papauté,
au moyen âge, a été utile par son influence générale à la
formation et au maintien de l'ordre social. Le pape seul est la
clef de voûte de la société et de l'autorité. Selon de Bonald;
il n'y a de vraie politique que la politique théocratique, fondée

sur une législation dont Dieu est l'auteur. Bonald voulait
ramener le XIXe siècle à la royauté et à la foi du moyen âge.

On le voit, déjà en 1796, déjà dans ces deux écrivains, le

moyen âge apparaissait comme une époque modèle, dans laquelle
on devait chercher l'idéal.

Cette résurrection et cette réhabilitation du moyen âge
allaient être mises à la mode avec un élan nouveau par l'école
romantique. Il y a eu une école romantique en théologie, peut-
être plus encore qu'en littérature et en art. Tout se tient dans
les choses de cette époque. Certes, ni de Maistre, ni de Bonald
n'étaient des disciples de Rousseau, et cependant ils tournaient
déjà leurs regards vers une société autre que celle qu'ils avaient
sous les yeux, vers ce moyen âge que l'école romantique
littéraire, issue de Rousseau, allait idéaliser.

Troisièmement, courant romantique. L'ouvrage publié par
Chateaubriand en 1802 sur le « Génie du Christianisme», a été
un événement. Ce fut l'entrée en religion du romantisme même.
Jusque-là, cette doctrine nouvelle était restée dans le domaine
littéraire et politique ; la fête de l'Etre suprême avait bien été

un essai de mise en œuvre de la religion naturelle de Rousseau.

Mais cet essai n'avait pas réussi. Chateaubriand, en voulant

montrer que les aspirations naturelles de l'homme
trouvaient leur satisfaction dans le christianisme, introduisait du
même coup le romantisme dans la théologie catholique (car
par christianisme il entendait naturellement le catholicisme).
Ce n'était encore, il est vrai, que l'antichambre ; mais bientôt
le romantisme pénétrerait dans l'intérieur même de l'édifice et
rien ne lui serait étranger. Que Chateaubriand ait lu Rousseau
avant 1802 et qu'il ait puisé en lui son sentiment du moi, son
besoin d'émancipation, sa sensibilité maladive, sa mélancolie



— 249 —

inapaisable, son féminisme débordant, cela est évident. Mme de
Staël, fondatrice aussi du romantisme, était aussi disciple de
Rousseau et plus profondément encore, non toutefois par son
style, mais par son individualisme protestant ; petite-fille d'un
pasteur protestant, elle était encore plus à même qu'un catholique

breton d'ouvrir son âme au libre examen et au libre
sentimentalisme. Benjamin Constant, à sa suite, devait aussi venir
à la rescousse, moins encore par son « Adolphe » que, en ce
qui concerne la théologie, par son ouvrage sur «la Religion»
(1824-1830). Mais n'anticipons pas.

Le romantisme n'est nullement la négation de la raison et
de l'intellectualisme, mais leur subordination au sentiment, qui
devient ainsi la norme et le critère. Ici, le cœur est le maître
de la situation. Rousseau a contribué plus que tout autre, au
XVIIIe siècle, à opérer cette transformation dans les milieux
classiques; il y était porté par son tempérament, par son caractère,

par son éducation libre, aussi par son protestantisme.
Comme protestant, il pratiquait le libre examen individuel. Au
commencement du XIXe siècle, ce libre examen devint, sous
l'influence de Schleiermacher et d'autres, le sentimentalisme
religieux protestant. De la sorte, le moi «sensible» ne tarda
pas à devenir plus fort que la raison et que la tradition; la
théologie du moi et du sentiment se substitua habilement à la
théologie intellectualiste et traditionnelle. Chateaubriand entra
d'autant plus facilement dans ce courant qu'il y était porté
par la prédominance de son imagination désordonnée et de son
caractère rêveur. Emancipé du gallicanisme et des traditions,
que d'ailleurs il ne connaissait pas, il se porta, lui aussi, vers
le moyen âge. Arrangeant l'histoire à sa façon, il y mit un
christianisme de fantaisie, vaporeux, imaginé d'après son esthétique.

C'était un monde nouveau, où l'on échappait au
gallicanisme royal et parlementaire, et où le pape était le meilleur
garant. De Maistre et de Bonald avaient déjà fait appel au
pape. Bientôt cet appel devait être renforcé par La Mennais,
qui, a priori, s'imaginait que le pape pourrait être la voix
divine de l'humanité, la base même de la certitude religieuse,
le libérateur de l'Eglise, le créateur d'un monde libéral
nouveau. Que d'illusions! Il ne tarda pas à s'en apercevoir et à

rompre avec Rome, au nom même de la liberté et de la
religion. Pendant cette première partie de sa vie, La Mennais ne



— 250 —

fut qu'un autodidacte romantique, rousseauiste et révolutionnaire

sans le savoir et sans le vouloir, plus individualiste et
plus protestant que tous les protestants qu'il prétendait réfuter
avec son universalisme d'apparence et d'imagination. Son rêve
était alors le triomphe de la Congrégation, c'est-à-dire de la
fraction la plus exaltée du parti ultramontain. Ce que la
fameuse Chambre introuvable voulait faire en 1815 et 1816

contre l'université et pour le cléricalisme, La Mennais voulait
le faire pour l'Eglise et la religion. Sous Charles X, il fut plus
fanatique encore: ses articles dans le «Mémorial catholique»,
son livre « De la religion considérée dans ses rapports avec
l'ordre politique et civil» (1825-26), effrayèrent une partie de

l'épiscopat. C'est l'excès même de son ultramontanisme qui le

porta à rompre d'abord avec la monarchie légitimiste, ensuite
avec la papauté royaliste, qu'il trouvait l'une et l'autre trop
lâches à défendre les intérêts de l'Eglise tels qu'il les comprenait

*). Convaincu que le clergé n'était si faible et si uni au roi
que parce que le gouvernement payait le clergé et nommait
les évêques, il attaqua le budget des cultes et la nomination
des évêques par l'Etat. Ce fut le commencement de sa
rupture, laquelle toutefois n'éclata du côté de Rome qu'en 1832, et
de son côté à lui qu'en mars 1834.

C'est ainsi que nous le retrouverons, dans la période de
1830 à 1870, à la tête d'une nouvelle école libérale, celle du
libéralisme social, dont le développement a lieu surtout
présentement2).

Il va de soi que Rome ne pouvait qu'applaudir à tous les

publicistes et à tous les théologiens qui, venus de l'ancien
régime ou du régime nouveau, du gallicanisme en décadence
ou du romantisme en formation, faisaient appel à son autorité
et travaillaient à son triomphe. Si Grégoire XVI a condamné
La Mennais, c'est par exception et sous l'empire de circonstances

particulières et passagères. La Mennais n'était pas pour
la papauté un esprit assez sûr; elle voulait mieux, et elle sut
tirer de l'entourage même de La Mennais des recrues plus
habiles et plus pratiques, comme nous le verrons.

') Voir son livre «Du progrès de la Révolution et de la guerre contre
l'Eglise » (182g).

*) Lui ont fait écho Léon XIII avec ses encycliques sur le socialisme chrétien,
le Demain de Lyon, le Sillon, l'abbé Naudet, l'abbé Dabry, etc.; en Belgique l'abbé
Daens, en Italie dom Murri, etc.



— 251 —

En attendant, on comprend aisément que cette première
période fut une période très confuse, de luttes ardentes, quoique
dans des données encore flottantes: luttes entre le gallicanisme
et le romantisme ultramontain, entre la théologie intellectualiste,

plus ou moins traditionnelle, et la théologie mystique,
moyenâgesque et fantaisiste, d'autant plus attrayante qu'elle
se donnait quelquefois pour libérale.

Dans le camp gallican figurent les survivants de l'ancien
régime et du régime révolutionnaire avec l'évêque Grégoire
de Blois (démissionnaire en 1801), les sulpiciens avec l'abbé
Emery, Maury, de Pradt, de Broglie, d'Astros, l'évêque Bernier

d'Orléans, Duvoisin de Nantes, de Barrai de Tours, de

Boulogne de Troyes, Frayssinous, La Luzerne, quelques
laïques comme Portalis qui travailla au concordat, Montlosier
qui, en 1825 et 1826, dénonça énergiquement le péril jésuitique.
Rien n'est intéressant comme l'histoire de la négociation du
Concordat de 1801 et celle du concile de 1811, comme
caractéristiques de la théologie dégénérée de cette époque, notamment

dans la question de la prétendue nécessité des bulles du

pape pour l'institution des évêques. La notion de l'Eglise y
apparaît avec toutes ses erreurs. La théologie de ces évêques
ne valait pas mieux que celle de Napoléon.

Dans le camp romantique et ultramontain, à la suite de
Chateaubriand et du premier La Mennais, se distinguaient les
ecclésiastiques qui voulaient dominer l'université en 1814 et
plus tard, les théologiens qui acclamaient le livre Du Pape de

J. de Maistre (1819) et ses « Soirées de St-Pétersbourg » (1821),
ainsi que «La Religion considérée dans ses rapports avec l'ordre
politique et social» de La Mennais (1826); etc.

L'Université était alors une institution importante, dans
laquelle persistaient encore des traditions antijésuitiques. Il
était donc naturel que les jésuites et leurs alliés, les ultramontains,

cherchassent à y faire pénétrer leurs doctrines et leur
esprit, et qu'ils s'efforçassent, en outre, d'améliorer les Facultés
de théologie et les séminaires, sans oublier les établissements
d'enseignement secondaire et primaire dont ils voulaient se
rendre maîtres. Le cardinal Fesch, oncle de l'empereur, s'y
prêta; il chercha à gagner son neveu à son projet d'organiser
dans ce but le chapitre de St-Denis. « Je voudrais, lui écrivit-il,
en faire une école de perfectionnement des études ecclésias-



— 252 —

tiques..., y établir à côté des chanoines évêques, une communauté

de prêtres qui seraient en nombre égal des départements
de la France... Il sortirait de là des grands vicaires, il s'y
formerait d'habiles canonistes, de savants théologiens. Ce serait
le corps de réserve pour la défense de la foi et pour le
renouvellement de l'esprit ecclésiastique » '). C'était aux évêques à

faire cette réforme de l'enseignement théologique ; malheureusement

ils en étaient incapables. Qu'on en juge par ce qui se

passa à Toulouse. « A Toulouse, raconte M. Batiffol, on mit
trois ans à trouver cinq professeurs, car la Faculté ne s'ouvrit

qu'en 1810-1811. On nomma doyen et professeur de dogme
un certain Pijon, et professeur de morale évangélique un
certain Laroque, deux revenants de l'Université de Toulouse
d'avant la Révolution. L'histoire fut confiée à l'abbé Jammes,
la philosophie à un certain Prévost, et l'Ecriture Sainte à un
certain d'Haubech. En 1817, Pijon eut pour successeur un
abbé Compans, et, en 1824, deux suppléants apparaissent,
MM. Laneluc et Isac, dont le premier devait mourir évêque
d'Aire, le second supérieur de l'Esquile. Mais ces vénérables
ecclésiastiques n'ont pas conquis un nom en théologie. Ce

qu'on sait de plus certain de leur doctrine, c'est qu'ils étaient
légitimistes. Car, en 1830, mis en demeure de prêter serment
au gouvernement de Louis-Philippe, ils refusèrent tous, à l'exception

de M. Jammes, que la pratique de l'histoire ecclésiastique

avait rendu plus indifférent aux changements de régime.
Cette Faculté qui n'avait jamais eu d'étudiants à elle, se trouva
n'avoir plus même de professeurs. » ')

Les séminaires étaient, comme écoles fermées, dans un
état non moins pitoyable. Ce qui y était enseigné se résumait
dans la Philosophie de Lyon, mélange de cartésianisme et de

scolasticisme; dans le Compendium de Bailly, puis dans la Théologie

dogmatique et morale de Bouvier. L'apologétique était
nulle, le cours d'histoire de l'Eglise était d'une faiblesse extrême;
dans beaucoup de séminaires il n'y en avait même pas; le

cours d'Ecriture Sainte n'était qu'un cours accessoire; c'était
le temps de la « Géologie de Moyse » de Victor de Bonald (fils
du publiciste et frère du futur cardinal). Bref, la théologie de

') Voir Questions d'enseignement supérieur ecclésiastique, par P. Batiffol, p. 93,
Paris, Lecoffre, 1907.

*) !'¦ 96-97-



— 253 —

ces établissements était, dit La Mennais en 1829, «une scolastique

mesquine et dégénérée, dont la sécheresse rebute les
élèves, et qui ne leur donne aucune idée d'ensemble de la
religion, ni de ses rapports merveilleux avec tout ce qui
intéresse l'homme, avec tout ce qui peut être l'objet de sa
pensée». «Il est nécessaire d'apprendre autrement et davantage:
autrement, pour mieux entendre; davantage, pour ne pas rester

en arrière de ceux qu'on est chargé de guider. » En 1825,

le roi proposa au clergé de créer un haut enseignement des
sciences ecclésiastiques. Il lui offrit pour siège de cette école
le Val-de-Grâce avec une dotation de deux cent mille francs.
Le clergé refusa. Les hommes capables d'enseigner manquaient
et d'ailleurs les évêques tenaient moins au progrès scientifique

de la théologie qu'à leur influence personnelle dans leurs
séminaires.

Il est nécessaire de remarquer que, grâce à la protection
de l'abbé Fesch, les jésuites, sous le nom de Pères de la foi,
rentrèrent en France dès 1800. Ils y fondèrent sept collèges,
qui tous reconnurent l'autorité episcopale, pro forma. Sous le
ministère Martignac, ils préférèrent les fermer plutôt que de
les soumettre au contrôle de l'autorité universitaire. Avec
Polignac, ils rentrèrent paisiblement dans leurs collèges.

En 1814, le combat reprit entre le clergé et l'Université,
avec la rentrée officielle et publique des jésuites et l'ouverture
des petits séminaires diocésains. En 1815, la commission de
l'instruction publique élimina un tiers des recteurs, beaucoup
de proviseurs et de professeurs et fit tous ses efforts pour
favoriser le recrutement ecclésiastique de l'Université. En 1821,
les évêques obtinrent le droit d'inspecter les collèges; dans les
petits collèges, le professeur ne touchait son traitement d'avril
que s'il avait fait ses pâques. En 1822, tout le corps enseignant

passa sous la juridiction de l'évêque Frayssinous, qui
s'efforça de mettre l'Eglise dans l'Université1). Il favorisa ses

créatures, destitua les opposants, supprima l'Ecole de
médecine de Paris, élimina de l'Ecole restaurée onze professeurs,
parmi lesquels Jussieu et Vauquelin. En 1826, l'Ecole normale
fut rétablie, mais avec un règlement tout ecclésiastique qui lui

') Desdevises du Dezert, l'Eglise et l'Etat de 1789 à 1848. «Revue des cours»,
23 mai 1907, p. 515-516.



— 254 —

donnait presque les allures d'un séminaire. Le mal était moins
dans ces allures que dans les opinions cléricales qui
s'infiltraient forcément dans l'enseignement et dans les ouvrages
universitaires. Ce mouvement de cléricalisation jésuitique
continua plus encore dans la période suivante. On voit que la
France était prise par Rome, soit du côté gallican qui n'avait
même plus le sentiment des anciennes libertés gallicanes, soit
du côté ultramontain et jésuitique, qui envahissait peu à peu
l'Université elle-même. Aussi l'influence néfaste du romantisme
théologique ne fit-elle qu'empirer.

Loin de moi la pensée de méconnaître les beautés superbes
de la littérature romantique et de ne juger le romantisme que
par les défauts, plus humains que romantiques, de ses
écrivains. Mais toujours est-il qu'en théologie il a produit plus de

mal que de bien. Qu'il ait provoqué de nouvelles rêveries et
de nouvelles ardeurs dans le sentimentalisme ancien des

mystiques, rêveries et ardeurs dans lesquelles tout n'était pas
morbide, il faut le reconnaître: beaucoup d'œuvres charitables en
sont sorties, et le dévouement religieux et bienfaisant du
XIXe siècle en a été l'épanouissement. Mais toujours est-il que
la vraie religion, dans sa stabilité et sa force, exige des
doctrines lucides et fermes, une foi rationnelle, une discipline
éclairée; sinon, toute sa dogmatique va à la dérive et à l'aventure.

Le dogme doit être conservé par une intelligence
imperturbable et par un sens aigu de l'histoire et des textes;
l'imagination et le sentiment ne peuvent que l'altérer et le faire
dévier. Même chose pour la morale et pour la plupart des
disciplines de la théologie. Non est hic locus. Et c'est ce qui est
arrivé. Lorsque le romantisme théologique a commencé à se
manifester et à porter des fruits, ce furent de beaux fruits
extérieurement, de beaux champignons très richement colorés
et appétissants, mais fruits de mort. «Le romantisme, a dit un
critique en poésie, est comme une grande vague de fond,
venue de très loin, des troubles et féconds abîmes du moyen
âge, grossie et précipitée par les tempêtes de la Révolution et
de l'Empire, et dont l'ondulation immense n'expirera peut-être
que dans un siècle ou deux. » Cette définition, quoique très
incomplète, est cependant exacte: le romantisme renferme des

') F. Gregh, 2 mai 1908.



— 255 —

éléments issus des abîmes troublés du moyen âge, beaucoup
plus troublés que «féconds», et aussi des éléments révolutionnaires

et impériaux. Combien de temps durera le mal causé
par eux? Nul ne le sait. Toujours est-il que, si les œuvres des
romantiques qui eurent nom La Mennais, Lacordaire, Gerbet,
Guéranger, Rohrbacher, Bouix, etc., si leurs œuvres, dis-je,
sont aujourd'hui dénuées de toute valeuf scientifique, les erreurs
qu'elles accumulèrent dans les esprits, les préjugés qu'elles
créèrent dans les imaginations dévoyées par elles, dureront
peut-être encore des siècles. La papauté en a profité, elle se
les est assimilés, et que de catastrophes ne faudra-t-il pas peut-
être pour ouvrir les yeux des naïfs qui ne savent pas voir et
des pervers qui ne veulent pas voir Un coup d'œil rapide sur
les deux périodes suivantes nous en convaincra.

IL

1830-1870.
Cette période est caractérisée par un renforcement des

trois courants précédents. L'autorité du pape s'étend et devient
absolue en même temps qu'universelle. Le cléricalisme
politico-ecclésiastique s'organise dans de vastes proportions; il
envahit la presse, les administrations diocésaines, l'administration

politique et les ministères, l'Université et l'enseignement.
La théologie devient de plus en plus romantique, c'est-à-dire
imaginative, sentimentale, mystique, monastique, jésuitique, amie
des légendes et des superstitions, donc favorable à la mariologie
et à l'infaillibilité papale ; c'est le cœur sensible qui, érigé en
critère dogmatique, dirige la doctrine et tranche les questions.
Donc mouvement de mal en pis.

1° L'autorité du pape se transforme en une véritable
autocratie. On s'en aperçoit à la quantité exceptionnelle et
extraordinaire des condamnations formulées par Rome, et
notamment des mises à l'Index. Jamais période ne fut plus fertile
à ce point de vue.

Et avant tout, la grande condamnation de La Mennais
et du journal L'Avenir par l'encyclique Mirari vos du
15 août 1832. En fondant l'Avenir et l'Agence générale, La
Mennais et ses amis avaient fait preuve d'une parfaite bonne



— 256 —

foi, mais aussi d'une grande naïveté. N'ayant aucune idée de

la diplomatie et du scepticisme de la cour de Rome, ils avaient
espéré pouvoir déterminer la papauté à réformer l'Eglise
romaine. « Votre puissance, disaient-ils aux prélats de cette
Eglise, se perd, et la foi avec elle. Voulez-vous sauver l'une
et l'autre? Unissez-les toutes deux à l'humanité, telle que l'ont
faite dix-huit siècles de* christianisme. Rien n'est stationnaire
en ce monde. Vous avez régné sur les rois, puis les rois vous
ont asservis. Séparez-vous des rois, tendez la main aux
peuples; ils vous soutiendront de leurs robustes bras, et, ce qui
vaut mieux, de leur amour. Abandonnez les débris terrestres
de votre ancienne grandeur ruinée ; repoussez-les du pied
comme indignes de vous: aussi bien l'on ne tardera guère à

vous en dépouiller. Votre force n'est point dans l'éclat
extérieur; elle est en vous; elle est dans le sentiment profond de

vos devoirs paternels, de votre mission civilisatrice, dans un
dévouement qui ne connaisse ni lassitude ni bornes. Reprenez,
avec l'esprit qui les animait, la houlette des premiers pasteurs,
et, s'il le faut, les chaînes des martyrs. Le triomphe est certain,
mais à ce prix seulement. »

Rome, qui ne voulait ni cette houlette ni ces chaînes, rit
du conseil et lança ses foudres. Pour que La Mennais ne se

méprît pas sur ce que l'encyclique ne disait qu'implicitement,
le cardinal Pacca lui écrivit, le 16 août suivant, une lettre
très explicite où les idées du pape étaient formellement exprimées.

La Mennais aurait alors consenti à ne plus rien écrire
sur la religion et sur l'Eglise, tant son libéralisme religieux
était déjà paralysé, pour ne pas dire nul; mais il se refusait
à maudire la liberté civile et la liberté de la presse, et il
demandait si, pour être catholique, il fallait abjurer tout ensemble
et sa raison et sa conscience, et si, pour avoir la paix, il
devait déclarer que le pape est Dieu. Et presque aussitôt,
indigné, il publia ses Paroles d'un croyant. Ce fut une traînée de

poudre; 100,000 exemplaires furent enlevés en quelques mois.
Le 7 juillet 1834, Grégoire XVI répondit par une condamnation

explicite.
Grégoire XVI avait alors 69 ans. Ancien camaldule,

absolument aveugle sur les conditions de la vie sociale moderne,
il dut réprimer plusieurs révoltes dans ses Etats pontificaux;
mais son alliée, l'Autriche elle-même, dut lui ouvrir les yeux



— 257 —

sur le triste état de son gouvernement et lui arracher la
promesse de réformes, qu'il ne fit jamais. Accorder à ses sujets
une liberté même modérée, eût été, pour lui, rendre l'âme.
Elevé dans et pour la tyrannie, il croyait ses sujets nés pour
la servitude. Pie IX, son successeur, joua d'abord au libéralisme,

puis fit machine en arrière et ne joua plus que de ses

foudres vaticanesques. Son pontificat fut une grêle de mises à

l'indexL) : Guettée, Lequeux, Laborde, Prompsaut, Huet, etc.,
aucun libéral de marque ne fut épargné. Et comme l'appétit
de l'absolutisme vient en mangeant, Pie IX ne se contenta pas.
de simples mises à l'index, il rêva la définition de nouveaux
dogmes (1854 et 1870), et promulgua en outre son fameux
Syllabus de 1864. Vint ensuite la question de son pouvoir
temporel. Devait-il tolérer la perte de ses Etats pontificaux?
Loin de là. Il fut même question, dans son entourage, de faire
un dogme de leur nécessité pour l'exercice de son pouvoir
spirituel; toutefois il n'osa pas aller jusqu'à cette monstruosité.
Cette prétendue modération décelait déjà, par la simple position

de la question, une mentalité exorbitante. C'est ainsi que,
pendant cette période, l'autorité du pape s'accrut et que l'on
arriva avec une logique impitoyable à la convocation du concile

de 1869-1870. J'omets les innombrables décisions imposées
par les congrégations romaines, et les manifestations habilement

organisées par la curie à l'occasion des fêtes, des jubilés,
des pèlerinages, etc., toujours en vue de glorifier le pape comme
chef absolu de l'Eglise universelle.

2° Le cléricalisme politico-ecclésiastique suivit aussi une
marche ascendante. Les ardents, généralement fiers de leur
titre d'ultramontains, étaient fiers aussi de former un parti;
ils posaient en fils de Loyola armés contre les fils de
Voltaire. L'une de leurs batailles les plus vives fut celle de la
liberté d'enseignement, commencée, comme il a été dit, en 1814.

La charte de 1830 ayant promis la liberté d'enseignement,

tout le « parti prêtre », comme on disait alors, s'efforça
de la conquérir à tout prix. Au mois de mai 1840, parut un
livre intitulé : « Le monopole universitaire dévoilé à la France

') Voir mon article intitulé: Bilan théologique dit XIX' siècle en France; Revue
int. de Th., avril 1902, p. 229.

Revue intern, de Théologie. Heft 66, 1909. 17



— 258 —

libérale, à la France catholique, par une société d'ecclésiastiques,

sous la présidence de l'abbé Rohrbacher. » L'auteur,
l'abbé Garot, de Nancy, déclarait l'enseignement universitaire
« inconciliable avec le principe du catholicisme et avec la liberté
des cultes». En 1842, l'évêque de Chartres accusa l'Université
de faire c un horrible carnage d'âmes». L'évêque de Belley,.
dans un mandement, appela les établissements universitaires
« des écoles de pestilence ». Il faut lire les calomnies de

l'archevêque de Toulouse, de l'Univers, du chanoine Desgarets
en 1843, du curé Védrine, de l'abbé Combalot, etc. Louis-Philippe

était très faible envers le clergé; ses ministres Thiers,
Cousin, Guizot surtout, fermèrent les yeux sur ses empiétements,

mais Quinet et Michelet défendirent éloquemment l'Aima
Mater ').

La première application du principe de la liberté
d'enseignement eut lieu en 1833: ce fut la loi Guizot sur l'enseignement

primaire; elle fut une loi de privilège2). Le clergé visa
surtout à la liberté de l'enseignement secondaire. Dès 1830, le
journal L'Avenir et L'Agence générale pour la défense de la
liberté religieuse, se donnèrent pour principale tâche cette
conquête. On connaît le fameux procès de l'école libre de 1831.

La première tentative d'enseignement supérieur ecclésiastique

qui ait réussi, date de 1845; c'est l'école des Carmes
fondée à Paris par l'archevêque Affre « pour former des
écrivains capables de composer de solides écrits en faveur de la
religion». Cette Ecole vécut en paix avec l'Université, dont elle
suivait même certains cours.

Je ne saurais retracer ici toutes les péripéties de cette
lutte de vingt ans; le parti ultramontain paya constamment
d'audace. Enfin, en 1850, le comte de Falloux réussit à faire
voter la loi tant convoitée. Auteur d'une « Histoire de S. S.

Pie V» (1844), partisan chaleureux de l'expédition de Rome, cet
ultramontain de la plus belle eau, se piquait néanmoins de

libéralisme, parce qu'il revendiquait la liberté de l'enseignement

pour les partisans du pape et parce qu'il avait combattu
le coup d'Etat de son ex-ami Napoléon III; mais, en 1867, il
accepta hautement le Syllabus et l'encyclique du pape. Son

') Desdevises du Dezert, loc. cit., p. 517-522.
•) P. 606.



— 259 —

légitimisme et ses attitudes toujours « fallacieuses » le rendirent
très impopulaire. Il n'en avait pas moins été très néfaste, en
ce sens que ce fut toujours au profit de Rome que tournèrent
ses faits et gestes. Ce n'est pas son frère, mais lui, qui aurait
dû être cardinal.

Un des lutteurs les plus fanatiques et les plus considérés
à Rome, dans cette question de l'enseignement, fut l'abbé Gaume,
que Pie IX fit prélat romain en 1854 avec le titre de
protonotaire apostolique ad instar participantium. Dans le but
d'abolir l'étude des classiques payens et de les remplacer par
celle des Pères de l'Eglise, il publia, en 1851, le «Ver
rongeur des sociétés modernes», ouvrage violent qui, appuyé par
le journal l'Univers, excita, au sein de l'Université et du clergé,
une vive polémique. L'évêque Dupanloup répliqua en interdisant

la lecture de ce journal dans ses séminaires. L'abbé Aubry
allait jusqu'à comparer les classiques grecs et latins à des

corrupteurs de la jeunesse. « La morale qui découle de leurs
œuvres, écrivait-il, est une quintessence exquise, capable, étant
délayée par l'éducation dans les intelligences, de porter lu peste
dans toute une génération, avec espoir qu'il ne sera pas de
si tôt possible d'extirper, de faire mourir le germe empoisonné
répandu par cette opération chimique. »

Veuillot déploya une verve étincelante à attaquer les
universitaires, les philosophes, et quiconque n'était pas de son bord.
Dans cet esprit parurent ses Libres penseurs (1848), l'Esclave
Vindex (1849), etc. Censuré non seulement par l'évêque

d'Orléans, mais aussi par l'archevêque de Paris, il en appela au
pape et alla plaider lui-même sa cause à Rome. Il rentra en
France vainqueur, et continua de plus belle sa guerre contre
la raison, la science, la liberté, le progrès. Il était le vrai chef
du parti clérical et il savait qu'il avait Rome pour lui. Plus
audacieux que jamais, il voulut régenter les évêques, les
prêtres, les fidèles, la doctrine même. Ami de l'évêque Gerbet,
qui fut l'inspirateur du Syllabus de 1864, il poussa à la
définition de l'infaillibilité papale, et il n'eut de repos que lorsqu'il
eut rapporté de Rome « son dogme dans sa poche ».

Le journal le Monde lui emboîta le pas. Avec son frère
Eugène, avec les Aubineau, les Chantrel, les Coquille, les
Dulac, les Gautier, etc., il alla de succès en succès, frappant
sans pitié quiconque osait, dans son Eglise, parler du libéra-



— 260 —

lisme et des droits de la science. Il traitait en ennemis les
écrivains catholiques du Correspondant, les Lacordaire, les
Montalembert, les de Falloux, les Dupanloup, les de Broglie,
les Cochin, etc.

Certes Veuillot fit à l'Eglise de France un mal énorme,
puisqu'il réussit à faire croire aux Français qu'il est impossible

d'être catholique sans le pape, et à plus forte raison
contre le pape (ce qui prouve que les Français ont perdu la
notion catholique de l'ancienne Eglise, dans laquelle les catholiques

les meilleurs et les plus savants anathématisaient les

papes hérétiques ou coupables). Toutefois l'école du
Correspondant fut coupable aussi. Libérale sur le terrain politique,
donc hostile aux gouvernements d'ancien régime, elle voulait
se faire pardonner son attitude à Rome (gouvernement d'ancien

régime), et, dans ce but, elle faisait à cette même Rome
toutes les concessions que celle-ci désirait en théologie.
Honteuse de cette contradiction, elle aurait désiré quelquefois
défendre aussi les droits de la liberté et de la science en
théologie; mais dès qu'elle s'y hasardait, Veuillot aboyait, et
tremblante, elle cédait. C'est ainsi que Dupanloup dépensa une
partie de son éloquence à défendre en principe le pouvoir
temporel du pape, à interpréter le Syllabus dans un sens
prétendu libéral ; qu'Albert de Broglie combattit le projet de
définition de l'infaillibilité papale ; etc. Mais, faute de caractère et
de courage, elle resta impuissante dans toutes ses bonnes
intentions, figuier stérile et desséché. C'était le maintien de

l'attitude première de La Mennais, alors qu'il consentait à

renoncer au libéralisme en théologie pourvu que Rome consentît
à tolérer son libéralisme en politique.

Cette illogiche viciait aussi la mentalité des théologiens
de la Sorbonne. Les Maret, les Hugonin, les Lavigerie, les

Gratry, les Perraud, les Théodose Loyson, les Freppel, etc.,
étaient tous plus ou moins gallicans (sauf ce dernier); la position

officielle qu'ils occupaient les liait particulièrement à

l'Etat, et défendre les droits de l'Etat était un reste de
gallicanisme. Mais j'ai déjà dit que le gallicanisme d'alors était
en pleine dégénérescence au point d'avoir quelque peu honte
de lui-même; les thèses timides de M»r Maret ne tenaient
debout qu'en apparence; un coup de pied des Davin, des



— 261 —

Jules Morel et des autres théologiens du Monde et de P Univers
suffisait à les renverser.

A Paris ou en province vivaient encore quelques théologiens

érudits, ennemis de l'ultramontanisme et désireux de

science et de liberté, ceux qui travaillaient pour les publications

de Migne et de Vives, les Le Noir, les Charpentier, les
Duilhé de Saint-Projet, le chanoine Bernier d'Angers *), etc. ;

mais isolés, surveillés, ils se sentaient menacés dans leur subsistance

autant que dans leur travail, et leurs publications étaient
généralement pleines de timidité, de réticences même. Au
contraire, les Revues ultramontaines, comme la Revue des sciences

ecclésiastiques, étaient d'une hardiesse et d'une insolence
toujours croissantes dans l'affirmation de leur ultramontanisme
fanatique. Ceux-là avaient généralement les évêques contre
eux, ou, si quelques évêques leur étaient au fond favorables,
c'étaient des évêques peureux, muets, incapables de les
défendre; tandis que celles-ci étaient portées aux nues par les

évêques de la trempe des Pie de Poitiers, des Cabrières de

Nîmes, des Berteaud de Tulle, etc.

3° Le courant romantique a été, lui aussi, renforcé. C'est
même ici le point culminant sur lequel il faut insister : car, si
la propagande ultramontaine organisée par la curie romaine
et par le parti clérical réussissait à assurer la domination de
Rome sur les mœurs et sur la vie publique, c'est par le
romantisme théologique que la théologie scientifique a été entravée

et que Rome l'a remplacée par une théologie d'apparence
frivole et d'autorité captieuse, spécieuse là où elle n'était pas
entièrement vide, toute verbale, remplie de fausses équivalences
et de sophismes.

UApologétique de sentiment et d'imagination a été
représentée, celle-là par le P. de Ravignan, qui cherchait à toucher
ne pouvant convaincre, celle-ci par le P. Lacordaire, qui, avec
son style à la Chateaubriand, enthousiasmait les imaginations
de la jeunesse libérale. Mais la richesse de la fantaisie n'est
ni celle de la raison, ni celle de la science. Lacordaire avait
plus étudié Rousseau et le « Génie du christianisme » que le

') Voir le volume de l'abbé Houtin: Un dernier gallican, Henri Bernier, 2°
édition, 1904.



— 262 —

N. T. et la tradition universelle. Çà et là il mentionnait quelques

textes de Thomas d'Aquin, recueillis ailleurs que dans les
œuvres mêmes du maître. Quoique romantique, il n'avait
aucune idée de la scolastique; il se rattacha au moyen âge et à
l'ordre de St-Dominique pour d'autres raisons que des raisons
de doctrine. Improvisé apologiste du christianisme par des
circonstances indépendantes de sa volonté, il se fit un plan pour
frapper les yeux et, en artiste libre, il le travailla de chic.
Laissant de côté l'essence du christianisme et le Christ même,
il s'attacha tout d'abord à l'Eglise comme à la grande
merveille révélatrice de Dieu. Pour lui, l'Eglise chrétienne était
naturellement celle de Rome, et son but était de prouver
qu'elle doit nous mener logiquement au christianisme et au
Christ. S'il en eût connu l'histoire exacte, il aurait vu qu'elle
conduit à un résultat tout contraire. Aussi toute son apologétique

est-elle d'une faiblesse extrême. 11 a cru triompher en
écartant la métaphysique, la dogmatique, l'Ecriture et l'histoire,
et en se concentrant sur les prétendues marques de l'Eglise
(unité, sainteté, catholicité, apostolicité), qu'il a décrites par des

trompe-l'œil et en exploitant en orateur entraînant toutes les
spéciosités que lui fournissait son sujet. Ce n'était plus le
génie du Christianisme, mais simplement le miroitement de

l'Eglise. Dans ses Conférences de Toulouse, il a essayé de

boucher quelques trous de celles de Paris, mais l'œuvre n'en
est pas moins manquée; il n'en est resté que l'effet théâtral,
aujourd'hui nul.

Le P. Monsabré, qui vint à sa suite, manquait de panache.
Il remplaça l'esthétique par une verbosité symétrique, teintée
de scolastique, lancée avec bravade, et qui ne convainquit
personne, pas même lui. Le P. Hyacinthe fit de l'apologétique
morale, remplaçant les petits et fins tableaux de Bourdaloue

par de grandes toiles esquissées avec des couleurs orientales
à effet. Sous ce rapport, il fut, lui aussi, romantique.

La Dogmatique de cette époque fut plus que médiocre.
Dans les séminaires, on se bornait généralement à Bouvier.
Le romantisme étant affaire de sentiment et d'imagination, non
d'idée ni de science, une Dogmatique sérieuse ne pouvait pas
surgir dans les milieux créés par lui ; aussi pas un seul
dogmatiste de valeur n'est-il à signaler pendant cette période, ni
à la Sorbonne, ni ailleurs.



— 263 —

On essaya d'y suppléer par des rêveries mystiques, comme
le « Dogme générateur de la piété catholique » de l'abbé Gerbet,

qui fut traduit même en espagnol; par une quantité de

« Mois de Marie », surtout après la définition de l'immaculée-
conception; par des «Sacrés-cœurs» de Jésus et de Marie, des
Catéchismes de persévérance; par «la Vierge Marie et le plan
divin» (1855) d'Auguste Nicolas, l'heureux et pitoyable auteur
des «Etudes philosophiques sur le christianisme» (1842-1845),

ouvrage qui, d'après l'abbé Bougaud, était rempli d'hérésies.
Ce dernier publia aussi un essai de démonstration du christianisme,

où le pathos romantique remplaçait le vrai dogme et
la solide théologie.

La Liturgique marcha de pair avec le piétisme et le
mysticisme. La restauration de plusieurs ordres religieux, la
fondation de nombreux couvents d'hommes et de femmes surtout,
les canonisations nouvelles favorisèrent le succès de la théologie

«d'édification». Dom Guéranger entra dans cette voie
avec ses interminables «Institutions liturgiques» (1840-1859),
où tant d'erreurs pullulent. Les liturgies gallicanes disparurent
peu à peu pour faire place à la liturgie romaine. La France
cléricale ne tenant plus à ses traditions, Rome la nourrit de ses
fausses légendes et de ses faux miracles. Les cérémonies
devinrent toujours de plus en plus pompeuses, les processions
plus démonstratives; c'était encore du romantisme, de la sonorité,

du pittoresque, des bannières, des dais, des cierges plus
nombreux. Les masses étaient impressionnées, les nerfs émus;
à la suite de ces «saluts» et de ces «expositions», les femmes
se rendaient au confessionnal. C'était un des buts liturgiques visés.

\JHistoire ecclésiastique eut son Rohrbacher, non moins
fanatique que Dom Guéranger. Il est aisé d'imaginer ce que
pouvait être une histoire romantique; l'archiromantique Rohr-
bacher (f 1856) dépassa toute imagination, et fut imité par
l'abbé Darras, l'abbé Jager, par le baron Henrion, auteur d'une
« Histoire ecclésiastique depuis la Création jusqu'au pontificat
de Pie IX» (1852-1859), par Guérin, auteur d'un «Manuel de

l'histoire des Conciles » (1846-1857), etc. Quelques spécialistes
explorèrent certaines parties plus ou moins poétiques de
l'histoire, par exemple : Ozanam, l'Italie du moyen âge, en publiant
«Dante ou la philosophie catholique au XIIIe siècle» (1845)

¦et les «Poètes franciscains en Italie au XIIIe siècle» (1850), etc.



— 264 —

U Ecriture Sainte fut interprétée avec le même esprit. La
verbosité romantique renchérit encore sur le verbalisme et le
littéralisme des écoles précédentes. Les nombreuses publications
de l'abbé Glaire, de 1834 à 1861, ne furent pas les plus
mauvaises. Le sulpicien Le Hir, qui eut Renan pour élève, jouit
d'une certaine réputation, ainsi que le chanoine Bertrand, etc.
Mais qui aujourd'hui oserait en appeler à l'exégèse de cette
période? Il suffit de lire les livres de l'abbé Houtin: «La Question

biblique au XXe siècle » et « La Question biblique chez les
catholiques de France au XIXe siècle».

Les canonistes d'alors étaient les Bouix, les André, etc.,
tous plus romanistes les uns que les autres. C'était à qui
exalterait davantage les pouvoirs et les privilèges de la papauté.
Malheur à celui qui essayait de défendre l'ancien droit et qui
osait prononcer seulement le nom de «libertés gallicanes».
M. Icard de St-Sulpice tremblait. L'abbé Lequeux, avec son
Manuale Compendium juris canonici (1840-1844) et sa Synopsis
juris canonici communis (1845) était condamné sans réserve l).

C'est sous cette pression de Rome et sous cette épée de
Damoclès toujours suspendue sur leur tête que les théologiens
devaient travailler. On ne saurait être surpris des résultats.

4° Un -seul courant de valeur scientifique se fit sentir,
celui qui s'inspirait de la théologie allemande. Depuis la
publication de l'Allemagne de Mme de Staël, les yeux des Français

s'étaient tournés vers la littérature d'Outre-Rhin. Ce

n'étaient pas seulement les philosophes, les Kant, les Hegel, les

Fichte, les Schelling, etc., ainsi que les théologiens protestants
de cette époque, qui attiraient l'attention des penseurs français,

plusieurs théologiens catholiques jouissaient aussi d'une
réputation méritée. A la tête des historiens de l'Eglise,
Dœllinger, avec Héfélé, l'historien des conciles, Alzog, Friedrich,
Langen, etc. ; parmi les théologiens, Reusch, auteur d'ouvrages
d'exégèse scientifique, Mœhler, Haneberg, Gams, Klee, Kuhn,
Hirscher, Denzinger, etc. Plusieurs de leurs ouvrages furent
traduits en français et lus par les ecclésiastiques sérieux. Les
Cruice, les Bautain, les Martin de Noirlieu, les Gratry, les

*) Voir mon ouvrage intitulé: De la falsification des catéchismesfrançais et des

Manuels de théologie par le parti romaniste de 1670 à 1868. Paris, Fischbacher, 1872..



— 265 —

Maret, les Landriot, les Meignan, Freppel aussi, y puisèrent
largement. Ce ne fut là toutefois que le commencement du

mouvement qui devait se produire dans la période suivante, et
qui donna, comme nous le verrons, des résultats exceptionnels.

Il y eut aussi, avant 1870, un certain courant anglais,
mais qui se bornait à la lecture de quelques ouvrages sur le
mouvement d'Oxford, aux publications du cardinal Wiseman,
notamment à sa Fabiola (1854), à quelques volumes de Newman,

surtout à ses Discours aux congrégations mixtes, et
plus encore aux rêveries mystiques et excentriques du P. Faber.

III.

1870—1900.
Toute cette période est dominée par le Concile du Vatican,

qui écrasa la minorité libérale et fit triompher la majorité,
c'est-à-dire le pape et la théologie papiste.

Avant d'indiquer la portée et les résultats de cet événement,

il faut remarquer que cette minorité libérale n'était déjà
plus, en 1869 et 1870, qu'un débris de l'ancien parti libéral.
L'ancien parti libéral était, en effet, composé de deux fractions
très distinctes et même hostiles sous certains rapports : la
fraction gallicane, qui, quoique soumise au pape, tenait encore
par l'esprit et par le cœur aux anciennes «libertés gallicanes» ;

et la fraction romantique, qui, quoique libérale en politique,
était cependant favorable à l'ultramontanisme, en ce sens qu'elle
tenait moins aux anciens dogmes et au côté intellectuel du
christianisme, mais davantage au sentiment, à la poésie, aux
légendes, au moyen âge, au mysticisme, toutes choses qui lui
paraissaient protégées par Rome, par cette Rome qui tendait
de plus en plus à s'affranchir des rois et sans doute aussi,
pensait-on, à favoriser la démocratie et les libertés populaires.
N'avait-on pas vu Pie IX très libéral à son début Ce n'était
pas un intellectualiste, mais un sentimental, le pape de la
Madonne immaculée, des Mois de Marie, des indulgences si facilement

répandues, etc.
Cependant, des libéraux ne se bornèrent pas à ces considérations

générales. En y regardant de plus près, ils virent qu'ils
s'illusionnaient devant la marée toujours plus envahissante de Rome;
ils comprirent que les libertés gallicanes allaient disparaître,



— 266 —

grâce à l'indifférence des Etats et à l'ignorance des masses,
et ils se retirèrent sous leurs tentes, silencieux, laissant la
place aux combatifs. Rares furent ceux qui s'armèrent pour
repousser le projet de définition de l'infaillibilité papale et pour
maintenir les anciennes libertés de l'Eglise. L'archevêque Darboy,

l'évêque Maret, furent peu suivis. Parmi les romantiques,
LaMennais (f 1854) avait, déjà depuis longtemps, rompu avec Rome
et avait créé un courant social, sinon socialiste, contre la
tyrannie papale. Sans doute il n'avait pas de nombreux
partisans ; toutefois ses idées gagnaient du terrain et devaient en

gagner davantage plus tard. Lacordaire (f 1861), libéralimpénitent,
s'était retiré à Sorèze, désillusionné, mais fidèle à ses convictions
libérales, donc plutôt hostile aux empiétements de l'absolutisme
romain. Le philosophe Huet, auteur du « Règne social du
christianisme » (1853) et des « Essais sur la Réforme catholique »

(1856), en société avec Bordas-Demoulin, avait rompu finalement,

lui aussi, avec Rome. Guettée, l'auteur de 1'« Histoire de

l'Eglise de France» (condamnée par Rome en 1852), avait également

secoué le joug papal et consacrait sa science à réfuter
le système papiste *). Rattaché à l'Eglise russe, il combattit les
écrits des jésuites russes qui discréditaient en France l'orthodoxie

orientale, et il fit tomber ainsi nombre de préjugés qui
entretenaient l'hostilité parmi les Eglises chrétiennes. Quoique
d'un tempérament inflexible et peu sympathique à de nombreux
anglicans, il contribua plus que personne à répandre l'idée de

l'union des Eglises, à la condition toutefois de maintenir, dans
cette union, le dogme et le critérium catholique.

L'ancien parti ecclésiastique libéral était donc déjà à cette
époque disloqué. Ce fut bien pis lorsqu'il fut sérieusement
question de définir l'infaillibilité personnelle du pape et sa
juridiction absolue sur toute l'Eglise. Alors certains yeux se
dessillèrent et virent enfin où Rome et les jésuites voulaient
décidément les conduire. M.z* Maret écrivit son ouvrage contre
l'infaillibilité papale, en soutenant simplement un point de vue
gallican très mitigé; il espérait naïvement que Rome
comprendrait sa pensée entre les lignes et tiendrait compte de sa
modération! Le P. Gratry fut plus intelligent et plus franc;

l) Voir sa Papauté schismatique (1863), sa Papauté hérétique, son Observateur

¦catholique, son Union chrétienne, son Histoire de (Eglise, etc.



— 267 —

ses lettres contre l'infaillibilité furent des modèles de dialectique.

Montalembert mourant les compara aux « Provinciales »

de Pascal. Lui-même, indigné contre cet ultramontanisme qu'il
avait favorisé autrefois, mais avec des intentions tout autres,
il lança, dans son Testament religieux, la fameuse comparaison
du pape à une idole, 1'«idole du Vatican», comparaison qu'il
fortifia encore dans ses lettres, en traitant la cour de Rome de
«basse-cour». M^r Chaiilot publia «L'Avenir catholique», recueil
précieux d'une quantité de documents contre les nouveaux
dogmes. Le Correspondant se crut héroïque en ouvrant ses
colonnes à l'article du duc de Broglie. Arnauld de l'Ariège se

tut, ainsi que la plupart des laïques ci-devant libéraux.
Rome, qui s'attendait sans doute à une opposition plus

formidable, comprit qu'elle pouvait aller de l'avant; elle
convoqua son concile, le peuple de ses créatures, évêques in
partibus sans diocèse et jouissant des mêmes droits que les
évêques des plus grands sièges; elle imposa ses règlements,
organisa le bâillonnement des Strossmayer et autres opposants,
expulsa les théologiens gênants, remplit sa presse de contre-
vérités, et triompha. Les faits aujourd'hui sont connus; les
théologiens papistes les cachent, parce qu'en effet ce « ludi-
brium Vaticanum» (c'est l'expression de l'évêque Le Courtier
de Montpellier) est pour eux une flétrissure.

Quelles en furent les conséquences en ce qui concerne la
pensée théologique française?

Avant tout, les fanatiques du parti Veuillot redoublèrent
de violence, en interprétant les nouveaux dogmes dans leur
sens le plus absolu, en niant qu'il y eût des conditions à

l'infaillibilité, en exigeant que tous les évêques opposants se
soumissent, publiassent la Constitution Dei filius et effaçassent
ainsi leur non placet. Ils montèrent la garde autour des
nouveaux dogmes, véritables bouledogues grinçant des dents et
exerçant partout la terreur. Malheur aux récalcitrants! Tous
les moyens furent pris pour les affamer. Les nouveaux dogmes
étaient bien, en effet, des «dogmes de famine > (Hungerdogma):
les avaler, ou périr de faim! Pas de milieu!

Beaucoup les avalèrent à la dernière extrémité. Le mutisme
remplaça la digestion.

Les anciens-catholiques repoussèrent soumission et mutisme.
Ils protestèrent plus hautement que jamais. Les admirables



— 268 —

livres des Dœllinger, des Friedrich, des Schulte, des Langen*
des Reusch, etc., sont la démonstration évidente des erreurs
de Rome et de la nullité du concile. Nous n'avons pas à faire
l'éloge de nos coreligionnaires. Notre œuvre théologique est
là, debout en face des théologiens ultramontains qui la taisent
soigneusement ou l'injurient, mais qui ne l'entament pas. Loin
de là. Plus d'un et des meilleurs sont maintenant sur notre
propre terrain et travaillent pour le succès de la théologie
ancienne-catholique avec une hardiesse dont nous n'aurions
peut-être pas osé encourir les risques. Nous les remercions
vivement, et nos deux courants, quoique distincts encore ecclé-

siastiquement, tendent déjà à unir leurs eaux théologiquement.
L'heure de Dieu, c'est-à-dire de la vérité mieux vue et de la
paix plus fraternellement établie, approche, nous n'en doutons

pas.
Les ultramontains de force ou de gré, obligés de travailler

' à la justification du concile, de ses procédés et de ses
décisions, durent chercher dans l'exégèse, dans la patrologie, dans
l'histoire, tout ce qui pouvait servir à sauver, du moins en

apparence, leur situation. Pie IX disparu, Léon XIII les poussant
à l'étude, ils étudièrent effectivement, d'abord dans le simple
but de réfuter leurs adversaires. Mais bientôt ils découvrirent,
eux aussi, des points de vue très nouveaux pour eux; dans
l'espoir de les faire servir au triomphe de la papauté, ils les
publièrent. Ce furent quelquefois des tours de force; plus
souvent, des aveux terribles, qui sapaient par la base, dans les
esprits logiques, tout le système papiste. Je les ai signalés à

maintes reprises dans cette Revue. Léon X11I, qui avait activé
ces études, n'osait reculer ; il mourut à propos. Son successeur,
qui n'avait aucune notion de la nouvelle théologie, laissa d'abord
dire et faire; mais dès que son entourage lui eut fait
comprendre que tout ce « modernisme » n'était pour lui qu'hérésie
et poudrière, il prit peur, poussa les hauts cris, et lança syllabus
et encycliques contre les «modernistes». Cette fulmination
contre le modernisme est, actuellement, la seule théologie
permise à Rome : théologie antimoderniste, antiscientifique,
antilibérale, antihistorique, antirationnelle. Ce n'est pas que
j'entende prendre la défense du modernisme. Ce mot ne recouvre
pas un système un; il y a modernisme et modernisme; tel est
vrai, tel autre erroné. En soi et en général, ce qui est mo-



— 269 -
derne n'est nullement erroné. Pie X dit que le modernisme
est la synthèse de foutes les hérésies. Où a-t-il vu cela? Qui
dit trop ne dit rien. Quod gratis asseritur, gratis nega.'ur.

Les nombreuses Revues fondées sous Léon XIII pour
moderniser la théologie sont aujourd'hui aux abois. La Quinsaine,
le Demain, la Revue d'histoire et de littérature religieuses ont
même disparu; les autres, embarrassées, pâles, parlent pour
ne rien dire ou à peu près; toutes craignent la foudre, et
proclament Pie X le sauveur, le grand penseur, le maître des
clefs du ciel et de la terre. Plus glorifié que Pie IX, il ne sait
où donner de la tête.

Il a si bien manœuvré qu'il a réduit les évêques de France
au rôle de valets, portant sa livrée et n'attendant que son mot
d'ordre. En Allemagne, Spectator est mort, Schell, Schanz et
Funk également; quelques vaillants tiennent bon pour la vérité
et la liberté. En France, Loisy résiste, le P. Lagrange balbutie,
M. Vigouroux répète ses vieilles thèses dans son « Dictionnaire
de la Bible » ; ce sont là les maîtres de l'exégèse, avec M.

Mangenot, qui soutient l'authenticité mosaïque du Pentateuque
et qui dirige dans le même sens arriéré le « Dictionnaire de

théologie catholique». Loin de moi la pensée de méconnaître
les services rendus par l'école exégétique qu'on appelle «

progressiste». Elle a ruiné le «concordisme», qui, en effet, était
insoutenable, et elle a démontré que la Bible n'est nullement
un livre scientifique; que, par conséquent, vouloir établir une
concordance complète entre les sciences naturelles et
historiques, d'une part, et les écrivains bibliques, d'autre part, c'était
une fantaisie et une chimère. Espérons que les derniers
représentants de l'ancienne école dite conservatrice, n'osent plus
soutenir ce point de vue périmé. Mais que de timidité dans
l'école progressiste même! Si le P. Lagrange, depuis 1892, a
jeté quelque lumière sur les religions sémitiques et sur quelques
points d'archéologie de l'Ancien Testament, il est difficile de
voir ce qui a été sérieusement éclairci dans les questions
relatives au Nouveau Testament. Un seul, M. Loisy, a été hardi
dans l'explication des textes; malheureusement il s'est trompé
sur des points graves, qui compromettent singulièrement son
œuvre. Il faudra en défalquer ce qu'elle contient de vrai et le
sauvegarder contre le parti obscurantiste. Sans doute ce
travail se fera.



— 270 —

Le grand dogmatiste, M. Turmel, se borne à l'histoire des
dogmes; très suspect à ses coreligionnaires depuis qu'il leur
apparaît comme un nouveau Janus, portant à la fois les masques
de Guillaume Herzog, d'Antoine Dupin, etc., il ne bat plus que
d'une aile, semble-t-il. Peut-être aura-t-il un jour autant de
courage que de science. En attendant, on voit dans quelles
impasses la théologie romaniste est actuellement acculée.

L'archéologie chrétienne et la liturgie sont plus libres, et
Dom Cabrol, abbé de Farnboroug, peut continuer son
Dictionnaire. Son subordonné Dom Leclercq publie son « Manuel
d'archéologie chrétienne depuis les origines jusqu'au VIIIe siècle».
Ce n'est pas plus dangereux que la nouvelle édition bénédictine
de 1'« Histoire des conciles» de Héfélé. Rien ne fait prévoir
que MM. Baudrillart, A. Vogt et U. Rouziès, qui dirigent le
Dictionnaire d'histoire et de géographie ecclésiastiques, attirent
jamais les foudres de Pie X, pas plus que M^r Barbier de
Montault en étudiant « le costume et les usages ecclésiastiques
selon la tradition romaine».

Ces derniers mots indiquent tout le programme et tout
l'esprit des théologiens français actuels, de ceux du moins qui
se soumettent à l'estampille des congrégations romaines. C'est
ainsi que les Leçons de droit canonique du sulpicien Many, et
ses Leçons sur la messe, « prennent pour guide la jurisprudence
des congrégations romaines, les coutumes justes et bonnes, les
explications des docteurs les plus éclairés». Les docteurs les
plus éclairés sont ceux qui parlent comme le cardinal Merry
del Val. Et l'esprit de M. Many est aussi celui de son confrère
M. Tanguerey, auteur d'une « Synopsis theologiœ ad mentem
S1' Thomœ Aquinatis».

Loin de déprécier les théologiens romanistes vraiment
travailleurs, qui discutent sérieusement ce qui est à discuter,
c'est avec un réel plaisir que je leur rends justice en toute
occasion, comme la collection de cette « Revue » le prouve.
Mais comment dissimuler l'ornière dans laquelle les dogmatistes
romanistes se traînent, surtout dans les séminaires, lorsqu'on
les voit adopter comme Manuel d'enseignement la Théologie
de Billuart (f 1757), qui était lui-même un thomiste étroit?
L'évêque Lequette, d'Arras, nous avertit que l'œuvre de Billuart
est, bien entendu, remise au point. Mais à quel point? A celui
de Rome, ni plus ni moins. Voici les propres expressions de



- 271 —

l'éditeur : «Cette nouvelle édition est enrichie de notes savantes...
Depuis 1757, le Saint-Siège a rendu un très grand nombre de
décisions doctrinales et disciplinaires que notre savant
théologien n'a pu connaître et utiliser. Il y a eu notamment la
célèbre bulle de Pie VI Auctorem fidei qui a frappé le jansénisme

au cœur. Billuart, qui avait attaqué le jansénisme avec
tant de vigueur, n'a pu mettre à profit les décisions précises
par lesquelles Pie VI a stigmatisé les erreurs jansénistes et
fixé clairement pour chacune le sens condamné par l'Eglise.
En outre, le Saint-Siège, qui n'a jamais été plus consulté de

toutes les parties du monde que dans ces derniers temps, a
tranché un très grand nombre de difficultés, soit pour la
doctrine, soit pour la discipline et la morale. Tout cela a montré
la nécessité de publier un volume supplémentaire qui renfermât
les actes et les décisions du Saint-Siège jusqu'à nos jours. Ce

volume contient 102 documents; le premier remonte au pontificat

de Benoît XIV; le dernier porte la date du 5 juin 1877.»
On le voit, le critérium de la vérité, c'est, uniquement, la

décision du pape. Toute la science du christianisme consiste,
pour cette école, à connaître la décision du pape.

A quoi bon, dès lors, les Facultés de théologie catholique
et les Instituts catholiques? Le plus vulgaire lecteur peut lire
aux étudiants, qui d'ailleurs peuvent le lire eux-mêmes, ce que
Rome enseigne. Et c'est tout. On se demande comment M.
Batiffol a pu louer si pompeusement les Facultés catholiques avant
qu'il eut cessé de faire partie de celle de Toulouse. Du moment
qu'il ne s'agit plus que de faire écho aux décisions des congrégations

romaines, il n'y a plus ni science ni éloge possibles.
Et ce qui est à remarquer, c'est que Pie X a déjà

renchéri sur la définition du concile de 1870. Ce concile a déclaré
le pape infaillible seulement dans les choses de fide et moribus ;
mais lui, il tranche en dehors et au delà, à moins qu'on
n'entende par foi tout ce qui est doctrine et par mœurs tout ce

qui est action. Aucune doctrine, aucune action ne lui échappe ;

même les élections politiques et les détails administratifs
relevant des lois politiques, sont dirigés par lui; on ne l'a vu
que trop en ce qui concerne les associations cultuelles et les
mutualités ecclésiastiques.

Inutile de citer ici les noms de théologiens que je
qualifierais d'excellents s'ils étaient plus clairs et plus courageux.



— 272 —

Je comprends leur situation très pénible. Descartes n'a pas osé

publier son « Traité du monde » ; il a craint le sort de Galilée,
dont il partageait l'opinion. Mais peut-être seraient-ils plus
noblement inspirés en prenant Descartes pour modèle sous
d'autres rapports. On a vu des penseurs plus vaillants et d'un
meilleur exemple. Que quelques-uns d'entre eux me permettent
de leur faire un reproche de maladresse et d'injustice. Le
jésuitisme a tellement pénétré dans la mentalité des théologiens
français qu'ils ont une tendance à faire dévier les discussions
qui les embarrrassent, et cela par des mots qu'ils voudraient
rendre injurieux. Oubliant par trop la signification du mot
«jésuitisme», ils jettent à la tête de leurs adversaires, pour
en finir, les qualificatifs de «protestants», de «jansénistes»,
cle «vieux-catholiques». C'est bientôt dit et fort commode.
Outre que les vrais protestants, les vrais jansénistes et les
vrais vieux-catholiques sont fiers de leurs titres et qu'en les

appelant ainsi on est loin de les humilier, les théologiens en
question devraient savoir qu'ils seraient eux-mêmes les
premiers embarrassés à définir exactement le protestantisme, le
jansénisme et le vieux-catholicisme ; et dès lors ils ne prouvent
rien. Ce n'est plus un procédé de discussion sérieuse; c'est
autre chose que je préfère ne pas qualifier. M. l'archevêque
Mignot et son école, M. l'aumônier Turmel surtout, pourraient
vraiment argumenter avec plus de logique et de dignité. Avant
d'injurier Dœllinger, il faudrait pouvoir le réfuter.

De gros nuages très noirs sont donc suspendus dans le
ciel de ces messieurs. Les newmanistes ne savent même pas
au juste si Pie X a condamné Newman ou non ; et il est
probable que le pape lui-même ne le sait pas plus qu'eux. Leur
groupe semble se désagréger sous l'empire de ce doute, et,
disons-le aussi, sous l'empire de l'illogicité même qui fait le
fond du newmanisme. J'ai indiqué, dans cette «Revue», cette
illogiche, qui consiste en partie à vouloir sauver les additions
et les altérations dogmatiques de l'Eglise romaine, en posant
en principe que le dogme inaltérable et «toujours cru» dans
l'Eglise universelle, doit changer pour vivre L'admission d'un
tel principe a paru à quelques théologiens, par exemple à
l'abbé Ch. Denis, un coup de génie; c'était, au fond, un coup
de poignard. Des papistes qui se croyaient perdus du fait des
innovations et des contradictions de la papauté, se sont crus



— 273 —

sauvés par la découverte du bon Newman, et, grâce à un
engouement puéril, ces théologiens français sont devenus, du jour
au lendemain, des anglomanes plus anglomanes que les
anglicans eux-mêmes. Quelques-uns commencent heureusement à

reprendre leur bon sens; mais le gros du parti reste toujours
ébranlé et incertain.

Les pragmatistes n'ont guère plus d'assurance, et il en
sera sans doute ainsi tant qu'ils n'auront pas osé ou pas pu
donner une définition claire du pragmatisme. Sont-ils kantistes,
oui ou non?

Les immanentistes sont-ils aussi pragmatistes et symbolistes?

Il y a plusieurs manières de concevoir l'immanentisme.
En réalité, quelle est la leur? M. Laberthonnière est modeste,
mais pas toujours clair.

Voilà beaucoup de mots en isme, sans oublier ni le
mysticisme, ni l'ultramontanisme. Les mots en isme sont toujours
de mauvais signes, parce qu'ils recèlent l'amphibologie, le

quiproquo et la fantaisie. Ce sont bien là, bêlas! les marques de
la théologie romaine actuelle, en France comme ailleurs, mais
pas plus qu'ailleurs. Dès que les théologiens en question se

seront libérés de leurs cauchemars et qu'ils consentiront à

penser sans ambages et à parler net; dès qu'ils ne
subordonneront plus la critique, soit exégétique, soit historique, à

l'apologétique de commande; dès qu'ils feront de la science

pour la science, et non pour essayer de défendre à tout prix
le pape et sa curie; dès qu'ils ne seront plus préoccupés que
de la seule vérité, et non des intérêts de Rome, alors on pourra
saluer une ère théologique nouvelle, dans laquelle les dogmes
chrétiens seront expliqués exactement, les âmes rendues à la
liberté et la foi de nouveau triomphante : hœc est victoria quœ
vincit mundum, fides nostra (I Jean, V, 4).

Mais, qu'on le remarque bien, le triomphe est à ce prix :

la sincérité. Longtemps les théologiens, grâce à leurs
distinctions subtiles et vides, grâce aux réticences des trop
nombreux casuistes, ont abusé de l'équivoque et se sont tirés
d'embarras en sacrifiant la vérité. C'est une des conquêtes du
XIXe siècle que le système des faux-fuyants et des moyens
dilatoires est percé à jour et qu'il ne trompe plus personne.
Il n'est plus guère pratiqué qu'à Rome, où l'on aime encore
à se faire illusion à soi-même, et surtout au public, même au

Revue intern, de Théologie. Heft 66, 1909. 18



— 274 —

public qui en rit. Le monde qui pense, marche aussi. Les
problèmes se précisent et se posent mieux. Il faut parler net :

est, est, non, non.
Même un théologien de l'école que ie signale, M. Saltet,

écrivait dernièrement contre un de ses collègues qui lui semblait
enfariné : « La critique ne chuchote pas dans les coins. La
publicité et une franchise inexorable sont les premières conditions

de son exercice » *). Très bien. Mettons donc les questions
théologiques à jour, ne nous payons plus de mots; au lieu de

jouer des clefs de St. Pierre comme si le Christ avait voulu
faire de lui et des autres apôtres des geôliers ou des portiers,
définissons-les nettement et voyons de quel métal elles sont
faites ; remplaçons le sens accommodatice par le vrai,
bannissons du sanctuaire les jeux de mots, les quiproquo, les tours
de passe-passe, et alors, en pleine lumière du ciel, les âmes
chrétiennes se reconnaîtront dans la vérité et s'uniront. Ecce

quam bonum! E. Michaud.

') Bulletin de Toulouse, mai 1908. p. 171.


	Les courants théologiques en France au XIXe siècle

