Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 66

Artikel: Les courants théologiques en France au XIXe siécle
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403728

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES

COURANTS THEOLOGIQUES

EN FRANCE AU XIXe¢ SIECLE.

Divisons le XIXe® siecle en trois parties: la premiere, de
1801 a 1830; la deuxiéme, de 1830 & 1870; la troisiéme, de
1870 a 1900. La brieveté de chaque période nous permettra
de la mieux analyser et de la mieux comprendre. D’ailleurs,
on verra que les choses et l'esprit de chacune ont un aspect
propre, et qu'ainsi cette division n'est point arbitraire, mais
que, outre sa commodité pour faciliter 1'observation, elle est
fondée.

L
1801-1830.

Si l'on considére ce qu'étaient 1'Eglise et la théologie en
France en 1801, ce que la Révolution de 1789, la Constituante,
la Législative, la Convention, puis les régimes suivants jusqu'a
I'Empire, ont fait dans le monde religieux et ecclésiastique, en
un mot ce que le XVIII® siecle finissant a légué et imposé a
I'Eglise du commencement du XIXe® on constatera, avec évi-
dence et avant tout, trois choses: 1° la prédominance d'un
courant papiste sur tout autre courant; 2° la place énorme
occupée dans l'esprit du clergé et des fideles par les préoccu-
pations temporelles, soit politiques, soit sociales, en vue de
reconstituer pratiquement et socialement 1'Eglise et la religion,
si ébranlées par les événements de la Révolution et surtout
de la Terreur; 3° un courant nouveau, le courant romantique,
qui introduit peu a peu en théologie un sentimentalisme d’ima-



B -

gination, individualiste en apparence, mais, en réalité, surtout
moyenagiste et papiste, donc hostile au gallicanisme et a I'uni-
versité; avec lui va commencer la vraie Révolution ecclé-
siastique.

Premierement, prédominance du courant papiste. Voici
pourquoi. — Depuis la Réforme du XVI® siécle, l'autorité du
pape n’'a fait que grandir en France. Est-ce le fait de 1'habi-
leté des papes et des jésuites, de la maladresse du clergé gal-
lican et des parlements, de la faiblesse des rois qui n'ont pas
su défendre leur puissance, de l'indifférence du grand public
qui n'a pas pris cette question au sérieux? Sans aucun doute,
ces raisons et d'autres encore ont produit le fait en question.

Depuis le XVI° siecle, en effet, donc dans le cours des
XVIIe et XVIII® siecles, les affaires religieuses et théologiques
ont été disposées de telle sorte que des conflits de juridiction
et des questions de dogme ou de discipline, voire méme de
liturgie, ont constamment surgi sans laisser le moindre répit
aux esprits. La vivacité des débats était telle qu’'on réclamait
de part et d'autre des solutions, sous prétexte de tranquilliser
les ames; et quel juge invoquait-on pour trancher les diffi-
cultés? Le pape. C'est ainsi que le pape a été transformé en
juge des doctrines, de la discipline, de la morale et de la litur-
gie, donc en maitre des consciences. La tactique était ancienne;
elle a été pratiquée deés le IXe sidcle et pendant tout le moyen
age. Mais a partir du XVI® siecle, elle est devenue visible et
de tous les instants. S'agissait-il d'un livre discutable, d'une
thése qui innovait, d'une prétention qui blessait certains esprits
— toutes choses journaliéres et a la portée de tout le monde
— vite on en appelait & Rome, et Rome pronongait, en exigeant
d’abord I'obéissance extérieure, puis l'intérieure, puisla croyance,
croyance de droit ecclésiastique d’abord, puis de droit divin.
En sorte que, de fait (je ne dis pas de droit), le pape ¢était
devenu peu a peu juge infaillible ou tenu pour tel, et déten-
teur de la juridiction universelle dans toute I'Eglise et sur
toute ’Eglise, et cela bien avant la définition du 18 juillet 1870.
On était déja habitué a ce point de vue, en plein gallicanisme,
a la suite des discussions jansénistes, en ce sens que méme
les gallicans et les jansénistes, qui repoussaient l'infaillibilité
et 'omnipotence papales, admettaient pourtant sa primauté et



— 246 -

son autorité comme choses de droit divin (du moins générale-
ment) et professaient la nécessité de rester uni au siege de Rome.

Cette nécessité de rester uni au siége de Rome s'est fait
particulierement sentir a l'occasion de la constitution civile du
clergé. Les réfractaires (ou anticonstitutionnels) étaient fana-
tiques 4 proclamer cette nécessité; les constitutionnels étaient,
au contraire, fort embarrassés: ils obéissaient a I'Etat et a la
constitution, mais ils déclaraient en méme temps vouloir étre
fideles a I'Eglise et & Rome (c'était tout un pour eux), et ils
professaient pour le pape, qu’ils appelaient le chef de 1'Eglise,
une vénération sincére. On peut méme dire que l'acuité et la
violence de la Révolution ont été provoquées en grande partie
par cette obstination du clergé a vouloir rester uni a la pa-
pauté; car si le clergé avait marché pacifiquement avec les
législateurs, I'Etat n’aurait eu aucune prise sur lui, et la pra-
tique de la religion et du culte aurait suivi son cours comme
auparavant. C'est la doctrine du pape, chef étranger de I'Eglise
de France, qui a fomenté la discorde.

Donc la doctrine qui dominait 'Eglise et la théologiec a la
fin du XVIII® siecle, était la nécessité d'étre uni au pape.
Napléon I°f I'a bien compris; aussi a-t-il voulu faire un con-
cordat avec lc pape. Sans doute son désir eit été de limiter
l'autorité de ce dernier, mais les accroissements et les empie-
tements des derniers siécles rendaient la chose tres difficile.
D'’ailleurs, lui aussi, il a été maladroit, et en donnant occa-
sion au pape de transformer les dioceses de France, de faire
des évéques en charge ce que bon lui semblait, de les obliger
méme a démissionner malgré eux, etc., il n'a fait qu'augmen-
ter la puissance papale et fortifier le courant ultramontain.
C’est un des cotés néfastes du concordat et de la politique de
Napoléon I°.

Il est aussi & considérer que linstitution de la papauté
était devenue comme un besoin non seulement en France, mais
dans tout l'occident catholique, notamment pour les peuples
latins. Il n'y a pas de pape slave, ni de pape scandinave.
C’est un titre de fierté pour les sujets du pape que le repré-
sentant de Dieu sur la terre, la grande force conservatrice et
autoritaire de ce monde, en religion et en politique, soit 1'un
d’entre eux. Que de politiciens qui ne croient nullement au



— 27 —

droit divin du pape, soutiennent cependant son pouvoir et son
influence, uniquement & ce point de vue conservateur et poli-
tique! La vanité tient lieu de droit divin.

Secondement, politique ecclésiastique et cléricalisme poli-
tigue. — On comprend que clergé et fideles, évéques et pré-
tres, au sortir de la tourmente révolutionnaire, se soient pré-
occupés de reconstituer 1I'Eglise et 'administration ecclésias-
tique sur une base solide. Ils ont, dans ce but, fait fleche de
tout bois. La politique et les affaires temporelles les serraient
de toutes parts; ils s’en sont servis pour sauvegarder leurs
intéréts et consolider les affaires religieuses. Bien entendu, ils
n'ont pas manqué d'y faire intervenir le pape, ce pape auquel
ils tenaient comme a la pierre fondamentale de leur é&difice.
La pierre angulaire n’était plus le Christ, mais celui qu'ils con-
sidéraient comme le vicaire et le continuateur du Christ. De 1a
le cléricalisme politique; de 1a le pape reconnu comme le chef
absolu de I'Eglise, pour tout ce qui concerne les intéréts de
I'Eglise; qu'il s’agisse de politique, de questions sociales ou
morales, de dogme ou de liturgie, peu importe. Le pape est
le chef, le restaurateur, le boulevard, la colonne inébranlable;
c'est sur lui qu’il faut s’appuyer en tout et pour tout.

Tel était 'esprit qui régnait sinon chez tous les catholiques
francais, du moins chez le plus grand nombre.

Quelques défenseurs du droit divin des évéques faisaient
opposition au concordat, et ne pouvaient admettre que des
évéques fussent en quelque sorte cassés a gages sur le bon
plaisir du pape et du chef de 1'Etat. Mais cette Pefite Eglise
était trop peu nombreuse pour tenir en échec la marée ultra-
montaine toujours montante. Il va de soi que le monde officiel
chercha de son mieux a la discréditer.

Nombre d'évéques d'ancien régime étaient restés fideles a
la dynastie bourbonienne, méme apres le concordat. Ils étaient
gallicans aprés 1801 comme avant; mais le gallicanisme trés
dégénéré de cette époque était si rempli de pratiques ultra-
montaines que ce n'était plus gueérc qu'un gallicanisme de
nom. On était ultramontain de fait, en ce sens que l'on était
déja incapable de résister a la papauté, quoi qu’elle enseignat
et quoi qu'elle fit, J. de Maistre et de Bonald avaient publi¢
en 1796, 'un des « Considérations sur la France et sur la Ré-



— T e

volution », 'autre une «Théorie du pouvoir politique et reli-
gieux ». Celui-la enseignait que, le pape étant le représentant
de Dieu sur la terre, ses avis et ses directions doivent étre
considérés comme émanant de la Divinité. Il prétendait démon-
trer cette doctrine par l'histoire et prouver que la papauté,
au moyen age, a €té utile par son influence générale a la for-
mation et au maintien de l'ordre social. Le pape seul est la
clef de vofite de la société et de l'autorité. Selon de Bonald,
il n'y a de vraie politique que la politique théocratique, fon-
dée sur une législation dont Dieu est l'auteur. Bonald voulait
ramener le XIX® siecle a la royauté et a la foi du moyen age.

On le voit, déja en 1796, déja dans ces deux écrivains, le
moyen age apparaissait comme une époque modéle, dans laquelle
on devait chercher 1'idéal.

Cette résurrection et cette réhabilitation du moyen age
allaient étre mises 4 la mode avec un élan nouveau par 1’école
romantique. Il y a eu une école romantique en théologie, peut-
étre plus encore qu'en littérature et en art. Tout se tient dans
les choses de cette époque. Certes, ni de Maistre, ni de Bonald
n’étaient des disciples de Rousseau, et cependant ils tournaient
déja leurs regards vers une société autre que celle qu'ils avaient
sous les yeux, vers ce moyen age que 1'école romantique litté-
raire, issue de Rousseau, allait idéaliser.

Troisidmement, courant romantique. L'ouvrage publi¢ par
Chateaubriand en 1802 sur le « Génie du Christianisme», a été
un événement. Ce fut I'entrée en religion du romantisme méme.
Jusque-1a, cette doctrine nouvelle était restée dans le domaine
littéraire et politique; la féte de 1'Etre supréme avait bien été
un essai de mise en ceuvre de la religion naturelle de Rous-
seau. Mais cet essai n'avait pas réussi. Chateaubriand, en vou-
lant montrer que les aspirations naturelles de 'homme trou-
vaient leur satisfaction dans le christianisme, introduisait du
méme coup le romantisme dans la théologie catholique (car
par christianisme il entendait naturellement le catholicisme).
Ce n'était encore, il est vrai, que l'antichambre; mais bient6t
le romantisme pénétrerait dans l'intérieur méme de 1'édifice et
rien ne lui serait étranger. Que Chateaubriand ait lu Rousseau
avant 1802 et qu'il ait puisé en lui son sentiment du moi, son
besoin d’émancipation, sa sensibilit¢é maladive, sa mélancolie



— 249 —

inapaisable, son féminisme débordant, cela est évident. M™® de-
Sta&l, fondatrice aussi du romantisme, était aussi disciple de
Rousseau et plus profondément encore, non toutefois par son
style, mais par son individualisme protestant; petite-fille d'un
pasteur protestant, elle était encore plus 2 méme qu'un catho-
lique breton d’ouvrir son Ame au libre examen et au libre sen-
timentalisme. Benjamin Constant, 4 sa suite, devait aussi venir
a la rescousse, moins encore par son « Adolphe» que, en ce
qui concerne la théologie, par son ouvrage sur «la Religion»
(1824-1830). Mais n’anticipons pas.

Le romantisme n’est nullement la négation de la raison et
de l'intellectualisme, mais leur subordination au sentiment, qui
devient ainsi la norme et le critere. Ici, le cceur est le maitre
de la situation. Rousseau a contribué plus que tout autre, au
XVIII® siecle, a opérer cette transformation dans les milieux
classiques; il y était porté par son tempérament, par son carac-
tere, par son éducation libre, aussi par son protestantisme.
Comme protestant, il pratiquait le libre examen individuel. Au
commencement du XIX* siécle, ce libre examen devint, sous
I'influence de Schleiermacher et d’autres, le sentimentalisme
religieux protestant. De la sorte, le moi «sensible» ne tarda
pas a devenir plus fort que la raison et que la tradition; la
théologie du moi et du sentiment se substitua habilement 2 la
théologie intellectualiste et traditionnelle. Chateaubriand entra
d’autant plus facilement dans ce courant qu’il y était porté
par la prédominance de son imagination désordonnée et de son
caractére réveur. Emancipé du gallicanisme et des traditions,
que d’ailleurs il ne connaissait pas, il se porta, lui aussi, vers
le moyen age. Arrangeant l'histoire & sa facon, il y mit un
christianisme de fantaisie, vaporeux, imaginé d’aprés son esthé-
tique. C'était un monde nouveau, ot I'on échappait au galli-
canisme royal et parlementaire, et ol le pape était le meilleur
garant. De Maistre et de Bonald avaient déja fait appel au
pape. Bientot cet appel devait étre renforcé par La Mennais,
qui, a priori, s’imaginait que le pape pourrait étre la voix
divine de ’humanité, la base méme de la certitude religieuse,
le libérateur de I'Eglise, le créateur d’'un monde libéral nou-
veau. Que d'illusions! Il ne tarda pas a s’'en apercevoir et a
rompre avec Rome, au nom méme de la liberté et de la reli-
gion. Pendant cette premiere partie de sa vie, La Mennais ne



— 250 —

fut qu'un autodidacte romantique, rousseauiste et révolution-
naire sans le savoir et sans le vouloir, plus individualiste et
plus protestant que tous les protestants qu'il prétendait réfuter
avec son universalisme d’apparence et d'imagination. Son réve
était alors le triomphe de la Congrégation, c'est-a-dire de la
fraction la plus exaltée du parti ultramontain. Ce que 1la
fameuse Chambre introuvable voulait faire en 1815 et 1816
contre l'université et pour le cléricalisme, L.a Mennais voulait
le faire pour I'Eglise et la religion. Sous Charles X, il fut plus
fanatique encore: ses articles dans le «Mémorial catholique»,
son livre «De la religion considérée dans ses rapports avec
l'ordre politique et civil» (1825-26), effravérent une partie de
I'épiscopat. C'est 'exceés méme de son ultramontanisme qui le
porta & rompre d’abord avec la monarchie légitimiste, ensuite
avec la papauté royaliste, qu'il trouvait I'une et l'autre trop
laches a défendre les intéréts de 'Eglise tels qu'il les compre-
nait!). Convaincu que le clergé n'était si faible et si uni au roi
que parce que le gouvernement payait le clergé et nommait
les évéques, il attaqua le budget des cultes et la nomination
des évéques par I'Etat. Ce fut le commencement de sa rup-
ture, laquelle toutefois n'éclata du c6té de Rome qu’en 1832, et
de son coOté A lui qu'en mars 1834.

C’est ainsi que nous le retrouverons, dans la période de
1830 a 1870, a la téte d'une nouvelle école libérale, celle du
libéralisme social, dont le développement a lieu surtout pré-
sentement 2), "

Il va de soi que Rome ne pouvait qu'applaudir a tous les
publicistes et a tous les théologiens qui, venus de l'ancien
régime ou du régime nouveau, du gallicanisme en décadence
ou du romantisme en formation, faisaient appel a4 son autorité
et travaillaient & son triomphe. Si Grégoire XVI a condamné
La Mennais, c’est par exception et sous l'empire de circons-
tances particulieres et passageres. La Mennais n'était pas pour
la papauté un esprit assez sir; elle voulait mieux, et elle sut
tirer de l'entourage méme de La Mennais des recrues plus
habiles et plus pratiques, comme nous le verrons.

1) Voir son livre «Du progrés de la Révolution et de la guerre contre
TEglise » (1829).

*) Lui ont fait écho Léon XIII avec ses encycliques sur le socialisme chrétien,
le Demain de Lyon, le Sillon, I'abbé Naudet, I’'abbé Dabry, etc.; en Belgique I’abbé
Daens, en Italie dom Murri, etc,



— 231 —

En attendant, on comprend aisément que cette premitre
période fut une période trés confuse, de luttes ardentes, quoique
dans des données encore flottantes: luttes entre le gallicanisme
et le romantisme ultramontain, entre la théologie intellectua-
liste, plus ou moins traditionnelle, et la théologie mystique,
‘moyenigesque et fantaisiste, d'autant plus attrayante qu’elle
se donnait quelquefois pour libérale.

Dans le camp gallican figurent les survivants de l'ancien
régime et du régime révolutionnaire avec 1'évéque Grégoire
de Blois (démissionnaire en 1801), les sulpiciens avec 1'abbé
Emery, Maury, de Pradt, de Broglie, d’Astros, I'évéque Ber-
nier d'Orléans, Duvoisin de Nantes, de Barral de Tours, de
Boulogne de Troyes, Frayssinous, La Luzerne, quelques lai-
ques comme Portalis qui travailla au concordat, Montlosier
qui, en 1825 et 1826, dénon¢a énergiquement le péril jésuitique.
Rien n’est intéressant comme [I'histoire de la négociation du
Concordat de 1801 et celle du concile de 1811, comme carac-
téristiques de la théologie dégénérée de cette époque, notam-
ment dans la question de la prétendue nécessité des bulles du
pape pour linstitution des évéques. La notion de I'Eglise y
apparait avec toutes ses erreurs. La théologie de ces évéques
ne valait pas mieux que celle de Napoléon.

Dans le camp romantique et ultramontain, a la suite de
Chateaubriand et du premier La Mennais, se distinguaient les
ecclésiastiques qui voulaient dominer l'université en 1814 et
plus tard, les théologiens qui acclamaient le livre Du Pape de
J. de Maistre (1819) et ses «Soirées de St-Pétersbourg » (1821),
ainsi que «La Religion considérée dans ses rapports avec l'ordre
politique et social» de La Mennais (1826); etc.

L'Université était alors une institution importante, dans
laquelle persistaient encore des traditions antijésuitiques. Il
€tait donc naturel que les jésuites et leurs alliés, les ultramon-
tains, cherchassent a y faire pénétrer leurs doctrines et leur
esprit, et qu'ils s'effor¢cassent, en outre, d’améliorer les Facultés
de théologie et les séminaires, sans oublier les établissements
d'enseignement secondaire et primaire dont ils voulaient se
rendre maitres. Le cardinal Fesch, oncle de 'empereur, s’y
préta; il chercha a gagner son neveu & son projet d'organiser
dans ce but le chapitre de St-Denis. «Je voudrais, lui écrivit-il,
en faire une école de perfectionnement des études ecclésias-



— 252 —

tiques..., y établir a4 coté des chanoines évéques, une commu-
nauté de prétres qui seraient en nombre égal des départements
de la France... Il sortirait de 1a des grands vicaires, il s’y for-
merait d’habiles canonistes, de savants théologiens. Ce serait
le corps de réserve pour la défense de la foi et pour le renou-
vellement de l'esprit ecclésiastique »?'), C’était aux évéques a
faire cette réforme de l'enseignement théologique; malheureu-
sement ils en étaient incapables. Qu'on en juge par ce qui se
passa a Toulouse. «A Toulouse, raconte M. Batiffol, on mit
trois ans a trouver cinq professeurs, car la Faculté ne s'ou-
vrit qu'en 1810-1811. On nomma doyen et professeur de dogme
un certain Pijon, et professeur de morale évangélique un cer-
tain Laroque, deux revenants de l'Université de Toulouse
d’avant la Révolution. L’histoire fut confiée a 'abbé Jammes,
la philosophie a un certain Prévost, et I'Ecriture Sainte a un
certain d’'Haubech. En 1817, Pijon eut pour successeur un
abbé Compans, et, en 1824, deux suppléants apparaissent,
MM. Laneluc et Isac, dont le premier devait mourir évéque
d’Aire, le second supérieur de I'Esquile. Mais ces vénérables
ecclésiastiques n’cnt pas conquis un nom en théologie. Ce
gqu’'on sait de plus certain de leur Jdoctrine, c'est qu'ils étaient
légitimistes. Car, en 1830, mis en demeure de préter serment
au gouvernement de Louis-Philippe, ils refusérent tous, a 1'excep-
tion de M. Jammes, que la pratique de l'histoire ecclésias-
tique avait rendu plus indifférent aux changements de régime.
Cette Faculté qui n’avait jamais eu d'étudiants a elle, se trouva
n’avoir plus méme de professeurs. » #)

Les séminaires étaient, comme écoles fermées, dans un
état non moins pitoyable. Ce qui y était enseigné se résumait
dans la Philosophie de Lyon, mélange de cartésianisme et de
scolasticisme; dans le Compendium de Bailly, puis dans la Théo-
logie dogmatique et morale de Bouvier. L’apologétique était
nulle, le cours d’histoire de I'Eglise était d'une faiblesse extréme;
dans beaucoup de séminaires il n'y en avait méme pas; le
cours d'Ecriture Sainte n'était qu'un cours accessoire; c'était
le temps de la <« Géologie de Moyse» de Victor de Bonald (fils
du publiciste et frere du futur cardinal). Bref, 1a théologie de

Yy Voir Questions d’enseignement supéricur ecclésiastigue, par P. Batiffol, p.93.
Paris, Lecoffre, 1907%.
%) P. 96-97.



— 283 —

ces établissements était, dit La Mennais en 1829, «une scolas-
tique mesquine et dégénérée, dont la sécheresse rebute les
éleéves, et qui ne leur donne aucune idée d'ensemble de la
religion, ni de ses rapports merveilleux avec tout ce qui inté-
resse 1'homme, avec tout ce qui peut étre l'objet de sa pen-
sée», «]l est nécessaire d'apprendre autrement et davantage:
autrement, pour mieux entendre; davantage, pour ne pas res-
ter en arriére de ceux qu'on est chargé de guider.» En 18253,
le roi proposa au clergé de créer un haut enseignement des
sciences ecclésiastiques. Il lui offrit pour sieége de cette école
le Val-de-Grace avec une dotation de deux cent mille francs.
Le clergé refusa. Les hommes capables d’enseigner manquaient
et d'ailleurs les évéques tenaient moins au progrés scienti-
figue de la théologie qu'a leur influence personnelle dans leurs
séminaires.

Il est nécessaire de remarquer que, grice a la protection
de l'abbé Fesch, les jésuites, sous le nom de Péres de la foz,
rentrérent en France dés 1800. Ils y fondérent sept colléges,
qui tous reconnurent l'autorité épiscopale, pro forma. Sous le
ministere Martignac, ils préférerent les fermer plutdot que de
les soumettre au contrdle de l'autorité universitaire. Avec Po-
lignac, ils rentrérent paisiblement dans leurs.colleges.

En 1814, le combat reprit entre le clergé et 1'Université,
avec la rentrée officielle et publique des jésuites et I'ouverture
des petits séminaires diocésains. En 1815, la commission de
Uinstruction publique élimina un tiers des recteurs, beaucoup
de proviseurs et de professeurs et fit tous ses efforts pour
tavoriser le recrutement ecclésiastique de I'Université. En 1821,
les évéques obtinrent le droit d’inspecter les colleges; dans les
petits colleges, le professeur ne touchait son traitement d’avril
que s'il avait fait ses paques. En 1822, tout le corps ensei-
gnant passa sous la juridiction de 1'évéque Frayssinous, qui
s'efforca de mettre 'Eglise dans 1'Université?!). Il favorisa ses
créatures, destitua les opposants, supprima 1’Ecole de mé-
decine de Paris, ¢élimina de I'Ecole restaurée onze professeurs,
parmi lesquels Jussieu et Vauquelin. En 1826, I'Ecole normale
fut rétablie, mais avec un reglement tout ecclésiastique qui lui

1) Desdevises du Dezert, I’Eglise et I'Etat de 1789 & 1848. «Revue des cours »,
23 mai 1907, p. 515-516.



— 254 —

donnait presque les allures d'un séminaire. Le mal était moins
dans ces allures que dans les opinions cléricales qui s'infil-
traient forcément dans l'enseignement et dans les ouvrages
universitaires. Ce mouvement de cléricalisation jésuitique con-
tinua plus encore dans la période suivante. On voit que la
France était prise par Rome, soit du co6té gallican qui n’avait
méme plus le sentiment des anciennes libertés gallicanes, soit
du coté ultramontain et jésuitique, qui envahissait peu a4 peu
I'Université elle-méme. Aussi I'influence néfaste du romantisme
théologique ne fit-elle qu’empirer.

Loin de moi la pensée de méconnaitre les beautés superbes
de la littérature romantique ct de ne juger le romantisme que
par les défauts, plus humains que romantiques, de ses écri-
vains. Mais toujours est-il qu'en théologie il a produit plus de
mal que de bien. Qu'il ait provoqué de nouvelles réveries et
de nouvelles ardeurs dans le sentimentalisme ancien des mys-
tiques, réveries et ardeurs dans lesquelles tout n'était pas mor-
bide, il faut le reconnaitre: beaucoup d'ceuvres charitables en
sont sorties, et le dévouement religieux et bienfaisant du
XIXe siecle en a été I'épanouissement. Mais toujours est-il que
la vraie religion, dans sa stabilité et sa force, exige des doc-
trines lucides et fermes, une foi rationnelle, une discipline
éclairée; sinon, toute sa dogmatique va i la dérive et & 'aven-
ture. Le dogme doit étre conservé par une intelligence imper-
turbable et par un sens aigu de I'histoire et des textes; l'ima-
gination et le sentiment ne peuvent que l'altérer et le faire
dévier. Méme chose pour la morale et pour la plupart des dis-
ciplines de la théologie. Non est hic locus. Et c’est ce qui est
arrivé. Lorsque le romantisme théologique a commencé a se
manifester et & porter des fruits, ce furent de beaux fruits
extérieurement, de beaux champignons trés richement colorés
et appétissants, mais fruits de mort. « Le romantisme, a dit un
critique en poésie, est comme une grande vague de fond,
venue de trés loin, des troubles et féconds abimes du moyen
adge, grossie et précipitée par les tempétes de la Révolution et
de 'Empire, et dont 'ondulation immense n'expirera peut-étre
que dans un siécle ou deux.»!) Cette définition, quoique trés
incomplete, est cependant exacte: le romantisme renferme des

1) F. Gregh, 2 mai 1908.



— 205 —

éléments issus des abimes troublés du moyen age, beaucoup
plus troublés que «féconds», et aussi des éléments révolution-
naires et impériaux. Combien de temps durera le mal causé
par eux? Nul ne le sait. Toujours est-il que, siles ceuvres des
romantiques qui eurent nom La Mennais, Lacordaire, Gerbet,
Guéranger, Rohrbacher, Bouix, etc., si leurs ceuvres, dis-je,
sont aujourd’hui dénuées de toute valeuf scientifique, les erreurs
qu’elles accumulérent dans les esprits, les préjugés qu'elles
créerent dans les imaginations dévoyées par elles, dureront
peut-étre encore des siécles. La papauté en a profité, elle se
les est assimilés, et que de catastrophes ne faudra-t-il pas peut-
étre pour ouvrir les yeux des naifs qui ne savent pas voir et
des pervers qui ne veulent pas voir! Un coup d’ceil rapide sur
les deux périodes suivantes nous en convaincra.

IL.
1830-1870.

Cette période est caractérisée par un renforcement des
trois courants précédents. L’autorité du pape s’étend et devient
absolue en méme temps qu'universelle. Le cléricalisme poli-
tico-ecclésiastique s’organise dans de vastes proportions; il
envahit la presse, les administrations diocésaines, l'administra-
tion politique et les ministéres, I'Université et l'enseignement.
La théologie devient de plus en plus romantique, c’est-a-dire
imaginative, sentimentale, mystique, monastique, jésuitique, amie
des légendes et des superstitions, donc favorable & la mariologie
et a l'infaillibilité papale; c’'est le cceur sensible qui, érigé en
critere dogmatique, dirige la doctrine et tranche les questions.
Donc mouvement de mal en pis.

1° L’autorité du pape se transforme en une véritable
autocratie. On s’en aperc¢oit a la quantité exceptionnelle et
extraordinaire des condamnations formulées par Rome, et no-
tamment des mises A I'Index. Jamais période ne fut plus fertile
A ce point de vue.

Et avant tout, la grande condamnation de La Mennais
et du journal L’Awvenir par lencyclique Mirari wvos du
15 aoGt 1832. En fondant 1'Avenir et 1'Agence générale, La
Mennais et ses amis avaient fait preuve d'une parfaite bonne



— 256 —

foi, mais aussi d'une grande naiveté. N'ayant aucune idée de
1a diplomatie et du scepticisme de la cour de Rome, ils avaient
espéré pouvoir déterminer la papauté a réformer 'Eglise ro-
maine. «Votre puissance, disaient-ils aux prélats de cette
Eglise, se perd, et la foi avec elle. Voulez-vous sauver l'une
et 'autre? Unissez-les toutes deux a l'humanité, telle que 'ont
faite dix-huit siecles de° christianisme. Rien n’est stationnaire
en ce monde. Vous avez régné sur les rois, puis les rois vous
ont asservis. Séparez-vous des rois, tendez la main aux peu-
ples; ils vous soutiendront de leurs robustes bras, et, ce qui
vaut mieux, de leur amour. Abandonnez les débris terrestres
de votre ancienne grandeur ruinée; repoussez-les du pied
comme indignes de vous: aussi bien 'on ne tardera guére 2
vous en dépouiller. Votre force n’est point dans l'éclat exté-
rieur; elle est en vous; elle est dans le sentiment profond de
vos devoirs paternels, de votre mission civilisatrice, dans un
dévouement qui ne connaisse ni lassitude ni bornes. Reprenez,
avec l'esprit qui les animait, la houlette des premiers pasteurs,
et, s'il le faut, les chaines des martyrs. Le triomphe est certain,
mais a ce prix seulement, »

Rome, qui ne voulait ni cette houlette ni ces chaines, rit
du conseil et lanca ses foudres. Pour que La Mennais ne se
méprit pas sur ce que l'encyclique ne disait qu'implicitement,
le cardinal Pacca lui écrivit, le 16 aofit suivant, une lettre
trés explicite ol les idées du pape étaient formellement expri-
mées. La Mennais aurait alors consenti a2 ne plus rien écrire
sur la religion et sur I'Eglise, tant son libéralisme religieux
était déja paralysé, pour ne pas dire nul; mais il se refusait
a maudire la liberté civile et la liberté de la presse, et il de-
mandait si, pour étre catholique, il fallait abjurer tout ensemble
et sa raison et sa conscience, et si, pour avoir la paix, il
devait déclarer que le pape est Dieu. Et presque aussitdt, indi-
gné, il publia ses Paroles d'un croyant. Ce fut une trainée de
poudre; 100,000 exemplaires furent enlevés en quelques mois.
Le 7 juillet 1834, Grégoire XVI répondit par une condamna-
tion explicite.

Grégoire XVI avait alors 69 ans. Ancien camaldule, abso-
lument aveugle sur les conditions de la vie sociale moderne,
il dut réprimer plusieurs révoltes dans ses Etats pontificaux;
malis son alliée, I'Autriche elle-mé&me, dut lui ouvrir les yeux



— 257 —

sur le triste état de son gouvernement et lui arracher la pro-
messe de réformes, qu'il ne fit jamais. Accorder a ses sujets
une liberté méme modérée, eQit été, pour lui, rendre 1'ame.
Elevé dans et pour la tyrannie, il croyait ses sujets nés pour
la servitude. Pie IX, son successeur, joua d'abord au libéra-
lisme, puis fit machine en arriere et ne joua plus que de ses
foudres vaticanesques. Son pontificat fut une gréle de mises a
I'index !): Guettée, Lequeux, Laborde, Prompsaut, Huet, etc.,
aucun libéral de marque ne fut épargné. Et comme I'appétit
de l'absolutisme vient en mangeant, Pie IX ne se contenta pas.
de simples mises & l'index, il réva la définition de nouveaux
dogmes (1854 et 1870), et promulgua en outre son fameux
Svyllabus de 1864. Vint ensuite la question de son pouvoir
temporel. Devait-il tolérer la perte de ses Etats pontificaux?
Loin de la. Il fut méme question, dans son entourage, de faire
un dogme de leur nécessité pour l'exercice de son pouvoir spi-
rituel; toutefois il n'osa pas aller jusqu’a cette monstruosité.
Cette prétendue modération decelait déja, par la simple posi-
tion de la question, une mentalité exorbitante. C'est ainsi que,
pendant cette période, l'autorité du pape s’accrut et que l'on
arriva avec une logique impitoyable a la convocation du con-
cile de 1869-1870. J'omets les innombrables décisions imposées
par les congrégations romaines, et les manifestations habile-
ment organisées par la curie & 'occasion des fétes, des jubilés,
des pelerinages, etc., toujours en vue de glorifier le pape comme
chef absolu de I'’Eglise universelle.

2° Le cléricalisme politico-ecclésiastique suivit aussi une
marche ascendante. Les ardents, généralement fiers de leur
titre d'ultramontains, étaient flers aussi de former un parti;
ils posaient en fils de Loyola armés contre les fils de Vol-
taire. L'une de leurs batailles les plus vives fut celle de la
liberté d’enseignement, commencée, comme il a été dit, en 1814,

La charte de 1830 ayant promis la liberté d'enseigne-
ment, tout le «parti prétre», comme on disait alors, s'effor¢a
de la conquérir a tout prix. Au mois de mai 1840, parut un
livre intitulé: « Le monopole universitaire dévoilé a la France

1) Voir mon article intitulé: Bilan théologique du XIX® siccle en France; Revue
int. de Th,, avril 1902, p. 229,

Revue intern. de Théologie. Heft 66, 1909. 17



258 —-

libérale, a2 la France catholique, par une société d’ecclésias-
tiques, sous la présidence de l'abbé Rohrbacher.» L’auteur,
I'abbé Garot, de Nancy, déclarait 'enseignement universitaire
«inconciliable avec le principe du catholicisme et avec la liberté
des cultes». En 1842, I'évéque de Chartres accusa I'Université
de faire «un horrible carnage d’ames». L'évéque de Belley,
dans un mandement, appela les établissements universitaires
« des écoles de pestilence ». Il faut lire les calomnies de l'ar-
chevéque de Toulouse, de I'Univers, du chanoine Desgarets
en 1843, du curé Védrine, de 'abbé Combalot, etc. Louis-Phi-
lippe était tres faible envers le clergé; ses ministres Thiers,
Cousin, Guizot surtout, fermerent les yeux sur ses empiéte-
ments, mais Quinet et Michelet défendirent éloquemment 1'Alma
Mater ).

La premiere application du principe de la liberté d’ensei-
gnement eut lieu en 1833: ce fut la loi Guizot sur l'enseigne-
ment primaire; elle fut une loi de privilege?). Le clergé visa
surtout a la liberté de 1’enseignement secondaire. Des 1830, le
journal L’Avenir et L’Agence générale pour la défense de la
liberté religiense, se donnérent pour principale tiche cette con-
quéte. On connait le fameux proces de l'école libre de 1831.

La premiére tentative d’enseignement supérieur ecclésias-
tique qui ait réussi, date de 1845; c'est 1'école des Carmes
fondée a Paris par l'archevéque Affre «pour former des écri-
vains capables de composer de solides écrits cn faveur de la
religion ». Cette Ecole vécut en paix avec I'Université, dont elle
suivait méme certains cours.

Je ne saurais retracer ici toutes les péripéties de cette
lutte de vingt ans; le parti ultramontain paya constamment
d’audace. Enfin, en 1850, le comte de Falloux réussit a faire
voter la loi tant convoitée. Auteur d'une «Histoire de S. S.
Pie V » (1844), partisan chaleureux de 'expédition de Rome, cet
ultramontain de la plus belle eau, se piquait néanmoins de
libéralisme, parce qu'il revendiquait la liberté de 1'enseigne-
ment pour les partisans du pape et parce qu'il avait combattu
le coup d'Etat de son ex-ami Napoléon III; mais, en 1867, il
accepta hautement le Syllabus et l'encyclique du pape. Son

) Desdevises du Dezert, /oc, cit., p. 517-522,
) p. 606.



— 259 —

légitimisme et ses attitudes toujours «fallacieuses» le rendirent
tres impopulaire. Il n’en avait pas moins été trés néfaste, en
ce sens que ce fut toujours au profit de Rome que tournérent
ses faits et gestes. Ce n’est pas son frére, mais lui, qui aurait
da étre cardinal.

Un des lutteurs les plus fanatiques et les plus considérés
a Rome, dans cette question de I'enseignement, fut 'abbé Gaume,
qué Pie IX fit prélat romain en 1854 avec le titre de proto-
notaire apostolique ad instar participantium. Dans le but d’a-
bolir 1'étude des classiques payens et de les remplacer par
celle des Peéres de I'Eglise, il publia, en 1851, le <« Ver ron-
geur des sociétés modernes», ouvrage violent qui, appuyé¢ par
le journal 1'Univers, excita, au sein de I’'Université et du clergé,
une vive polémique. L'évéque Dupanloup répliqua en interdi-
sant la lecture de ce journal dans ses séminaires. L'abbé Aubry
allait jusqu’a comparer les classiques grecs et latins & des cor-
rupteurs de la jeunesse. «La morale qui découle de leurs
ceuvres, €crivait-il, est une quintessence exquise, capable, étant
délay¢e par I'éducation dans les intelligences, de porter la peste
dans toute une génération, avec espoir qu’il ne sera pas de
si tot possible d'extirper, de faire mourir le germe empoisonné
répandu par cette opération chimique. »

Veuillot déploya une verve étincelante a attaquer les uni-
versitaires, les philosophes, et quiconque n’était pas de son bord.
Dans cet esprit parurent ses Libres penseurs (1848), I'Esclave
Vindex (1849), etc. Censuré non seulement par 1'évéque d’'Or-
léans, mais aussi par 'archevéque de Paris, il en appela au
pape et alla plaider lui-méme sa cause & Rome. Il rentra en
France vainqueur, et continua de plus belle sa guerre contre
la raison, la science, la liberté, le progres. Il était le vrai chef
du parti clérical et il savait qu'il avait Rome pour lui. Plus
audacieux que jamais, il voulut régenter les évéques, les pré-
tres, les fideles, la doctrine méme. Ami de l'évéque Gerbet,
qui fut l'inspirateur du Syllabus de 1364, il poussa a la défi-
nition de l'infaillibilité papale, et il n’eut de repos que lorsqu'il
eut rapporté de Rome «son dogme dans sa poche ».

Le journal le Monde lui emboita le pas. Avec son frére
Eugeéne, avec les Aubineau, les Chantrel, les Coquille, les
Dulac, les Gautier, etc., il alla de succeés en succes, frappant
sans pitié quiconque osait, dans son Eglise, parler du libéra-



260 —

lisme et des droits de la science. Il traitait en ennemis les
écrivains catholiques du Correspondant, les Lacordaire, les
Montalembert, les de Falloux, les Dupanloup, les de Broglie,
les Cochin, etc.

Certes Veuillot fit & I'Eglis¢ de France un mal énorme,
puisqu'il réussit a faire croire aux Francais qu'il est impos-
sible d'etre catholique sans le pape, et & plus forte raison
contre le pape (ce qui prouve que les Frangais ont perdu la
notion catholique de l'ancienne Eglise, dans laquelle les catho-
liques les meilleurs et les plus savants anathématisaient les
papes hérétiques ou coupables). Toutefois I'école du Corres-
pondant fut coupable aussi. Libérale sur le terrain politique,
donc hostile aux gouvernements d’ancien régime, elle voulait
se faire pardonner son attitude a Rome (gouvernement d'an-
cien régime), et, dans ce but, elle faisait a cette méme Rome
toutes les concessions que celle-ci désirait en théologie. Hon-
teuse de cette contradiction, elle aurait désiré quelquefois dé-
fendre aussi les droits de la liberté et de la science en théo-
logie; mais dés qu'elle s’y hasardait, Veuillot aboyait, et trem-
blante, elle cédait. C'est ainsi que Dupanloup dépensa une
partie de son éloquence & défendre en principe le pouvoir
temporel du pape, & interpréter le Syllabus dans un sens pré-
tendu libéral; qu'Albert de Broglie combattit le projet de défi-
nition de l'infaillibilité papale; etc. Mais, faute de caractere et
de courage, elle resta impuissante dans toutes ses bonnes
intentions, figuier stérile et desséché. (C'était le maintien de
l'attitude premiére de La Mennais, alors qu'il consentait a re-
noncer au libéralisme en théologie pourvu que Rome consentit
a tolérer son libéralisme en politique.

Cette illogicité viciait aussi la mentalité des théologiens
de la Sorbonne. Les Maret, les Hugonin, les Lavigerie, les
Gratry, les Perraud, les Théodose Loyson, les Freppel, etc.,
¢taient tous plus ou moins gallicans (sauf ce dernier); la posi-
tion officielle qu'ils occupaient les liait particulierement a
I’Etat, et défendre les droits de I'Etat était un reste de galli-
canisme. Mais j'ai déja dit que le gallicanisme d’alors était
¢n pleine dégénérescence au point d'avoir quelque peu honte
de lui-méme; les théses timides de Ms#* Maret ne tenaient
debout qu'en apparence; un coup de pied des Davin, des



— 261 —

Jules Morel et des autres théologiens du Monde et de I' Univers
suffisait a4 les renverser.

A Paris ou en province vivaient encore quelques théolo-
giens érudits, ennemis de l'ultramontanisme et désireux de
science et de liberté, ceux qui travaillaient pour les publica-
tions de Migne et de Vives, les Le Noir, les Charpentier, les
Duilhé de Saint-Projet, le chanoine Bernier d'Angers?), etc.;
mais isolés, surveillés, ils se sentaient menacés dans leur subsis-
tance autant que dans leur travail, et leurs publications étaient
généralement pleines de timidité, de réticences méme. Au con-
traire, les Revues ultramontaines, comme la Revue des Sciences
ecclésiastiques, étaient d’'une hardiesse et d'une insolence tou-
jours croissantes dans l'affirmation de leur ultramontanisme
fanatique. Ceux-1a avaient généralement les évéques contre
eux, ou, si quelques évéques leur étaient au fond favorables,
c'étaient des évéques peureux, muets, incapables de les dé-
fendre; tandis que celles-ci étaient portées aux nues par les
évéques de la trempe des Pie de Poitiers, des Cabriéres de
Nimes, des Berteaud de Tulle, etc.

3° Le courant romantique a été, lui aussi, renforcé. Clest
méme ici le point culminant sur lequel il faut insister: car, si
la propagande ultramontaine organisée par la curie romaine
et par le parti clérical réussissait & assurer la domination de
Rome sur les moeeurs et sur la vie publique, c'est par le ro-
mantisme théologique que la théologie scientifique a été entra-
vée et que Rome 1'a remplacée par une théologie d’apparence
frivole et d’autorité captieuse, spécieuse 1a ol elle n'était pas
entiérement vide, toute verbale, remplie de fausses équivalences
et de sophismes.

L’ Apologétigne de sentiment et d’imagination a été repré-
sentée, celle-la par le P. de Ravignan, qui cherchait a toucher
ne pouvant convaincre, celle-ci par le P. Lacordaire, qui, avec
son style 4 la Chateaubriand, enthousiasmait les imaginations
de la jeunesse libérale. Mais la richesse de la fantaisie n'est
ni celle de la raison, ni celle de la science. Lacordaire avait
plus étudié Rousseau et le «Génie du christianisme» que le

) Voir le volume de 'abbé Houtin: Un dernicr gallican, Henri Bernier, 2m°
édition, 1904.



— 262 —

N. T. et la tradition universelle. Ca et 12 il mentionnait quel-
ques textes de Thomas d'Aquin, recueillis ailleurs que dans les
ceuvres mémes du maitre. Quoique romantique, il n'avait au-
cune idée de la scolastique; il se rattacha au moyen age et a
l'ordre de St-Dominique pour d'autres raisons que des raisons
de doctrine. Improvisé apologiste du christianisme par des cir-
constances indépendantes de sa volonté, il se fit un plan pour
frapper les yeux et, en artiste libre, il le travailla de chic.
Laissant de c6té 'essence du christianisme et le Christ méme,
il s'attacha tout d’abord a I'Eglise comme a la grande mer-
veille révélatrice de Dieu. Pour lui, I'Eglise chrétienne était
naturellement celle de Rome, et son but était de prouver
qu'elle doit nous mener logiquement au christianisme et au
Christ. S'il en efit connu l'histoire exacte, il aurait vu qu'elle
conduit & un résultat tout contraire. Aussi toute son apologé-
tique est-elle d’une faiblesse extréme. 1l a cru triompher en
écartant la métaphysique, la dogmatique, I'Ecriture et 'histoire,
et en se concentrant sur les prétendues marques de I'Eglise
(unité, sainteté, catholicité, apostolicité), qu'il a décrites par des
trompe-l'ceil et en exploitant en orateur entrainant toutes les
spéciosités que lui fournissait son sujet. Ce n’était plus le
génie du Christianisme, mais simplement le miroitement de
I’Eglise. Dans ses Conférences de Toulouse, il a essayé de
boucher quelques trous de celles de Paris, mais l'ceuvre n'en
est pas moins manquée; il n'en est resté que l'effet théatral,
aujourd’hui nul.

Le P. Monsabré, qui vint 4 sa suite, manquait de panache.
Il remplaca l'esthétique par une verbosité symétrique, teintée
de scolastique, lancée avec bravade, et qui ne convainquit
personne, pas méme lui. Le P. Hyacinthe fit de l'apologétique
morale, remplagant les petits et fins tableaux de Bourdaloue
par de grandes toiles esquiss€ées avec des couleurs orientales
a effet. Sous ce rapport, il fut, lui aussi, romantique.

La Dogmatique de cette ¢époque fut plus que médiocre.
Dans les séminaires, on se bornait généralement & Bouvier.
Le romantisme étant affaire de sentiment et d'imaginatior, non
d’idée ni de science, une Dogmatique sérieuse ne pouvait pas
surgir dans les milieux créés par lui; aussi pas un seul dog-
matiste de valeur n'est-il & signaler pendant cette période, ni
a la Sorbonne, ni ailleurs.



— 263 —

On essaya d'y suppléer par des réveries mystiques, comme
le « Dogme générateur de la piété catholique» de l'abbé Ger-
bet, qui fut traduit méme en espagnol; par une quantité de
« Mois de Marie», surtout aprés la définition de I'Immaculée-
conception; par des «Sacrés-cceurs» de Jésus et de Marie, des
Catéchismes de persévérance; par «la Vierge Marie et le plan
divin» (1855) d’Auguste Nicolas, I'heureux et pitoyable auteur
des «Etudes philosophiques sur le christianisme » (1842-1845),
ouvrage qui, d’aprés 'abbé Bougaud, était rempli d'hérésies.
‘Ce dernier publia aussi un essai de démonstration du christia-
nisme, olt le pathos romantique remplacait le vrai dogme et
la solide théologie.

La Liturgique marcha de pair avec le piétisme et le mys-
ticisme. La restauration de plusieurs ordres religieux, la fon-
dation de nombreux couvents d’hommes et de femmes surtout,
les canonisations nouvelles favorisérent le succés de la théo-
logie «d'édification». Dom Guéranger entra dans cette voie
avec ses interminables «Institutions liturgiques» (1840-1859),
ou tant d'erreurs pullulent. Les liturgies gallicanes disparurent
peu a peu pour faire place a la liturgie romaine. La France
cléricale ne tenant plus a ses traditions, Rome la nourrit de ses
fausses légendes et de ses faux miracles. Les cérémonies de-
vinrent toujours de plus en plus pompeuses, les processions
plus démonstratives; c'était encore du romantisme, de la sono-
rité, du pittoresque, des bannieres, des dais, des cierges plus
nombreux. Les masses étaient impressionnées, les nerfs émus;
a la suite de ces «saluts» et de ces «expositions», les femmes
se rendaient au confessionnal. C'était un des buts liturgiques visés.

L' Histoire ecclésiastique eut son Rohrbacher, non moins
fanatique que Dom Guéranger. Il est aisé d’imaginer ce que
pouvait étre une histoire romantique; 'archiromantique Rohr-
bacher ({ 1856) dépassa toute imagination, et fut imité par
Pabbé Darras, l'abbé Jager, par le baron Henrion, auteur d’une
« Histoire ecclésiastique depuis la Création jusqu'au pontificat
de Pie IX » (1852-1859), par Guérin, auteur d'un « Manuel de
I'histoire des Conciles » (1846-1857), etc. Quelques spécialistes
explorérent certaines parties plus ou moins poétiques de !'his-
toire, par exemple: Ozanam, I'ltalie du moyen age, en publiant
« Dante ou la philosophie catholique au XIII® siecle» (1845)
et les «Poetes franciscains en Italie au XIII® siecle» (1830), etc.



— 264 —

L’ Ecriturve Sainte fut interprétée avec le méme esprit. La
verbosité romantique renchérit encore sur le verbalisme et le
littéralisme des écoles précédentes. Les nombreuses publications.
de 'abbé Glaire, de 1834 a 1861, ne furent pas les plus mau-
vaises. Le sulpicien Le Hir, qui eut Renan pour éleve, jouit
d’'une certaine réputation, ainsi que le chanoine Bertrand, etc.
Mais qui aujourd’hui oserait en appeler & l'exégese de cette
période? Il suffit de lire les livres de I'abbé Houtin: «La Ques-
tion biblique au XX si¢cle» et «La Question biblique chez les
catholiques de France au XIX° siécle».

Les canonistes d’alors étaient les Bouix, les André, etc.,
tous plus romanistes les uns que les autres. C’était a qui exal-
terait davantage les pouvoirs et les privileges de la papauté.
Malheur a celui qui essayait de défendre 1'ancien droit et qui
osait prononcer seulement le nom de «libertés gallicanes».
M. Icard de St-Sulpice tremblait, I’abbé ILequeux, avec son
Mannale Compendium juris canonici (1840-1844) et sa Synopsis
juris canonici communis (1845) était condamné sans réservel).

C'est sous cette pression de Rome et sous cette épée de
Damoclés toujours suspendue sur leur téte que les théologiens
devaient travailler. On ne saurait étre surpris des résultats.

4° Un seul courant de valeur scientifique se fit sentir,
celui qui s'inspirait de la théologie allemande. Depuis la pu-
blication de 1'Allemagne de M™e de Staél, les yeux des Fran-
cais s'étaient tournés vers la littérature d'Outre-Rhin, Ce n’é-
taient pas seulement les philosophes, les Kant, les Hegel, les
Fichte, les Schelling, etc., ainsi que les théologiens protestants
de cette époque, qui attiraient l'attention des penseurs fran-
cais, plusieurs théologiens catholiques jouissaient aussi d'une
réputation méritée. A la téte des historiens de I'Eglise, Dcel-
linger, avec Héfélé, 'historien des conciles, Alzog, Friedrich,
Langen, etc.; parmi les théologiens, Reusch, auteur d’cuvrages
d'exégese scientifique, Mcehler, Haneberg, Gams, Klée, Kuhn,
Hirscher, Denzinger, etc. Plusieurs de leurs ouvrages furent
traduits en francais et lus par les ecclésiastiques sérieux. Les
Cruice, les Bautain, les Martin de Noirlieu, les Gratry, les

1) Voir mon ouvrage intitulé: De la falsification des catéichismes frangais ef des
Manuels de théologic par ke parti romaniste de 1670 & 1868. Paris, Fischbacher, 1872..



— 260 —

Maret, les Landriot, les Meignan, Freppel aussi, y puisérent
largement. Ce ne fut 1a toutefois que le commencement du
mouvement qui devait se produire dans la période suivante, et
qui donna, comme nous le verrons, des résultats exceptionnels.

Il y eut aussi, avant 1870, un certain courant anglais,
mais qui se bornait & la lecture de quelques ouvrages sur le
mouvement d’Oxford, aux publications du cardinal Wiseman,
notamment a sa Fabiola (1854), a quelques volumes de New-
man, surtout a ses Discours aux congrégations mixtes, et
plus encore aux réveries mystiques et excentriques du P. Faber.

1L
1870—1900.

Toute cette période est domin¢e par le Concile du Vatican,
qui écrasa la minorité libérale et fit triompher la majorité,
c’est-a-dire le pape et la théologie papiste.

Avant d’indiquer la portée et les résultats de cet événe-
ment, il faut remarquer que cette minorité libérale n’était déja
plus, en 1869 et 1870, qu'un débris de !'ancien parti libéral.
L’ancien parti libéral était, en effet, composé de deux fractions
treés distinctes et méme hostiles sous certains rapports: la
fraction gallicane, qui, quoique soumise au pape, tenait encore
par l'esprit et par le cceur aux anciennes «libertés gallicanes»;
et la fraction romantique, qui, quoique libérale en politique,
était cependant favorable a 'ultramontanisme, en ce sens qu'elle
tenait moins aux anciens dogmes et au cdté intellectuel du
christianisme, mais davantage au sentiment, a la poésie, aux
légendes, au moyen Age, au mysticisme, toutes choses qui lui
paraissaient protégées par Rome, par cette Rome qui tendait
de plus en plus a s'affranchir des rois et sans doute aussi,
pensait-on, a favoriser la démocratie et les libertés populaires.
N’avait-on pas vu Pie IX tr&s libéral a son début? Ce n’était
pas un intellectualiste, mais un sentimental, le pape de la Ma-
donne immaculée, des Mois de Marie, des indulgences si facile-
ment répandues, etc.

Cependant, des libéraux ne se bornérent pas a ces considéra-
tions générales. En y regardant de plus pres, ils virent qu'ils s'illu--
sionnaient devant la marée toujours plus envahissante de Rome,;
ils comprirent que les libertés gallicanes allaient disparaitre,



— 266 —

grice a lindifférence des Etats et a l'ignorance des masses,
et ils se retirerent sous leurs tentes, silencieux, laissant la
place aux combatifs. Rares furent ceux qui s'armeérent pour
repousser le projet de définition de I'infaillibilité papale et pour
maintenir les anciennes libertés de 1'Eglise. L’archevéque Dar-
boy, I'évéque Maret, furent peu suivis. Parmi les romantiques,
LaMennais (1 1854) avait, déja depuis longtemps, rompu avec Rome
et avait créé un courant social, sinon socialiste, contre la
tyrannie papale. Sans doute il n’avait pas de nombreux par-
tisans; toutefois ses idées gagnaient du terrain et devaient en
gagner davantage plustard. Lacordaire( 1861), libéralimpénitent,
s'était retiré a4 Soreze, désillusionné, mais fidele & ses convictions
libérales, donc plutot hostile aux empiétements de l'absolutisme
romain. Le philosophe Huet, auteur du «Reégne social du
christianisme » (1833) et des « Essais sur la Réforme catholique »
(1856), en société avec Bordas-Demoulin, avait rompu finale-
ment, lui aussi, avec Rome. Guettée, 'auteur de !’« Histoire de
I'Eglise de France» (condamnée par Rome en 1852), avait égale-
ment secoué le joug papal et consacrait sa science a réfuter
le systéme papiste?!). Rattaché a 1'Eglise russe, il combattit les
écrits des jésuites russes qui discréditaient en France 1l'ortho-
doxie orientale, et il fit tomber ainsi nombre de préjugés qui
entretenaient I'hostilité parmi les Eglises chrétiennes. Quoique
d'un tempérament inflexible et peu sympathique & de nombreux
anglicans, il contribua plus que personne & répandre l'idée de
'union des Eglises, & la condition toutefois de maintenir, dans
cette union, le dogme et le critérium catholique.

L'’ancien parti ecclésiastique libéral était donc déja a cette
époque disloqué. Ce fut bien pis lorsqu’il fut sérieusement
question de définir l'infaillibilité personnelle du pape et sa juri-
diction absolue sur toute I'Eglise. Alors certains yeux se des-
sillerent et virent enfin ot Rome et les jésuites voulaient dé-
cidément les conduire. Ms* Maret écrivit son ouvrage contre
I'infaillibilité papale, en soutenant simplement un point de vue
gallican trés mitigé; il espérait naivement que Rome com-
prendrait sa pensée entre les lignes et tiendrait compte de sa
modération! Le P. Gratry fut plus intelligent et plus franc;

V) Voir sa Papauté schismatique (1863), sa FPapauti hévétique, sou Qbservateur
catholigue, son Union chréitienne, son Histoire de I Eglise, etc.



— 267 —

ses lettres contre l'infaillibilité furent des modeles de dialec-
tique. Montalembert mourant les compara aux «Provinciales »
de Pascal. Lui-méme, indigné contre cet ultramontanisme qu'il
avait favorisé autrefois, mais avec des intentions tout autres,
il lanc¢a, dans son Testament religieux, la fameuse comparaison
du pape a une idole, I'«idole du Vatican », comparaison qu’il
fortifia encore dans ses lettres, en traitant la cour de Rome de
«basse-cour». Mér Chaillot publia «L’Avenir catholique », recueil
précicux d'une quantité de documents contre les nouveaux
dogmes. Le Correspondant se crut héroique en ouvrant ses
colonnes & l'article du duc de Broglie. Arnauld de I'Ariége se
tut, ainsi que la plupart des laiques ci-devant libéraux.

Rome, qui s’attendait sans doute & une opposition plus
formidable, comprit qu'elle pouvait aller de 'avant; elle con-
voqua son concile, le peuple de ses créatures, évéques n
partibus sans diocese et jouissant des mémes droits que les
éveéques des plus grands sieges; elle imposa ses réglements,
organisa le baillonnement des Strossmayer et autres opposants,
expulsa les théologiens génants, remplit sa presse de contre-
vérités, et triompha. Les faits aujourd’hui sont connus; les
théologiens papistes les cachent, parce qu'en effet ce «ludi-
brium Vaticanum» (c'est 'expression de I'évéque Le Courtier
-de Montpellier) est pour eux une flétrissure.

Quelles en furent les conséquences en ce qui concerne la
pensée théologique trancaise?

Avant tout, les fanatiques du parti Veuillot redoublerent
de violence, en interprétant les nouveaux dogmes dans leur
sens le plus absolu, en niant qu'il y et des conditions a l'in-
faillibilité, en exigeant que tous les évéques opposants se sou-
missent, publiassent la Constitution Dei filius et effagassent
ainsi leur non placet. 1ls monterent la garde autour des nou-
veaux dogmes, véritables bouledogues gring¢ant des dents et
exercant partout la terreur. Malheur aux récalcitrants! Tous
les moyens furent pris pour les affamer. Les nouveaux dogmes
-étaient bien, en effet, des « dogmes de famine . (Hungerdogma):
les avaler, ou périr de faim! Pas de milieu!

Beaucoup les avaleérent a la derniére extrémité. Le mutisme
remplaca la digestion.

Les anciens-catholiques repoussérent soumission et mutisme.
Ils protesterent plus hautement que jamais. Les admirables



— 268 —

livres des Decellinger, des Friedrich, des Schulte, des Langen,
des Reusch, etc., sont.la démonstration évidente des erreurs
de Rome et de la nullité du concile. Nous n’avons pas a faire
I'éloge de nos coreligionnaires. Notre ceuvre théologique est
1a, debout en face des théologiens ultramontains qui la taisent
‘soigneusement ou l'injurient, mais qui ne I’entament pas. Loin
‘de 1a. Plus d'un et des meilleurs sont maintenant sur notre
propre terrain et travaillent pour le succés de la théologie
ancienne-catholique avec une hardiesse dont nous n'aurions
peut-étre pas osé encourir les risques. Nous les remercions
vivement, et nos deux courants, quoique distincts encore ecclé-
stastiquement, tendent déja A unir leurs eaux théologiquement.
L’heure de Dieu, c'est-a-dire de la vérité mieux vue et de la
paix plus fraternellement établie, approche, nous n’en dou-
tons pas.

Les ultramontains de force ou de gré, obligés de travailler
“a la justification du concile, de ses procédés et de ses déci-
sions, durent chercher dans l'exégese, dans la patrologie, dans
I'histoire, tout ce qui pouvait servir & sauver, du moins en
apparence, leur situation. Pie IX disparu, Léon XIII les poussant
a l'étude, ils étudierent effectivement, d’abord dans le simple
but de réfuter leurs adversaires. Mais bientot ils découvrirent,
eux aussi, des points de vue trés nouveaux pour eux; dans
I'espoir de les faire servir au triomphe de la papauté, ils les
publierent. Ce furent quelquefois des tours de force; plus sou-
vent, des aveux terribles, qui sapaient par la base, dans les
esprits logiques, tout le systéme papiste. Je les ai signalés a
maintes reprises dans cette Revue. Léon XIII, qui avait activé
ces études, n'osait reculer; il mourut & propos. Son successeur,
qui n’avait aucune notion de la nouvelle théologie, laissa d’abord
dire et faire; mais dés que son entourage lui eut fait com-
prendre que tout ce «modernisme» n’était pour lui qu'hérésie
et poudriére, il prit peur, poussa les hauts cris, et lang¢a syllabus
et encycliques contre les «modernistes». Cette fulmination
contre le modernisme est, actuellement, la seule théologie per-
mise 4 Rome: théologie antimoderniste, antiscientifique, anti-
libérale, antihistorique, antiraticnnelle. Ce n'est pas que j'en-
tende prendre la défense du modernisme. Ce mot ne recouvre
pas un systéeme un; il y a modernisme et modernisme; tel est
vrai, tel autre erroné. En soi et en général, ce qui est mo-



— 269 -—

derne n'est nullement erroné. Pie X dit que le modernisme
est la synthése de foutes les hérésies. Ou a-t-il vu cela? Qui
dit trop ne dit rien. Quod gratis asseritur, gratis nega'ur.

Les nombreuses Revues fondées sous Léon XIII pour mo-
derniser la théologie sont aujourd’hui aux abois. La Quinszaine,
le Demain, la Fevue d’histoire et de littérature religieuses ont
méme disparu, les autres, embarrassées, pales, parlent pour
ne rien dire ou a peu preés; toutes craignent la foudre, et pro-
clament Pie X le sauveur, le grand penseur, le maitre des
clefs du ciel et de la terre. Plus glorifié que Pie IX, il ne sait
ol donner de la téte.

Il a si bien manceuvré qu'il a réduit les évéques de France
au role de valets, portant sa livrée et n’attendant que son mot
d’ordre. En Allemagne, Spectator est mort, Schell, Schanz et
Funk également; quelques vaillants tiennent bon pour la vérité
et la liberté. En France, Loisy résiste, le P. Lagrange balbutie,
M. Vigouroux répete ses vieilles théses dans son « Dictionnaire
de la Bible»; ce sont 12 les maitres de l'exégese, avec M.
Mangenot, qui soutient l'authenticité mosaique du Pentateuque
et qui dirige dans le méme sens arriéré le «Dictionnaire de
théologie catholique». Loin de moi la pensée de méconnaitre
les services rendus par 1'école exégétique qu’'on appelle «pro-
gressiste ». Elle a ruiné le «concordisme», qui, en effet, était
insoutenable, et elle a démontré que la Bible n’est nullement
un livre scientifique; que, par conséquent, vouloir établir une
concordance compléte entre les sciences naturelles et histo-
riques, d'une part, et les écrivains bibliques, d’autre part, c’était
une fantaisie et une chimere. Espérons que les derniers repré-
sentants de l'ancienne école dite conservatrice, n'osent plus
soutenir ce point de vue périmé. Mais que de timidité dans
I'école progressiste méme! Si le P. Lagrange, depuis 1892, a
jeté quelque lumiére sur les religions sémitiques et sur quelques
points d’archéologie de 1’Ancien Testament, il est difficile de
voir ce qui a été sérieusement éclairci dans les questions rela-
tives au Nouveau Testament. Un seul, M. Loisy, a été hardi
dans l'explication des textes; malheureusement il s'est trompé
sur des points graves, qui compromettent singulierement son
ceuvre. 11 faudra en défalquer ce qu’elle contient de vrai et le
sauvegarder contre le parti obscurantiste. Sans doute ce tra-
vail se fera.



270 —

Le grand dogmatiste, M. Turmel, se borne a I'histoire des
dogmes; trés suspect a ses coreligionnaires depuis qu'il leur
apparait comme un nouveau Janus, portant a la fois les masques
de Guillaume Herzog, d'Antoine Dupin, etc., il ne bat plus que
d'une aile, semble-t-il. Peut-&tre aura-t-il un jour autant de cou-
rage que de science. En attendant, on voit dans quelles im-
passes la théologie romaniste est actuellement acculée.

L’archéologie chrétienne et la liturgie sont plus libres, et
Dom Cabrol, abbé de Farnboroug, peut continuer son Dic-
tionnaire. Son subordonné Dom Leclercq publie son « Manuel
d’archéologie chrétienne depuis les origines jusqu'au V1II¢siecle».
Ce n’est pas plus dangereux que la nouvelle édition bénédictine
de 1'«Histoire des conciles» de Héfélé, Rien ne fait prévoir
que MM. Baudrillart, A. Vogt et U. Rouzies, qui dirigent le
Dictionnaire d’histoire et de géographie ecclésiastiques, attirent
jamais les foudres de Pie X, pas plus que Ms* Barbier de
Montault en étudiant «le costume et les usages ecclésiastiques
selon la tradition romaine ».

Ces derniers mots indiquent tout le programme et tout
I'esprit des théologiens francais actuels, de ceux du moins qui
se soumettent a l'estampille des congrégations romaines. C’est
ainsi que les Lecons de droit canonique du sulpicien Many, et
ses Lecons sur la messe, «prennent pour guide la jurisprudence
des congrégations romaines, les coutumes justes ef bonnes, les
explications des docteurs les plus éclairés». Les docteurs les
plus éclairés sont ceux qui parlent comme le cardinal Merry
del Val. Et l'esprit de M. Many est aussi celui de son confrére
M. Tanguerey, auteur d'une «Synopsis theologie ad meniem
St Thome Aquinatis».

Loin de déprécier les théologiens romanistes vraiment
travailleurs, qui discutent sérieusement ce qui est a discuter,
c’est avec un réel plaisir que je leur rends justice en toute
occasion, comme la collection de cette «Revue» le prouve.
Mais comment dissimuler 'orniére dans laquelle les dogmatistes
romanistes se trainent, surtout dans les séminaires, lorsqu’on
les voit adopter comme Manuel d’enseignement la Theéologie
de Billuart (7 1757), qui était lui-méme un thomiste étroit?
L’¢éveque Lequette, d’Arras, nous avertit que I'ccuvre de Billuart
est, bien entendu, remise au point. Mais a quel point? A celui
de Rome, ni plus ni moins. Voici les propres expressions de



= B9l =

I'éditeur: «Cette nouvelle édition est enrichie de notes savantes...
Depuis 1757, le Saint-Siege a rendu un trés grand nombre de
décisions doctrinales et disciplinaires que notre savant théo-
logien n'a pu connaitre et utiliser. Il y a eu notamment la
célebre bulle de Pie VI Awuctorem fider qui a frappé le jansé-
nisme au cceur. Billuart, qui avait attaqué le jansénisme avec
tant de vigueur, n'a pu mettre a profit les décisions précises
par lesquelles Pie VI a stigmatisé les erreurs jansénistes et
fixé clairement pour chacune le sens condamné par 1'Eglise.
En outre, le Saint-Siége, qui n'a jamais éié plus consulité de
toutes les parties du monde que dans ces derniers lemps, a
tranché un trés grand nombre de difficultés, soit pour la doc-
trine, soit pour la discipline et la morale. Tout cela a montré
la nécessité de publier un volume supplémentaire qui renfermdadt
les acles et les décisions du Saini-Siege jusqu’a nos jours. Ce
volume contient 102 documents; le premier remonte au ponti-
ficat de Benoit XIV; le dernier porte la date du 5 juin 1877.»

On le voit, le critérium de la vérité, c’est, uniquement, la
décision du pape. Toute la science du christianisme consiste,
pour cette école, & connaitre la décision du pape.

A quoi bon, dés lors, les Facultés de théologie catholique
et les Instituts catholiques? Le plus vulgaire lecteur peut lire
aux étudiants, qui d’ailleurs peuvent le lire eux-mémes, ce que
Rome enseigne. Et c’est tout. On se demande comment M. Ba-
tiffol a pu louer si pompeusement les Facultés catholiques avant
qu'il eut cessé de faire partie de celle de Toulouse. Du moment
qu'il ne s’agit plus que de faire écho aux décisions des congré-
gations romaines, il n’y a plus ni science ni €loge possibles.

Et ce qui est a remarquer, c'est que Pie X a déja ren-
chéri sur la définition du concile de 1870. Ce concile a déclaré
le pape infaillible seulement dans les choses de fide et moribus,
mais lui, il tranche en dehors et au dela, & moins qu'on n’en-
tende par for tout ce qui est doctrine et par mw@urs tout ce
qui est action. Aucune doctrine, aucune action ne lui échappe;
méme les élections politiques et les détails administratifs re-
levant des lois politiques, sont dirigés par lui; on ne P'a vu
que trop en ce qui concerne les associations cultuelles et les
mutualités ecclésiastiques.

Inutile de citer ici les noms de théologiens que je quali-
fierais d’excellents s'ils étaient plus clairs et plus courageux.



272 —

Je comprends leur situation trés pénible. Descartes n'a pas osé
publier son «Traité du monde»; il a craint le sort de Galilée,
dont il partageait l'opinion. Mais peut-&tre seraient-ils plus
noblement inspirés en prenant Descartes pour modele sous
d’autres rapports. On a vu des penseurs plus vaillants et d’un
meilleur exemple. Que quelques-uns d'entre eux me permettent
de leur faire un reproche de maladresse et d'injustice. Le
jésuitisme a tellement pénétré dans la mentalité des théologiens
frangais qu'ils ont une tendance a faire dévier les discussions
qui les embarrrassent, et cela par des mots qu'ils voudraient
rendre injurieux. Oubliant par trop la signification du mot
«jésuitisme », ils jettent a la téte de leurs adversaires, pour
cen finir, les qualificatifs de «protestants», de «jansénistes »,
de «vieux-catholiques». C’est bientot dit et fort commode.
Outre que les vrais protestants, les vrais jansénistes et les
vrais vieux-catholiques sont fiers de leurs titres et qu'en les
appelant ainsi on est loin de les humilier, les théologiens en
question devraient savoir qu'ils seraient eux-mémes les pre-
miers embarrassés a définir exactement le protestantisme, le
jansénisme et le vieux-catholicisme; et dés lors ils ne prouvent
rien, Ce n'est plus un procédé de discussion sérieuse; c'est
autre chose que je préfere ne pas qualifier. M. l'archevéque
Mignot et son école, M. I'aumoénier Turmel surtout, pourraient
vraiment argumenter avec plus de logique et de dignité. Avant
d'injurier Decellinger, il faudrait pouvoir le réfuter.

De gros nuages trés noirs sont done suspendus dans le
ciel de ces messieurs. Les newmanistes ne savent méme pas
au juste si Pie X a condamné Newman ou non; et il est pro-
bable que le pape lui-méme ne le sait pas plus qu'eux. Leur
groupe semble se désagréger sous l'empire de ce doute, et,
disons-le aussi, sous l'empire de lillogicité méme qui fait le
fond du newmanisme. J'ai indiqué, dans cette « Revue», cette
illogicité, qui consiste en partie 4 vouloir sauver les additions
et les altérations dogmatiques de 1'Eglise romaine, en posant
en principe que le dogme inaltérable et «toujours cru» dans
I'Eglise universelle, doit ckanger pour vivre! L'admission d'un
tel principe a paru a quelques théologiens, par exemple A
I’'abbé Ch. Denis, un coup de génie; c’était, au fond, un coup
de poignard. Des papistes qui se croyaient perdus du fait des
innovations et des contradictions de la papauté, se sont crus



— 273 —

sauvés par la découverte du bon Newman, et, grace a un en-
gouement puéril, ces théologiens francais sont devenus, du jour
au lendemain, des anglomanes plus anglomanes que les an-
glicans eux-mémes. Quelques-uns commencent heureusement a
reprendre leur bon sens; mais le gros du parti reste toujours
ébranlé et incertain.

Les pragmatistes n’ont gueére plus d’assurance, et il en
sera sans doute ainsi tant qu’ils n'auront pas osé ou pas pu
donner une définition claire du pragmatisme. Sont-ils kantistes,
oui ou non?

Les immanentistes sont-ils aussi pragmatistes et symbo-
listes? Il y a plusieurs manie¢res de concevoir I'immanentisme,
En réalité, quelle est la leur? M. Laberthonniére est modeste,
mais pas toujours clair.

Voila beaucoup de mots en zsmze, sans oublier ni le mysti-
cisme, ni l'ultramontanisme. Les mots en zsme sont toujours
de mauvais signes, parce qu'ils recélent 'amphibologie, le qui-
proquo et la fantaisie. Ce sont bien la, hélas! les marques de
la théologie romaine actuelle, en France comme ailleurs, mais
pas plus qu'ailleurs. Dés que les théologiens en question se
seront libérés de leurs cauchemars et qu'ils consentiront a
penser sans ambages et & parler net; d&s qu'ils ne subor-
donneront plus la critique, soit exégétique, soit historique, a
l'apologétique de commande; dés qu'ils feront de la science
pour la science, et non pour essayer de défendre a tout prix
le pape et sa curie; dés qu'ils ne seront plus préoccupés que
de la seule vérité, et non des intéréts de Rome, alors on pourra
saluer une ¢re théologique nouvelle, dans laquelle les dogmes
chrétiens seront expliqués exactement, les dmes rendues a la
libert¢ et la foi de nouveau triomphante: kwc est victoria que
vincit mundum, fides nostra (I Jean, V, 4).

Mais, qu'on le remarque bien, le triomphe est & ce prix:
la sincérité. Longtemps les théologiens, grace a leurs dis-
tinctions subtiles et vides, griace aux réticences des trop nom-
breux casuistes, ont abusé de l'équivoque et se sont tirés
d'embarras en sacrifiant la vérité. C'est une des conquétes du
XIXe siecle que le systéme des faux-fuyants et des moyens
dilatoires est percé a jour et qu'il ne trompe plus personne.
Il n’est plus guére pratiqué qu'a Rome, ol 'on aime encore
a se faire illusion a soi-méme, et surtout au public, méme au

Rovue intern. de Théologie, Heft 66, 1909, 18



274 —

public qui en rit. Le monde qui pense, marche aussi. Les pro-
blémes se précisent et se posent mieux. Il faut parler net:
est, est, non, non.

Méme un théologien de 1'école que je signale, M. Saltet,
écrivait derniérement contre un de ses collegues qui lui semblait
enfariné: «La critique ne chuchote pas dans les coins. La
publicité et une franchise inexorable sont les premieres condi-
tions de son exercice» !). Trés bien. Mettons donc les questions
théologiques a jour, ne nous payons plus de mots; au lieu de
jouer des clefs de St. Pierre comme si le Christ avait voulu
faire de lui et des autres apdtres des gedliers ou des portiers,
définissons-les nettement et voyons de quel métal elles sont
faites; remplagons le sens accommodatice par le vrai, ban-
nissons du sanctuaire les jeux de mots, les quiproquo, lecs tours
de passe-passe, et alors, en pleine lumiére du ciel, les dmes
chrétiennes se reconnaitront dans la vérité et s’uniront. FEcce
quam bonum ! E. Micraup.

Y Bulletin de Toulouse, mai 1908, p, 171,




	Les courants théologiques en France au XIXe siècle

