Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 66

Artikel: Einige Bemerkungen zu des Jesuiten Granderath Geschichte des
vatikanischen Konzils

Autor: Friedrich, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403727

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403727
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EINIGE BEMERKUNGEN

ZU

DES JESUITEN GRANDERATH GESCHICHTE
DES VATIKANISCHEN KONZILS.

Es war ein wiistes Jahrzehnt, das siebente des vorigen
Jahrhunderts. Die christliche Liebe war erkaltet, Wahrhaftigkeit
und Gerechtigkeit unbekannt. Um so leidenschaftlicher tobten
Hass und Gehéssigkeit. Auf die bis dahin angesehensten und
anstiandigsten Méanner, wenn sie es wagten, das eben vertagte
Vatikanische Konzil zu kritisieren oder auf das Verhalten der
Bischofe auf und nach dem Konzil hinzuweisen, stiirzten, wie
wenn sie plotzlich die schlechtesten Subjekte geworden wéren,
Wildstrome personlicher Beschimpfungen, Schméhungen und
Beleidigungen nieder: was sie sagten, hiess Unwahrheit oder
gar Lige; was sie an unwiderleglichen Tatsachen vorbrachten,
boshafte Erfindungen, und wissenschaftliche Beweise galten nichts
mehr, waren _bereits hundertmal widerlegt®.

Die Erscheinung wird begreiflich, wenn man an der Spitze
der Meute sogar Bischofe, z. B. Bischof Ketteler von Mainz, sieht.
Denn dieser Mann konnte schimpfen wie kein anderer — eine
Eigenschaft, die auch der Jesuit Pfulf dadurch zugesteht, dass
er aus meinem ,Tagebuch® die Worte des vatikanischen Ar-
chivars Theiner, bei dem Ketteler am 6. April 1870 ,zwei Stunden
uiber die Behandlungsweise der Bischofe in Rom geschimpft
hatte, ohne Widerspruch in seine Kettelerbiographie heriiber-
nahm: er (Theiner) ,habe noch nie einen Mann so schimpfen
héren“ (Pfulf IT1, 80). Man kann sich dann aber vorstellen, wie
diese westfialische ,Kraftnatur® sich gebiarden musste, wenn gar
ein niederer Geistlicher in Konzilssachen die Wahrheit fiir sich in

Revue intern, de Théologie. Heft 66, 1909, 14



— 210 —

Anspruch nahm. Hatte er doch auch, wie ich mit meinen eigenen
Ohren in Rom von ihm hérte, die Ansicht, dass ,kein Bischof
von seinem Klerus die Wahrheit hort, schon infolge seiner un-
endlich héheren Jurisdiktion® (Tagebuch, 24. Januar 1870).

Dass auch die Gegenseite sich kraftig wehrte, ist natiirlich und
selbstverstindlich. Sie hat aber den Vorzug vor der andern vor-
aus, dass sie sich streng an feststehende Tatsachen, an die Akten
des Konzils und die echten Quellen hielt. Und wenn die Gegner
— wahrscheinlich Hergenréther — auch behaupteten: ihre
beliebten Waffen sind falsche Zitate und unkluge Korrumpierung
der notorischsten Zeugnisse* (m. Konzilsgesch. III, 274), so sind
das leere Phrasen. Denn nicht wir fithrten diese Waffen, sondern
die andere Seite, welche zumeist aus der sekundéren Literatur
abschrieb und gar nicht ahnte, dass ihre Quellentexte abgekiirzt
~oder korrumpiert oder auch ganz unecht seien, wie ich es Her-
genréther und anderen im ,Janus“? (oder: Déllinger, Das Papst-
tum) an zahlreichen Stellen, z. B. S. 315 n. 14; 318 n. 24; 367
n. 109; 344 n.67; 368 n. 112; 375 n. 6. 8u.s. w., nachgewiesen habe,

Einer der am groblichsten Insultierten war ich selbst, und
man hatte sich zu diesem Zwecke ein sehr einfaches, jederzeit
von jedem Dorfkaplan und Journalisten bequem zu handhaben-
des Verfahren zurecht gemacht. Da ich wahrend des Konzils
in Rom war, und zu gleicher Zeit aus Rom die ,Briefe vom
Konzil* in der damaligen Augsburger Allgemeinen Zeitung er-
schienen, wurde allgemein vermutet, dass nur ich diese Briefe
schreiben koénne, und kaum ausgesprochen, galt die Vermutung
als Tatsache. Nun hatte Ketteler schon wihrend des Konzils
eine Broschiire ,Die Unwahrheiten der rémischen Briefe vom
Konzil in der Allgemeinen Zeitung* erscheinen lassen, und hatten
ihm, abgesehen von der ,guten“ Presse, verschiedene Bischofe
nach dem Konzil in ihren Hirtenbriefen beigestimmt. Die Folge
davon war aber, dass ich, der angebliche Verfasser der ,Briefe®,
als Liigner stigmatisiert war und wie auf Kommando fernerhin
als solcher behandeit wurde.

Als mein ,Tagebuch vom Konzil® erschien, schrieb der
Jesuit Cornely: ,Ich nenne das Tagebuch ein sogenanntes, da es
doch dem unaufmerksamsten Leser bald klar wird, dass wir
es hier nicht mit Aufzeichnungen zu tun haben, die unter dem
Eindruck der stets wachsenden Stimmung an Ort und Stelle
gemacht wurden, sondern mit einem ruhig zu Miinchen aus



— 211 —

den Konzilsbriefen der Augsburger Allgemeinen und andern
Zeitungen und wielleicht aus einigen zu Rom gemachten Notizen
zusammengestoppelten Werke.“ Und ebenso glaubte der Dillinger
Lyzealprofessor Merkle nachweisen zu konnen, dass ich nur
,vorgebe“, mein Tagebuch ,wéihrend des Vatikanischen Konzils
geftihrt zu haben“. Vering in seinem Kirchenrecht behauptete
dann gar, ich hitte die Akten des Konzils gefidlscht, obgleich
der Setzer sie von den gedruckten Exemplaren absetzte, die
ich vom Konzilssekretariat selbst zugesandt erhalten hatte.

Im Jahre 1873 hielt ich auf einer Versammlung in Konstanz
eine Rede tiber das Konzil. Sogleich erschien ,Ein Brief des
hochwiirdigsten Hrn. Wilh. Em. Freih. von Ketteler, Bischofs von
Mainz, iiber die von Dr. Friedrich und Dr. Michelis am 9. Februar
1873 in Konstanz gehaltenen Reden“, aus dem ein Hass und eine
Leidenschaftlichheit sprechen, die wohl einem Grossinquisitor,
nicht aber einem vom christlichen Geiste durchdrungenen und
getragenen Bischof anstehen. Alles, was ich in Konstanz gesagt,
nennt er ,reine Erfindung, ein Gewebe von Unwahrheiten und
Ergiissen eines erbitterten Herzens ... Dr. Friedrich, heisst
es, ,weiss so wenig von der Versammmlung in Fulda (1870), wie
vom Konzil“; auch scheut er sich nicht, mir ,unglaubliche Un-
redlichkeit“, ,namenlose Bosheit“ u.s. w. zuzuschreiben. - Dieses
unqualifizierbare Benehmen der Gegner veranlasste mich, Briefe
des 1874 gestorbenen vatikanischen Archivars Theiner an mich,
welche sich auf das Konzil bezogen, in der Koln. Zeitung zu
veroffentlichen. Sofort erkliarte das Pariser Univers: Die Briefe
sind unecht; der bekannte Prof. Friedrich hat sie selbst er-
dichtet, was die ,gute“ Presse mit Wohlgefallen wiederholte ).
Endlich stellten die Wirzburger Jesuitenschiiler in ihrem Organ
p,Bavaria“ (1877, Nr. b7, 58) fir meine Behandlung seitens der
gegnerischen Partei den Kanon auf: ,Niemand glaubt dem, der
so viel gelogen hat.“

Das konnte nicht mehr iiberboten werden. Mich aber er-
fasste ein so tiefer Ekel vor der Presse und der auf das Konzil
beziiglichen Literatur der Romisch-Katholischen, dass ich sie

) Dieser Freude wurde aber rasch und griindlich dadurch ein Ende
gemacht, dass der Direktor Halm und die Bibliothekare Foringer und Thomas
meine Originalbriefe mit den Theinerschen in der Autographensammlung
der k. bair. Hof- und Staatsbibliothek verglichen und amtlich in der Koln.
Zeitung die Echtheit der meinigen erklirten.



fortan nicht mehr zu lesen vermochte, auch nicht die Geschichte
des vatikanischen Konzils des Jesuiten Granderath, sie auch aus
dem Grunde nicht, weil ich ohnehin wusste, was von ihr zu
erwarten sei: Wie die Jesuiten das Konzil vorbereitet und
durchgefiihrt haben, so schreiben sie jetzt ihrem Zwecke gemiiss
die Geschichte ihrer Taten: was ihnen nicht passt, wird uber-
gangen, entstellt, geleugnet. Wenn ich mich nun hier gleichwohl
mit Granderaths Konzilsgeschichte beschiftige, so geschieht es
nur, weil und soweit Hr. Konsistorialrat Prof. Mirbt in Marburg
in seiner ausfiihrlichen Besprechung des Buchs (Histor. Zeitschr.
Bd. 101, S. 529—600) einige Punkte hervorhob, tiber welche ich
Aufschluss geben kann.

I.
Kettelers Fussfall vor Pius IX.

Ich stelle den Fussfall Kettelers vor Pius 1X. deshalb an
die Spitze der zu besprechenden Punkte, weil seine Behandlung
gar zu typisch fiir die Art ist, wie die Jesuiten feststehende
historische Tatsachen zu beseitigen suchen.

Es ist allgemein bekannt, dass in der Generalkongregation
am 13. Juli 1870 bei der Abstimmung itiber die Infallibilitéits-
vorlage 451 Bischofe mit Ja, 88 mit Nein und 62 bedingt mit
Ja stimmten. In diesem Augenblick glaubte die Minoritit, einen
letzten Schritt tun und eine Deputation, darunter von deutscher
Seite der Erzbischof Scherr von Miinchen und Bischof Ketteler
von Mainz, an den Papst schicken zu sollen. Es war am Donners-
tag, den 15. Juli, abends 9 Uhr, als sie vorgelassen wurde und
die Bitte der Minoritdt vortragen durfte: es mochten in das
Infallibilitatsdekret die Worte: innixus testimonio ecclesiarum
(gestiitzt auf das Zeugnis der Kirchen) oder etwas Ahnliches
eingefiigt werden, um auch der Minoritit die Zustimmung méoglich
zu machen. Und ganz abgeneigt schien Pius 1X. nicht zu sein,
da nach Aussage des Erzbischofs Scherr am Schluss der Au-
dienz folgender Dialog sich entwickelte: ,Wie viele von den
Nein wiirden sich, wenn der Zusatz aufgenommen wiirde, in Ja
verwandeln? — Wir und diejenigen, welche uns gesandt haben,
wiirden gewiss Ja sagen. — Wie viele sind diese? — Achtzig.
— Aber es stimmten 88 mit Nein; wenn Sie 100 Ja zusammen-
brichten, wiirde ich ohne Bedenken auf Ihre Anderungsvor-
schlage eingehen.“ Da ereignete es sich, dass Ketteler vor dem



— 213 —

Papste auf die Kniee niederstiirzte, weinte und rief (nach Olli-
vier): ,Guter Vater, retten Sie uus, retten Sie die Kirche Gottes.”

Dies der Tatbestand, wie er damals unwidersprochen ver-
breitet wurde. Abgesehen von den ,Briefen vom Konzil“, erzihlt
ihn am ausfithrlichsten der franzosische Exminister E. Ollivier,
L’Eglise et I'Etat au Concile du Vatican (II, 341): Mgr Ketteler
se jette & genoux et les yeux pleins de larmes, s’écrie: ,Bon
pére! sauvez-nous! sauvez 1'Eglise de Dieu!* Es bezeugt aber
auch Lagrange, Vie de Mgr Dupanloup (III, 184): L’évéque de
Mayence pleura & ses pieds, und dem wurde so wenig wider-
sprochen, dass es noch in der vierten Auflage (1834) steht. Als
Bischof Strossmayer 1872 Dollinger und Acton in Tegernsee
besuchte, war auch von Kettelers Fussfall als einer bekannten Tat-
sache die Rede, und Strossmayer wusste sogar die vom Papste
dabei gesprochenen Worte anzugeben: ,Avete troppa paura“
(Sie haben zu viel Furcht — in Déllingers Notizbuch 17, 158).
Was Pius IX. damit sagen wollte, ergibt sich wohl am klarsten
aus seiner Ausserung iiber Kardinal Schwarzenberg in der
dem Kardinal Hohenlohe am 8. Februar gewihrten Audienz:
Kardinal Schwarzenberg spiele die Rolle des diacono in presepe
(des Esels, nach Kardinal Hohenlohes Erlduterung). Denn
niemand habe ihm noch direkt von der Infallibilitit gesprochen,
da er in dieser delikaten Frage nichts horen und direkt an-
nehmen konne und wolle; nur Schwarzenberg habe es getan.
Auch bei der Definition der Unbefleckten Empfiingnis sei Schwar-
zenberg anwesend gewesen; Keiner habe etwas dagegen gesagt,
nur er sei aufgestanden und habe dagegen gesprochen: es wiirde
dieselbe die schlimmsten Folgen nach sich ziehen. Und war
es denn wahr? Es ist nachher gerade so wie vorher (m. K.-G.
ITI, 5718). Vielleicht dachte er aber auch daran, dass die sechs
Bischéfe die Delegierten jener Bischofspartei seien, von der er
am 24. Mirz vor ungefihr 100 orientalischen Bischéfen und
apostolischen Vikaren gesagt hatte: , ... Und heute gibt es noch
solche, welche dergleichen weltliche Bedenken haben. Sie fiirchten
die Revolution! Sie kennen gut die Wahrheit; sie hassen sie
nicht; allein non es amicus caesaris (Du bist kein Freund des
Kaisers). Sie opfern alles, die Rechte des hl. Stuhles, die An-
héanglichkeit an den Stellvertreter Christi. Die Ungliicklichen!
Welch einen Fehler sie begehen! Sie suchen den Beifall der
Menschen. Wir, meine Kinder, suchen wir einzig und allein



= B0 ==

den Beifall Gottes. Ihr miisst die Rechte und Befugnisse der
Wahrheit und Gerechtigkeit verteidigen. Das ist der Kampf,
den die Bischofe zu kdmpfen berufen sind. Mit dem Statthalter
Christi die Wahrheit verteidigen und sich nicht fiirchten . . .“
(m. K.-G. III, 805). Ich fige hinzu, dass Bischof Reinkens sogar
eine Schrift ,Kniefall und Fall des Bischofs Wilh. Em. Freih. von
Ketteler* herausgab, welche 1877, also noch zu Lebzeiten Ket-
telers, in dritter Auflage erschien. Aber weder Ketteler noch
irgendwem fiel es damals ein, den Kniefall als nicht geschehen
abzuleugnen und dadurch am einfachsten die Schrift als gegen-
standslos zu beseitigen.

Bei dieser Sachlage ist es begreiflich, dass ich, der freilich
auch eine jeden Zweifel ausschliessende Kenntnis des Vorganges
hatte, im Jahre 1887 den Fussfall in meine ,Geschichte des
Vatikanischen Konzils“ (III, 1182) aufnahm. Und soviel ich weiss,
widersprach auch damals niemand. Nur um so merkwiirdiger ist
es, dass ein Jahrzehnt spéter die Jesuiten die Tatsache hinweg-
zudisputieren suchen. Den Anfang machte der Jesuit Pfialf in
seiner Kettelerbiographie (III, 111). Aber schon die Art, wie
er es tut, ist charakteristisch. Im Text sagt er ndmlich von der
Deputation: ,Sie trugen ihre Bitte vor, und Ketteler fiel vor
dem Papste auf die Kniee: er flehte ihn an, durch Nachgiebig-
keit in den bezeichneten Punkten die Einmiitigkeit der Abstim-
mung zu ermdoglichen. In einer Anmerkung dazu setzt er
aber auseinander: ,Ein Bericht von Augenzeugen liegt hiertiber
nicht vor; es ist die gewdhnliche Darstellung (vgl. Friedrich,
Gesch. d. vat Konz., III, 1181; Quirinus S. 624). Lagrange, Vie
de Mgr Dupanloup, III, 184 driickt sich aus: L’évéque de Mayence
pleura & ses pieds. Es fehlt jeder Anhaltspunkt, um diese her-
gcbrachte Darstellung zu bestreiten. Eine spitere Ausserung
von einem der anwesenden Bischofe scheint dieselbe vielmehr
zu bestiitigen. Immerhin kann man nicht sagen, dass die Tat-
sache historisch vollkommen feststehe.* Granderath aber geht
schon einen Schritt weiter und schreibt, die Worte Pfiilfs ent-
stellend: ,Sie (die Bischéfe der Deputation) trugen dem Papste
ihre Bitte vor und Ketteler soll vor ihm auf die Kniee gefallen
sein und ihn angefleht haben, durch Nachgeben in den beiden
Punkten die Einmitigkeit in der Abstimmung herbeizufiihren.
Was der Papst geantwortet hat, ist nicht mit Gewissheit zu er-
mitteln. Er scheint einer definitiven Antwort aus dem Wege
gegangen zu sein.“



— 215 —

Das Verfahren ist unverantwortlich, hilft aber den Jesuiten
doch nichts. Denn in der Tat liegt die Ausserung, zwar keines
Augenzeugen, aber des handelnden Ketteler selbst vor, der
wohl noch gewusst haben wird, was er selbst getan hat. Der
Beweis fiir meine Behauptung ist aber einfach und leicht zu
filhren, da die Tatsache in der Kontroverse zwischen mir und
Ketteler festgelegt wurde. Ich hatte nédmlich in meiner Kon-
stanzer Rede ganz kurz auch den Kniefall Kettelers beriihrt,
nnd der Bischof hat das nicht {bersehen. Aber es fillt ihm
nicht entfernt ein, denselben zu leugnen, sondern S. 9 seines
,Briefes® schreibt er: ,Auch zum Schluss kommt noch eine
Unwahrheit und ein Hohn ; eine Unwahrheit, indem Dr. Friedrich
sagt, . . . dass das Mainzer Journal mein Organ sei, . . . und
indem er zweitens in der bekannten hohnischen Weise wieder
von meinem Kniefall vor dem Papste redet,“ worauf er nach
Anfiihrung meiner Worte fortfahrt: ,Einer Kniebeugung vor
dem Papste, als dem Stellvertreter Christi, hat sich gewiss kein
Bischof zu schimen.* Was ich von dem Fussfalle sagte, ist
also nach Ketteler selbst keine Unwahrheit, sondern nur ,in
der bekannten hohnischen Weise“ erwihnt. Ich habe damals
auf Kettelers Angriff, der die groblichsten und beleidigendsten
Ausfille auf mich enthielt, nicht schweigen kénnen und ihm
mit der Schrift geantwortet ,Wortbriichigkeit und Unwahr-
hattigkeit deutscher Bischofe. Off. Antwortschreiben an W. E.
Freih. v. Ketteler in Mainz, Konstanz bei O. Amon 1873, und
speziell in bezug auf den Fussfall gesagt (S. 24): ,Und da ich
gerade Ihren beriichtigten Fussfall erwahnte, so will ich Thnen
auch gleich auf die Verdichtigung antworten, welche Sie sich
gegen mich erlaubten, weil ich denselben in Konstanz anfiihrte.
In echt advokatischer Weise sagen Sie: ,Einer Kniebeugung
vor dem Papste, als dem Stellvertreter Christi, hat sich gewiss
kein Bischof zu schidmen.* Wo habe ich denn aber so etwas
gesagt? Ich habe selbst eine oder vielmehr mehrere solche
Kniebeugungen vor dem Papste getan und schiime mich dessen
bis zur Stunde nicht. Sonst ist dies das iibliche Hofzeremoniell,
das ich allerdings flir ungeeignet, nicht aber fiur eine Schande
halte. Thr beriichtigter Fussfall war aber der Ausdruck Ihrer
Schwéche und ,Kleinheit des Charakters“! Sie sanken in einem
Momente auf Ihre Kniee, wo es das Zeremoniell nicht forderte,
sondern Ihr Amt und Ihre Wiirde geboten, dass Sie wie ein



— 216 —

Mann, nicht wie ein hiilfloses Weib, und gleich einem hl. Paulus
dem Papste in das Angesicht widerstanden. Da aber 1hr Fuss-
fall erfolglos war, verleugneten Sie von da an Ihre Uberzeugung
und, wie Sie in Ihrer Schrift (,Queestio“) auseinandergesetzt
hatten, auch den Glauben der Kirche, und muten auch den
Glaubigen fortan Thre Kleinheit des Charakters zu. Das ist
die Schmach, welche an diesem Fussfalle klebt und welche ich
im Auge hatte. Auch nicht in ,hohnischer Weise* erwéhnte ich
ihn; denn zum Hohn ist mir die Lage der Kirche viel zu ernst;
vielmehr mit bitterem Wehe im Herzen dachte ich an diese
Ihre unwiirdige Haltung.“

Und da kann Pfilf behaupten, ein Bericht von Augenzeugen
liegt nicht vor, und man kann nicht sagen, dass die Tatsache
historisch vollkommen feststehe ! Fiir ein solches Verfahren gibt
es aber umsoweniger eine Entschuldigung, weil Pfilf den
,Brief“ Kettelers nicht bloss dem Titel nach kennt (III, 133),
sondern aus ihm, um mir etwas anzuhéngen, sogar eine Stelle
zitiert (III, 76). Es wird daher seinem Verfahren eine gewisse,
mir unerfindliche Absicht zu Grunde liegen, wie er denn auch
mein Offenes Antwortschreiben an . . . Ketteler® und Reinkens’
,Kniefall und Fall des Bischofs . .. Ketteler’ systematisch
ignoriert. Man beanspruche dann nur nicht, dass man wissen-
schaftlich gearbeitet habe.

Noch schlimmer ist Granderaths Verfahren. Ihm geniigt das
Quellenmaterial, das Pfiilf anfiihrt, nicht aber der Schluss, den
er daraus gezogen hat. Und doch hiitte gerade er dann die
Pflicht gehabt, selbstindig danach zu forschen, ob der Fussfall
Kettelers eine Tatsache sei oder nicht. Sein Spiirsinn hat ihn
sogar einen Nordlinger Antiquariatskatalog auffinden lassen,
aus dem er feststellen konnte, dass ich die ,Briefe vom Konzil*
geschrieben habe! Warum hat er diesen Splirsinn gerade bei
Ketteler nicht angewendet? nicht dessen auf das Konzil bezlig-
liche Schriften durchgegangen ? Oder hatte auch er eine geheime
Absicht, die ihn veranlasste, den Fussfall Kettelers als zweifel-
haft hinzustellen? —

Pfiilf ist auch sonst wenig gliicklich, wenn er mir gegen-
iiber Kettelers Handeln und Reden zu beschonigen sucht. So
schreibt er IIT 69: . Friedrich weiss von Besuchen Kettelers
auf der preussischen Gesandtschaft am 21. Januar und am
6. Mai.“ Dazu zitiert er in einer Anmerkung ,Gesch. des Vatik.



— 7 =

Konz. II1, 456, 898,“ setzt aber sogleich wieder hinzu: ,Unrichtig
ist aber jedenfalls, was vom Gegenstande des Besuches dort
(wo? 466 oder 8987?) gesagt wird. Der Wunsch einer staat-
lichen Einwirkung gegeniiber kirchlichen Lehrentscheidungen
lag niemand so ferne wie Ketteler; in diesem Punkte stand er
Dupanloup schroff entgegen. Eben so unglaubwiirdig ist, dass
Ketteler Arnim gegeniiber das ,Mainzer Journal® herabgesetzt
und dessen Redaktion desavouiert habe. Noch im Méarz hatte
der Bischof mehrere wichtige Kundgebungen in diesem Blatte
veroffentlicht. Wenn er demselben Tadel ausprechen wollte,
bedurfte er dazu nicht der preussischen Gesandtschaft. Eine
recht seltsame Art, die Berichte anderer als ,unrichtig“ oder
als ,unglaubwiirdig dartun zu wollen! Weil sie Pfilf nicht
passen, miissen sie unrichtig oder unglaubwiirdig sein, wenn er
auch nicht den leisesten Gegenbeweis vorbringen kann. Meine
Mitteilungen sind aber trotz dieses Widerspruchs gleichwohl
authentisch und daher wahr.

Die beiden Besuche Kettelers auf der preussischen Gesandt-
schaft hingen jedesmal mit Vorgingen beim Konzil zusammen.
Der vom 22. Januar erfolgte, nachdem Ketteler am 21. Januar
in seiner Rede tber die Bischofswahlen, an denen er kiinftig
Regierungen und Domkapitel nicht mehr beteiligt wissen wollte,
ausdriicklich Preussen genannt haben sollte. Man hatte das
alsbald auch auf der preussischen Gesandtschaft erfahren (m.
K.-G. III, 456: U. Q. 22. Jan.), war aber von dem Fiirstbischof
Forster und dem Erzbischof Melchers sofort versichert worden,
dass demnicht sosei;dennoch erschienauchKetteler am 22.Januar
bei Arnim (a. O., U. Q. 22. Jan.). Am 29. April war vom Kon-
zilsprisidium in der Kongregationssitzung angekiindigt worden :
alle anderen Schemata werden zuriickgestellt, und sofort wird
die Infallibilitit des Papstes in Angriff genommen. Die Mino-
ritdtsbischofe fiihlten sich dadurch in die schwerste Bedringnis
versetzt, und ihre deutsche Gruppe beschloss augenblicklich
einen Protest gegen diese Uberstiirzung, den Ketteler entwarf.
Am 2. Mai legte er ihn der deutsch-osterreichischen Gruppe
vor, und am 6. Mai ging er, von 69 Bischdéfen unterzeichnet,
an die Présidenten des Konzils ab. In der gleichen Sitzung
am 6. Mai wurde aber auch die von Arnim am 25. April zur
Unterstiitzung des franzosischen Memorandums eingereichte Note
vorgelesen und unter grossem Applaus fiir das beste diploma-



— 218 —

tische Aktenstiick von den Bischofen erklirt, worauf Fiirst-
bischof Forster dem Gesandten Arnim sagte, die Veroffentlichung
der Note sei sehr wiinschenswert. Es erschien aber am nim-
lichen 6. Mai auch Ketteler bei Arnim, erklirte die Publikation
seiner Note fir ,zweckdienlich® und setzte dem Gesandten
auseinander: ,Unmoglich konne eine Regierung gerechte Be-
denken in milderer Form aussprechen; den Bischifen sei die
Bezugnahme auf sie durchaus nicht unangenehm; ,in der ka-
tholischen Presse, welche zu seinem Bedauern von Fanatikern
irregeleitet werde, wiirde man vielleicht etwas derart sagen.
Darauf wiirde man aber unrecht haben Riicksicht zu nehmen.
Zu seinem Bedauern sei auch das Mainzer Journal, dessen ro-
mische Korrespondenz er hochlichst missbillige, in dieser Rich-
tung“ (m. K.-G. III, 898: U. Q 6. und 7. Mai). Und dieser Dar-
stellung gegeniiber glaubt Pfilf, es gentige, die Worte Kettelers
iiber Arnims Note fir ,unrichtig®, die iiber das Mainzer Journal
fir ,unglaubwiirdig“ zu erkldaren. Sie sind aber, wie ich schon
in meiner Konzilsgeschichte angegeben habe, ,amtlichen Akten-
stiicken®, und zwar, wie ich jetzt wohl mitteilen darf, den
Depeschen Arnims selbst entnommen. Und entspricht es nicht
den von Arnim wiedergegebenen Worten Kettelers tiber das
Mainzer Journal, wenn er mich in seinem ,Brief® Seite 9 an-
schnauzt: ,Auch zum Schluss koémmt noch eine Unwahrheit
und ein Hohn; eine Unwahrheit, indem Dr. Friedrich sagt, wieder
nach dem Vorgang der Federn aus bezahltem Pressbureau, dass
das Mainzer Journal mein Journal sei, was génzlich unwahr
und schon oft widerlegt ist?“ Er wollte sich weder in Rom
noch Spiater mit dem Mainzer Journal identifizieren lassen.

Man darf iiberhaupt an die Haltung und Reden der Mino-
ritiitsbischofe in kritischen Augenblicken nicht den gleichen
Massstab anlegen, wie an ihr Verhalten vor und nach dem
Konzil. Kam Ketteler, wie ich schon in meiner K.-G. III, 1085
angefithrt habe, am 9. Juni doch auch zu dem eigentlichen Ver-
fasser der ,Briefe vom Konzil“, gegen den er so oft durch
Erkliarungen im Katholik und Mainzer Journal und in einer
besonderen Broschiire ,Die Unwahrheiten der romischen Briefe®
etc. gewettert hatte, und fithrte bei ihm ,eine ganz erstaunlich
energische, kompromittierende Sprache. Manning sei noch ganz
Protestant, withrend er immer von uns, unserer Partei sprach.
Er habe nur in Gott Hoffnung; es seien furchtbar kritische
Zeiten usw.“



— 219 -

Es ist begreiflich, dass Pfilf die Worte der ,Briefe vom
Konzil* nicht gefallen konnten: _[Eine hohe Person sagte dieser
Tage: ,Ich begreife nicht, was dieser Ketteler will, der heute
Broschiiren gegen mich und meine Unfehlbarkeit verteilt, und
morgen in Journalen erklirt: er sei ganz voll Devotion gegen
mich und glaube an meine Unfehlbarkeit; es scheint, dass er
ein halber — ist’ — und hier machte der Redner eine mimische
Bewegung, womit er ausdriicken zu wollen schien, dass es wohl
nicht recht richtig im Kopfe des Herrn Bischofs von Mainz sein
moge“ (m. K.-G. III, 1131). So ganz unwahrscheinlich klingt
aber die ,Anekdote“ nicht. Es war dem Papste schon sehr
unangenehm, dass Ketteler sich auf die Seite der Minoritat ge-
schlagen hatte, weshalb er bereits am 8. Februar zu Kardinal
Hohenlohe sagte: Auch Ketteler sei nicht weit her, habe jedoch
noch den Vorzug vor den iibrigen Minorititsbischéfen voraus,
ein Galantuomo zu sein (a. O. III, 578). Und wenn dann der
Papst das spétere, in der ,Anekdote“ ganz richtig gezeichnete,
widerspruchsvolle Verhalten Kettelers nicht mehr verstehen
konnte, so schiittelten auch andere, insbesondere Minoritits-
bischofe, dariiber die Kopfe. Es ist aber auch kein die Angabe
der ,Briefe vom Konzil* entkriftendes, sondern ein sie bestii-
tigendes Zeugnis, wenn Pfilf aus einem Briefe des Jesuiten
Steinhuber vom 29. April 1879 anfiihrt: Er habe ,bald nach
Beendigung des Konzils* dem Papste einige Alumnen des Col-
legium Germanicum vorgestellt, und dieser habe, als er gehort,
es seien ein paar Mainzer darunter, von Ketteler gesagt: sant’
uomo (galantuomo?), qualche volta di idee un po storte, ma
sempre di buona fede e bravo (ein heiliger Mann, manchmal
von ein wenig verdrehten Ideen, aber immer guten Glaubens
und wacker). Die Worte, nach Kettelers Unterwerfung ge-
sprochen, sind um einen Grad milder als die in der Hitze des
Kampfes um die Infallibilitit und in anderer Umgebung hervor-
gestossenen; im Wesen ist der Unterschied nicht sehr gross.

11.
Der Fall Guidi. — La tradizione son’ io.
Wichtiger, als der Kniefall Kettelers, ist der Fall Guidi,
weil er zeigt, wie Pius IX. trotz seiner steten Versicherungen,
er mische sich nicht in die Verhandlungen des Konzils, die
Freiheit desselben beschrinkte.



— 220 —

Der Fall trug sich so zu. Der Kardinal Guidi, Erzbischof’
von Bologna, ein Dominikaner, hatte am 18. Juni in einer Rede
tiber die Unfehlbarkeit, wie Bischof d’Avanzo am 20. Juni im
Namen der Glaubenskommission erklirte, gallikanisch gesprochen
und dadurch die Majoritiat zu heftigen Tumultszenen veranlasst.
Zwei Prisidenten verliessen die Konzilsaula und erstatteten dem
Papste Bericht, worauf sich folgendes begab: ,Der Kardinal
Guidi wird am Schlusse der Sitzung in den Vatikan bestellt und
mit diesen Worten empfangen: ,Wohlan, Kardinal, Sie hielten
eben einen unwiirdigen und héretischen Vortrag! Sie wollen
nach Bologna zuriickkehren und sich ohne Zweifel bei den
italienischen Revolutioniren wert machen. Wohlan, Sie werden
nicht dahin zuriickkehren, ohne vorher ein neues Glaubens-
bekenntnis unterzeichnet zu haben. Der Kardinal antwortete,
dass der Papst schlecht unterrichtet wurde, dass die Legaten
(Priasidenten), welche ihm ohne Zweifel Bericht erstattet haben,
nicht verstanden haben, was ihn nicht wunderte; dass der Papst
seinen Vortrag, ehe er ihn beschuldige, lesen misste; dass er
ihn bitte, ihn zu lesen. Ir habe im Konzil behauptet, was er
sein ganzes Leben geglaubt und gelehrt habe; sein Glaube und
seine Lehren seien bekannt gewesen, als man ihn in sein Kloster
aufnahm, um das zu werden, was er in der Kirche geworden;
er wiinsche ohne Zweifel nach Bologna zuriickzukehren, wie
es seine Pflicht sei und weil der Platz eines Bischofs in seiner
Di6zese sei; aber dieses Verlangen lasse ihn nichts unterzeichnen,
was seinem Glauben zuwider sei. Der hl. Vater fordert ihn
dann auf, den Text der von ihm vorgetragenen Kanones zu
lesen. Der Kardinal sagt ihm denselben aus dem Gedéchtnisse
und gibt einige Erlauterungen, um festzustellen, dass sein Vor-
schlag mit den hl. Schriften, der allgemeinen Lehre der Kirche
und der Tradition tbereinstimmt. Der Papst unterbricht ihn
lebhaft und sagt zu ihm: Die Tradition bin ich“ (U. Q. 24. Juni:
»Ma che tradizione — la tradizione son Io,* m. K.-G. IIT, 1114).
Der Papst liess ihm nur die Wahl zwischen Widerruf oder
Suspension; in ersterem Falle habe er sich mit dem Kardinal
Bilio tiber eine Retraktationsformel zu verstindigen. Guidi
pversammelte darauf die Dominikanerbischofe beim Konzil,
welche mit ihm in der Minerva wohnten, erzihlte ihnen seine
Zusammenkunft mit dem Papste und setzte bei, sein Gewissen
erlaube ihm nicht, etwas von seinem Vortrage oder von dem,



— 221 —

was er dem Papste gesagt, zu widerrufen; er habe aber vor
allem fiir notwendig gehalten, seine Briider im Episkopat von
dem Vorgefallenen zu unterrichten; er bitte sie nicht, es geheim
zu halten, indem er selbst keinen Grund habe, Stillschweigen
dariitber zu beobachten.* Wie ,ein Gefangener“ — setzte ich
aus meiner U. Q. vom 24. Juni bei — sass er in seinem Kloster.
,Die Schildwachen vor demselben wurden beauftragt, genau zu
notieren, wie viel Personen zu ihm gehen, und diejenigen Bi-
schofe, bei denen er sich Rat zu erholen wiinschte, steckten
ihm ihre Mitteilungen zu, als wéiren es Liebesbriefe.“* Bald
dachte denn auch bei einem solchen Eingreifen des Wagen-
lenkers der Kardinal daran, ,einen Selbstmord durch Widerruf
zu begehen.“

Dagegen sagt nun der Jesuit Granderath: ,Friedrich er-
zahlt . .., dass Kardinal Guidi gleich nach der Sitzung zum
Papste beschieden und wegen seiner Rede scharf angelassen
worden sei. Er weiss genau, welche Unterhaltung zwischen
dem Papste und dem Kardinal stattfand. Als Guidi sich fiir
seine Lehre auf die Tradition berief, habe ihn Pius IX. lebhaft
unterbrochen und erklirt: ,Die Tradition bin ich. Dass der
Papst den Kardinal zu sich beschieden hat, wird richtig sein,
aber welche Unterredung zwischen beiden stattfand, ist so wenig
festzustellen, dass es sich nicht lohnt, die dartiber in Umlauf
gesetzten Gerilichte weiter zu beachten.“

Eine echt jesuitische Leistung! Sie spinnt iibrigens nur
den Faden der Wiirzburger Jesuitenschiiler weiter, die schon
1877 in ihrem Organ ,Bavaria® (N. 57, 58) behaupteten: Der
einzige Zeuge iber die Audienz Guidis ist Friedrich; aber ,der-
selbe war weder bei der Audienz des Kardinal Guidi zugegen,
noch hat er behaupten koénnen, aus dessen Munde die Worte
gehort zu haben, er hat sie also bloss vom Horensagen, gleich
so vielen anderen Plaudereien, er glaubte aber gern, was in
seinen Kram passte. Jenes Diktum (Die Tradition bin ich) hat
Friedrich schon vor der Herausgabe seines Tagebuchs (1871)
in den aus Rom (iiber Miinchen behufs weiterer Ausarbeitung)
nach Augsburg gesandten Konzilsbriefen (Allg. Ztg. 3. Juli 1870)
bekannt gegeben ... Weder Kardinal Guidi noch der Papst
konnten es wiirdig ihrer Stellung erachten, professionsméssigen
Pamphletisten gegeniiber eine 6ffentliche Erklirung abzugeben.
Denn auch bei Granderath heisst es nur: ,Friedrich erzahlt . ..



— P -

Er (Friedrich) weiss,* und ein Unterschied besteht zwischen
ihnen bloss insofern, als die Wiirzburger Jesuitenschiiler so wenig
als z. B. The Vatican. A Weekly Record of the Council, 1870
p- 255, die Audienz bestreiten, withrend Granderath auch hier
nicht offen gesteht, sondern schreibt: ,Dass der Papst den
Kardinal zu sich beschied, wird richtig sein.* Nun bin ich an
der ganzen Sache so unschuldig wie ein neugeborenes Kind.
Denn abgesehen davon, dass ich die ,Briefe vom Konzil“ nicht
geschrieben habe, war ich, wie mein Tagebuch beweist, beinahe
schon zwei Monate nicht mehr in Rom, als die ,DBriefe vom
Konzil* am 3. Juli die Audienz Guidi bertihrten, und in meinem
Tagebuch habe ich nicht iiber die Audienz Guidi und das Dik-
tum Pius IX. berichtet, sondern nur gelegentlich in einer An-
merkung unterm 15. Médrz darauf hingewiesen, dass bereits in
der ersten Redaktion des Schema de fide beinahe wortlich das
Diktum ,Die Tradition bin ich“ enthalten war.

Die Fassung, welche Granderath seiner Darstellung gibt,
ist aber um so unverzeihlicher, als ich hier gar nicht nach
den ,Briefen vom Konzil“, sondern, wie ich III, 1114 n. 3 aus-
driicklich bemerke, ,wortlich® nach Ollivier erzihle, den eine
andere ,amtliche Quelle“, der preussische Gesandtschaftsbericht
vom 24. Juni, wie in den Anmerkungen gezeigt ist, in allem
bestiatigt. Ich habe dort aber nach Ollivier auch die Quelle
angegeben, aus der die Erzihlung iiber die Audienz stammt,
namlich Guidi selbst, der sogleich nach der Audienz den ganzen
Vorgang den mit ihm in der Minerva wohnenden Dominikaner-
bischofen erzihlte und ausdriicklich hinzufigte: ,er bitte sie
nicht, es geheim zu halten, indem er selbst keinen Grund habe,
Stillschweigen dariiber zu beobachten.

Der Gedanke, wenn auch nicht in der Formulierung des
Papstes, doch sachlich, bald in affirmierender, bald in negieren-
der Form, hallt denn auch alsbald als Echo aus der Kenzilsaula
wieder. Schon Bischof d’Avanzo, als er am 20. Juni im Namen
der Glaubenskommission den Kardinal Guidi bekdmpfte, erklirte
kategorisch dem Konzil: ,Im Papste lebt und handelt der Geist
des Herrn, der Papst kann also, wenn dieser Geist handelt,
nicht irren“ (m. K.-G. I1I, 1118). Trotzdem stellte arn 22. Juni,
seit welchem Tage auch Guidi wieder an den Kongregationen
teilnahm, der Erzbischof Connolly von Halifax, ein Kapuziner,
die Frage an das Konzil: ,Der tausendkopfige Episkopat mit



— 223 —

den hinter ihm stehenden Millionen von Glaubigen soll zusam-
menschrumpfen in die Stimme, das Zeugnis eines einzigen
Menschen? Moge doch die Deputation beweisen, dass es wirk-
lich auch friither schon und immerdar in der Kirche so gestanden,
dass der Papst alles und die Bischiofe nichts gewesen sind“
(a.0.S.1126). Ahnlich wie d’Avanzo sprach am 25. Juni Erzbischof
Keane von Cloyne in Irland: ,Der hl. Petrus habe die ganze
Tradition wohlbewahrt mit nach Rom gebracht; hier, und nur
hier allein liege sie noch jetzt, und jeder Papst nehme davon
je nach Bedarf, besitze sie also ganz und unverfialscht“ (a. O.
S. 1130). Aber eben so schart hob Ketteler, der unmittelbar
nach Keane das Wort erhielt, wieder die andere Seite hervor:
,Zu glauben oder zu sagen: Pontificem in pectoris sui scrinio
omnem traditionem repositam et infusam habere (der Papst
habe im Schreine seiner Brust alle Tradition hinterlegt und
eingegossen) — das sei dic grosste Absurditif. DBei diesen
Worten“ — figt Bischof Strossmayer bei — _erhob sich Mur-
ren in der Versammlung; alle hatten erst kurz vorher die
Ausserung des Papstes — la tradizione son’ io — gehort und
sich wechselseitig mitgeteilt.“ Und spiter nochmals darauf
zuriickkommend, rief Ketteler: ,Er protestiere gegen dieses
System (,einer Schule): er verlange, dass in jedem dogmatischen
Dekret der hl. Schrift und Tradition volle Rechnung getragen,
demnach auch anerkannt werde: der Papst bedarf schlechthin
der Kooperation der Bischofe als Repréasentanten der Tradition.
Zu glauben, dass der Papst allein der Triger des depositum
fidei (der Hinterlage des Glaubens), sei hochst verkehrt“ (a.
0. 8. 1132),

Dass aber das Diktum des Papstes in noch weiteren Kreisen
verbreitet war, und auch andere in den Worten Kettelers eine
scharfe Zuriickweisung desselben erblickten, ergibt sich daraus,
dass der Francais zu der Rede des Bischofs von Mainz die
Bemerkung macht: .er habe ..., sagt man, eine Phrase ge-
zluchtigt, welche die offentliche Stimme mit Recht oder Unrecht
Sr. Heiligkeit seit seiner Unterhaltung mit dem Kardinal Guidi
zuschreibt® (a. O. S. 1131). Es findet sich das Diktum aber
auch in der Schrift des Erzbischofs Darboy von Paris ,La
derniére heure du Concile, welche schon wegen ihres Zweckes,
in letzter Stunde den Bischéfen nochmals den Verlauf des
Konzils vor Augen zu fiihren, keine unwahren Tatsachen ent-



224 —

balten durfte (a. O.5.1179). Und wenn man dagegen gesagt
hat, die Schrift sei in der Kongregation am 16. Juli ausdriick-
lich vom Konzil verdammt und dadurch das Diktum als Un-
wahrheit bezeichnet worden, so steht als Tatsache fest, dass
wieder nur die Majorititsbischofe unter ,fanatischem Gebriill¥,
wie Hefele bezeugte, die Verdammung beschlossen (a. Q. S. 1183),
noch keineswegs aber, dass sie auch dieses Diktum fiir unwahr
erklaren wollten.

Es ist also auch danach unwahr, dass das Diktum damals
nur aus meinem Tagebuch und den ,Briefen vom Konzil* be-
kannt gewesen sei, sowie es unrichtig ist, wenn Granderath
meint, die Mitteilungen uber die Audienz Guidis seien ,s0 wenig
festzustellen, dass es sich nicht lohnt, die dartiber in Umlauf
gesetzten Geriichte weiter zu beachten.“ Ich fiige noch hinzu:
Kardinal Guidi war nicht unempfindlich gegen Angriffe auf
seine Person oder eigentlich gegen Lobeserhebungen durch
die revolutionire Presse, und erliess sogleich am 1. Juli eine
ganzkategorische Erklirung gegensie in der Bologneser , Ancora¥“,
welche am 10. Juli auch das Univers und am 16. Juli The Va-
tican brachten. Sie bezieht sich direkt nur auf seine Konzils-
rede am 18. Juni, klingt indessen an seine Audienz beim Papste
an'), ohne jedoch das ,La tradizione son’ io“, von dem die
offentliche Stimme zu reden wusste, zu dementieren. Und eben-
sowenig trat Guidi aus seinem Stillschweigen heraus, als Erz-
bischof Darboy in der um den 12. Juli in Rom eingetroffenen

1y The Vatican, July 16, p. 255: A journal of Bologna, the Ancora,
quoted in the Univers of the 10* inst., publishes the Cardinal’s own words
at the head of its columns. “A letter of our most eminent Cardinal-Arch-
bishop Guidi,” says the Bolognese journal, “has been graciously communi-
cated to us, from which we are happy to extract the following passages,
which will serve as a reply to all the calumnies and false interpretations
which the revolutionary press has been pleased to circulate against this
honoured personage”: “Not only you may’”, writes his Eminence on the
1¢t of July, “but you ought to announce that, in my discourse addressed
to the Council, I clearly demonstrated, maintained, and defended the in-
fallibility of the Supreme Pontiff speaking ex cathedra, as I always held
and defended it, and as I will hold and defend it, with the help of God,
to the last moment of my life. The Conciliar secret forbids me to say more.
The time will come when I shall be able to publish the whole truth.” Hier
treten in der Tat aus der Audienz die Worte Pius IX. hervor: ,,Sie wollen
. sich ohne Zweifel bei den italienischen Revolutioniren (in Bologna)
wert machen,” sowie die Guidis: ,,Er habe im Konzil behauptet, was er
sein ganzes Leben geglaubt und gelehrt habe.“



— 225 —

Schrift ,La derniére heure“ das Diktum dem Papste zum Vor-
wurf machte. Was sollte er auch dementieren? Er selbst hatte
ja tiber die Audienz und iiber das péipstliche Diktum berichtet
und konnte unmoglich es jetzt wieder ableugnen. Man verkennt
auch die ganze damalige Situation, wenn man annimmt, das
Diktum ,Die Tradition bin ich® hitte etwas Anstossiges ent-
halten, so dass der Papst oder der Kardinal Guidi es hitten
ableugnen miissen. Es driickte vielmehr die volle Uberzeugung
des Papstes aus, und wie er, so dachte die Majoritat der Bi-
schofe, zu der Guidi sich alsbald wieder geschlagen hatte.
Niemand, die Minoritit und die Gegner der Infallibilitit aus-
genommen, nahm daher Anstoss an den Worten, die doch nur
eine andere Formulierung der pépstlichen Unfehlbarkeit waren?).
Nur umsoweniger verstehe ich, warum spéter die Jesuiten-
schiiler und jetzt auch ihre Lehrmeister daran Anstoss nehmen
und sie durchaus ableugnen wollen. Nicht dieses pépstliche
Diktum ist das eigentlich Anstossige an der Audienz, sondern
der Umstand, dass Pius IX. den Kardinal sofort nach seiner
Rede zu sich befahl und ihn ihretwegen zur Rede stellte, der
Druck also, den er auf die Bischofe ausibte.

I11.
Der Fall Audu.

Ein ahnlicher Fall, wie der Fall Guidi, war der Vorgang
zwischen Pius IX. und dem chaldédischen Patriarchen Audu.

Wie ich in meiner K.-G. IIl, 466/7 ausgefiihrt habe, ging
Rom schon vor dem Konzil mit der Latinisierung der unierten
Armenier, Chaldier u.s. w. um, d. h. man wollte ihnen nicht
ihren Ritus, sondern ihre noch in einem gewissen Umfang auto-
nomen Kirchenverfassungen nehmen, um sie ebenfalls auf das
Niveau der lateinischen Kirche herabzudriicken. Die Armenier
hatten einen Rom entgegenkommenden Patriarchen Hassoun;

) Nach dem Konzil schrieb Bischof Plantier eine «Epistola pastoralis
de dogmatica definitione infallibilitatis Rom. Pontif. una et historiam dis-
cussionis Conciliaris», die Pius IX. in einem Breve «vera totius discepta-
tionis historia» nannte. Schrift und Breve bei Roskovany, Rom. Pontifex VII.
In ihr bezeichnet Plantier die Unfehlbarkeit des Papstes einfach mit den
Worten: Iidem cum Concilio agnoscent: sola labia tua his in terris securum
depositum divinee doctrine custodire (Ebendieselben werden mit dem Konzil
anerkennen, dass deine Lippen allein auf dieser Erde die sichere Hinterlage
der gottlichen Lehre bewahren, Roskov. VII, 703).

Revue intern. de Thiologic. Heft 64, 1909, 15



— 226 —

ganz andern Schlages war aber der 80jahrige Patriarch Audu,
zwischen dem und Rom es schon vor und auf der Reise zum
Konzil verschieden geschilderte Weiterungen gegeben hatte.
Als Tatsache steht aber fest, dass Audu und seine Suffragane,
nachdem sie nach 30tdgigem Marsche in Beirut angekommen
waren, eine pépstliche Konstitution Cum ecclesiastica disciplina
ausgehindigt erhielten, welche den Patriarchen seiner Rechte
beraubte, und dass sie zwei von Rom zu Bischéfen ernannte
chaldaische Priester, die ihre Gemeinden nicht angenommen
hatten, vorfanden. Audu und seine Bischéfe weigern sich neuer-
dings, die Reise, zumal mit den beiden Priestern, nach Rom
fortzusetzen. Es gelingt jedoch, sie zu beschwichtigen: die
Konstitution sollte als ,nicht geschehen“ betrachtet werden,
und die beiden Priester in Asien zurtickbleiben. Sie reisten
darauf weiter, auf Befehl der Propaganda aber auch die beiden
Priester. So im Streite mit der Propaganda und dem Papste
liegend, kamen sie endlich in Rom an; der Patriarch Audu
weigert sich aber auch hier, die Konstitution Cum ecclesiastica
disciplina anzunehmen und die beiden Priester zu Bischofen
zu weihen. Da begannen am 14. Januar 1870 die Reden ,Uber
die Bischofe ete.“, und meldete sich auch Audu zum Wort. Doch
ergriff er es, als er es am 25. Januar erhielt, nicht selbst, sondern
liess seine ins Lateinische iibersetzte Rede von Erzbischof Ber-
nadou von Sens vorlesen. Darin ,bat er, man moge doch seiner
Kirche gestatten, ihre alten Gewohnheiten zu behalten, von
denen er eine Sammlung dem Konzil zur Bestitigung vorlegen
wolle, und warnte er schliesslich auch noch vor Neuerungen,
welche die orientalische Kirche verderben kénnten“. ,Das war
aber“, setzte ich hinzu, ,fiir Rom unertriaglich, kam einer Ap-
pellation vom Papste an das Konzil gleich® (m. K.-G. 111, 468).
Die Folgen zeigen, dass ich die Rede richtig beurteile.

,Die Vorsitzenden,* heisst es in meiner K.-G. ITI, 508, weiter,
whatten an der Rede keinen Anstoss genommen, wohl aber der
Papst, der sich sonst den Anschein gab, in die Konzilsverhand-
lungen nicht einzugreifen. ,Noch am Abend desselben Tages kam
ein romischer Prilat zu dem Patriarchen, um ihn fur den néichsten
Morgen zum Papste zu bestellen. Gleichzeitig wurde ihm aber
verboten, einen Dolmetsch oder seine chalddischen Suffragan-
bischofe mitzubringen. Als Dolmetsch, hiess es, werde er den
Patriarchen Valerga finden, den die Propaganda zur Latinisierung



SR -7 .

des Orients nach Jerusalem geschickt hatte. Der Patriarch hat
sich gefiigt. Als er am nédchsten Morgen zum Papste gefihrt
wurde, fand er diesen — nach seinem Ausdrucke — ,zitternd
vor Zorn wie eine Rute‘. Mit den Worten: ,Du bist der hals-
starrige, storrische Mensch, welcher mir schon lange Arger macht.
Dein Ungehorsam muss sich vor mir beugen‘, redete der Papst
den Chaldder an. Nach vielen Vorwiirfen iiber die Rede vom
Tage vorher und unter fortwihrenden Schméihungen legte er
diesem zwei Papiere vor, von denen das eine seine Resignation
auf das Patriarchat, das andere die Ernennung der zwei (schon
oben erwihnten) Bischofe enthielt.* Und daran sind noch einige
Bemerkungen aus anderen Quellen gekniipft.

Diese Darstellung nennt, wie ich bei Mirbt, Seite 589, sehe,
der Jesuit Granderath ein ,Liigengewebe“ des Berichterstatters
Dollingers, das dann Friedrich mit Freuden aufgegriffen habe
— eine geradezu unqualifizierbare Behauptung. Denn gerade
hier habe ich aufs sorgtiiltigste meine Quellen angegeben, von
denen nicht eine auf den Berichterstatter Dollingers zuriickgeht:
meine amtliche U. Q., also den preussischen Gesandtschaftsbericht
vom 28. Januar, dem mein Hauptbericht wortlich entnommen
ist, dann Veuillots Univers und Olliviers Buch fiir einige er-
ginzende Bemerkungen. Dazu kommt, dass Granderath nicht
eine einzige positive Angabe anfithren kann, die meine Dar-
stellung auch nur in einem Punkte als unrichtig dartidte. Denn
dass er aus meinem Zitat des Regensburger Morgenblattes das
Wort ,Liige“ herausgegriffen und zu einem ,Ligengewebe*
erweitert hat, ist, wie ihm schon Mirbt bemerkt hat, kein Gegen-
beweis.

Granderath wihlt allerdings noch einen andern Weg, um
seinen Zweck zu erreichen, Pius IX. von der Anklage zu rei-
nigen, dass er in der unglaublichsten Weise die Freiheit der
Konzilsviter beeinflusst hat, und stellt keck den Satz hin: ,Von
Audus Rede ist in der Audienz gar kein Wort gefallen. Und
woher weiss er das? Wiederum aus dem Regensburger Morgen-
blatt! FEr teilt aber, bemerkt Mirbt, weder den betreffenden
Artikel mit, noch gibt er die Nummer oder den Tag seines
Erscheinens an. Selbstverstdndlich; denn Grandrath hat den
Artikel gar nicht selbst gesehen, sondern sich mit andern, d. h.
mit meinen eigenen Federn geschmiickt, wie sich aus der Ver-
gleichung der beiderseitigen Darstellung ergibt. Ich schrieb



— 228 —

nach einer kurzen Bemerkung tiber die Bedeutung des ganzen
Vorganges: ,Der péapstliche Pressleiter Bischof Senestrey begriff
auch alsbald die Tragweite der Sache, wenn sie bekannt wiirde,
und liess deshalb sofort schreiben: Es ist eine ,Liige, dass der
Patriarch ,infolge seiner Rede‘ gerufen worden sei, und ,eine
bubenhafte Infamie‘, zu behaupten, dass sich das zwischen dem
Papste und dem Chaldider so zugetragen habe“ (Regensburger
Morgenblatt Nr. 44). Die kleine sprachliche Ungenauigkeit ,so-
fort schreiben“ kann leicht so aufgefasst werden, als ob Sene-
strey das gleich nach dem 25. Januar an das Regensburger
Morgenblatt habe schreiben lassen, was indessen nicht der Fall
war, da die von mir angegebene Nr.44 erst am 17. Februar,
also reichlich drei Wochen nach dem Ereignis, erschienen ist.
Granderath kiimmert das aber nicht, sondern schreibt mir ein-
fach nach und macht aus meinen Worten, wie wenn er, unab-
hangig von mir, das ihm vorliegende Regensburger Morgenblatt
zitierte: ,Das ,Regensburger Morgenblatt‘, das in der Regel gut
bedient war, schrieb sofort, dass die Audienz Audus gar keine
Beziehung zu seiner Rede gehabt habe.“ Wirklich schade, dass
ich das Regensburger Morgenblatt hier anfiihrte, und so Grande-
rath erst in den Stand setzte, ein scheinbares Argument fir einen
Gegenbeweis vorbringen zu koénnen. Was es aber mit diesem
fir eine Bewandtnis hat, das hat ihm schon Mirbt mit den
Worten gesagt: ,es ist doch eine etwas starke Zumutung, wenn
der Rekurs auf eine solche Instanz in einer wissenschaftlichen
Erorterung den zu fihrenden Beweis ersetzen soll. Auch wenn
der betreffende Artikel ... von Bischof Senestrey herriithren
sollte, wiirde er doch noch nicht ohne weiteres als ein authen-
tisches Zeugnis tiber den wirklichen Hergang der Audienz an-
zusehen sein, denn Senestrey war ein ausgesprochener Partei-
mann®. Und wie unzuverlissig und verlogen das Regensburger
Morgenblatt war, das zeigt gleich die nachfolgende Seite meiner
K.-G.1II1, 511, wo hervorgehoben wird, das Regensburger Morgen-
blatt bringe die von der Partei erfundene Nachricht, der Minister
Hohenlohe habe ,einen neuen Versuch gemacht, die européischen
Kabinette zu einem misstrauischen und vorbeugenden Verhalten
gegen das Konzil zu verbinden“. Es scheut sich auch nicht,
die Minoritiatsbischofe als Werkzeuge der Loge zu verleumden
(a.0.1I1,804), oder ligenhaft zu behaupten: ,Die Viiter erkldarten
einstimmig ihre vollstindigste Zustimmung zu diesem Akte (zu



— 229 —

der Verdammung von Ce qui ce passe au Consile und La derniére
heure in der Kongregation vom 16. Juli) und bekréaftigten diese
Zustimmung durch die Unterfertigung ihres Namens auf einem
der Exemplare“ (a. O. IIT, 1191). Wenn tibrigens Granderath
selbst sagt, dass das Regensburger Morgenblatt ,in der Regel gut
bedient war“, so ergibt sich von selbst die Frage: war es gerade
auch in diesem Falle gut bedient? Aber da bleibt er stumm.
Und Senestrey selbst war nicht bloss ausgesprochener Partei-
mann, sondern miisste, wenn er iiberhaupt als glaubwiirdig gelten
wollte, andere Wege gegangen sein, als er, der egoistische Streber,
zu gehen liebte. Was man aber zu gunsten des Konzils ligen
zu diirfen glaubte, das hat, wie unten gezeigt werden wird, der
mit Senestrey zur Durchsetzung der Infallibilitit verschworene
Erzbischof Manning, ein anderer péapstlicher Pressleiter, bewiesen.
Die bischoflichen Kapldne und Sekretire folgten dann ihrem
Beispiele. So der Sekretiir des Erzbischofs Scherr, der es fertig
brachte, im Miunchner Pastoralblatt die Tumultszenen gegen
Strossmeyer als nicht vorgekommen abzuleugnen (a. O. III, 775).
Und haben wir nicht eben Granderath selbst an der Arbeit gesehen,
um feststehende Tatsachen zweifelhaft zu machen oder ganz
zu beseitigen?

Mit diesem ersten Gegenbeweis Granderaths ist es also nichts.

Vielleicht ist aber sein zweites Gegenargument, das er der
Rede Audus entnimmt, von durchschlagenderer Bedeutung. Nach
ihm héatte ndmlich der chaldédische Patriarch gesagt: ,Es sei
die Bitte an den Papst und das Konzil zu richten, dass den
chaldédischen Bischofen Zeit und Ort bestimmt werde, um aus
den Disziplinarvorschriften des Konzils die fiir sie passenden
auszuwiihlen und so aus diesen und ihren alten Gesetzen ein
neues kanonisches Recht zusammenzustellen, das sie der Prifung
der Viter unterwerfen miissten, um deren Billigung zu erhalten.*
Denn ,dies“, meint er, ,wird der beste Beweis sein, dass der
Papst nicht ihretwegen den Patriarchen getadelt hat“. Und die
von ihm angefiihrten Worte Audus bezeichnet er als den Inhalt
seiner Rede ,nach den Akten“.

Was nun zunéchst den Inhalt der Rede ,nach den Akten“
angeht, so scheint es sich damit so zu verhalten, wie mit dem
aus meiner Konzilsgeschichte entlehnten Inhalt des Regens-
burger Morgenblattes, d. h., dass seine ,Akten“ meine Konzils-
geschichte sind, so sehr entspricht nach Inhalt und Gedankengang



— 230 —

Grandraths Auszug dem von mir III, 468 gegebenen: ,Er bat
darin, man moge doch seiner Kirche gestatten, ihre alten Ge-
wohnheiten zu behalten, von denen er eine Sammlung dem Konzil
zur Bestitigung vorlegen wolle.* Denn dass Granderath einige
Worte eingeschoben und die meinigen durch gleichbedeutende
andere ersetzt hat, kann den nicht beirren, der sich seiner ent-
stellenden Behandlung eines Zitats aus Pfiilfs Kettelerbiographie
erinnert (ob. S. 214). In sehr giinstigem Lichte erscheint da die
Zuverléssigkeit Granderaths nicht.

Doch gleichviel. Ich gehe zur Behauptung iiber, dass seine
Inhaltsangabe ,der beste Beweis sein wird, dass der Papst nicht
ihretwegen (d. h.der Rede wegen) den Patriarchen getadelt hat*.
Dazu hat aber bereits Mirbt gesagt: ,er verlangt etwas viel“;
auch seine eigene Inhaltsangabe bestitige durchaus Friedrichs
Behauptung, Audu habe im Grunde von Pius IX. an das Konzil
appelliert. Und in der Tat verhilt es sich nicht anders. Der
Zwiespalt, welcher zwischen Papst und Patriarch schon vor
und auf der Romreise des letztern vorhanden war, klaffte auch
in Rom wéhrend des Konzils und kam &Husserlich durch die
Nichtannahme der Konstitution Cum ecclesiastica disciplina und
die Verweigerung der Konsekration der beiden Priester zu Bi-
schofen, weil sie den chaldiischen Kirchengewohnheiten wider-
sprache, zum Ausdruck. Wenn nun in diesem Stadium der Patri-
arch bei der Diskussion iiber das Schema de episcopis in der Kon-
gregation eine Rede vortragen ldsst, in der er bittet, man moge
gestatten, dass seinc Kirche ihre alten Gewohnheiten behalten
dirfe, er wolle sie in einer Sammlung dem Konzil zur Be-
stiatigung vorlegen, so ist das nicht bloss der schirfste Wider-
spruch gegen die péapstlichen Anordnungen in der Konstitution
Cum ecclesiastica disciplina und gegen die rémische Ernennung
der beiden Priester zu Bischofen, sondern zugleich die formellste
Appellation vom Papst an das Konzil. Und daran sollte nach
Granderath der Papst keinen Anlass zum Tadel der Rede haben!
Lasst nun aber gar der Papst den Patriarchen unmittelbar nach
seiner Konzilsrede zu sich kommen und nétigt ihn, entweder sofort
die beiden Priester zu konsekrieren oder im Weigerungsfalle
auf das Patriarchat zu verzichten, so heisst das: du tust als-
bald das Gegenteil von dem, was du die alten Gewohnheiten
deiner Kirche nennst, oder du hérst auf, Patriarch zu sein, und
drehen sich Audienz und Konzilsrede um den nédmlichen Punkt.



— 231 —

Aber trotzdem soll der Inhalt der Rede ,beweisen, dass der
Papst ihretwegen den Patriarchen nicht getadelt hat“!

Es sorgte tibrigens der Papst selbst dafiir, dass man nicht
daran zweifeln durfte, er habe den Patriarchen infolge seiner
Konzilsrede zu sich berufen. Zwei oder mehr Monate hatte man
zugesehen, dass die beiden Priester nicht konsekriert wurden,
und hatte man keine Eile. Am Tage aber, an dem Audu seine
Rede gehalten, andert sich plotzlich die Situation: in aller Eile
wird noch am Abend der Patriarch auf den néchsten Tag
zum Papst zitiert und dann gezwungen, an einem der darauf-
folgenden Tage die beiden Priester zu Bischofen zu konsekrieren,
also gegen die alten Gewohnheiten seiner Kirche, um deren
Erhaltung er Tags zuvor das Konzil gebeten hatte, zu handeln.
Denn wére das nicht die Absicht des Papstes gewesen, so hitte
er auch den Schein eines solchen Zusammenhanges der Vor-
ginge vermeiden miissen und sicher auch vermieden. Die Kon-
sekration der beiden Bischofe war auch nicht plotzlich so dringend,
dass sie nicht auf einige Wochen oder sogar Monate hitte ver-
schoben werden konnen.

Man fasste denn auch in Rom allgemein den Vorgang so auf.
Das zeigt schon der von mir wiedergegebene, erst am 28. Januar
abgefasste preussische Gesandtschaftsbericht, der zugleich die
infolgedessen gemachte Ausserung Darboys aufbewahrt hat, das
Konzil sei eine ,Raubersynode“ (m. K.-G. III, 510). Und ebenda
habe ich die direkt von seinem Munde weg niedergeschriebenen
Worte Strossmayers wiedergegeben: ,Wenn das einem Patri-
archen widerfuhr, so kann man die apostolischen Vikare, die
unter der Propaganda stehen, und die Bischife, die péipstliche
Untertanen sind, nicht mehr als frei und stimmberechtigt an-
erkennen.“ Es unterliegt aber auch keinem Zweifel, dass die
Majoritidtsbischofe die tagelang besprochene Angelegenheit ebenso
aufgefasst haben. Nur war ihnen zugleich klar, dass der Auf-
tritt, wenn er bekannt wiirde, die Klage tiber die Beeintrich-
tigung der Freiheit des Konzils durch den Papst und lber die
jede freie Bewegung aufhebende Abhéngigkeit der rémischen
Kardinile und Beamten mit Bischofstiteln, sowie der apostolischen
Vikare vollauf bestitigte. Man erwédgt daher, wie man sich zu
dem leichtfertig provozierten Vorgang stellen soll, und kommt
zu dem Entschluss, er diirfe entweder nicht oder wenigstens nicht
s0, wie er sich zutrug, in die Offentlichkeit dringen. Man er-



— 232 —

kennt dies noch deutlich an dem Verhalten der Parteipresse,
von der, wie ich selbst festgestellt habe, die unter dem Press-
leiter Senestrey stehende deutsche iiber den Vorgang ganzschwieg,
die iibrige ihn so darstellte, als ob er mit der Rede Audus in
keinem Zusammenhang gestanden hitte. Erst nachdem die Sache
in Deutschland doch in die Offentlichkeit gedrungen war, fuhr
drei Wochen spéter der so wiirdige Senestrey wutentbrannt mit
,Lige* und ,bubenhafter Infamie“ darein. Die offizielle Kon-
zilsgeschichte aber folgt einfach Senestrey, ohne nur zu fragen,
von wem der Regensburger Bischof zu seinem Widerspruch au-
torisiert worden sei. Das Sacrificio dell’ intelletto zu bringen,
ist freilich niemandem verwehrt.

Der Papst war iibrigens auch sonst stets hinter dem armen
Patriarchen her. Am 10. Mérz 1870 schreibt Audu an Bargés,
Professor des Hebriischen an der Sorbonne, einen Brief, worin
er gegen die Intervention des aufdringlichen Anglikaners Ur-
quhart und die Anstrengungen der ultramontanen Presse, die
orientalischen Kirchen zu latinisieren, protestiert. Am 18. Méarz
erscheint der Brief im Univers und kommt am 20. Marz in Rom
an. Der Papst liest ihn und bereits am 24. Mérz antwortet er
darauf in seiner bertichtigten Ansprache an die orientalischen
Bischofe und apostolischen Vikare: ., Und ihr, meine lieben Orien-
talen, glaubt nicht, dass ich euch latinisieren will. Man bearbeitet
euch; die Freimaurer betriigen euch, héret nicht auf sie! Kommt
zu mir und zum h. Stuhle! Ich will euch nicht latinisieren, sondern
euch in der Einheit fester zusammenschliessen, euch retten (m.
K.-G. III, 801, 808).

Patriarch Audu hatte noch einen andern schlimmen Fehler
begangen, indem er mit 15 andern orientalischen Bischéfen am
18. Januar 1870 eine Antiinfallibilitédts-Adresse unterschrieb und
am 13. Juli mit Nein stimmte. Da er es aber versidumt hatte, wie
die Ubrigen Minorititsbischofe rechtzeitig vom Kampfplatz zu
fliehen, wiederholte sich eine ahnliche Szene wie am 25. Januar,
weil er die Dekrete vom 18. Juli zu unterschreiben sich weigerte.
Der Papst lidsst ihn zu sich bescheiden und fordert selbst ihn
zur Unterwerfung auf. ,Ich werde es zu Mossul tun,* erwiderte
er, ,nicht vorher.* — ,Der Glaube verschiebt nicht auf diese
oder jene Gelegenheit sein Bekenntnis.“ Der Patriarch weigert
sich aufs neue; da tritt der Papst an ihn heran und legt in
feierlichem Tone ihm die Frage vor: ,Glauben Sie, dass ich



—— P3G

der Statthalter Jesu Christi bin?% — ,Ja, ich glaube es.“ —
,Nun gut denn, ich, der Statthalter Jesu Christi, fordere Sie auf,
dem Dekrete zuzustimmen, in dem 700 Bischiéfe den Glauben
der Kirche ausgesprochen haben, und ich fordere Sie auf, dieses
jetzt zu tun.* — _Nein, jetzt nicht, nur dort zu Hause, nur
dort. Traurig wendet sich der Papst ab mit den Worten:
,Dieser Ungliickliche ist noch tauber mit seinem Herzen als
mit seinen Ohren.“ (Die kath. Missionen 1876, S. 210, m. K.-G..
II, 371.)

1V.
Der Plan der Akklamation.

Eine der drgerlichsten Verkehrtheiten aus Anlass des Konzils
war der Plan, die pépstliche Unfehlbarkeit durch Akklamation
(Zuruf der Bischofe) zu einem Glaubenssatz erheben zu wollen.
Der Einfall, von einem unwissenden Franzosen o6ffentlich vor-
gebracht, wirde kaum beachtet worden sein, wenn er nicht, wie
spater bekannt wurde, durch Vermittlung des Kardinal-Staats-
sekretiirs Antonelli in der tonangebenden Civiltd cattolica der
romischen Jesuiten der katholischen Welt verkiindigt worden
wire. Kein Wunder daher, dass dieser Plan in den literarischen
Verhandlungen vor der Eroffnung des Konzils immer wieder auf-
tauchte und eine Zeitlang das Konzil selbst beherrschte.

Von einem Geschichtschreiber des vatikanischen Konzils
durfte daher auch dieser Punkt nicht iibergangen werden. Was
tut aber Granderath? Er hilft sich mit einer gegen mich ge-
richteten, in hohem Grade tappischen Beschuldigung iiber die
Sache hinweg. ,Granderath® — schreibt Mirbt — ,ist sehr wort-
karg, wo er (II, 290, Anm. 5) auf diese Materie zu sprechen
kommt. Nach der uns bereits bekannten Methode schreibt er:
,JFriedrich kommt in seiner Geschichte des vatikanischen Kon-
zils unzihligemal darauf zuriick, dass die Leitung des Konzils.
beabsichtige, durch Akklamation die alles in Bewegung setzende
Frage zu entscheiden. Er scheint zu glauben, die Prasidenten
hitten durch kiinstliche Machinationen eine Akklamation her-
vorrufen und das Konzil dadurch tberrumpeln wollen. Dass
ein derartiger Versuch der Prisidenten eine horrende Siinde
gewesen wire, scheint ihn in seiner Behauptung nicht zu be-
irren. Ebensowenig stért ihn der Gedanke an die Torheit dieses
Unterfangens und an die Gefahren, die es in sich schliesst..



— 934 —

Dass lbrigens selbst Bischofe an die Moglichkeit eines solchen
Vorgehens der Prisidenten gedacht haben, zeigt nur, wie gross
die Aufregung der Geister war‘.“

Diesen mir gemachten Vorwurf kann ich, obwohl Mirbt ihn
bereits hinldnglich zuriickgewiesen hat, nicht ganz unerortert
lassen. Da muss ich aber vor allem gestehen, dass ich von
Granderaths Worten den Eindruck empfangen habe, als ob die
heutigen Jesuiten sich dieser Heldentat ihrer Ordensbriider
von 1869 doch schimten und den ihnen gebiihrenden Tadel
auf einen andern ableiten mochten. Ganz so, wie Erzbischof
Manning nach dem Konzil sich nicht schamte, in seiner soge-
nannten ,Wahren Geschichte“ des vatikanischen Konzils zu
behaupten: ,Die Fabel, dass die Unfehlbarkeit des Papstes
durch Akklamation definiert werden solle, wurde zuerst von
,Janus‘ aufgebracht, und zu dem Zwecke sogar die unwahre
Angabe zu machen, der ,Janus“ sei 1868 erschienen, wihrend
er in Wirklichkeit lang nach der Ankiindigung der Akklama-
tion durch die Civiltd cattolica und ihrer Verteidigung durch
Plantier, erst Ende August 1869 ausgegeben wurde (m. K.-G. I,
158, II, 104).

Um aber auf die Sache selbst einzugehen, muss ich es
fir unwahr erklaren, dass ich unzdhligemal, also wohl auch
unnéotigerweise, auf diesen Plan der Akklamation zuriickkomme.
Ich spreche, wie es die Pflicht eines Geschichtschreibers for-
dert, so oft davon, als der Plan auftauchte, schildere nach
meinen Quellen cinfach, wie der Vorgang sich zugeiragen hat,
und kann hochstens bedauern, dass ich die Geschichte der
Akklamation nicht vollstindiger geben konnte, da ich z. B. noch
nicht wusste, dass die Akklamation auch auf der Versammlung
der deutschen Bischofe in Fulda 1869 eine Rolle spielte. Ich
konnte zwar in meiner K.-G. II, 192 nach der mir zur Ver-
fiigung stehenden Quelle angeben: Der Bischof Dinkel von
Augsburg habe einem Miinchener hohen Geistlichen mitgeteilt,
dass ,die meisten Bischofe sich untereinander das Wort gegeben
haben, wenn man trotz aller Gegenvorstellungen im Konzil
doch die Infallibilitit aufs Tapet bréichte, dagegen zu prote-
stieren und die Versammlung zu verlassen“; aber dieser Bericht
ist ungenau. Nach einem Briefe des gutunterrichteten Professor
Cornelius an Th. Stumpf, Miinchen, 10. November 1869, miisste
es vielmehr heissen: ,Die Fuldaer Bischofe haben, neben ihrer



— 235 —

Ansprache, auch ein abmahnendes Schreiben an den Papst
geschickt. Ausserdem haben sie sich das Versprechen gegeben,
das Konzil zu verlassen, wenn die Szene mit der Akklamation
etc. aufgefithrt wird.“

Nicht minder unwahr ist Granderaths Behauptung, ich hitte
unzéhligemal geschrieben, ,dass die Leitung des Konzils be-
absichtige, durch Akklamation die ... Frage zu entscheiden®.
Ich konnte das schon deswegen nicht schreiben, weil ich unter
der Akklamation mir etwas ganz anderes, eine Quasi-Inspiration,
vorstellte, in deren Charakter es liegt, die Leitung des Konzils
auszuschalten. Und so, und nicht anders, stellten sich die
Akklamation auch ihre Verteidiger vor, wie ich aus Bischof
Plantiers Schrift dargetan habe (I, 752/3). Daher hiess es denn
auch, nicht die Présidenten, sondern der Infallibilitatsfanatiker
Manning solle gleich bei Beginn des Konzils die piipstliche
Infallibilitit als Glaubenssatz fordern, worauf die Bischofe durch
Akklamation die Sache erledigen wiirden. So verfuhr auch
wirklich der italienische Bischof, der nach E. Ollivier bei der
Wiederaufnahme der Verhandlungen am 18. M&rz den Versuch
machte, ,nebenbei Gelegenheit zu einer unvorhergesehenen
Akklamation der Unfehlbarkeit zu geben,“ woftur sich jedoch
nur .eine winzig kleine Anzahl der Viter erhob“, wahrschein-
lich aus dem Grunde, weil mehr ihn wegen der schlechten
Akustik der Konzilsaula nicht verstanden hatten (m. K.-G.II1,769).

Ich habe auch tatsédchlich, so oft ich von der Akklamation
sprechen musste, nicht ein einziges Mal gesagt, dass ,die Lei-
tung des Konzils beabsichtigt habe, durch Akklamation die ...
Frage zu entscheiden“. Es ist darum auch sehr tberfliissig
gewesen, dass Granderath mir gegeniiber den Moralisten spielen
zu sollen glaubte: ,dass ein derartiger Versuch der Présidenten
eine horrende Siinde gewesen wire, scheint ihn (Friedrich) in
seiner Behauptung nicht zu beirren* usw. Ein schlechtes
Fechterstiickchen: Man schiebt dem Gegner etwas Falsches
unter und zieht daraus torichte Folgerungen. Wenn ein Tadel
in diesem Punkte auszusprechen ist, so muss er an eine andere
Adresse, als an die meinige, gerichtet werden.

Die Krone setzt Granderath seiner Entstellung durch den
Schlusssatz auf: ,Dass ibrigens selbst Bischofe an die Mog-
lichkeit eines solchen Vorgehens der Préasidenten gedacht haben,
zeigt nur, wie gross die Aufregung der Geister war.“ Natiirlich



— PG —

sind auch hier wieder mit Unrecht die Prisidenten als die zu&
fiirchtenden Ubeltiter bezeichnet; denn nirgends ist davon die
Rede, dass die Bischofe von den Prasidenten solches befiirchtet
hétten, sondern die Majoritit war es, von der die Minoritits-
bischofe versichert worden waren, dass sie eine Akklamation im
Schilde fithre. Warum aber sollten die Minorititsbischofe es
nicht glauben, wenn das Gespenst der Akklamation, nachdem
die Jesuiten es vor aller Welt hatten emporsteigen lassen, nie-
beschworen worden war ? Und wenn Granderath selbst zugesteht,
dass deswegen ,die Aufregung der Geister gross war“, so hiitte
es dem doch sonst so redseligen Papste nur ein Wort gekostet,
um sie zu beruhigen. Er hat es nicht getan.

Warum aber nunmehr itiberhaupt das Ableugnen der be-
absichtigten Akklamation? Unter dem leichtfertigen Pius IX.
war ja alles auf Akklamation angelegt. Schon die Definition
der Unbeflekten Empfingnis Marii konnte er sich nicht
anders denken, wenn er die Bischofe nur ,dabeistehen und
Beifall spenden“ lisst (m. K.-G. I, 338). So oft dann zu den
zahlreichen Festlichkeiten unter ihm Bischofe in Rom erschienen,
ging es nie ohne Akklamationen ab, wie die Civiltd cattolica
selbst sagt (a. O. II, 100), so dass es schliesslich sogar einem
Ketteler zu arg wurde, er 1867 nicht nach Rom gehen wollte
und es scharf tadelte, wenn man bei dieser Gelegenheit die
Infallibilitdt des Papstes und andere Lehrpunkte von Bedeutung
plotzlich und sozusagen nebenher entscheiden miisste: Pour
cette méme raison, je serais faché de tout mon cceur si I'in-
faillibilité du Pape et d’autres points importants de doctrine y
devaient étre terminés tout & coup et pour ainsi dire en passant
(Lagrange, Vie de Mgr Dupanloup III, 49). Der Ausdruck
sAkklamation“ war ihm allerdings noch nicht geldufig, aber
seine Beschreibung der Art des Vorgehens kommt auf das niam-
liche hinaus, wie denn wirklich damals ,im Kreise der zahlreich
versammelten Bischofe der Antrag gestellt wurde, die papstliche
Unfehlbarkeit per acclamationem zu verkiinden,“ was Erzbischof
Haynald verhinderte (m. K.-G. III, 227). Und warum hat denn
die Kurie die Civiltd cattolica, als sie von der Akklamation
sprach, nicht zu einem Widerruf angehalten oder sonst eine
kategorische Erklarung dagegen erlassen? auch dann nicht,.
als Gesandte deswegen bei Antonelli und dem Papste vorstellig
wurden? (a. O.II, 14). Weil sie selbst damit einverstanden.



— 237 —

war, und weil sie dachte, wie der bei Pius IX. hochangesehene
Bischof Plantier: ,Das darf man, wenn es sich um allgemeine
Konzilien handelt, nie aus den Augen verlieren: zur Unfehl-
barkeit ihrer dogmatischen Beschliisse ist nicht unbedingt not-
wendig, dass dieselben durch Erorterung vorbereitet seien; es
kostet dem hl. Geiste nicht mehr, die Kirche im Feuer einer
Akklamation, als bei den Schlussfolgerungen einer Besprechung
vor Irrtum zu bewahren® (a. O. I, 753). Man hat nie gehort,
dass die Schrift Plantiers einen offiziellen Tadel erfahren héitte
oder gar auf den Index gesetzt worden wire. Im Gegenteil:
man erlebte das Schauspiel, dass sie, unter Hervorhebung der
darin verteidigten Akklamation, von der Civilta cattolica mit
Lobspriichen iiberhiuft werden durfte (a. O. II, 104).

V.

Riickzug vor einer preussischen Drohung.
Die Konzilsstenographie.

Am 14.und 15. Méarz wurde ein von der Glaubenskommission
revidiertes Schema de fide verteilt, in dem die ganz neu aus-
gearbeitete Einleitung von dem Protestantismus sagte: aus dem
Protestantismus sind alle spiteren Ubel entsprungen: jene Un-
geheuer von Meinungen und philosophischen Systemen, wie
Mythismus, Rationalismus und Indifferentismus, welche zusam-
men wieder den Naturalismus erzeugten; der Naturalismus aber
wirft die Geister, nachdem er sich ihrer bemiéchtigt, in den
Abgrund des Pantheismus, Materialismus und Atheismus, ver-
giftet sogar die verniinftige Natur des Menschen, zerstort jede
Norm der Gerechtigkeit und des Rechten, erschiittert und ver-
nichtet die Fundamente der menschlichen Gesellschaft. ,Da
aber die derart gestaltete gottlose Pest ungestraft grassieren
darf,“ so mussten notwendig auch sehr viele Sohne der Kirche
von ihr angesteckt werden.

Dariiber schiittelten doch auch viele Bischéfe die Kopfe,
und die in Rom sich aufhaltenden Protestanten, denen diese
Auseinandersetzung auf die Dauer nicht verborgen blieb, waren
dariiber entriistet. Das hétte indessen die Kurie und die Ma-
Joritit auf ihrem Wege nicht aufgehalten. Man liess auch un-
besorgt am 18. Mirz die Diskussion iiber diese Revision be-
ginnen, als man plétzlich, am 22. Mirz, horte und es allgemeines



Tagesgesprach wurde, gegen Bischof Strossmayer, der iiber die
oben mitgeteilte Stelle in missbilligender Weise gesprochen, sei
unter furchtbarem Tumult eine férmliche Empoérung im Konzil
ausgebrochen. Doch auch dadurch wurde noch keine Wendung
herbeigefiihrt, so dass auch am 23. und 24. Méirz die Reden
tiber das noch immer unveréiinderte Proomium fortgesetzt und
an letzterem Tage sogar angekiindigt wurde, dass am 26. Mérz
tiber dasselbe abgestimmt werde, Statt dessen kam am 26. Marz
das ganze Konzil in Déroute. Im Anfang schien es ja glatt
zu gehen. Der Prisident verkiindigte, dass alle Verbesserungs-
antrige bis auf zwei zuriickgezogen seien, so dass nur iiber
diese zwei und dann iiber das ganze Proomium abzustimmen
sei. Der ungarische Primas Simor trug die Ansicht der Glau-
benskommission iiber beide ibriggebliebenen Antrige vor, und
der Prisident verlas den Abstimmungsmodus, den der Sub-
sekretir des Konzils von der Tribine aus wiederholte. Doch
ehe die Abstimmung beginnt, wird plotzlich verkiindigt, es
werde doch nicht abgestimmt, sondern zur Diskussion iiber
Kap. II de fide tibergegangen.

Alles war davon tiberrascht, und niemand konnte sich den
sonderbaren Vorgang erklidren. Noch grosser aber wurde die
Uberraschung, als am 28. Mirz das revidierte Proémium ganz
zuriickgezogen und durch ein neues ersetzt wurde, in dem der
Protestantismus nicht mehr so groblich fiir alles Ubel in Wissen-
schaft und Leben haftbar gemacht und der Ausdruck pestis
mit impietas vertauscht war. Uber diese Massnahmen schrieb
ich nun in meiner K.-G. III, 780: ,Dazu kam, dass die preus-
sische Gesandtschaft den Protestantismus durch das Proémium
schwer beleidigt sah. Wenn das Konzil zur Heilung aller
Ubel in der Kirche und Gesellschaft berufen wurde, und man
jetzt den Protestantismus als die Ursache und Quelle aller dieser
Ubel erklirte, so war dies offenbar eine Kriegserklirung zur
Ausrottung des Protestantismus. Die Gesandtschaft hatte sich
daher inshesondere dariiber vergewissert, ob der Protestantis-
mus im Schema wirklich ,pestis“ genannt werde, und dann
dariiber nach Berlin berichtet. Schon am 25. Méirz hatte Baron
Arnim die Weisung: wenn dieser Ausdruk ,pestis® stehen bleibe,
so werde es sich fragen, ob dieser Vorgang nicht auf die Stellung
des Vertreters eines protestantischen Konigs in Rom Einfluss
haben miisse. Der Ausdruck sei eine schwere Beleidigung des



— 239 —

Konigs von Preussen. Selbstverstindlich machte das preussische
Gesandtschaftspersonal davon bei preussischen und anderen
Bischofen den ausgiebigsten Gebrauch. Wie wiire es, fragte man
sie, ,wenn der Konig von Preussen in einer Thronrede mit
Montalemberts Worten den Papst einen Gotzen im Vatikan
nennen wollte ?“ Und III, 788 schrieb ich weiter:  Fur einen
Augenblik hatte aber sicher Antonelli die Leitung des Konzils
in die Hand genommen; denn wihrend die dogmatische Kom-
mission am Sonntag (27. Mirz) Sitzung hielt, ,um sich iiber die
Anderungs-Vorschlige zum ersten Hauptstiicke zu verstiandigen,®
iber die am Montag abgestimmt werden sollte, wurde fiir diesen
Tag eine ganz andere Tagesordnung beschlossen. Man verteilte
namlich ein inzwischen von dem Jesuiten Kleutgen vollstindig
umgearbeitetes Proomium ... Man wollte es eben mit Preussen
zu keinem Bruche kommen lassen, das die Sache so ernst nahm,
dass noch einige Tage spéter Arnim aus Berlin die Weisung
erhielt, sich mit Antonelli und den deutschen Bischéfen ins
Benehmen zu setzen und ihnen zu bemerken, dass, wenn das
Bekenntnis des Konigs von Preussen und dadurch er selbst
amtlich beleidigt wiirden, der norddeutsche Bundesgesandte
unvermeidlich abberufen wiirde; die Bischofe aber wiirde der
Ko6nig dann durch offenen Brief auffordern, in ihre Ditzesen
zuriickzukehren. Ja, sogar das Staatsministerium befasste sich
mit dieser Angelegenheit, und es ist gar kein Zweifel daran,
dass gerade jene Regierung, von der man es sich in Rom am
wenigsten versah, mit ihren Drohungen Ernst gemacht hitte.“

Dazu bemerkt nun Granderath: _Friedrich weiss zu erzih-
len ..., dass sich deshalb die preussische Regierung bei der
Kurie beschwert habe,“ und bringt dadurch meine Darstellung
wieder in den Verdacht, dass sie nicht ganz sicher sei, wihrend
sie tber jeden Zweifel erhaben ist. Ich habe nédmlich, wie
ausdriicklich angegeben ist, meine Darstellung aus meiner amt-
lichen U. Q. geschopft, die nach einer fritheren Bemerkung die
Akten des Berliner Auswirtigen Amtes selbst sind. Es steht
sonach auch der Eingriff Preussens in die Konzilsverhandlungen
und der Rickzug Roms vor der preussischen Drohung als eine
unumstdssliche Tatsache fest. Nun gestehe ich Granderath aller-
dings zu, dass er nicht wissen konnte, dass meine amtliche U.
Q. mit den Akten des Berliner Auswirtigen Amts identisch ist,
aber er musste das Vorgehen Preussens auch aus den romischen



— 240 —

Akten kennen, wenn man nicht annehmen soll, der Staats-
sekretir Antonelli habe absichtlich keine Aufzeichnung tiber
den Vorgang gemacht, um zu verhindern, dass aus den vati-
kanischen Akten ein Riickzug des Konzils vor einer weltlichen,
in diesem Falle sogar protestantischen Macht nachgewiesen
werden kann., Die Tatsache steht trotzdem fest, und um dieses
zu zeigen, ging ich auf diesen Punkt ein. —

Aus Mirbts Bemerkungen (S. 516) scheint hervorzugehen,
dass Granderath den Stenographendienst als tadellos dargestellt
habe. Fiur diesen Fall mochte ich doch auf Pfiilfs Ketteler-
biographie III, 68 hinweisen, wo zu den Ursachen der Ver-
stimmung der Minoritat ,die anfangliche Mangelhaftigkeit des
Stenographendienstes“ gerechnet wird. Aber ganz erstaunt
vernehme ich: ,Nach Granderath hatten die Synodalen das
Recht, die Stenogramme ihrer Reden durchzulesen und durch-
zukorrigieren, aber sie haben nur am Anfang des Konzils da-
von héufiger Gebrauch gemacht. Dieser einfache Tatbestand
erfihrt aber eine eigenartige Beleuchtung durch die Bemerkung
Granderaths: ,Vielleicht wussten auch einige nicht, dass sie ihre
Reden noch einmal lesen konnten.“ Trotzdem bezweifelt Mirbt auf
Grund einer von Granderath selbst mitgeteilten Tatsache den Be-
stand einessolchen ,Rechts“. Ich selbst habe wenigstens nie in Rom
von diesem ,Recht etwas erfahren, sondern immer nur
Klagen dariiber, dass man seine eigenen Reden nicht zur Durch-
sicht erhalte, vernommen (Die Wortbrichigkeit ete. S. 14). Doch
will ich darauf kein Gewicht legen, sondern nur betonen:
Wenn Granderaths Behauptung als richtig hingenommen werden
soll, so muss er dafur positive Bestimmungen vorbringen. Deren
weiss er aber Kkeine einzige anzufithren, weil es keine gab.
Weder in der ausfithrlichen Geschiftsordnung noch in sonst
einem den Konzilsvitern mitgeteilten Aktenstiick ist von diesem
,2Recht* auch nur mit einer Silbe die Rede. Es machten aber
auch die Prisidenten, denen doch die Klagen der Bischofe nicht
unbekannt bleiben konnten, keine dahingehende, die Bischofe
aufklirende Bemerkung. Und ebensowenig hat die Glaubens-
kommission, der die stenographierten Reden zugefiihrt wurden,
den Vitern die Mitteilung gemacht, dass sie ihre Reden durch-
sehen und durchkorrigieren kénnen oder diirfen; ja, sie tat es
auch dann nicht, als der Erzbischof Errington noch in spéter
Stunde, in der Kongregation am 22. Juni, den Vorwurf erhob:



— 241 —

,Die (Glaubens-) Deputation allein habe das Privilegium, von
den Reden Einsicht zu nehmen und sie zu priifen* (m. K.-G.
111, 1124).

Dass keinerlei Mitteilung iiber das angebliche ,Recht“ ge-
macht worden ist, ergibt sich aber auch daraus, dass Granderath
zu der Angabe, Kardinal Rauscher habe seine Rede selbst zu
den Akten eingeschickt, weil man nach seinen Erfahrungen
,sich auf die Referate der Stenographen nicht verlassen konne,“
die Bemerkung macht: ,Man mochte hieraus schliessen, dass
der Kardinal von der Moglichkeit (!), er konne seine steno-
graphische Rede noch einmal durchlesen und nétigenfalls kor-
rigieren, nicht gewusst hat.“ Aber gerade dieses Vorkommnis
hitte die Konzilsleitung veranlassen miissen, sei es, wie ge-
wohnlich, durch eine gedruckte Mitteilung, sei es durch eine
miindliche Eroffnung in der Kongregation die sdmtlichen Bi-
schofe auf ihr ,Recht* hinzuweisen. Nichts dergleichen geschah.

Man muss noch einen Schritt weiter gehen. Wenn die
Konzilsleitung wirklich in den Reden der Bischofe beweiskriftige
Akten erhalten wollte, so war es ihre Pflicht, gleich bei seinem
Beginn dem Konzil zu erdffnen, dass die Redner nicht bloss
das Recht, sondern auch die Pflicht haben, ihre Reden durch-
zugehen und allenfalls zu korrigieren, um ihnen dadurch ihre
Beglaubigung zu geben. Und falls einzelne Redner dies ver-
sdumten, wire es die weitere Pflicht der Prédsidenten gewesen,
darauf zu dringen, dass auch die Redner ihre Schuldigkeit tun.
Da aber weder das eine noch das andere geschah, so hat es
auch dabei sein Bewenden, dass wir in den stenographierten
Reden nur einseitige Aufzeichnungen, aber keine durch die
Redner selbst beglaubigte, beweiskriftige Aktenstiicke haben.
Und so verfuhr man, obgleich Minoritiatsbischofe schon in einer
Eingabe vom 2. Januar 1870 gemahnt hatten: ,Es wird tber
Dinge von hochster Wichtigkeit gehandelt, und nicht selten
‘reicht ein einziges Wort, das hinzugefiigt oder hinweggenommen
oder geandert wird, zur Filschung des Sinnes hin“ (m. K.-G.
III, 341). Wie gross aber bei der schlechten Akustik der Kon-
zilsaula, dem mehr oder weniger guten Vortrage der Redner
die Gefahr des Missverstehens seitens der Stenographen war,
das zeigt die offentliche Mitteilung Hefeles im Stuttg. Volks-
blatt tiber die Sitzung am 18, Marz: ,Ich sitze jetzt unmittel-

Revue intern, de Théologie. Heft 66, 1909. 16



242 —

bar neben dem Sekretirtisch, in nichster Nihe der Kardinile
und Kardinal-Legaten oder Prisidenten, aber ich hore haufig
nicht, was auf der Rednerbiihne gesprochen wird . .. Bei Simors
gutem Vortrag und seiner klaren Stimme konnte ich seiner
Rede folgen, in betreff der zwei weiteren Reden aber komme
ich in keine Gefahr, das secretum pontificium (péipstliche Still-
schweigen) zu verletzen, denn ich habe keinen Satz verstanden.
Ob es meinen Nachbarn viel besser geht, weiss ich nicht; aber
ich muss alles anwenden, um einen anderen Platz zu erhalten“
(m. K.-G. 768).

Ich will zu diesen Bemerkungen nur noch fiigen, was ich
schon 1873 in meiner Schrift ,Die Wortbrichigkeit“ etc. S. 15
dem Bischof von Mainz, welcher die Reden ,die eigentlichen
Verhandlungen auf dem Konzil genannt hatte, u. a. gesagt
habe: ,Diese Reden wurden von der Kurie und den Kommis-
sionen des Konzils auch nicht als wesentlich fir das Konzil
betrachtet. Es ist eine Tatsache, welche Sie nicht leugnen
konnen, dass die Kommissionen des Konzils sich bei den Re-
visionen der Vorlagen um Ihre und der anderen Bischofe Reden
gerade so viel kiimmerten, als ob sie gar nicht gesprochen
worden wiren. Gilt dies schon hinsichtlich der Verhandlungen
vor der zweiten Geschéftsordnung, so ist den Reden durch diese re-
vidierte Geschaftsordnung jede Bedeutung entzogen worden.
Worauf Riicksicht genommen wurde, das waren die schriftlich
(iber die Schemata) eingereichten Bemerkungen und (nach den
Reden iiberreichten) Antrdge, welche aber gedruckt und ver-
teilt wurden und in meinen Documenta stehen.* Doch dienten
auch die Bemerkungen nur zur Kenntnisnahme durch die Viter,
ohne dass liber sie in den Kongregationen weiter verhandelt
worden ist, und die Antriage kamen nur dann in Berticksichtigung
und zur Abstimmung, wenn sie die Meinung der Glaubens-
kommission oder richtiger der hinter ihr stehenden Jesuiten
getroffen und vielleicht noch besser und voller zum Ausdruck
gebracht hatten. Es wiederholte sich im Grunde nur, was
schon 1854 geschehen war, als man den zur Definition der
Unbefleckten Empfingnis Marii in Rom erschienenen Bischofen
den Text der Definitionsbulle zur Besprechung vorlegte. Sie
durften wohl iiber den Text, nicht aber iiber die Sache selbst
sprechen, und ,der hl. Vater hat* — berichtete der Rektor
der Anima Flir —  diese Kritik der Fremden unbequem ge-



— DA

funden und hat gesagt: ,Questo & una mortificazione per Roma,
ma ¢ bisogno di soffrirla, affinché non dica, che tutto sia di-
pendente da Gesuiti* (m. K.-G. I, 337/9). Die Reden haben
demnach nur fur die Konzilshistoriker ein Interesse, um sagen
zu konnen, was die Redner in den einzelnen Kongregationen
gesprochen haben, ohne jede Hoffnung, damit auf das Konzil
einzuwirken.
J. FRIEDRICH.




	Einige Bemerkungen zu des Jesuiten Granderath Geschichte des vatikanischen Konzils

