
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 66

Artikel: Einige Bemerkungen zu des Jesuiten Granderath Geschichte des
vatikanischen Konzils

Autor: Friedrich, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403727

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403727
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


209

EINIGE BEMERKUNGEN
ZU

DES JESUITEN GRANDERATH GESCHICHTE

DES VATIKANISCHEN KONZILS.

Es war ein wüstes Jahrzehnt, das siebente des vorigen
Jahrhunderts. Die christliche Liebe war erkaltet, Wahrhaftigkeit
und Gerechtigkeit unbekannt. Um so leidenschaftlicher tobten
Hass und Gehässigkeit. Auf die bis dahin angesehensten und

anständigsten Männer, wenn sie es wagten, das eben vertagte
Vatikanische Konzil zu kritisieren oder auf das Verhalten der
Bischöfe auf und nach dem Konzil hinzuweisen, stürzten, wie
wenn sie plötzlich die schlechtesten Subjekte geworden wären,
Wildströme persönlicher Beschimpfungen, Schmähungen und
Beleidigungen nieder: was sie sagten, hiess Unwahrheit oder

gar Lüge ; was sie an unwiderleglichen Tatsachen vorbrachten,
boshafte Erfindungen, und wissenschaftliche Beweise galten nichts
mehr, waren „bereits hundertmal widerlegt".

Die Erscheinung wird begreiflich, wenn man an der Spitze
der Meute sogar Bischöfe, z. B. Bischof Ketteier von Mainz, sieht.
Denn dieser Mann konnte schimpfen wie kein anderer — eine
Eigenschaft, die auch der Jesuit Pfülf dadurch zugesteht, dass

er aus meinem „Tagebuch" die Worte des vatikanischen
Archivars Theiner, bei dem Ketteier am 6. April 1870 „zwei Stunden
über die Behandlungsweise der Bischöfe in Rom geschimpft"
hatte, ohne Widerspruch in seine Kettelerbiographie herübernahm:

er (Theiner) „habe noch nie einen Mann so schimpfen
hören" (Pfülf III, 80). Man kann sich dann aber vorstellen, wie
diese westfälische „Kraftnatur" sich gebärden musste, wenn gar
ein niederer Geistlicher in Konzilssachen die Wahrheit für sich in

Revue intern, de Théologie. Heft 06, 1909. 14



— 210 —

Anspruch nahm. Hatte er doch auch, wie ich mit meinen eigenen
Ohren in Rom von ihm hörte, die Ansicht, dass „kein Bischof
von seinem Klerus die Wahrheit hört, schon infolge seiner
unendlich höheren Jurisdiktion" (Tagebuch, 24. Januar 1870).

Dass auch die Gegenseite sich kräftig wehrte, ist natürlich und
selbstverständlich. Sie hat aber den Vorzug vor der andern voraus,

dass sie sich streng an feststehende Tatsachen, an die Akten
des Konzils und die echten Quellen hielt. Und wenn die Gegner
— wahrscheinlich Hergenröther — auch behaupteten: „ihre
beliebten Waffen sind falsche Zitate und unkluge Korrumpierung
der notorischsten Zeugnisse" (m. Konzilsgesch. III, 274), so sind
das leere Phrasen. Denn nicht wir führten diese Waffen, sondern
die andere Seite, welche zumeist aus der sekundären Literatur
abschrieb und gar nicht ahnte, dass ihre Quellentexte abgekürzt
oder korrumpiert oder auch ganz unecht seien, wie ich es
Hergenröther und anderen im „Janus"2 (oder: Döllinger, Das Papsttum)

an zahlreichen Stellen, z. B. S. 315 n. 14; 318 n. 24; 367

n. 109; 344 n. 67; 368 n. 112; 375 n. 6.8 u. s.w., nachgewiesen habe.
Einer der am gröblichsten Insultierten war ich selbst, und

man hatte sich zu diesem Zwecke ein sehr einfaches, jederzeit
von jedem Dorfkaplan und Journalisten bequem zu handhabendes

Verfahren zurecht gemacht. Da ich während des Konzils
in Rom war, und zu gleicher Zeit aus Rom die „Briefe vom
Konzil" in der damaligen Augbburger Allgemeinen Zeitung
erschienen, wurde allgemein vermutet, dass nur ich diese Briefe
schreiben könne, und kaum ausgesprochen, galt die Vermutung
als Tatsache. Nun hatte Ketteier schon während des Konzils
eine Broschüre „Die Unwahrheiten der römischen Briefe vom
Konzil in der Allgemeinen Zeitung" erscheinen lassen, und hatten
ihm, abgesehen von der „guten" Presse, verschiedene Bischöfe
nach dem Konzil in ihren Hirtenbriefen beigestimmt. Die Folge
davon war aber, dass ich, der angebliche Verfasser der „Briefe",
als Lügner stigmatisiert war und wie auf Kommando fernerhin
als solcher behandelt wurde.

Als mein „Tagebuch vom Konzil" erschien, schrieb der
Jesuit Cornely: „Ich nenne das Tagebuch ein sogenanntes, da es
doch dem unaufmerksamsten Leser bald klar wird, dass wir
es hier nicht mit Aufzeichnungen zu tun haben, die unter dem
Eindruck der stets wachsenden Stimmung an Ort und Stelle
gemacht wurden, sondern mit einem ruhig zu München au&



— 211 —

den Konzilsbriefen der Augsburger Allgemeinen und andern
Zeitungen und vielleicht aus einigen zu Rom gemachten Notizen
zusammengestoppelten Werke." Und ebenso glaubte der Dillinger
Lyzealprofessor Merkle nachweisen zu können, dass ich nur
„vorgebe", mein Tagebuch „während des Vatikanischen Konzils
geführt zu haben". Vering in seinem Kirchenrecht behauptete
dann gar, ich hätte die Akten des Konzils gefälscht, obgleich
der Setzer sie von den gedruckten Exemplaren absetzte, die
ich vom Konzilssekretariat selbst zugesandt erhalten hatte.

Im Jahre 1873 hielt ich auf einer Versammlung in Konstanz
eine Rede über das Konzil. Sogleich erschien „Ein Brief des

hochwürdigsten Hrn. Wilh. Em. Freih. von Ketteier, Bischofs von
Mainz, über die von Dr. Friedrich und Dr. Michelis am 9. Februar
1873 in Konstanz gehaltenen Reden", aus dem ein Hass und eine
Leidenschaftlichheit sprechen, die wohl einem Grossinquisitor,
nicht aber einem vom christlichen Geiste durchdrungenen und
getragenen Bischof anstehen. Alles, was ich in Konstanz gesagt,
nennt er „reine Erfindung, ein Gewebe von Unwahrheiten und
Ergüssen eines erbitterten Herzens Dr. Friedrich", heisst

es, „weiss so wenig von der Versammlung in Fulda (1870), wie
vom Konzil" ; auch scheut er sich nicht, mir „unglaubliche
Unredlichkeit", „namenlose Bosheit" u. s. w. zuzuschreiben. Dieses

unqualifizierbare Benehmen der Gegner veranlasste mich, Briefe
des 1874 gestorbenen vatikanischen Archivars Theiner an mich,
welche sich auf das Konzil bezogen, in der Köln. Zeitung zu
veröffentlichen. Sofort erklärte das Pariser Univers: Die Briefe
sind unecht; der bekannte Prof. Friedrich hat sie selbst
erdichtet, was die „gute" Presse mit Wohlgefallen wiederholte1).
Endlich stellten die Würzburger Jesuitenschüler in ihrem Organ
„Bavaria" (1877, Nr. 57, 58) für meine Behandlung seitens der
gegnerischen Partei den Kanon auf: „Niemand glaubt dem, der
so viel gelogen hat."

Das konnte nicht mehr überboten werden. Mich aber er-
fasste ein so tiefer Ekel vor der Presse und der auf da*s Konzil
bezüglichen Literatur der Römisch-Katholischen, dass ich sie

') Dieser Freude wurde aber rasch und gründlich dadurch ein Ende
gemacht, dass der Direktor Halm und die Bibliothekare Föringer und Thomas
meine Originalbriefe mit den Theiuerschen in der AutographenSammlung
der k. bair. Hof- und Staatsbibliothek verglichen und amtlich in der Köln.
Zeitung die Echtheit der meinigen erklärten.



— 212 —

fortan nicht mehr zu lesen vermochte, auch nicht die Geschichte
des vatikanischen Konzils des Jesuiten Granderath, sie auch aus
dem Grunde nicht, weil ich. ohnehin wusste, was von ihr zu
erwarten sei: Wie die Jesuiten das Konzil vorbereitet und
durchgeführt haben, so schreiben sie jetzt ihrem Zwecke gemäss
die Geschichte ihrer Taten : was ihnen nicht passt, wird
übergangen, entstellt, geleugnet. Wenn ich mich nun hier gleichwohl
mit Granderaths Konzilsgeschichte beschäftige, so geschieht es

nur, weil und soweit Hr. Konsistorialrat Prof. Mirbt in Marburg
in seiner ausführlichen Besprechung des Buchs (Histor. Zeitschr.
Bd. 101, S. 529—600) einige Punkte hervorhob, über welche ich
Aufschluss geben kann.

I.

Kettelers Fussfall vor Pius IX.
Ich stelle den Fussfall Kettelers vor Pius IX. deshalb an

die Spitze der zu besprechenden Punkte, weil seine Behandlung
gar zu typisch für die Art ist, wie die Jesuiten feststehende
historische Tatsachen zu beseitigen suchen.

Es ist allgemein bekannt, dass in der Generalkongregation
am 13. Juli 1870 bei der Abstimmung über die Infallibilitäts-
vorlage 451 Bischöfe mit Ja, 88 mit Nein und 62 bedingt mit
Ja stimmten. In diesem Augenblick glaubte die Minorität, einen
letzten Schritt tun und eine Deputation, darunter von deutscher
Seite der Erzbischof Scherr von München und Bischof Ketteier
von Mainz, an den Papst schicken zu sollen. Es war am Donnerstag,

den 15. Juli, abends 9 Uhr, als sie vorgelassen wurde und
die Bitte der Minorität vortragen durfte: es möchten in das
Infallibilitätsdekret die Worte : innixus testimonio ecclesiarum
(gestützt auf das Zeugnis der Kirchen) oder etwas Ähnliches
eingefügt werden, um auch der Minorität die Zustimmung möglich
zu machen. Und ganz abgeneigt schien Pius IX. nicht zu sein,
da nach Aussage des Erzbischofs Scherr am Schluss der
Audienz folgender Dialog sich entwickelte: „Wie viele von den
Nein würden sich, wenn der Zusatz aufgenommen würde, in Ja
verwandeln? — Wir und diejenigen, welche uns gesandt haben,
würden gewiss Ja sagen. — Wieviele sind diese? — Achtzig.
— Aber es stimmten 88 mit Nein; wenn Sie 100 Ja zusammenbrächten,

würde ich ohne Bedenken auf Ihre Änderungsvorschläge

eingehen." Da ereignete es sich, dass Ketteier vor dem



— 213 —

Papste auf die Kniee niederstürzte, weinte und rief (nach
Ollivier) : „Guter Vater, retten Sie uns, retten Sie die Kirche Gottes."

Dies der Tatbestand, wie er damals unwidersprochen
verbreitet wurde. Abgesehen von den „Briefen vom Konzil", erzählt
ihn am ausführlichsten der französische Exminister E. Ollivier,
L'Eglise et l'Etat au Concile du Vatican (II, 341): Mgr Ketteier
se jette à genoux et les yeux pleins de larmes, s'écrie: „Bon
père! sauvez-nous! sauvez l'Eglise de Dieu!" Es bezeugt aber
auch Lagrange, Vie de Mgr Dupanloup (III, 184): L'évêque de

Mayence pleura h ses pieds, und dem wurde so wenig
widersprochen, dass es noch in der vierten Auflage (1884) steht. Als
Bischof Strossmayer 1872 Döllinger und Acton in l'egernsee
besuchte, war auch von Kettelers Fussfall als einer bekannten
Tatsache die Rede, und Strossmayer wusste sogar die vom Papste
dabei gesprochenen Worte anzugeben: „Avete troppa paura"
(Sie haben zu viel Furcht — in Döllingers Notizbuch 17, 158).

Was Pius IX. damit sagen wollte, ergibt sich wohl am klarsten
aus seiner Äusserung über Kardinal Schwarzenberg in der
dem Kardinal Hohenlohe am 8. Februar gewährten Audienz:
Kardinal Schwarzenberg spiele die Rolle des diacono in presepe
(des Esels, nach Kardinal Ilohenlohes Erläuterung). Denn
niemand habe ihm noch direkt von der Infallibilität gesprochen,
da er in dieser delikaten Frage nichts hören und direkt
annehmen könne und wolle; nur Schwarzenberg habe es getan.
Auch bei der Definition der Unbefleckten Empfängnis sei Schwarzenberg

anwesend gewesen; keiner habe etwas dagegen gesagt,
nur er sei aufgestanden und habe dagegen gesprochen : es würde
dieselbe die schlimmsten Folgen nach sich ziehen. Und war
es denn wahr? Es ist nachher gerade so wie vorher (m. K.-G.
III, 578). Vielleicht dachte er aber auch daran, dass die sechs
Bischöfe die Delegierten jener Bischofspartei seien, von der er
am 24. März vor ungefähr 100 orientalischen Bischöfen und
apostolischen Vikaren gesagt hatte: „ Und heute gibt es noch
solche, welche dergleichen weltliche Bedenken haben. Sie fürchten
die Revolution! Sie kennen gut die Wahrheit; sie hassen sie

nicht; allein non es amicus ctesaiïs (Du bist kein Freund des

Kaisers). Sie opfern alles, die Rechte des hl. Stuhles, die
Anhänglichkeit an den Stellvertreter Christi. Die Unglücklichen!
Welch einen Fehler sie begehen Sie suchen den Beifall der
Menschen. Wir, meine Kinder, suchen wir einzig und allein



- 214 —

den Beifall Gottes. Ihr müsst die Rechte und Befugnisse der
Wahrheit und Gerechtigkeit verteidigen. Das ist der Kampf,
den die Bischöfe zu kämpfen berufen sind. Mit dem Statthalter
Christi die Wahrheit verteidigen und sich nicht fürchten ..."
(m. K.-G. III, 805). Ich füge hinzu, dass Bischof Reinkens sogar
eine Schrift „Kniefall und Fall des Bischofs Wilh. Em. Freih. von
Ketteier" herausgab, welche 1877, also noch zu Lebzeiten
Kettelers, in dritter Auflage erschien. Aber weder Ketteier noch
irgendwem fiel es damals ein, den Kniefall als nicht geschehen
abzuleugnen und dadurch am einfachsten die Schrift als
gegenstandslos zu beseitigen.

Bei dieser Sachlage ist es begreiflich, dass ich, der freilich
auch eine jeden Zweifel ausschliessende Kenntnis des Vorganges
hatte, im Jahre 1887 den Fussfall in meine „Geschichte des
Vatikanischen Konzils" (III, 1182) aufnahm. Und soviel ich weiss,
widersprach auch damals niemand. Nur um so merkwürdiger ist
es, dass ein Jahrzehnt später die Jesuiten die Tatsache hinweg-
zudisputieren suchen. Den Anfang machte der Jesuit Pfülf in
seiner Kettelerbiographie (III, 111). Aber schon die Art, wie
er es tut, ist charakteristisch. Im Text sagt er nämlich von der
Deputation: „Sie trugen ihre Bitte vor, und Ketteier fiel vor
dem Papste auf die Kniee : er flehte ihn an, durch Nachgiebigkeit

in den bezeichneten Punkten die Einmütigkeit der Abstimmung

zu ermöglichen." In einer Anmerkung dazu setzt er
aber auseinander: „Ein Bericht von Augenzeugen liegt hierüber
nicht vor; es ist die gewöhnliche Darstellung (vgl. Friedrich,
Gesch. d. vat Konz., III, 1181 ; Quirinus S. 624). Lagrange, Vie
de Mgr Dupanloup, III, 184 drückt sich aus: L'évêque de Mayence
pleura à ses pieds. Es fehlt jeder Anhaltspunkt, um diese
hergebrachte Darstellung zu bestreiten. Eine spätere Äusserung
von einem der anwesenden Bischöfe scheint dieselbe vielmehr
zu bestätigen. Immerhin kann man nicht sagen, dass die
Tatsache historisch vollkommen feststehe." Granderath aber geht
schon einen Schritt weiter und schreibt, die Worte Pfülfs
entstellend : „Sie (die Bischöfe der Deputation) trugen dem Papste
ihre Bitte vor und Ketteier soll vor ihm auf die Kniee gefallen
sein und ihn angefleht haben, durch Nachgeben in den beiden
Punkten die Einmütigkeit in der Abstimmung herbeizuführen.
Was der Papst geantwortet hat, ist nicht mit Gewissheit zu
ermitteln. Er scheint einer definitiven Antwort aus dem Wege
gegangen zu sein."



— 215 —

Das Verfahren ist unverantwortlich, hilft aber den Jesuiten
doch nichts. Denn in der Tat liegt die Äusserung, zwar keines
Augenzeugen, aber des handelnden Ketteier selbst vor, der
wohl noch gewusst haben wird, was er selbst getan hat. Der
Beweis für meine Behauptung ist aber einfach und leicht zu
führen, da die Tatsache in der Kontroverse zwischen mir und
Ketteier festgelegt wurde. Ich hatte nämlich in meiner
Konstanzer Rede ganz kurz auch den Kniefall Kettelers berührt,
und der Bischof hat das nicht übersehen. Aber es fällt ihm
nicht entfernt ein, denselben zu leugnen, sondern S. 9 seines

„Briefes" schreibt er: „Auch zum Schluss kömmt noch eine
Unwahrheit und ein Hohn ; eine Unwahrheit, indem Dr. Friedrich
sagt, dass das Mainzer Journal mein Organ sei, und
indem er zweitens in der bekannten höhnischen Weise wieder
von meinem Kniefall vor dem Papste redet," worauf er nach
Anführung meiner Worte fortfährt: „Einer Kniebeugung vor
dem Papste, als dem Stellvertreter Christi, hat sich gewiss kein
Bischof zu schämen." Was ich von dem Fussfalle sagte, ist
also nach Ketteier selbst keine Unwahrheit, sondern nur „in
der bekannten höhnischen Weise" erwähnt. Ich habe damals
auf Kettelers Angriff, der die gröblichsten und beleidigendsten
Ausfälle auf mich enthielt, nicht schweigen können und ihm
mit der Schrift geantwortet „Wortbrüchigkeit und Unwahr-
haftigkeit deutscher Bischöfe. Off. Antwortschreiben an W. E.
Freih. v. Ketteier in Mainz, Konstanz bei 0. Amon 1873," und
speziell in bezug auf den Fussfall gesagt (S. 24) : „Und da ich
gerade Ihren berüchtigten Fussfall erwähnte, so will ich Ihnen
auch gleich auf die Verdächtigung antworten, welche Sie sich

gegen mich erlaubten, weil ich denselben in Konstanz anführte.
In echt advokatischer Weise sagen Sie: „Einer Kniebeugung
vor dem Papste, als dem Stellvertreter Christi, hat sich gewiss
kein Bischof zu schämen." Wo habe ich denn aber so etwas
gesagt? Ich habe selbst eine oder vielmehr mehrere solche
Kniebeugungen vor dem Papste getan und schäme mich dessen
bis zur Stunde nicht. Sonst ist dies das übliche Hofzeremoniell,
das ich allerdings für ungeeignet, nicht aber für eine Schande
halte. Ihr berüchtigter Fussfall war aber der Ausdruck Ihrer
Schwäche und „Kleinheit des Charakters" Sie sanken in einem
Momente auf Ihre Kniee, wo es das Zeremoniell nicht forderte,
sondern Ihr Amt und Ihre Würde geboten, dass Sie wie ein



— 216 —

Mann, nicht wie ein hülfloses Weib, und gleich einem hl. Paulus
dem Papste in das Angesicht widerstanden. Da aber Ihr Fussfall

erfolglos war, verleugneten Sie von da an Ihre Überzeugung
und, wie Sie in Ihrer Schrift („Queestio") auseinandergesetzt
hatten, auch den Glauben der Kirche, und muten auch den
Gläubigen fortan Ihre Kleinheit des Charakters zu. Das ist
die Schmach, welche an diesem Fussfalle klebt und welche ich
im Auge hatte. Auch nicht in „höhnischer Weise" erwähnte ich
ihn ; denn zum Hohn ist mir die Lage der Kirche viel zu ernst ;

vielmehr mit bitterem Wehe im Herzen dachte ich an diese
Ihre unwürdige Haltung."

Und da kann Pfülf behaupten, ein Bericht von Augenzeugen
liegt nicht vor, und man kann nicht sagen, dass die Tatsache
historisch vollkommen feststehe Für ein solches Verfahren gibt
es aber umsoweniger eine Entschuldigung, weil Pfülf den

„Brief" Kettelers nicht bloss dem Titel nach kennt (III, 133),
sondern aus ihm, um mir etwas anzuhängen, sogar eine Stelle
zitiert (III, 76). Es wird daher seinem Verfahren eine gewisse,
mir unerfindliche Absicht zu Grunde liegen, wie er denn auch
mein „Offenes Antwortschreiben an Ketteier" und Reinkens'
„Kniefall und Fall des Bischofs Ketteier" systematisch
ignoriert. Man beanspruche dann nur nicht, dass man
wissenschaftlich gearbeitet habe.

Noch schlimmer ist Granderaths Verfahren. Ihm genügt das

Quellenmaterial, das Pfülf anführt, nicht aber der Schluss, den

er daraus gezogen hat. Und doch hätte gerade er dann die
Pflicht gehabt, selbständig danach zu forschen, ob der Fussfall
Kettelers eine Tatsache sei oder nicht. Sein Spürsinn hat ihn

sogar einen Nördlinger Antiquariatskatalog auffinden lassen,
aus dem er feststellen konnte, dass ich die „Briefe vom Konzil"
geschrieben habe Warum hat er diesen Spürsinn gerade bei
Ketteier nicht angewendet? nicht dessen auf das Konzil bezügliche

Schriften durchgegangen Oder hatte auch er eine geheime
Absicht, die ihn veranlasste, den Fussfall Kettelers als zweifelhaft

hinzustellen? —
Pfülf ist auch sonst wenig glücklich, wenn er mir gegenüber

Kettelers Handeln und Reden zu beschönigen sucht. So

schreibt er IH 69: „Friedrich weiss von Besuchen Kettelers
auf der preussischen Gesandtschaft am 21. Januar und am
6. Mai." Dazu zitiert er in einer Anmerkung „Gesch. des Vatik.



— 217 —

Konz. Ill, 456, 898," setzt aber sogleich wieder hinzu: „Unrichtig
ist aber jedenfalls, was vom Gegenstande des Besuches dort
(wo? 456 oder 898?) gesagt wird. Der Wunsch einer
staatlichen Einwirkung gegenüber kirchlichen Lehrentscheidungen
lag niemand so ferne wie Ketteier ; in diesem Punkte stand er
Dupanloup schroff entgegen. Eben so unglaubwürdig ist, dass
Ketteier Arnim gegenüber das „Mainzer Journal" herabgesetzt
und dessen Redaktion desavouiert habe. Noch im März hatte
der Bischof mehrere wichtige Kundgebungen in diesem Blatte
veröffentlicht. Wenn er demselben Tadel ausprechen wollte,
bedurfte er dazu nicht der preussischen Gesandtschaft." Eine
recht seltsame Art, die Berichte anderer als „unrichtig" oder
als „unglaubwürdig" dartun zu wollen Weil sie Pfülf nicht
passen, müssen sie unrichtig oder unglaubwürdig sein, wenn er
auch nicht den leisesten Gegenbeweis vorbringen kann. Meine
Mitteilungen sind aber trotz dieses Widerspruchs gleichwohl
authentisch und daher wahr.

Die beiden Besuche Kettelers auf der preussischen Gesandtschaft

hingen jedesmal mit Vorgängen beim Konzil zusammen.
Der vom 22. Januar erfolgte, nachdem Ketteier am 21. Januar
in seiner Rede über die Bischofswahlen, an denen er künftig
Regierungen und Domkapitel nicht mehr beteiligt wissen wollte,
ausdrücklich Preussen genannt haben sollte. Man hatte das
alsbald auch auf der preussischen Gesandtschaft erfahren (m.
K.-G. III, 456: U. Q. 22. Jan.), war aber von dem Fürstbischof
Förster und dem Erzbischof Melchers sofort versichert worden,
dass demnicht so sei ; dennoch erschien auch Ketteier am 22. Januar
bei Arnim (a. O., U. Q. 22. Jan.). Am 29. April war vom
Konzilspräsidium in der Kongregationssitzung angekündigt worden:
alle anderen Schemata werden zurückgestellt, und sofort wird
die Infallibilität des Papstes in Angriff genommen. Die
Minoritätsbischöfe fühlten sich dadurch in die schwerste Bedrängnis
versetzt, und ihre deutsche Gruppe beschloss augenblicklich
einen Protest gegen diese Überstürzung, den Ketteier entwarf.
Am 2. Mai legte er ihn der deutsch-österreichischen Gruppe
vor, und am 6. Mai ging er, von 69 Bischöfen unterzeichnet,
an die Präsidenten des Konzils ab. In der gleichen Sitzung
am 6. Mai wurde aber auch die von Arnim am 25. April zur
Unterstützung des französischen Memorandums eingereichte Note
vorgelesen und unter grossem Applaus für das beste diploma-



— 218 —

tische Aktenstück von den Bischöfen erklärt, worauf
Fürstbischof Förster dem Gesandten Arnim sagte, die Veröffentlichung
der Note sei sehr wünschenswert. Es erschien aber am
nämlichen 6. Mai auch Ketteier bei Arnim, erklärte die Publikation
seiner Note für „zweckdienlich" und setzte dem Gesandten
auseinander: „Unmöglich könne eine Regierung gerechte
Bedenken in milderer Form aussprechen ; den Bischöfen sei die
Bezugnahme auf sie durchaus nicht unangenehm ; ,in der
katholischen Presse, welche zu seinem Bedauern von Fanatikern
irregeleitet werde, würde man vielleicht etwas derart sagen.
Darauf würde man aber unrecht haben Rücksicht zu nehmen.
Zu seinem Bedauern sei auch das Mainzer Journal, dessen
römische Korrespondenz er höchlichst missbillige, in dieser
Richtung'" (m. K.-G. III, 898 : U. Q 6. und 7. Mai). Und dieser
Darstellung gegenüber glaubt Pfülf, es genüge, die Worte Kettelers
über Arnims Note für „unrichtig", die über das Mainzer Journal
für „unglaubwürdig" zu erklären. Sie sind aber, wie ich schon
in meiner Konzilsgeschichte angegeben habe, „amtlichen
Aktenstücken", und zwar, wie ich jetzt wohl mitteilen darf, den

Depeschen Arnims selbst entnommen. Und entspricht es nicht
den von Arnim wiedergegebenen Worten Kettelers über das

Mainzer Journal, wenn er mich in seinem „Brief" Seite 9

anschnauzt: „Auch zum Schluss kömmt noch eine Unwahrheit
und ein Hohn; eine Unwahrheit, indem Dr. Friedrich sagt, wieder
nach dem Vorgang der Federn aus bezahltem Pressbureau, dass

das Mainzer Journal mein Journal sei, was gänzlich unwahr
und schon oft widerlegt ist?" Er wollte sich weder in Rom
noch später mit dem Mainzer Journal identifizieren lassen.

Man darf überhaupt an die Haltung und Reden der
Minoritätsbischöfe in kritischen Augenblicken nicht den gleichen
Massstab anlegen, wie an ihr Verhalten vor und nach dem

Konzil. Kam Ketteier, wie ich schon in meiner K.-G. III, 1085

angeführt habe, am 9. Juni doch auch zu dem eigentlichen
Verfasser der „Briefe vom Konzil", gegen den er so oft durch
Erklärungen im Katholik und Mainzer Journal und in einer
besonderen Broschüre „Die Unwahrheiten der römischen Briefe"
etc. gewettert hatte, und führte bei ihm „eine ganz erstaunlich
energische, kompromittierende Sprache. Manning sei noch ganz
Protestant, während er immer von uns, unserer Partei sprach.
Er habe nur in Gott Hoffnung; es seien furchtbar kritische
Zeiten usw."



— 219 -¦-

Es ist begreiflich, dass Pfülf die Worte der „Briefe vom
Konzil" nicht gefallen konnten : „Eine hohe Person sagte dieser
Tage: ,Ich begreife nicht, was dieser Ketteier will, der heute
Broschüren gegen mich und meine Unfehlbarkeit verteilt, und
morgen in Journalen erklärt : er sei ganz voll Devotion gegen
mich und glaube an meine Unfehlbarkeit; es scheint, dass er
ein halber — ist' — und hier machte der Redner eine mimische
Bewegung, womit er ausdrücken zu wollen schien, dass es wohl
nicht recht richtig im Kopfe des Herrn Bischofs von Mainz sein
möge" (m. K.-G. III, 1131). So ganz unwahrscheinlich klingt
aber die „Anekdote" nicht. Es war dem Papste schon sehr
unangenehm, dass Ketteier sich auf die Seite der Minorität
geschlagen hatte, weshalb er bereits am 8. Februar zu Kardinal
Hohenlohe sagte : Auch Ketteier sei nicht weit her, habe jedoch
noch den Vorzug vor den übrigen Minoritätsbischöfen voraus,
ein Galantuomo zu sein (a. 0. III, 578). Und wenn dann der
Papst das spätere, in der „Anekdote" ganz richtig gezeichnete,
widerspruchsvolle Verhalten Kettelers nicht mehr verstehen
konnte, so schüttelten auch andere, insbesondere Minoritätsbischöfe,

darüber die Köpfe. Es ist aber auch kein die Angabe
der „Briefe vom Konzil" entkräftendes, sondern ein sie
bestätigendes Zeugnis, wenn Pfülf aus einem Briefe des Jesuiten
Steinhuber vom 29. April 1879 anführt: Er habe „bald nach
Beendigung des Konzils" dem Papste einige Alumnen des
Collegium Germanicum vorgestellt, und dieser habe, als er gehört,
es seien ein paar Mainzer darunter, von Ketteier gesagt : sant'
uomo (galantuomo?), qualche volta di idee un pò storte, ma
sempre di buona fede e bravo (ein heiliger Mann, manchmal
von ein wenig verdrehten Ideen, aber immer guten Glaubens
und wacker). Die Worte, nach Kettelers Unterwerfung
gesprochen, sind um einen Grad milder als die in der Hitze des

Kampfes um die Infallibilität und in anderer Umgebung hervor-
gestossenen ; im Wesen ist der Unterschied nicht sehr gross.

IL
Der Fall Guidi. — La tradizione son' io.

Wichtiger, als der Kniefall Kettelers, ist der Fall Guidi,
weil er zeigt, wie Pius IX. trotz seiner steten Versicherungen,
er mische sich nicht in die Verhandlungen des Konzils, die
Freiheit desselben beschränkte.



- 220 —

Der Fall trug sich so zu. Der Kardinal Guidi, Erzbischof
von Bologna, ein Dominikaner, hatte am 18. Juni in einer Rede
über die Unfehlbarkeit, wie Bischof d'Avanzo am 20. Juni im
Namen der Glaubenskommission erklärte, gallikanisch gesprochen
und dadurch die Majorität zu heftigen Tumultszenen veranlasst.
Zwei Präsidenten verliessen die Konzilsaula und erstatteten dem
Papste Bericht, worauf sich folgendes begab: „Der Kardinal
Guidi wird am Schlüsse der Sitzung in den Vatikan bestellt und
mit diesen Worten empfangen: .Wohlan, Kardinal, Sie hielten
eben einen unwürdigen und häretischen Vortrag Sie wollen
nach Bologna zurückkehren und sich ohne Zweifel bei den
italienischen Revolutionären wert machen. Wohlan, Sie werden
nicht dahin zurückkehren, ohne vorher ein neues
Glaubensbekenntnis unterzeichnet zu haben.' Der Kardinal antwortete,
dass der Papst schlecht unterrichtet wurde, dass die Legaten
(Präsidenten), welche ihm ohne Zweifel Bericht erstattet haben,
nicht verstanden haben, was ihn nicht wunderte; dass der Papst
seinen Vortrag, ehe er ihn beschuldige, lesen musste; dass er
ihn bitte, ihn zu lesen. Er habe im Konzil behauptet, was er
sein ganzes Leben geglaubt und gelehrt habe ; sein Glaube und
seine Lehren seien bekannt gewesen, als man ihn in sein Kloster
aufnahm, um das zu werden, was er in der Kirche geworden ;

er wünsche ohne Zweifel nach Bologna zurückzukehren, wie
es seine Pflicht sei und weil der Platz eines Bischofs in seiner
Diözese sei; aber dieses Verlangen lasse ihn nichts unterzeichnen,
was seinem Glauben zuwider sei. Der hl. Vater fordert ihn
dann auf, den Text der von ihm vorgetragenen Kanones zu
lesen. Der Kardinal sagt ihm denselben aus dem Gedächtnisse
und gibt einige Erläuterungen, um festzustellen, dass sein
Vorschlag mit den hl. Schriften, der allgemeinen Lehre der Kirche
und der Tradition übereinstimmt. Der Papst unterbricht ihn
lebhaft und sagt zu ihm: Die Tradition bin ich" (U. Q. 24. Juni:
„Ma che tradizione — la tradizione son Io," m. K.-G. Ill, 1114).
Der Papst liess ihm nur die Wahl zwischen Widerruf oder
Suspension; in ersterem Falle habe er sich mit dem Kardinal
Bilio über eine Retraktationsformel zu verständigen. Guidi
„versammelte darauf die Dominikanerbischöfe beim Konzil,
welche mit ihm in der Minerva wohnten, erzählte ihnen seine
Zusammenkunft mit dem Papste und setzte bei, sein Gewissen
erlaube ihm nicht, etwas von seinem Vortrage oder von dem.



— 221 —

was er dem Papste gesagt, zu widerrufen ; er habe aber vor
allem für notwendig gehalten, seine Brüder im Episkopat von
dem Vorgefallenen zu unterrichten; er bitte sie nicht, es geheim
zu halten, indem er selbst keinen Grund habe, Stillschweigen
darüber zu beobachten." Wie „ein Gefangener" — setzte ich
aus meiner U. Q. vom 24. Juni bei — sass er in seinem Kloster.
„Die Schildwachen vor demselben wurden beauftragt, genau zu
notieren, wie viel Personen zu ihm gehen, und diejenigen
Bischöfe, bei denen er sich Rat zu erholen wünschte, steckten
ihm ihre Mitteilungen zu, als wären es Liebesbriefe." Bald
dachte denn auch bei einem solchen Eingreifen des Wagenlenkers

der Kardinal daran, „einen Selbstmord durch Widerruf
zu begehen."

Dagegen sagt nun der Jesuit Granderath: „Friedrich
erzählt dass Kardinal Guidi gleich nach der Sitzung zum
Papste beschieden und wegen seiner Rede scharf angelassen
worden sei. Er weiss genau, welche Unterhaltung zwischen
dem Papste und dem Kardinal stattfand. Als Guidi sich für
seine Lehre auf die Tradition berief, habe ihn Pius IX. lebhaft
unterbrochen und erklärt: ,Die Tradition bin ich.' Dass der
Papst den Kardinal zu sich beschieden hat, wird richtig sein,
aber welche Unterredung zwischen beiden stattfand, ist so wenig
festzustellen, dass es sich nicht lohnt, die darüber in Umlauf
gesetzten Gerüchte weiter zu beachten."

Eine echt jesuitische Leistung! Sie spinnt übrigens nur
den Faden der Würzburger Jesuitenschüler weiter, die schon
1877 in ihrem Organ „Bavaria" (N. 57, 58) behaupteten: Der
einzige Zeuge über die Audienz Guidis ist Friedrich ; aber
„derselbe war weder bei der Audienz des Kardinal Guidi zugegen,
noch hat er behaupten können, aus dessen Munde die Worte
gehört zu haben, er hat sie also bloss vom Hörensagen, gleich
so vielen anderen Plaudereien, er glaubte aber gern, was in
seinen Kram passte. Jenes Diktum (Die Tradition bin ich) hat
Friedrich schon vor der Herausgabe seines Tagebuchs (1871)
in den aus Rom (über München behufs weiterer Ausarbeitung)
nach Augsburg gesandten Konzilsbriefen (Allg. Ztg. 3. Juli 1870)
bekannt gegeben Weder Kardinal Guidi noch der Papst
konnten es würdig ihrer Stellung erachten, professionsmässigen
Pamphletisten gegenüber eine öffentliche Erklärung abzugeben."
Denn auch bei Granderath heisst es nur: „Friedrich erzählt



— 222 —

Er (Friedrich) weiss," und ein Unterschied besteht zwischen
ihnen bloss insofern, als die Würzburger Jesuitenschüler so wenig
als z. B. The Vatican. A Weekly Record of the Council, 1870

p. 255, die Audienz bestreiten, während Granderath auch hier
nicht offen gesteht, sondern schreibt: „Dass der Papst den
Kardinal zu sich beschied, wird richtig sein." Nun bin ich an
der ganzen Sache so unschuldig wie ein neugeborenes Kind.
Denn abgesehen davon, dass ich die „Briefe vom Konzil" nicht
geschrieben habe, war ich, wie mein Tagebuch beweist, beinahe
schon zwei Monate nicht mehr in Rom, als die „Briefe vom
Konzil" am 3. Juli die Audienz Guidi berührten, und in meinem
Tagebuch habe ich nicht über die Audienz Guidi und das Diktum

Pius IX. berichtet, sondern nur gelegentlich in einer
Anmerkung unterm 15. März darauf hingewiesen, dass bereits in
der ersten Redaktion des Schema de fide beinahe wörtlich das
Diktum „Die Tradition bin ich" enthalten war.

Die Fassung, welche Granderath seiner Darstellung gibt,
ist aber um so unverzeihlicher, als ich hier gar nicht nach
den „Briefen vom Konzil", sondern, wie ich III, 1114 n. 3

ausdrücklich bemerke, „wörtlich" nach Ollivier erzähle, den eine
andere „amtliche Quelle", der preussische Gesandtschaftsbericht
vom 24. Juni, wie in den Anmerkungen gezeigt ist, in allem
bestätigt. Ich habe dort aber nach Ollivier auch die Quelle
angegeben, aus der die Erzählung über die Audienz stammt,
nämlich Guidi selbst, der sogleich nach der Audienz den ganzen
Vorgang den mit ihm in der Minerva wohnenden Dominikanerbischöfen

erzählte und ausdrücklich hinzufügte : „er bitte sie

nicht, es geheim zu halten, indem er selbst keinen Grund habe,
Stillschweigen darüber zu beobachten."

Der Gedanke, wenn auch nicht in der Formulierung des

Papstes, doch sachlich, bald in affirmierender, bald in negierender

Form, hallt denn auch alsbald als Echo aus der Konzilsaula
wieder. Schon Bischof d'Avanzo, als er am 20. Juni im Namen
der Glaubenskommission den Kardinal Guidi bekämpfte, erklärte
kategorisch dem Konzil : „Im Papste lebt und handelt der Geist
des Herrn, der Papst kann also, wenn dieser Geist handelt,
nicht irren" (m. K.-G. Ill, 1118). Trotzdem stellte arn 22. Juni,
seit welchem Tage auch Guidi wieder an den Kongregationen
teilnahm, der Erzbischof Connolly von Halifax, ein Kapuziner,
die Frage an das Konzil: „Der tausendköpfige Episkopat mit



— 223 —

den hinter ihm stehenden Millionen von Gläubigen soll
zusammenschrumpfen in die Stimme, das Zeugnis eines einzigen
Menschen Möge doch die Deputation beweisen, dass es wirklich

auch früher schon und immerdar in der Kirche so gestanden,
dass der Papst alles und die Bischöfe nichts gewesen sind"
(a. 0. S. 1126). Ähnlich wie d'Avanzo sprach am 25. Juni Erzbischof
Keane von Cloyne in Irland: „Der hl. Petrus habe die ganze
Tradition wohlbewahrt mit nach Rom gebracht; hier, und nur
hier allein liege sie noch jetzt, und jeder Papst nehme davon
je nach Bedarf, besitze sie also ganz und unverfälscht" (a. 0.
S. 1130). Aber eben so scharf hob Ketteier, der unmittelbar
nach Keane das Wort erhielt, wieder die andere Seite hervor:
„Zu glauben oder zu sagen : Pontificem in pectoris sui scrinio
omnem traditionem repositam et infusam habere (der Papst
habe im Schreine seiner Brust alle Tradition hinterlegt und
eingegossen) — das sei die grösste Absurdität. Bei diesen
Worten" — fügt Bischof Strossmayer bei — „erhob sich Murren

in der Versammlung; alle hatten erst kurz vorher die
Äusserung des Papstes — la tradizione son' io — gehört und
sich wechselseitig mitgeteilt." Und später nochmals darauf
zurückkommend, rief Ketteier: „Er protestiere gegen dieses

System (^einer Schule") : er verlange, dass in jedem dogmatischen
Dekret der hl. Schrift und Tradition volle Rechnung getragen,
demnach auch anerkannt werde : der Papst bedarf schlechthin
der Kooperation der Bischöfe als Repräsentanten der Tradition.
Zu glauben, dass der Papst allein der Träger des depositum
fidei (der Hinterlage des Glaubens), sei höchst verkehrt" (a.
0. S. 1132).

Dass aber das Diktum des Papstes in noch weiteren Kreisen
verbreitet war, und auch andere in den Worten Kettelers eine
scharfe Zurückweisung desselben erblickten, ergibt sich daraus,
dass der- Français zu der Rede des Bischofs von Mainz die
Bemerkung macht: „er habe sagt man, eine Phrase
gezüchtigt, welche die öffentliche Stimme mit Recht oder Unrecht
Sr. Heiligkeit seit seiner Unterhaltung mit dem Kardinal Guidi
zuschreibt" (a. 0. S. 1131). Es findet sich das Diktum aber
auch in der Schrift des Erzbischofs Darboy von Paris „La
dernière heure du Concile", welche schon wegen ihres Zweckes,
in letzter Stunde den Bischöfen nochmals den Verlauf des
Konzils vor Augen zu führen, keine unwahren Tatsachen ent-



— 224 —

halten durfte (a. 0. S. 1179). Und wenn man dagegen gesagt
hat, die Schrift sei in der Kongregation am 16. Juli ausdrücklich

vom Konzil verdammt und dadurch das Diktum als
Unwahrheit bezeichnet worden, so steht als Tatsache fest, dass
wieder nur die Majoritätsbischöfe unter „fanatischem Gebrüll",
wie Hefele bezeugte, die Verdammung beschlossen (a. 0. S. 1188),
noch keineswegs aber, dass sie auch dieses Diktum für unwahr
erklären wollten.

Es ist also auch danach unwahr, dass das Diktum damals
nur aus meinem Tagebuch und den „Briefen vom Konzil"
bekannt gewesen sei, sowie es unrichtig ist, wenn Granderath
meint, die Mitteilungen über die Audienz Guidis seien „so wenig
festzustellen, dass es sich nicht lohnt, die darüber in Umlauf
gesetzten Gerüchte weiter zu beachten." Ich füge noch hinzu :

Kardinal Guidi war nicht unempfindlich gegen Angriffe auf
seine Person oder eigentlich gegen Lobeserhebungen durch
die revolutionäre Presse, und erliess sogleich am 1. Juli eine

ganz kategorische Erklärung gegen sie in derBologneser „Ancora",
welche am 10. Juli auch das Univers und am 16. Juli The
Vatican brachten. Sie bezieht sich direkt nur auf seine Konzilsrede

am 18. Juni, klingt indessen an seine Audienz beim Papste
an *), ohne jedoch das „La tradizione son' io", von dem die
öffentliche Stimme zu reden wusste, zu dementieren. Und
ebensowenig trat Guidi aus seinem Stillschweigen heraus, als
Erzbischof Darboy in der um den 12. Juli in Rom eingetroffenen

') The Vatican, July 16, p. 255: A journal of Bologna, the Ancora,
quoted in the Univers of the 10th inst., publishes the Cardinal's own words
at the head of its columns. "A letter of our most eminent Cardinal-Archbishop

Guidi,'' says the Bolognese journal, "has been graciously communicated

to us, from which we are happy to extract the following' passages,
which will serve as a reply to all the calumnies and false interpretations
which the revolutionary press has been pleased to circulate against this
honoured personage": "Not only you may", writes his Eminence on the
l8t of July, "but you ought to announce that, in my discourse addressed
to the Council, I clearly demonstrated, maintained, and defended the
infallibility of the Supreme Pontiff speaking ex cathedra, as I always held
and defended it, and as I will hold and defend it, with the help of God.
to the last moment of my life. The Conciliar secret forbids me to say more.
The time will come when I shall be able to publish the whole truth." Hier
treten in der Tat aus der Audienz die Worte Pius IX. hervor : „Sie wollen

sich ohne Zweifel bei den italienischen Bevolutionären (in Bologna)
wert machen," sowie die Guidis: „Er habe im Konzil behauptet, was er
«rein ganzes Leben geg-laubt und gelehrt habe."



— 225 —

Schrift „La dernière heure" das Diktum dem Papste zum
Vorwurf machte. Was sollte er auch dementieren Er selbst hatte

ja über die Audienz und über das päpstliche Diktum berichtet
und konnte unmöglich es jetzt wieder ableugnen. Man verkennt
auch die ganze damalige Situation, wenn man annimmt, das

Diktum „Die Tradition bin ich" hätte etwas Anstössiges
enthalten, so dass der Papst oder der Kardinal Guidi es hätten
ableugnen müssen. Es drückte vielmehr die volle Überzeugung
des Papstes aus, und wie er, so dachte die Majorität der
Bischöfe, zu der Guidi sich alsbald wieder geschlagen hatte.
Niemand, die Minorität und die Gegner der Infallibilität
ausgenommen, nahm daher Anstoss an den Worten, die doch nur
eine andere Formulierung der päpstlichen Unfehlbarkeit warenx).
Nur umsoweniger verstehe ich, warum später die Jesuitenschüler

und jetzt auch ihre Lehrmeister daran Anstoss nehmen
und sie durchaus ableugnen wollen. Nicht dieses päpstliche
Diktum ist das eigentlich Anstössige an der Audienz, sondern
der Umstand, dass Pius IX. den Kardinal sofort nach seiner
Rede zu sich befahl und ihn ihretwegen zur Rede stellte, der
Druck also, den er auf die Bisehöfe ausübte.

III.
Der Fall Audu.

Ein ähnlicher Fall, wie der Fall Guidi, war der Vorgang
zwischen Pius IX. und dem ehaldäischen Patriarchen Audu.

Wie ich in meiner K.-G. Ill, 466/7 ausgeführt habe, ging
Rom schon vor dem Konzil mit der Latinisierung der unierten
Armenier, Chaldäer u. s. w. um, d. h. man wollte ihnen nicht
ihren Ritus, sondern ihre noch in einem gewissen Umfang
autonomen Kirchenverfassungen nehmen, um sie ebenfalls auf das
Niveau der lateinischen Kirche herabzudrücken. Die Armenier
hatten einen Rom entgegenkommenden Patriarchen Hassoun;

') Nach dem Konzil schrieb Bischof Plantier eine «Epistola pastorali^
de dogmatica definitione infallibilitatis Born. Pontif. una et historiam dis-
eussionis Conciliaris », die Pius IX. in einem Breve «vera totius discepta-
tionis historia» nannte. Schrift und Breve bei Roskovâny, Kom. Pontifex VII.
In ihr bezeichnet Plantier die Unfehlbarkeit des Papstes einfach mit den
Worten: Iidem cum Concilio agnoscent: sola labia tua his in terris securum
depositimi divinse doctrinse custodire (Ebendieselben werden mit dem Konzil
anerkennen, dass deine Lippen allein auf dieser Erde die sichere Hinterlage
der göttlichen Lehre bewahren, Roskov. VII, 705).

Revue intern, do Tipologie. Heft 6<\, 1909. 15



— 226 —

ganz andern Schlages war aber der 80jährige Patriarch Audu,.
zwischen dem und Rom es schon vor und auf der Reise zum
Konzil verschieden geschilderte Weiterungen gegeben hatte.
Als Tatsache steht aber fest, dass Audu und seine Suffragane,
nachdem sie nach 30tägigem Marsche in Beirut angekommen
waren, eine päpstliche Konstitution Cum ecclesiastica disciplina
ausgehändigt erhielten, welche den Patriarchen seiner Rechte
beraubte, und dass sie zwei von Rom zu Bischöfen ernannte
chaldäische Priester, die ihre Gemeinden nicht angenommen
hatten, vorfanden. Audu und seine Bischöfe weigern sich neuerdings,

die Reise, zumal mit den beiden Priestern, nach Rom
fortzusetzen. Es gelingt jedoch, sie zu beschwichtigen: die
Konstitution sollte als „nicht geschehen" betrachtet werden,
und die beiden Priester in Asien zurückbleiben. Sie reisten
darauf weiter, auf Befehl der Propaganda aber auch die beiden
Priester. So im Streite mit der Propaganda und dem Papste
liegend, kamen sie endlich in Rom an; der Patriarch Audu
weigert sich aber auch hier, die Konstitution Cum ecclesiastica
disciplina anzunehmen und die beiden Priester zu Bischöfen
zu weihen. Da begannen am 14. Januar 1870 die Reden „Über
die Bischöfe etc.", und meldete sich auch Audu zum Wort. Doch
ergriff er es, als er es am 25. Januar erhielt, nicht selbst, sondern
liess seine ins Lateinische übersetzte Rede von Erzbischof Ber-
nadou von Sens vorlesen. Darin „bat er, man möge doch seiner
Kirche gestatten, ihre alten Gewohnheiten zu behalten, von
denen er eine Sammlung dem Konzil zur Bestätigung vorlegen
wolle, und warnte er schliesslich auch noch vor Neuerungen,
welche die orientalische Kirche verderben könnten". „Das war
aber", setzte ich hinzu, „für Rom unerträglich, kam einer
Appellation vom Papste an das Konzil gleich" (m. K.-G. III, 468).
Die Folgen zeigen, dass ich die Rede richtig beurteile.

„Die Vorsitzenden," heisst es in meiner K.-G. III, 508, weiter,
„hatten an der Rede keinen Anstoss genommen, wohl aber der
Papst, der sich sonst den Anschein gab, in die Konzilsverbandlungen

nicht einzugreifen. ,Noch am Abend desselben Tages kam
ein römischer Prälat zu dem Patriarchen, um ihn für den nächsten
Morgen zum Papste zu bestellen. Gleichzeitig wurde ihm aber
verboten, einen Dolmetsch oder seine chaldäischeii Suffragan-
bischöfe mitzubringen. Als Dolmetsch, hiess es, werde er den
Patriarchen Valerga finden, den die Propaganda zur Latinisierung



_ 227 —

des Orients nach Jerusalem geschickt hatte. Der Patriarch hat
sich gefügt. Als er am nächsten Morgen zum Papste geführt
wurde, fand er diesen — nach seinem Ausdrucke — ,zitternd
vor Zorn wie eine Rute'. Mit den Worten: ,Du bist der
halsstarrige, störrische Mensch, welcher mir schon lange Ärger macht.
Dein Ungehorsam muss sich vor mir beugen', redete der Papst
den Chaldäer an. Nach vielen Vorwürfen über die Rede vom
Tage vorher und unter fortwährenden Schmähungen legte er
diesem zwei Papiere vor, von denen das eine seine Resignation
auf das Patriarchat, das andere die Ernennung der zwei (schon
oben erwähnten) Bischöfe enthielt.'" Und daran sind noch einige
Bemerkungen aus anderen Quellen geknüpft.

Diese Darstellung nennt, wie ich bei Mirbt, Seite 589, sehe,
der Jesuit Granderath ein „Lügengewebe" des Berichterstatters
Döllingers, das dann Friedrich mit Freuden aufgegriffen habe
— eine geradezu unqualifizierbare Behauptung. Denn gerade
hier habe ich aufs sorgfältigste meine Quellen angegeben, von
denen nicht eine auf den Berichterstatter Döllingers zurückgeht:
meine amtliche U. Q., also den preussischen Gesandtschaftsbericht
vom 28. Januar, dem mein Hauptbericht wörtlich entnommen
ist, dann Veuillots Univers und Olliviers Buch für einige
ergänzende Bemerkungen. Dazu kommt, dass Granderath nicht
eine einzige positive Angabe anführen kann, die meine
Darstellung auch nur in einem Punkte als unrichtig dartäte. Denn
dass er aus meinem Zitat des Regensburger Morgenblattes das

Wort „Lüge" herausgegriffen und zu einem „Lügengewebe"
erweitert hat, ist, wie ihm schon Mirbt bemerkt hat, kein
Gegenbeweis.

Granderath wählt allerdings noch einen andern Weg, um
seinen Zweck zu erreichen, Pius IX. von der Anklage zu
reinigen, dass er in der unglaublichsten Weise die Freiheit der
Konzilsväter beeinflusst hat, und stellt keck den Satz hin : „Von
Audus Rede ist in der Audienz gar kein Wort gefallen." Und
woher weiss er das? Wiederum aus dem Regensburger Morgenblatt!

Er teilt aber, bemerkt Mirbt, weder den betreffenden
Artikel mit, noch gibt er die Nummer oder den Tag seines
Erscheinens an. Selbstverständlich; denn Grandrath hat den
Artikel gar nicht selbst gesehen, sondern sich mit andern, d. h.

mit meinen eigenen Federn geschmückt, wie sich aus der
Vergleichung der beiderseitigen Darstellung ergibt. Ich schrieb



— 228 —

nach einer kurzen Bemerkung über die Bedeutung des ganzen
Vorganges: „Der päpstliche Pressleiter Bischof Senestrey begriff
auch alsbald die Tragweite der Sache, wenn sie bekannt würde,
und liess deshalb sofort schreiben: Es ist eine ,Lüge', dass der
Patriarch Jnfolge seiner Rede' gerufen worden sei, und ,eine
bubenhafte Infamie', zu behaupten, dass sich das zwischen dem
Papste und dem Chaldäer so zugetragen habe" (Regensburger
Morgenblatt Nr. 44). Die kleine sprachliche Ungenauigkeit „sofort

schreiben" kann leicht so aufgefasst werden, als ob Senestrey

das gleich nach dem 25. Januar an das Regensburger
Morgenblatt habe schreiben lassen, was indessen nicht der Fall
war, da die von mir angegebene Nr. 44 erst am 17. Februar,
also reichlich drei Wochen nach dem Ereignis, erschienen ist.
Granderath kümmert das aber nicht, sondern sehreibt mir
einfach nach und macht aus meinen Worten, wie wenn er,
unabhängig von mir, das ihm vorliegende Regensburger Morgenblatt
zitierte: „Das ,Regensburger Morgenblatt', das in der Regel gut
bedient war, schrieb sofort, dass die Audienz Audus gar keine
Beziehung zu seiner Rede gehabt habe." Wirklich schade, dass
ich das Regensburger Morgenblatt hier anführte, und so Granderath

erst in den Stand setzte, ein scheinbares Argument für einen
Gegenbeweis vorbringen zu können. Was es aber mit diesem
für eine Bewandtnis hat, das hat ihm schon Mirbt mit den
Worten gesagt: „es ist doch eine etwas starke Zumutung, wenn
der Rekurs auf eine solche Instanz in einer wissenschaftlichen
Erörterung den zu führenden Beweis ersetzen soll. Auch wenn
der betreffende Artikel von Bischof Senestrey herrühren
sollte, würde er doch noch nicht ohne weiteres als ein authentisches

Zeugnis über den wirklichen Hergang der Audienz
anzusehen sein, denn Senestrey war ein ausgesprochener
Parteimann". Und wie unzuverlässig und verlogen das Regensburger
Morgenblatt war, das zeigt gleich die nachfolgende Seite meiner
K.-G. III, 511, wo hervorgehoben wird, das Regensburger Morgenblatt

bringe die von der Partei erfundene Nachricht, der Minister
Hohenlohe habe „einen neuen Versuch gemacht, die europäischen
Kabinette zu einem misstrauischen und vorbeugenden Verhalten
gegen das Konzil zu verbinden". Es scheut sich auch nicht,
die Minoritätsbischöfe als Werkzeuge der Loge zu verleumden
(a. 0.111,804), oder lügenhaft zu behaupten : „Die Väter erklärten
einstimmig ihre vollständigste Zustimmung zu diesem Akte (zu



— 229 —

der Verdammung von Ce qui ce passe au Consile und La dernière
heure in der Kongregation vom 16. Juli) und bekräftigten diese

Zustimmung durch die Unterfertigung ihres Namens auf einem
der Exemplare" (a. 0. III, 1191). Wenn übrigens Granderath
selbst sagt, dass das Regensburger Morgenblatt „in der Regel gut
bedient war", so ergibt sich von selbst die Frage : war es gerade
auch in diesem Falle gut bedient? Aber da bleibt er stumm.
Und Senestrey selbst war nicht bloss ausgesprochener Parteimann,

sondern musste, wenn er überhaupt als glaubwürdig gelten
wollte, andere Wege gegangen sein, als er, der egoistische Streber,
zu gehen liebte. Was man aber zu gunsten des Konzils lügen
zu dürfen glaubte, das hat, wie unten gezeigt werden wird, der
mit Senestrey zur Durchsetzung der Infallibilität verschworene
ErzbischofManning, ein anderer päpstlicher Pressleiter, bewiesen.
Die bischöflichen Kapläne und Sekretäre folgten dann ihrem
Beispiele. So der Sekretär des Erzbischofs Scherr, der es fertig
brachte, im Münchner Pastoralblatt die Turaultszenen gegen
Strossmeyer als nicht vorgekommen abzuleugnen (a. 0. III, 775).
Und haben wir nicht eben Granderath selbst an der Arbeit gesehen,
um feststehende Tatsachen zweifelhaft zu machen oder ganz
zu beseitigen?

Mit diesem ersten Gegenbeweis Granderaths ist es also nichts.
Vielleicht ist aber sein zweites Gegenargument, das er der

Rede Audus entnimmt, von durchschlagenderer Bedeutung. Nach
ihm hätte nämlich der chaldäische Patriarch gesagt: „Es sei

die Bitte an den Papst und das Konzil zu richten, dass den
chaldäischen Bischöfen Zeit und Ort bestimmt werde, um aus
den Disziplinarvorschriften des Konzils die für sie passenden
auszuwählen und so aus diesen und ihren alten Gesetzen ein
neues kanonisches Recht zusammenzustellen, das sie der Prüfung
der Väter unterwerfen mussten, um deren Billigung zu erhalten."
Denn „dies", meint er, „wird der beste Beweis sein, dass der
Papst nicht ihretwegen den Patriarchen getadelt hat". Und die
von ihm angeführten Worte Audus bezeichnet er als den Inhalt
seiner Rede „nach den Akten".

Was nun zunächst den Inhalt der Rede „nach den Akten"
angeht, so scheint es sich damit so zu verhalten, wie mit dem
aus meiner Konzilsgeschichte entlehnten Inhalt des Regensburger

Morgenblattes, d. h., dass seine „Akten" meine
Konzilsgeschichte sind, so sehr entspricht nachInlialtundGedankengang



— 230 —

Grandraths Auszug dem von mir III, 468 gegebenen: „Er bat
darin, man möge doch seiner Kirche gestatten, ihre alten
Gewohnheiten zu behalten, von denen er eine Sammlung dem Konzil
zur Bestätigung vorlegen wolle." Denn dass Granderath einige
Worte eingeschoben und die meinigen durch gleichbedeutende
andere ersetzt hat, kann den nicht beirren, der sich seiner
entstellenden Behandlung eines Zitats aus Pfülfs Kettelerbiographie
erinnert (ob. S. 214). In sehr günstigem Lichte erscheint da die
Zuverlässigkeit Granderaths nicht.

Doch gleichviel. Ich gehe zur Behauptung über, dass seine
Inhaltsangabe „der beste Beweis sein wird, dass der Papst nicht
ihretwegen (d.h.der Rede wegen) den Patriarchen getadelt hat".
Dazu hat aber bereits Mirbt gesagt: „er verlangt etwas viel";
auch seine eigene Inhaltsangabe bestätige durchaus Friedrichs
Behauptung, Audu habe im Grunde von Pius IX. an das Konzil
appelliert. Und in der Tat verhält es sich nicht anders. Der
Zwiespalt, welcher zwischen Papst und Patriarch schon vor
und auf der Romreise des letztern vorhanden war, klaffte auch
in Rom während des Konzils und kam äusserlich durch die
Nichtannahme der Konstitution Cum ecclesiastica disciplina und
die Verweigerung der Konsekration der beiden Priester zu
Bischöfen, weil sie den chaldäischen Kirchengewohnheiten
widerspräche, zum Ausdruck. Wenn nun in diesem Stadium der Patriarch

bei der Diskussion über das Schema de episcopis in der
Kongregation eine Rede vortragen lässt, in der er bittet, man möge
gestatten, dass seine Kirche ihre alten Gewohnheiten behalten
dürfe, er wolle sie in einer Sammlung dem Konzil zur
Bestätigung vorlegen, so ist das nicht bloss der schärfste Widerspruch

gegen die päpstlichen Anordnungen in der Konstitution
Cum ecclesiastica disciplina und gegen die römische Ernennung
der beiden Priester zu Bischöfen, sondern zugleich die formellste
Appellation vom Papst an das Konzil. Und daran sollte nach
Granderath der Papst keinen Anlass zum Tadel der Rede haben
Lässt nun aber gar der Papst den Patriarchen unmittelbar nach
seiner Konzilsrede zu sich kommen und nötigt ihn, entweder sofort
die beiden Priester zu konsekrieren oder im Weigerungsfalle
auf das Patriarchat zu verzichten, so heisst das: du tust
alsbald das Gegenteil von dem, was du die alten Gewohnheiten
deiner Kirche nennst, oder du hörst auf, Patriarch zu sein, und
drehen sich Audienz und Konzilsrede um den nämlichen Punkt.



— 231 —

Aber trotzdem soll der Inhalt der Rede „beweisen, dass der

Papst ihretwegen den Patriarchen nicht getadelt hat"
Es sorgte übrigens der Papst selbst dafür, dass man nicht

daran zweifeln durfte, er habe den Patriarchen infolge seiner
Konzilsrede zu sich berufen. Zwei oder mehr Monate hatte man
zugesehen, dass die beiden Priester nicht konsekriert wurden,
und hatte man keine Eile. Am Tage aber, an dem Audu seine
Rede gehalten, ändert sich plötzlich die Situation : in aller Eile
wird noch am Abend der Patriarch auf den nächsten Tag
zum Papst zitiert und dann gezwungen, an einem der
darauffolgenden Tage die beiden Priester zu Bischöfen zu konsekrieren,
also gegen die alten Gewohnheiten seiner Kirche, um deren

Erhaltung er Tags zuvor das Konzil gebeten hatte, zu handeln.
Denn wäre das nicht die Absicht des Papstes gewesen, so hätte
er auch den Schein eines solchen Zusammenhanges der
Vorgänge vermeiden müssen und sicher auch vermieden. Die
Konsekration der beiden Bischöfe war auch nicht plötzlich so dringend,
dass sie nicht auf einige Wochen oder sogar Monate hätte
verschoben werden können.

Man fasste denn auch in Rom allgemein den Vorgang so auf.
Das zeigt schon der von mir wiedergegebene, erst am 28. Januar
abgefasste preussische Gesandtschaftsbericht, der zugleich die

infolgedessen gemachte Äusserung Darboys aufbewahrt hat, das
Konzil sei eine „Räubersynode" (m. K.-G. III, 510). Und ebenda
habe ich die direkt von seinem Munde weg niedergeschriebenen
Worte Strossmayers wiedergegeben: „Wenn das einem
Patriarchen widerfuhr, so kann man die apostolischen Vikare, die
unter der Propaganda stehen, und die Bischöfe, die päpstliche
Untertanen sind, nicht mehr als frei und stimmberechtigt
anerkennen." Es unterliegt aber auch keinem Zweifel, dass die

Majoritätsbischöfe die tagelang besprochene Angelegenheit ebenso

aufgefasst haben. Nur war ihnen zugleich klar, dass der
Auftritt, wenn er bekannt würde, die Klage über die Beeinträchtigung

der Freiheit des Konzils durch den Papst und über die
jede freie Bewegung aufhebende Abhängigkeit der römischen
Kardinäle und Beamten mit Bischofstiteln, sowie der apostolischen
Vikare vollauf bestätigte. Man erwägt daher, wie man sich zu
dem leichtfertig provozierten Vorgang stellen soll, und kommt
zu dem Entschluss, er dürfe entweder nicht oder wenigstens nicht
so, wie er sich zutrug, in die Öffentlichkeit dringen. Man er-



— 232 —

kennt dies noch deutlich an dem Verhalten der Parteipresse,,
von der, wie ich selbst festgestellt habe, die unter dem Pressleiter

Senestrey stehende deutsche über denVorgang ganz schwieg,
die übrige ihn so darstellte, als ob er mit der Rede Audus in
keinem Zusammenhang gestanden hätte. Erst nachdem die Sache
in Deutschland doch in die Öffentlichkeit gedrungen war, fuhr
drei Wochen später der so würdige Senestrey wutentbrannt mit
„Lüge" und „bubenhafter Infamie" darein. Die offizielle Kon-
zilsgeschichte aber folgt einfach Senestrey, ohne nur zu fragen,
von wem der Regensburger Bischof zu seinem Widerspruch
autorisiert worden sei. Das Sacrificio dell' intelletto zu bringen,
ist freilich niemandem verwehrt.

Der Papst war übrigens auch sonst stets hinter dem armen
Patriarchen her. Am 10. März 1870 schreibt Audu an Bargès,
Professor des Hebräischen an der Sorbonne, einen Brief, worin
er gegen die Intervention des aufdringlichen Anglikaners Ur-
quhart und die Anstrengungen der ultramontanen Presse, die
orientalischen Kirchen zu latinisieren, protestiert. Am 18. März
erscheint der Brief im Univers und kommt am 20. März in Rom

an. Der Papst liest ihn und bereits am 24. März antwortet er
darauf in seiner berüchtigten Ansprache an die orientalischen
Bischöfe und apostolischen Vikare: „Und ihr, meine lieben Orientalen,

glaubt nicht, dass ich euch latinisieren will. Man bearbeitet
euch; die Freimaurer betrügen euch, höret nicht auf sie! Kommt
zu mir und zum h. Stuhle Ich will euch nicht latinisieren, sondern
euch in der Einheit fester zusammenschliessen, euch retten" (m.
K.-G. III, 801, 808).

Patriarch Audu hatte noch einen andern schlimmen Fehler
begangen, indem er mit 15 andern orientalischen Bischöfen am
18. Januar 1870 eine Antiinfallibilitäts-Adresse unterschrieb und

am 13. Juli mit Nein stimmte. Da er es aber versäumt hatte, wie
die übrigen Minoritätsbischöfe rechtzeitig vom Kampfplatz zu
fliehen, wiederholte sich eine ähnliche Szene wie am 25. Januar,
weil er die Dekrete vom 18. Juli zu unterschreiben sich weigerte.
Der Papst lässt ihn zu sich bescheiden und fordert selbst ihn
zur Unterwerfung auf. „Ich werde es zu Mossul tun," erwiderte
er, „nicht vorher." — ^Uer Glaube verschiebt nicht auf diese
oder jene Gelegenheit sein Bekenntnis." Der Patriarch weigert
sich aufs neue; da tritt der Papst an ihn heran und legt in
feierlichem Tone ihm die Frage vor: „Glauben Sie, dass ich



— 233 —

der Statthalter Jesu Christi bin?" — „Ja, ich glaube es." —
„Nun gut denn, ich, der Statthalter Jesu Christi, fordere Sie auf,
dem Dekrete zuzustimmen, in dem 700 Bischöfe den Glauben
der Kirche ausgesprochen haben, und ich fordere Sie auf, dieses

jetzt zu tun." — „Nein, jetzt nicht, nur dort zu Hause, nur
dort." Traurig wendet sich der Papst ab mit den Worten:
„Dieser Unglückliche ist noch tauber mit seinem Herzen als
mit seinen Ohren." (Die kath. Missionen 1876, S. 210, m. K.-G.

II, 371.)

IV.

Der Plan der Akklamation.

Eine der ärgerlichsten Verkehrtheiten aus Anlass des Konzils
war der Plan, die päpstliche Unfehlbarkeit durch Akklamation
(Zuruf der Bischöfe) zu einem Glaubenssatz erheben zu wollen.
Der Einfall, von einem unwissenden Franzosen öffentlich
vorgebracht, würde kaum beachtet worden sein, wenn er nicht, wie
später bekannt wurde, durch Vermittlung des Kardinal-Staatssekretärs

Antonelli in der tonangebenden Civiltà cattolica der
römischen Jesuiten der katholischen Welt verkündigt worden
wäre. Kein Wunder daher, dass dieser Plan in den literarischen
Verhandlungen vor der Eröffnung des Konzils immer wieder
auftauchte und eine Zeitlang das Konzil selbst beherrschte.

Von einem Geschichtschreiber des vatikanischen Konzils
durfte daher auch dieser Punkt nicht übergangen werden. Was
tut aber Granderath? Er hilft sich mit einer gegen mich
gerichteten, in hohem Grade täppischen Beschuldigung über die
Sache hinweg. „Granderath" — schreibt Mirbt — „ist sehr
wortkarg, wo er (II, 290, Anm. 5) auf diese Materie zu sprechen
kommt. Nach der uns bereits bekannten Methode schreibt er :

.Friedrich kommt in seiner Geschichte des vatikanischen Konzils

unzähligemal darauf zurück, dass die Leitung des Konzils
beabsichtige, durch Akklamation die alles in Bewegung setzende

Frage zu entscheiden. Er scheint zu glauben, die Präsidenten
hätten durch künstliche Machinationen eine Akklamation
hervorrufen und das Konzil dadurch überrumpeln wollen. Dass
ein derartiger Versuch der Präsidenten eine horrende Sünde

gewesen wäre, scheint ihn in seiner Behauptung nicht zu
beirren. Ebensowenig stört ihn der Gedanke an die Torheit dieses

Unterfangens und an die Gefahren, die es in sich schliesst..



— 234 —

Dass übrigens selbst Bischöfe an die Möglichkeit eines solchen
Vorgehens der Präsidenten gedacht haben, zeigt nur, wie gross
die Aufregung der Geister war'."

Diesen mir gemachten Vorwurf kann ich, obwohl Mirbt ihn
bereits hinlänglich zurückgewiesen hat, nicht ganz unerörtert
lassen. Da muss ich aber vor allem gestehen, dass ich von
Granderaths Worten den Eindruck empfangen habe, als ob die
heutigen Jesuiten sich dieser Heldentat ihrer Ordensbrüder
von 1869 doch schämten und den ihnen gebührenden Tadel
auf einen andern ableiten möchten. Ganz so, wie Erzbischof
Manning nach dem Konzil sich nicht schämte, in seiner
sogenannten „Wahren Geschichte" des vatikanischen Konzils zu
behaupten: „Die Fabel, dass die Unfehlbarkeit des Papstes
durch Akklamation definiert werden solle, wurde zuerst von
,Janus' aufgebracht," und zu dem Zwecke sogar die unwahre
Angabe zu machen, der „Janus" sei 1868 erschienen, während
er in Wirklichkeit lang nach der Ankündigung der Akklamation

durch die Civiltà cattolica und ihrer Verteidigung durch
Plantier, erst Ende August 1869 ausgegeben wurde (m. K.-G. I,
758, II, 104).

Um aber auf die Sache selbst einzugehen, muss ich es

für unwahr erklären, dass ich unzähligemal, also wohl auch
unnötigerweise, auf diesen Plan der Akklamation zurückkomme.
Ich spreche, wie es die Pflicht eines Geschichtschreibers
fordert, so oft davon, als der Plan auftauchte, schildere nach
meinen Quellen einfach, wie der Vorgang sich zugetragen hat,
und kann höchstens bedauern, dass ich die Geschichte der
Akklamation nicht vollständiger geben konnte, da ich z. B. noch
nicht wusste, dass die Akklamation auch auf der Versammlung
der deutschen Bischöfe in Fulda 1869 eine Rolle spielte. Ich
konnte zwar in meiner K.-G. II, 192 nach der mir zur
Verfügung stehenden Quelle angeben: Der Bischof Dinkel von
Augsburg habe einem Münchener hohen Geistlichen mitgeteilt,
dass „die meisten Bischöfe sich untereinander das Wort gegeben
haben, wenn man trotz aller Gegenvorstellungen im Konzil
doch die Infallibilität aufs Tapet brächte, dagegen zu
protestieren und die Versammlung zu verlassen" ; aber dieser Bericht
ist ungenau. Nach einem Briefe des gutunterrichteten Professor
Cornelius an Th. Stumpf, München, 10. November 1869, musste
es vielmehr heissen : „Die Fuldaer Bischöfe haben, neben ihrer



— 235 —

Ansprache, auch ein abmahnendes Schreiben an den Papst
geschickt. Ausserdem haben sie sich das Versprechen gegeben,
das Konzil zu verlassen, wenn die Szene mit der Akklamation
etc. aufgeführt wird."

Nicht minder unwahr ist Granderaths Behauptung, ich hätte
unzähligemal geschrieben, „dass die Leitung des Konzils
beabsichtige, durch Akklamation die Frage zu entscheiden".
Ich konnte das schon deswegen nicht schreiben, weil ich unter
der Akklamation mir etwas ganz anderes, eine Quasi-Inspiration,
vorstellte, in deren Charakter es liegt, die Leitung des Konzils
auszuschalten. Und so, und nicht anders, stellten sich die
Akklamation auch ihre Verteidiger vor, wie ich aus Bischof
Plantiers Schrift dargetan habe (I, 752/3). Daher hiess es denn
auch, nicht die Präsidenten, sondern der Infallibilitätsfanatiker
Manning solle gleich bei Beginn des Konzils die päpstliche
Infallibilität als Glaubenssatz fordern, worauf die Bischöfe durch
Akklamation die Sache erledigen würden. So verfuhr auch
wirklich der italienische Bischof, der nach E. Ollivier bei der
Wiederaufnahme der Verhandlungen am 18. März den Versuch
machte, „nebenbei Gelegenheit zu einer unvorhergesehenen
Akklamation der Unfehlbarkeit zu geben," wofür sich jedoch
nur „eine winzig kleine Anzahl der Väter erhob", wahrscheinlich

aus dem Grunde, weil mehr ihn wegen der schlechten
Akustik der Konzilsaula nicht verstanden hatten (m. K.-G. III, 769).

Ich habe auch tatsächlich, so oft ich von der Akklamation
sprechen musste, nicht ein einziges Mal gesagt, dass „die
Leitung des Konzils beabsichtigt habe, durch Akklamation die
Frage zu entscheiden". Es ist darum auch sehr überflüssig
gewesen, dass Granderath mir gegenüber den Moralisten spielen
zu sollen glaubte : „dass ein derartiger Versuch der Präsidenten
eine horrende Sünde gewesen wäre, scheint ihn (Friedrich) in
seiner Behauptung nicht zu beirren" usw. Ein schlechtes
Fechterstückchen: Man schiebt dem Gegner etwas Falsches
unter und zieht daraus törichte Folgerungen. Wenn ein Tadel
in diesem Punkte auszusprechen ist, so muss er an eine andere
Adresse, als an die meinige, gerichtet werden.

Die Krone setzt Granderath seiner Entstellung durch den
Schlusssatz auf: „Dass übrigens selbst Bischöfe an die
Möglichkeit eines solchen Vorgehens der Präsidenten gedacht haben,
zeigt nur, wie gross die Aufregung der Geister war." Natürlich



— 236 —

sind auch hier wieder mit Unrecht die Präsidenten als die zu
fürchtenden Übeltäter bezeichnet; denn nirgends ist davon die
Rede, dass die Bischöfe von den Präsidenten solches befürchtet
hätten, sondern die Majorität war es, von der die Minoritätsbischöfe

versichert worden waren, dass sie eine Akklamation im
Schilde führe. Warum aber sollten die Minoritätsbischöfe es
nicht glauben, wenn das Gespenst der Akklamation, nachdem
die Jesuiten es vor aller Welt hatten emporsteigen lassen, nie
beschworen worden war? Und wenn Granderath selbst zugesteht,
dass deswegen „die Aufregung der Geister gross war", so hätte
es dem doch sonst so redseligen Papste nur ein Wort gekostet,
um sie zu beruhigen. Er hat es nicht getan.

Warum aber nunmehr überhaupt das Ableugnen der
beabsichtigten Akklamation Unter dem leichtfertigen Pius IX.
war ja alles auf Akklamation angelegt. Schon die Definition
der Unbeflekten Empfängnis Maria konnte er sich nicht
anders denken, wenn er die Bischöfe nur „dabeistehen und
Beifall spenden" lässt (m. K.-G. I, 338). So oft dann zu den
zahlreichen Festlichkeiten unter ihm Bischöfe in Rom erschienen,
ging es nie ohne Akklamationen ab, wie die Civiltà cattolica
selbst sagt (a. 0. II, 100), so dass es schliesslich sogar einem
Ketteier zu arg wurde, er 1867 nicht nach Rom gehen wollte
und es scharf tadelte, wenn man bei dieser Gelegenheit die
Infallibilität des Papstes und andere Lehrpunkte von Bedeutung
plötzlich und sozusagen nebenher entscheiden musste: Pour
cette même raison, je serais fache de tout mon cœur si
l'infaillibilité du Pape et d'autres points importants de doctrine y
devaient être terminés tout à coup et pour ainsi dire en passant
(Lagrange, Vie de Mgr Dupanloup III, 49). Der Ausdruck
„Akklamation" war ihm allerdings noch nicht geläufig, aber
seine Beschreibung der Art des Vorgehens kommt auf das
nämliche hinaus, wie denn wirklich damals „im Kreise der zahlreich
versammelten Bischöfe der Antrag gestellt wurde, die päpstliche
Unfehlbarkeit per acclamationem zu verkünden," was Erzbischof
Haynald verhinderte (m. K.-G. III, 227). Und warum hat denn
die Kurie die Civiltà cattolica, als sie von der Akklamation
sprach, nicht zu einem Widerruf angehalten oder sonst eine
kategorische Erklärung dagegen erlassen? auch dann nicht,.
als Gesandte deswegen bei Antonelli und dem Papste vorstellig
wurden? (a. 0. II, 14). Weil sie selbst damit einverstanden



— 237 —

war, und weil sie dachte, wie der bei Pius IX. hochangesehene
Bischof Plantier: „Das darf man, wenn es sich um allgemeine
Konzilien handelt, nie aus den Augen verlieren: zur Unfehlbarkeit

ihrer dogmatischen Beschlüsse ist nicht unbedingt
notwendig, dass dieselben durch Erörterung vorbereitet seien ; es

kostet dem hl. Geiste nicht mehr, die Kirche im Feuer einer
Akklamation, als bei den Schlussfolgerungen einer Besprechung
vor Irrtum zu bewahren" (a. 0. I, 753). Man hat nie gehört,
dass die Schrift Plantiers einen offiziellen Tadel erfahren hätte
oder gar auf den Index gesetzt worden wäre. Im Gegenteil:
man erlebte das Schauspiel, dass sie, unter Hervorhebung der
darin verteidigten Akklamation, von der Civiltà cattolica mit
Lobsprüchen überhäuft werden durfte (a. 0. II, 104).

V.

Rückzug vor einer preussischen Drohung.
Die Konzilsstenographie.

Am 14. und 15. März wurde ein von der Glaubenskommission
revidiertes Schema de fide verteilt, in dem die ganz neu
ausgearbeitete Einleitung von dem Protestantismus sagte : aus dem
Protestantismus sind alle späteren Übel entsprungen: jene
Ungeheuer von Meinungen und philosophischen Systemen, wie
Mythismus, Rationalismus und Indifferentismus, welche zusammen

wieder den Naturalismus erzeugten; der Naturalismus aber
wirft die Geister, nachdem er sich ihrer bemächtigt, in den
Abgrund des Pantheismus, Materialismus und Atheismus,
vergiftet sogar die vernunftige Natur des Menschen, zerstört jede
Norm der Gerechtigkeit und des Rechten, erschüttert und
vernichtet die Fundamente der menschlichen Gesellschaft. „Da
aber die derart gestaltete gottlose Pest ungestraft grassieren
darf," so mussten notwendig auch sehr viele Söhne der Kirche
von ihr angesteckt werden.

Darüber schüttelten doch auch viele Bischöfe die Köpfe,
und die in Rom sich aufhaltenden Protestanten, denen diese
Auseinandersetzung auf die Dauer nicht verborgen blieb, waren
darüber entrüstet. Das hätte indessen die Kurie und die
Majorität auf ihrem Wege nicht aufgehalten. Man liess auch
unbesorgt am 18. März die Diskussion über diese Revision
beginnen, als man plötzlich, am 22. März, hörte und es allgemeines



— 238 —

Tagesgespräch wurde, gegen Bischof Strossmayer, der über die
oben mitgeteilte Stelle in missbilligender Weise gesprochen, sei
unter furchtbarem Tumult eine förmliche Empörung im Konzil
ausgebrochen. Doch auch dadurch wurde noch keine Wendung
herbeigeführt, so dass auch am 23. und 24. März die Reden
über das noch immer unveränderte Proömium fortgesetzt und
an letzterem Tage sogar angekündigt wurde, dass am 26. März
über dasselbe abgestimmt werde. Statt dessen kam am 26. März
das ganze Konzil in Déroute. Im Anfang schien es ja glatt
zu gehen. Der Präsident verkündigte, dass alle Verbesserungsanträge

bis auf zwei zurückgezogen seien, so dass nur über
diese zwei und dann über das ganze Proömium abzustimmen
sei. Der ungarische Primas Simor trug die Ansicht der
Glaubenskommission über beide übriggebliebenen Anträge vor, und
der Präsident verlas den Abstimmungsmodus, den der Sub-
sekretär des Konzils von der Tribüne aus wiederholte. Doch
ehe die Abstimmung beginnt, wird plötzlich verkündigt, es

werde doch nicht abgestimmt, sondern zur Diskussion über
Kap. II de fide übergegangen.

Alles war davon überrascht, und niemand konnte sich den
sonderbaren Vorgang erklären. Noch grösser aber wurde die
Überraschung, als am 28. März das revidierte Proömium ganz
zurückgezogen und durch ein neues ersetzt wurde, in dem der
Protestantismus nicht mehr so gröblieb für alles Übel in Wissenschaft

und Leben haftbar gemacht und der Ausdruck pestis
mit impietas vertauscht war. Über diese Massnahmen schrieb
ich nun in meiner K.-G. III, 780: „Dazu kam, dass die preussische

Gesandtschaft den Protestantismus durch das Proömium
schwer beleidigt sah. Wenn das Konzil zur Heilung aller
Übel in der Kirche und Gesellschaft berufen wurde, und man
jetzt den Protestantismus als die Ursache und Quelle aller dieser
Übel erklärte, so war dies offenbar eine Kriegserklärung zur
Ausrottung des Protestantismus. Die Gesandtschaft hatte sich
daher insbesondere darüber vergewissert, ob der Protestantismus

im Schema wirklich „pestis" genannt werde, und dann
darüber nach Berlin berichtet. Schon am 25. März hatte Baron
Arnim die Weisung: wenn dieser Ausdruk „pestis" stehen bleibe.
so werde es sich fragen, ob dieser Vorgang nicht auf die Stellung
des Vertreters eines protestantischen Königs in Rom Einfluss
haben müsse. Der Ausdruck sei eine schwere Beleidigung des



— 239 —

Königs von Preussen. Selbstverständlich machte das preussische
Gesandtschaftspersonal davon bei preussischen und anderen
Bischöfen den ausgiebigsten Gebrauch. Wie wäre es, fragte man
sie, „wenn der König von Preussen in einer Thronrede mit
Montalemberts Worten den Papst einen Götzen im Vatikan
nennen wollte?" Und III, 788 schrieb ich weiter: „Für einen
Augenblik hatte aber sicher Antonelli die Leitung des Konzils
in die Hand genommen ; denn während die dogmatische
Kommission am Sonntag (27. März) Sitzung hielt, „um sich über die
Änderungs-Vorschläge zum ersten Hauptstücke zu verständigen,"
über die am Montag abgestimmt werden sollte, wurde für diesen

Tag eine ganz andere Tagesordnung beschlossen. Man verteilte
nämlich ein inzwischen von dem Jesuiten Kleutgen vollständig
umgearbeitetes Proömium Man wollte es eben mit Preussen
zu keinem Bruche kommen lassen, das die Sache so ernst nahm,
dass noch einige Tage später Arnim aus Berlin die Weisung
erhielt, sich mit Antonelli und den deutschen Bischöfen ins
Benehmen zu setzen und ihnen zu bemerken, dass, wenn das
Bekenntnis des Königs von Preussen und dadurch er selbst
amtlich beleidigt würden, der norddeutsche Bundesgesandte
unvermeidlich abberufen würde ; die Bischöfe aber würde der
König dann durch offenen Brief auffordern, in ihre Diözesen
zurückzukehren. Ja, sogar das Staatsministerium befasste sich
mit dieser Angelegenheit, und es ist gar kein Zweifel daran,
dass gerade jene Regierung, von der man es sich in Rom am
wenigsten versah, mit ihren Drohungen Ernst gemacht hätte."

Dazu bemerkt nun Granderath: „Friedrich weiss zu erzählen

dass sich deshalb die preussische Regierung bei der
Kurie beschwert habe," und bringt dadurch meine Darstellung
wieder in den Verdacht, dass sie nicht ganz sicher sei, während
sie über jeden Zweifel erhaben ist. Ich habe nämlich, wie
ausdrücklich angegeben ist, meine Darstellung aus meiner
amtlichen U. Q. geschöpft, die nach einer früheren Bemerkung die
Akten des Berliner Auswärtigen Amtes selbst sind. Es steht
sonach auch der Eingriff Preussens in die Konzilsverhandlungen
und der Rückzug Roms vor der preussischen Drohung als eine
unumstösbliche Tatsache fest. Nun gestehe ich Granderath allerdings

zu, dass er nicht wissen konnte, dass meine amtliche U.
Q. mit den Akten des Berliner Auswärtigen Amts identisch ist,
aber er musste das Vorgehen Preussens auch aus den römischen



- 240 —

Akten kennen, wenn man nicht annehmen soll, der
Staatssekretär Antonelli habe absichtlich keine Aufzeichnung über
den Vorgang gemacht, um zu verhindern, dass aus den
vatikanischen Akten ein Rückzug des Konzils vor einer weltlichen,
in diesem Falle sogar protestantischen Macht nachgewiesen
werden kann. Die Tatsache steht trotzdem fest, und um dieses

zu zeigen, ging ich auf diesen Punkt ein. —
Aus Mirbts Bemerkungen (S. 516) scheint hervorzugehen,

dass Granderath den Stenographendienst als tadellos dargestellt
habe. Für diesen Fall möchte ich doch auf Pfülfs
Kettelerbiographie III, 68 hinweisen, wo zu den Ursachen der
Verstimmung der Minorität „die anfängliche Mangelhaftigkeit des

Stenographendienstes" gerechnet wird. Aber ganz erstaunt
vernehme ich : „Nach Granderath hatten die Synodalen das

Recht, die Stenogramme ihrer Reden durchzulesen und durch-
zukorrigieren, aber sie haben nur am Anfang des Konzils
davon häufiger Gebrauch gemacht. Dieser einfache Tatbestand
erfährt aber eine eigenartige Beleuchtung durch die Bemerkung
Granderaths: „Vielleicht wussten auch einige nicht, dass sie ihre
Reden noch einmal lesen konnten.a Trotzdem bezweifelt Mirbt auf
Grund einer von Granderath selbst mitgeteilten Tatsache den
Bestand eines solchen „Rechts". Ich selbst habe wenigstens nie in Rom

von diesem „Recht" etwas erfahren, sondern immer nur
Klagen darüber, dass man seine eigenen Reden nicht zur Durchsicht

erhalte, vernommen (Die Wortbrüchigkeit etc. S. 14). Doch
will ich darauf kein Gewicht legen, sondern nur betonen:
Wenn Granderaths Behauptung als richtig hingenommen werden
soll, so muss er dafür positive Bestimmungen vorbringen. Deren
weiss er aber keine einzige anzuführen, weil es keine gab.
Weder in der ausführlichen Geschäftsordnung noch in sonst
einem den Konzilsvätern mitgeteilten Aktenstück ist von diesem

„Recht" auch nur mit einer Silbe die Rede. Es machten aber
auch die Präsidenten, denen doch die Klagen der Bischöfe nicht
unbekannt bleiben konnten, keine dahingehende, die Bischöfe
aufklärende Bemerkung. Und ebensowenig hat die
Glaubenskommission, der die stenographierten Reden zugeführt wurden,
den Vätern die Mitteilung gemacht, dass sie ihre Reden durchsehen

und durchkorrigieren können oder dürfen ; ja, sie tat es

auch dann nicht, als der Erzbischof Errington noch in später
Stunde, in der Kongregation am 22. Juni, den Vorwurf erhob:



— 241 —

^Die (Glaubens-) Deputation allein habe das Privilegium, von
den Reden Einsicht zu nehmen und sie zu prüfen* (m. K.-G.

III, 1124).

Dass keinerlei Mitteilung über das angebliche „Recht"
gemacht worden ist, ergibt sich aber auch daraus, dass Granderath
zu der Angabe, Kardinal Rauscher habe seine Rede selbst zu
den Akten eingeschickt, weil man nach seinen Erfahrungen
„sich auf die Referate der Stenographen nicht verlassen könne,"
die Bemerkung macht: „Man möchte hieraus schüessen, dass

der Kardinal von der Möglichkeit er könne seine
stenographische Rede noch einmal durchlesen und nötigenfalls
korrigieren, nicht gewusst hat." Aber gerade dieses Vorkommnis
hätte die Konzilsleitung veranlassen müssen, sei es, wie
gewöhnlich, durch eine gedruckte Mitteilung, sei es durch eine
mündliche Eröffnung in der Kongregation die sämtlichen
Bischöfe auf ihr „Recht" hinzuweisen. Nichts dergleichen geschah.

Man muss noch einen Schritt weiter gehen. Wenn die
Konzilsleitung wirklich in den Reden der Bischöfe beweiskräftige
Akten erhalten wollte, so war es ihre Pflicht, gleich bei seinem

Beginn dem Konzil zu eröffnen, dass die Redner nicht bloss
das Recht, sondern auch die Pflicht haben, ihre Reden
durchzugehen und allenfalls zu korrigieren, um ihnen dadurch ihre
Beglaubigung zu geben. Und falls einzelne Redner dies
versäumten, wäre es die weitere Pflicht der Präsidenten gewesen,
darauf zu dringen, dass auch die Redner ihre Schuldigkeit tun.
Da aber weder das eine noch das andere geschah, so hat es
auch dabei sein Bewenden, dass wir in den stenographierten
Reden nur einseitige Aufzeichnungen, aber keine durch die
Redner selbst beglaubigte, beweiskräftige Aktenstücke haben.
Und so verfuhr man, obgleich Minoritätsbischöfe schon in einer
Eingabe vom 2. Januar 1870 gemahnt hatten: „Es wird über
Dinge von höchster Wichtigkeit gehandelt, und nicht selten

¦ reicht ein einziges Wort, das hinzugefügt oder hinweggenommen
oder geändert wird, zur Fälschung des Sinnes hin" (m. K.-G.
III, 341). Wie gross aber bei der schlechten Akustik der
Konzilsaula, dem mehr oder weniger guten Vortrage der Redner
die Gefahr des Missverstehens seitens der Stenographen war,
das zeigt die öffentliche Mitteilung Hefeies im Stutrg. Volksblatt

über die Sitzung am 18. März: „Ich sitze jetzt unmittel-
Keyue intern, de Théologie. Heft 66, 1909. 16



— 242 —

bar neben dem Sekretärtisch, in nächster Nähe der Kardinäle
und Kardinal-Legaten oder Präsidenten, aber ich höre häufig
nicht, was auf der Rednerbühne gesprochen wird Bei Simors
gutem Vortrag und seiner klaren Stimme konnte ich seiner
Rede folgen, in betreff der zwei weiteren Reden aber komme
ich in keine Gefahr, das secretum pontificium (päpstliche
Stillschweigen) zu verletzen, denn ich habe keinen Satz verstanden.
Ob es meinen Nachbarn viel besser geht, weiss ich nicht ; aber
ich muss alles anwenden, um einen anderen Platz zu erhalten"
(m. K.-G. 768).

Ich will zu diesen Bemerkungen nur noch fügen, was ich
schon 1873 in meiner Schrift „Die Wortbrüchigkeit" etc. S. 15

dem Bischof von Mainz, welcher die Reden „die eigentlichen
Verhandlungen auf dem Konzil" genannt hatte, u. a. gesagt
habe: „Diese Reden wurden von der Kurie und den Kommissionen

des Konzils auch nicht als wesentlich für das Konzil
betrachtet. Es ist eine Tatsache, welche Sie nicht leugnen
können, dass die Kommissionen des Konzils sich bei den
Revisionen der Vorlagen um Ihre und der anderen Bischöfe Reden
gerade so viel kümmerten, als ob sie gar nicht gesprochen
worden wären. Gilt dies schon hinsichtlich der Verhandlungen
vor der zweiten Geschäftsordnung, so ist den Reden durch diese
revidierte Geschäftsordnung jede Bedeutung entzogen worden.
Worauf Rücksicht genommen wurde, das waren die schriftlich
(über die Schemata) eingereichten Bemerkungen und (nach den
Reden überreichten) Anträge, welche aber gedruckt und
verteilt wurden und in meinen Documenta stehen." Doch dienten
auch die Bemerkungen nur zur Kenntnisnahme durch die Väter,,
ohne dass über sie in den Kongregationen weiter verhandelt
worden ist, und die Anträge kamen nur dann in Berücksichtigung
und zur Abstimmung, wenn sie die Meinung der
Glaubenskommission oder richtiger der hinter ihr stehenden Jesuiten
getroffen und vielleicht noch besser und voller zum Ausdruck
gebracht hatten. Es wiederholte sich im Grunde nur, was
schon 1854 geschehen war, als man den zur Definition der
Unbefleckten Empfängnis Maria in Rom erschienenen Bischöfen
den Text der Definitionsbulie zur Besprechung vorlegte. Sie

durften wohl über den Text, nicht aber über die Sache selbst
sprechen, und „der hl. Vater hat" — berichtete der Rektor
der Anima Flir — „diese Kritik der Fremden unbequem ge-



— 243 —

funden und hat gesagt: „Questo è una mortificazione per Roma,
ma è bisogno di soffrirla, affinchè non dica, che tutto sia
dipendente da Gesuitia (m. K.-G. I, 337/9). Die Reden haben
demnach nur für die Konzilshistoriker ein Interesse, um sagen
zu können, was die Redner in den einzelnen Kongregationen
gesprochen haben, ohne jede Hoffnung, damit auf das Konzil
einzuwirken.

J. Friedeich.


	Einige Bemerkungen zu des Jesuiten Granderath Geschichte des vatikanischen Konzils

