Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)
Heft: 65
Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRONIQUE

THEOLOGIQUE ET ECCLESIASTIQUE.

* A lire: — Dans le Deutscher Merkur (13 nov. 1908): un
intéressant article sur Wessenberg.

— Dans la Gzoventi (Rivista dei Giovani protestanti d’ltalia),
ott. 1908: Le tre forme di cristianesimo (Ugo Janni); bonne réponse
a Don Romolo Murri qui confond papisme et catholicisme.

— Dans la Rassegna Nasionale (Florence), ott. 1g08: Le pré-
tendu mariage du cardinal Mazarin et d’Anne d’Autriche (L. Cap-
pelletti).

— Dans la Revue du clevgé francazs (1°7 décembre 1908): une
trés intéressante étude de M. A. Boudinhon sur 'eucharistie et le
Saint-(sraal.

— Dans la Revue de théologie (Montauban), sept. 1go8: un
tres sage article de M. le D Friedel sur le probleme de 'Eglise
a l'heure présente.

— Dang le Rennovamenio (1908, n. 4): intéressants articles sur
Loisy et les Evangiles synoptiques, sur Newman et Renan, sur
I’abbé Turmel, etc.

* Religion et Religiosité. — Sous ce titre, M. Jean Finot
a publié, dans la « Revue» du 1°F octobre 1908 (p. 272-287), un
article tres digne de remarque, dans lequel il distingue deux caté-
gories de c¢royants: ceux qui repoussent la religion et ceux qui
professent la religiosité. Selon lui, repousser la religion, c’est re-
pousser le dogme, le culte, I’Eglise, le sacerdoce, etc.; professer
la religiosité, c’est professer ¢ une foi vague ol les dogmes perdent
leurs contours nets et prennent la forme des aspirations indéfinies ».
Il est de ces derniers. Faut-il le distinguer des sentimentalistes qui
professent le sentiment religieux et non la simple religiosité vague?
Il sait, & n'en pas douter, que le semfzment, religieux ou non, im-
plique en soi une idée positive, puisqu’il est, psychologiquement,



— 189 -

postérieur a l’acte intellectuel, tandis que la simple religiosité
«vague > rentre plutot dans la sensation imaginative qui n’a pas
encore passé par le tamis de la raison. Quoi qu’il en soit, le fond
de la pensée de M. F. semble consister dans les points suivants:

1° Nécessité de la religiosité. Ce qu’il en dit est fort beau, si
on l'entend du sentiment religieux vrai, positif et précis, et non
('une vague nébulosité religieuse, incapable de satisfaire les esprits
qui veulent se rendre un compte exact des choses. — 2° Suffisance
de cette religiosité. — 3° Déclin et désagrégation, de fait, des reli-
gions dogmatiques, cultuelles, ecclésiastiques et sacerdotales. —
4° Approbation de ce déclin et de cette désagrégation, parce que
de telles religions sont contraires a la science et au progres.

Sur les erreurs impliquées dans ces trois derniéres assertions
dn® 2, 3 et 4), voir le Catholique national des 19 septembre, 17 et
31 octobre 1908.

* Une phrase de M. G. Goyau sur l'opposition au concile
du Vatican. — Les ouvrages des Schulte et des Friedrich ont
empéché l'honorable publiciste de dormir: il a voulu, lui aussi,
écrire a sa fagon lhistoire du Kulturkampf. Il a oublié, avant de
se faire historien d’un fait théologique et d’un concile, de se ren-
seigner sur les questions théologiques et conciliaires. Il semble en
étre encore aux lecons qui lui ont été¢ données au catéchisme, et
croire qu'un concile est une assemblée «inspirée» et a laquelle i
faut étre « docile », étant donnée «la puissance épiscopale»! Clest
dans la « Revue des Deux Mondes» du 1°7 septembre 1908 qu'il
a €crit ce qui suit, un jour que le Directeur dormait sans doute
profondément: <« Dcellinger et ses amis avalent perdu la notion
méme de ce qu’était un concile, de Vzimspzration souveraine dont
il se réclame, et de la docilité qu’el convnande; mais 'obéissance
de l'épiscopat aux décrets conciliaires donnait a l'idée d’autorité
religieuse, sur laquelle la puissance épiscopale est elle-méme fondée,
une nouvelle assise et un éclat nouveau.» Quelle logomachie! Les
€véques ont une puissance, et ils obéissent! ils obéissent aux dé-
crets conciliaires et ce sont eux qui les font! Et cela donne a l'au-
torité religieuse une asszse nouvelle ! Trés nouvelle en effet. M. Goyau
essayant d’apprendre la théologie et 1'histoire conciliaire a Dcellinger !
et s’irritant contre «des professeurs de théologie brouillés avec le
Saint-Siége »! N’est-ce pas délicieux! Ne dirait-on pas qu’il suffise
de n’¢tre pas brouillé avec le Saint-Siége pour connaitre I'adc¢ de
la théologie?

* Les anciens-catholiques aux Etats-Unis. — On lit dans
le « Katholik » (Bern), du 7 novembre dernier, p. 387: « Die unab-



s, 10§ -

hangigen polnischen und tschechischen Gemeinden bestehen, wie
Bischof Hodur im Haag erklarte, meistens aus Arbeiterfamilien.
Diese sind bekanntlich von der gegenwartigen geschaftlichen Krisis
schwer betroffen. Tausend und tausend Familien sehen  sich ge-
zwungen, in die alte Heimat zurlickzukehren. Derartige Situationen
weiss aber die romische Kirche sehr gut auszuniitzen. Tatsdchlich
sei Tichy von seinen (Gemeinden bereits verlassen gewesen, als
auch er auf seine « Unabhidngigkeit» verzichtete.

Fir die Polen kommt der besondere missliche Umstand hinzu,
dass die pipstliche Kurie angefangen hat, in den Staaten, in denen
sich viele polnische Einwanderer niedergelassen haben, polnische
Hiilfsbischofe einzusetzen und auch in kultischen Dingen dem Ver-
langen nach Bewahrung polnischer Eigenart in verschiedenartiger
Weise nachzugeben. So wurde den unabhidngigen Polen an ver-
schiedenen Orten das Wasser abgegraben.

Indessen hilt Kozlowskis Nachfolger, Bischof Hodur in Skranton,
Pa., mit bewundernswerter Treue stand, besucht die Gemeinden und
hilft, wo und wie er helfen kann. Einem neuesten Berichte entneh-
men wir, dass die Verluste an dem einen Ort durch neuen Zuwachs
an andern Orten ziemlich ausgeglichen worden sind. Dem polnischen
Bistum gehoren gegenwirtig 23 organisierte Gemeinden an, die von
24 Geistlichen pastoriert werden und zusammen gegen 30,000 Seelen
zahlen. Die Gemeinden befinden sich ausschliesslich in volkreichen
Stadten und liegen in sieben verschiedenen Staaten. Herrn Bischof
Hodur, der am Kongress im Haag auf alle Anwesenden einen vor-
ziiglichen Eindruck gemacht hat, wiinschen wir in dieser schweren
Zeit festen Mut und treue Mitarbeiter. »

* Comment le Pére M. Jugie, assomptionniste de Cons-
tantinople, juge 1’Eglise orthodoxe. — Dans les ¢ Echos d'O-
rient» de septembre 1908, le P. J. critique les opinions théolo-
giques de MDM. Mesoloras, Androutsos, Dyovouniotis et Balanos,
et il termine son article par le jugement suivant, qui intéressera
certainement nos lecteurs:

¢ De la confrontation précédente, il ressort clairement qu’en
dehors de la /Zetfre des sept Conciles, les théologiens orthodoxes
n’ont aucune boussole doctrinale pour les diriger dans leurs inves-
tigations, et que le magistére ordinaire dont ils parlent n’est qu'un
vain mot. Mis en présence des développements doctrinaux qui se
sont produits chez nous depuis le VIII® siecle, chacun d’eux choisit
ce qui lui plait et rejette ce qui ne va pas a la tournure de son
esprit. C’est le régne du libre examen sur tout ce qui n'a pas été
strictement défini par les sept premiers conciles. Les opinions les



— 191 —

plus contradictoires sur des questions vitales qui tiennent a les-
sence méme du christianisme '), mais que l'ancienne Eglise n’a pas
officiellement tranchées?), ont cours au sein de l'orthodoxie orien-
tale. Et le phénomeéne intéressant, c’est que personne ne s’y émeut
de cet état de choses?®). On sait les tempétes que déchaina l'appa-
rition du baianisme en Occident; aujourd’hui, la méme erreur cir-
cule librement dans 'Eglise orthodoxe, et personne ne s’avise d’ar-
réter sa marche. C’est un exemple entre bien d’autres?). Sur certaines
questions, cependant, les théologiens orthodoxes font encore bloc:
c’est sur les vieilles querelles entre grecs et latins. Une unité rela-
tive est réalisée sur ce terrain par esprit orthodoxe, c’est-a-dire
par l'esprit du schisme®). Nous avons vu M. Androutsos rester
fidele a cet esprit, et c’est ce qu’il faut regretter ¢). Au lieu d’exa-
miner sérieusement la doctrine de l'ancienne Eglise sur les points
qui nous divisent, il s’est contenté de répéter des affirmations qui
n’ont pour appui que des réticences ou des équivoques, et il n'a
pas manqué de mettre encore en avant de pures divergences litur-
giques ou canoniques. Quand en aura-t-on fini avec cet esprit
orthodoxe’)? Quand donc surgira le Newman %) de 'orthodoxie qui,
se mettant loyalement et courageusement a l'é¢tude de !'ancienne
tradition, n’aura pas de peine a reconnaitre que le grain de sénevé
dont parle I'Evangile est planté sur le sol de I'Eglise romaine, ol

"y Le P. J. confond ici Pessence du christianisme et les opinions des théolo-
giens. L’essence du christianisme n'est que l’enseignement méme du Christ; cet
enseignement suffit a tout chréiien et a tous les chrétiens pour le salut. Quant aux
explications théologiques, elles sont libres selon la science et la conscience de cha-
cun; les oppositions entre les théologiens ont toujours existé et elles seront éternelles,
méme a4 Rome, méme avec le fameux magistere papal. D’ailleurs, elles sont plus
utiles que nuisibles, et elles valent mieux que le honteux bdillonnement des congré-
gations romaines.

) L’ancienne Eglise a fait preuve de sagesse.

) C’est une preuve qu'il y a de l'esprit et de la largeur d’esprit dans cette
Eglise.

*) Que Dieu préserve 1'Orient de toutes les sottises que se sont permises les
théologiens occidentaux, dans leurs discussions aé koc et ab Lac sur des questions
aussi insolubles qgu’inutiles, o, loin d’éclaircir aucune idée, ils ont & peu prés tout
brouillé par une puérile logomachie.

) Le P. J. oublie que le schisme a commencé par les prétentions de la pa-
pauté. Loin de moi de vouloir justifier toutes les assertions de Photius; mais tou-
jours est-il que 'Orient a sauvé l'idée catholique en repoussant les doctrines schis-
matiques et hérétiques de la papauté romaine. Les Occidentaux, vraiment catholiques,
le voient aujourd’hui clairement.

6) Et c'est la ce qu'il faut approuver.

') Probablement quand Rome et ses agents en auront fini avec l'esprit schis-
matique de la papauté.

) Nos lecteurs savent ce qu’ils doivent penser des coniradictions de Newman
et du newmanisme.



— 192 —

il n’a cessé de croitre, méme apres que certains oiseaux se sont
envolés de ses branches hospitalieres') .. .»

* Eglise de Russie:

— Quelques jugements wltramontains. — Nos lecteurs connais=
sent déja l'ouvrage de M. Wilbois: L’avenir de V'Eglise russe.
(Voir la Revue de juillet 1907, p. 556-557.) M. Kabanoff a jugé a
propos de modifier le «croquis» tracé par M. W.; cette retouche
a paru dans la <« Revue catholique des Eglises» (octobre 1908,
p- 497-507); elle se termine ainsi: «lLa seule téte du village de
demain, si tant est qu’il doive avoir une téte, sera le prétre. Déja
nous voyons que sa vie matérielle 1'éleve au-dessus de sa paroisse;
sa vie spirituelle suivra-t-elle le méme progres? Et s'il monte men-
talement, sera-ce, a la fagon de quelques prétres révolutionnaires,
par I’étude des théories scientifiques et des doctrines politiques:
Sera-ce, au contraire, selon des exemples déja nombreux, par un
accroissement de science sacrée et de vie intérieure? L'avenir reli-
gienx et méme moral de la Russie dépend tout entier d'une véfornie
des séminaitves et des académies ecclésiastiques. s

Nos lecteurs connaissent aussi le volume du P. Palmieri: La
Chiesa Russa. (Voir la Revue de juillet 1908, p. 643-644.) L’au-
teur adresse au clergé catholique-romain de Pologne des reproches
assez vifs, qu’il est inutile de répéter ici et qui se résument dans
ce mot: «¢le clergé polonais est un obstacle au rapprochement
entre la Russie et le catholicisme. » Un Polonais, M. V. Czuzoff, a
relevé le gant et entrepris de réfuter les griefs de M. Palmieri. Sa
réplique, intitulée: La conversion de la Russie et le clergé polonais,
a paru dans la <Revue catholique des Eglises» (octobre 1908,
P- 449-404).

Nous laissons a nos amis de Russie le soin d’éclaircir le débat,
¢’ils le jugent a propos.

— Progres du luthéranisme. — La «Semaine religieuse de
Geneve » (journal protestant) a publié, le 24 octobre dernier, l'en-
trefilet suivant: «Au Synode luthérien, qui a eu lieu en 1907 a
Moscou, on a constaté que I’Eglise luthérienne de Russie (Europe
et Asie) s'est accrue en une seule année de plus de 40,000 nou-
veaux membres, en particulier par des conversions de grecs ortho-
doxes. Cet accroissement s’est produit surtout en Sibérie. Les sept
pasteurs luthériens qui travaillent dans ce pays ne suffisent plusa
leur tache.» — A vérifier.

1) La candeur de cette assertion toucherait les catholiques antipapistes sils
n’étaient touchés avant tout par Pamour de la vérité,



* Dans I'Eglise catholique-romaine de France:

—— Deux cris d'alarme. — L’un a pour but de signaler le
dépeuplement des séminaires frangais; il y a une baisse énorme
dans le nombre des séminaristes. On prononce meéme les mots de
panique, d’affolement. L’autre cri d’alarme est celui des ecclésias-
tiques qui répliquent: «N’est-il pas a craindre que cette panique
et cet affolement n’aient pour consequence d’inciter quelques prétres
a pousser vers les séminaires bien des enfants qu’a d’autres époques
et dans un autre état d’esprit nous n’aurions sirement pas choisis? »
Donc on va de Charybde a Scylla.

— Encore leucharistie romaine. — A mesure que les théolo-
giens romains exagerent le culte eucharistique et cherchent a en
imposer a 1"Angleterre par des congres eucharistiques, ceux d’entre
eux qui étudient sans parti pris la question (ils sont rares), avouent
les différences radicales qui existent, sur ce point, entre l’an-
cienne Eglise et I'Eglise actuelle, Voir dans cette livraison les
pages 138 a 130.

— Infériorité de la théologie francaise actuelle. — M. E. Jor-
dan critique ainsi, dans le «Polybiblion» de juin dernier, les vo-
lumes 43 et 44 de V'Histozve Darras-Fevre sur le pontificat de
Iéon XIII: «Si l'on retranchait de cet ouvrage tout ce qui est
digression, déclamation, bavardage, ces 1400 pages se réduiraient
a bien peu de chose. Ce qu'on y trouve /e wmwins, c'est ce que
promet le titre, une histoire. Il n'y a ni exposé méthodique des
faits, ni références précises ... Quant au chapitre sur la science
catholique, il se réduit & quelques biographies d’évéques, de prétres
ou de laiques, dont lesprit de partz le plus étrozt, quand ce n’est
pas le pur hasard, a dicté le choix... Quant & l'histoire des idées,

pas un mot... Dans tout l'ouvrage, il n'y a d'un peu précis

ue quelques anecdotes arfois personnelles, dont nous ne nous
q ;

chargeons pas d’apprécier lauthenticité ... Quel scandale si un

écrivain d’une autre école ou d’un autre parti se permettait de parler
ainsi des évéques qui lui déplaisent. Au total, livre qui n’est inté-
ressant que par l'état d’esprit qu’il révele et par les réflexions
attristantes qu’il provoque... esprit de parti et manque d’une for-
mation scientifique premiere. »

D’autré part, au sujet de L’ dpologétzque chrétienne de MM. Mou-
lard et Vincent, M. P. Archambault (dans les <« Annales de philo-
sophie chrétienne », septembre 1908, p. 649) s’exprime ainsi: <]l
est regrettable qu’il faille relever encore ici Zans de négligences, de
confusions, derreurs jformelles et souvent énormes... P. 118 est
esquissée une théorie du miracle qui se trouve trois ou quatre fois

Revue intern, de Théologie. Heft 65, 1909, 13



— 194 —

en contradiction avec elle-méme et dont le moins qu'on puisse dire
est qu'elle est zazmielligzble ... Du reste, toute la partie philoso-
phique est d’une fazblesse insigne. . .»

Ce n’est pas tout. Nos lecteurs connaissent déja ce que nous
pensc..” du ¢« Manuel de théologie dogmatique » de M. Labauche ).
Nous sommes heureux que notre avis soit partagé par M. L. Mau-
préaux (Revue Aungustinienne, 135 juillet 1908). « Il est malaisé, dit-il,
de comprendre ou tend ce livre, qui, pour louangé qu'il soit et
meme encense, doit demeurer suspect, Car la méthode en est
facheuse... I.es ¢leves n'emporteront de leur contact avec M. La-
bauche que des idées vagues, confuses, une sorte de scepticisme
pratique ou de relativisme latent qui tot ou tard fera éruption au
grand détriment de la doctrine. 1.'Eglise demande avant tout des
hommes de doctrine, des penseurs, des docteurs. Or il semble bien
qu'un jeune ¢tudiant, instruit et formé a 1'école de M. Labauche,
ne sera rien de tout cela. Son esprit n'aura rien de ferme, de pro-
ond, de lucide. Si ce Manuel parvenait a s'implanter dans les sémi-
naires, nous aurions le sabofage de la theologie. »

— La chasse auw wiodernisme. — l.e mot d’ordre étant donné
en tres haut lieu, il va de sol que les subalternes s’en fassent les
fideles échos. Dans la ¢ Revue Augustinienne » (meéme n°), M.
A. Alvéry signale le modernisme comme ayant pour chef Luther,
dont les novateurs portent la cocarde!

— Encore le famenx Article IV. — Un prétre de I'Eglise
romaine, qui se cache timidement sous le pseudonyme de ¢ Jean
d'Eglise », décrit ainsi l’¢tat des esprits dans le clergé actuel du
diocése d’Alby: « Peu s’en est fallu que la France fit schisma-
tique presque sans y avoir pensé, Nous €tions préts a accepter
toutes les conséquences de la suppression du concordat, jusques
et y compris l'autonomie des paroisses, instituée et garantie par
une constitution nouvelle, que Rome n’elt pas tardé a sanctionner
pour éviter toute rupture. Supposez la séparation des Eglises et de
I'Etat accomplie sans phrases, sans distinctions ni réticences, sous
le seul empire du droit commun, lorganisation, l'entretien et la
protection du culte étaient a la charge de la communauté, qui
choisissait librement parmi les prétres de sa confession le ministre
de ce culte. Les 400 paroisses du diocese d’Alby devenaient au-
tant de communautés parfaites et autonomes... Tout cela fut une
espérance, tout cela n’est qu'un réve... L’article IV a été fait
pour protégey I Eglise romaine contre les schismes. Le clergé des

VY Voir Revue internationale de thévlogic, janvier 1908, p. 163-168.



— 195 —

campagnes a vu les effets de cette politique de pharisiens hypo-
crites; il a vu qu’on l'avait mis, lui, le bas clergé, dans la gueule
du loup papiste et qu'on avait méprisé les droits des fideles sur
leurs propriétés. »

Telle est la triste situation faite par l'article IV : « L’rzlise de
France est officiellement caractérisée de romaine: son actuelle
constitution est proclamée nécessaire et intangible; tout essai de
modifications se heurterait a une répression légale: la volonté pu-
blique devait étre réduite et contenue par la force: l'église pa-
roissiale, propriété de la commune, ne pourrait étre mise a la
disposition d'un prétre non investi par l'évéque de Rome... En
dehors de ce cercle étroit, nul prétre ne peut espérer mettre a
couvert ni ses besoins, ni son honneur.> Telle est l'ceuvre de
M. Briand, revétue du placet de M. Clémeunceau. Qui l'elit cru?

— Enfantillages romains :

Voici quelques-uns des chiteaux de cartes que les théologiens
ultramontains s’amusent a construire pour se persuader qu’ils sont
bien dans la forteresse de la vérité catholique et qu’ils peuvent
dormir dans la paix du Seigneur.

1° Ils disent: Ce que Rome définit n’est jamais une nouveauté,
mais seulement une vérité ecaxplzciie déja contenue implicitement
dans les dogmes primitivement révelés. Des lors, nous sommes bien
sirs qu’il n’y a pas altération du dépdt primitif de la foi et que
rien d’étranger n'y est ajouté, mais qu’il n’y a qu'une simple et
légitime évolution du grain de sénevé.

Effectivement, répliquons-nous, s'il en est ainsi, Rome n'innove
pas et ne se trompe pas. Mais qui vous prouve qu’il en soit ainsis:

Rien de plus simple, répond M. L. de Grandmaison. La chose
est certaine, parce que «['Eglise ne définit comme devant etre cru
explicitement gue ce qu'elle discerne par [assistance du St-Esprat
comme virtuellement contenu dans un objet de foi formellement
révélé ». L’Eglise étant assistée du St-Isprit ne peut pas se trom-
per; quand elle discerne lexplicite dans limplicite, c’est que
celui-la est bien dans celui-ci. Peuimportent les raisonnements qu’elle
fait et les documents qu’elle met en avant pour démontrer que la
doctrine a croire est réellement déja dans la doctrine crue; la
force de la démonstration n’est ni dans ces raisonnements, ni dans
ces documents; ils peuvent meme étre erronés. La force de la
définition est dans la définition méme, et cela parce qu'elle est le
résultat de [lassistance du St-Esprit!).

Y Voir la Revue pratique dapologétigne, 15 septembre 1go8: « Le développe-
ment du dogme chrétien»,



— 196 —

Mais, répliquons-nous, qui ne voit que c’est la précisément ce
qu’il faudrait démontrer et ce qu'on ne démontre pas? La pétition
de principe est manifeste, On donne comme preuve la chose méme
a prouver. La chose a prouver, c’est, en effet, que la nouvelle défi-
nition faite par le pape est réellement contenue dans la doctrine
révélée par le Christ; or on prouve qu'elle y est parce que le pape
Uy discerne. Clest le discernement du pape qui est tout. En sorte
que l'on doit croire aux définitions du pape parce qu’il est infail-
lible, et 7/ est infaillible parce qu’il est infazllible!

Autrefois, les conciles cecuméniques ne se reconnaissaient le
droit de définir une doctrine que lorsqu’on avait constaté histori-
quement que cette doctrine était bien celle qui avait été «crue
partout, toujours et par toutes les Eglises »: et cette constatation,
incompléte avant le concile et au concile, devait encore étre con-
firmée aprés le concile par le témoignage des Eglises absentes.
Maintenant, cette constatation n’est plus nécessaire; le témoignage
constant et unanime des Eglises n'est plus le critere catholique;
tout ce travail est inutile. Inutiles sont les conciles. Ie pape dit
qu’il discerne; et du moment qu’il le dit, il discerne; il discerne
puisqu’il le dit, et il le dit puisqu’il discerne. La certitude est
absolue. Nos peres étaient des enfants de ne s’étre pas doutés de
la simplicité de ce systeme.

En somme, toute cette nouvelle théorie papiste repose unique-
ment sur une fausse interprétation des paroles du Christ : Qui vous
écoute m'écoute, je suis avec vous jusqu'a la consommation des
siecles. Au lieu de voir dans ces paroles l'obligation faite par le
Christ aux apoétres de ne précher que ses enseignements et de lui
rester unis pour qu’il soit toujours leur force, on suppose que le
Christ leur a dit: Tout ce que vous direz, je le ratifie d’avance:
vos enseignements seront zpso facfe les miens: ce sont vos paroles
a vous qui seront désormais les paroles de la vie éternelle . . .

Les enfants qui jouent aux soldats et qui s'érigent en géné-
raux, ne sont pas plus enfants.

2° Autre enfantillage. On se rappelle les catholiques-libéraux
qui, apres le concile du Vatican, tout en déplorant les nouveaux
dogmes, condamneérent les anciens-catholiques, en disant que sortir
de I'Eglise romaine était une faute; qu’il fallait y rester, précisé-
ment pour empécher les nouveaux dogmes d'y produire le mal
prévu; qu’on ne pouvait les réduire a I'impuissance de nuire qu’en
luttant a lintérieur (@d entra). Et ces braves modernistes — car ce
sont eux — ont lutté de leur mieux, on sait comment; ils ont
lancé leurs théses et leurs explications, et ils croyaient bien tenir
Rome encerclée dans leur science. Mais, tout a coup, parait le



— 197 -

Syllabus du 4 juillet 1907 et la bulle Pascend? du 8 septembre 1907,
et voila leur cercle brisé, leurs théses anathématisées, leurs efforts
anéantis ad ntra!

Vont-ils recommencer? S’ils le font, ce sera le méme jeu de
la part de Rome. Un nouveau Syllabus les couchera par terre, eux
et leurs nouveaux volumes.

Donc citadelles de capucins. Enfantillages, Croire qu’on vain-
cra '’hydre romaine en restant sous ses griffes et dans ses griffes
(c'est le conseil donné par quelques modernistes italiens), est une
puérilité. Maintes fois déja nous avons relevé les travers et les ridi-
cules de la mentalité romaine. La liste en est inépuisable. Clest
surtout en Italie qu’elle est remarquable, et la proximité du Vatican
rend le fait trés comprehensible: les negres sont d’'un noir d’au-
tant plus luisant qu’ils sont plus prés de I'Equateur.

Les modernistes italiens ont cela de particulier qu’ils ne plaident
pas les circonstances atténuantes, mais qu'ils érigent en principe
leur attachement a la papauté et en méme temps leur résistance a
cette méme papauté. D’une part, il faut, disent-ils, étre trés soumis
au pape et lui obéir, parce qu’il est le pape; mais, d’autre part,
il faut aussi, quand on voit qu’il se trompe, l'en avertir, le lui crier
a bouche-que-veux-tu. C’est son droit d’ordonner, et c'est notre
droit, a nous, de lui dire qu’il ordonne mal, et nous le lui disons
tout en lui étant soumis!

Oui, saint Pere, vous étes infaillible et nous le croyons; mais
ce qui n'est pas moins certain, c’'est que vous faites fausse route,
c’est que vos encycliques sont antiscientifiques et déplorables. Vous
étes infaillible, c'est évident, puisque vous étes pape; mais vous
vous trompez, c’est aussi évident, puisque vous étes homme!

Les docteurs qui ont imaginé cette superbe attitude, ne craignent
pas de dire qu’elle est < originales; qu’elle a été celle de plusieurs
Saints, déja au treizieme siecle; qu’elle concilie tout, et que des
lors il faut la maintenir! ZEvviva 2/ Papa!

Donc, que Pie X anathématise tant qu’il voudra, c’est peut-
étre son devoir. Mais notre devoir a nous, disent ces messieurs, a
nous qui reconnaissons son infaillibilité, c’est de n’en tenir aucun
compte. Il a des raisons pour condamner le progres et la science;
il n'est pas pape pour juger comme tout le monde. Mais nous,
nous avons les ndtres pour étre d'un autre avis. Il joue de la foudre:
nous, nous jouons de la plume. A chacun son rdle. Plus il tonnera
contre le Rinnovamento, plus le Remnovamento tonnera contre lui
en lui baisant les pieds. Et dire que les anciens-catholiques ne com-
prennent pas cela, qu'ils font une tragédie la ol Rome ne fait
qu'une comédie! En vérité, c’est bien la peine d’étre des docteurs
en s d’Allemagne et d’ailleurs pour ne pas concevoir qu'il faut



— 198 —

rendre a chacun la monnaie de sa piece, hurler avec les loups.
rire avec Pulcinello, et s’accorder toutes les indulgences du ciel et
de la terre. Quod gratis datur, gratis accipitur . . .

Réponse. De telles plaisanteries ne se réfutent pas. I.a maison
de Dieu n’est pas une maison de palinodies.

— Un article de la « Grande Revie>. — Cet article est in-
titulé: Le Vatican et l'organisation de la presse. On y signale la
création, par Monsignor Benigni, d’une agence officieuse d’informa-
tions au service de la secrétairerie d’Etat: la Corrispondensza Ro-
mana. Rien de mieux. C'est le droit de Mgr B. Mais voici le fond
de l'affaire et du procédé. I auteur explique ainsi l'action de M.
Benigni:

eIl tire un parti fort avantageux de la relative ignorance ou
sont des choses religieuses les correspondants et les journalistes, or-
dinairement mieux au tait de la grande politique que de la theéologie,
du droit canonique et de 'administration ecclésiastique. Les affaires
du Vatican sont spéciales, compliquées, difficiles a comprendre, et
plus difficiles encore a exposer exactement. D’autre part, les sources
d’information, en ce qui regarde les affaires ecclésiastiques, sont, a
Rome, fort peu nombreuses: les nouvelles fantaisistes naissent et
circulent partout; il n'est pas aisé¢ d’atteindre les nouvelles authen-
tiques ailleurs qu’'au bureau de la secrétairerie d'Etat.

M. Benigni a profité de cette double circonstance pour exercer
sur les journalistes une sorte de éyvrannie obligeante. 1ls risqueraient
de se tromper: on les éclaire: ils n'ont pas le temps de s’informer
par leurs propres moyens, ou de controler des informations re-
cueillies: on les renseigne; on leur simplifie la besogne, on les sauve
de lUincertitude ou de l'embarras. [le fout, bien entendu, a la con-
dition qu'ils acceplent ct veproduisent samns examen ni controle tous
les renseignenients qu'on lewr fowrnzt. S'il leur prenait envie, dans
une occasion donnée, de se libérer de cette contrainte avantageuse,
et de faire un choix parmi les informations qui leur sont livrées,
on leur dirait: « Zout ou rien! Ou wvous publicres toutes nos noi-
velles, on vous wen aurez plus aucune. s

Et voila comment Rome donne le mot d'ordre a une quantité
de journaux, et comment elle répand ses appreéciations, ses points
de vue, ses insinuations, en un mot ses erreurs. Malheur a qui con-
trole les assertions de Rome! On comprend toute la gravité et toute
I'étendue d’'un tel empoisonnement intellectuel. C’est ce qu’on appelle
l'organisation du « pieux mensonge »: pro pictate mentive! Com-
ment les dmes droites ne se soulévent-elles pas d’indignation:



- 199 —

* En Suisse:

— Statistique confessionnelle. — D’apres la < Semaine religieuse
de Genéve» (17 octobre 1908), le recensement de 18350 constatait
qu’il y avait alors en Suisse 1,417,780 protestants (593 %00), 971,809
catholiques (4006 °/00) et 3,145 israélites (I °/oo).

En 1000, le recensement a donné 1,016,157 protestants (578
°/00), 1,379,064 catholiques (416 °/0), 12,2604 israélites (4 °/o0) et
7,358 ressortissants de cultes divers (2 %qo).

Le chiffre des catholiques a donc cru plus rapidement que
celui des protestants. Alors que la proportion des deux cultes était,
il y a un demi-si¢cle, de 3/5 a 2/5, elle a passé actuellement a
4/7 et 3/7. La principale cause de ce changement est I'augmen-
tation, surtout dans la Suisse romande, de l'immigration des étran-
gers francais et italiens. En ce qui concerne les citoyens memes
du pays, la proportion des deux cultes est toujours ce qu’elle était
en 1850.

— Le droit de vote des femmes dans I Liglise catholique-nationale
de Geneve. — Le dimanche 135 novembre dernier, les membres de
cette IEglise ont été appelés a choisir leurs délégués au Synode
cantonal institué a la suite de la loi de Séparation. Pour la pre-
miere fois, les femunes étarent admises a voter. Elles ont partout,
parait-il, formé la majorité. Les chiffres de votants ont été les sui-
vants: Notre-Dame, 131; St-Germain, 81; Carouge, 62; Chene-
Bourg, 28; Lancy, 47: La Plaine, 28; Versoix, 21. Total: 398. Il
n'y avait pas de lutte, et il faut croire que les chiffres ci-dessus
reproduits auraient été plus forts si quelque compétition avait surgi.

— La transformation du « Catholique national». — l.a situa-
tion difficile faite a notre LEglise de Genéve par la récente loi de
la Séparation, l'oblige a faire du « Catholique national » 'organe
mensuel de ses intéréts genevois. Il sera donc désormais rédige,
imprimé et publié a Geneve. Espérons que, lorsque les premicres
difficultés matérielles seront écartées, il reprendra son importance
antérieure. Ce Recueil de dix-huit années de luttes contient. pour
I’histoire de notre Réforme, dans la Suisse romande surtout, une
quantité d’ideées et de renseignements précieux.

— La question de Notre-Dame, a Geneve. — M. de Narfon
a publié, dans le «Figaro» du 17 octobre dernier, les considé-
rations suivantes: ¢La question n’est pas aussi simple que cela.
N’oubliez pas qu'en vertu de la loi de concession, Notre-Dame
appartient aux catholiques, a tous les catholiques sans exception,
c’est-a-dire a tous ceux qui s'affirment catholiques, puisque, comme
je vous le disais tout a l'heure, ce n’est pas a4 I'Etat qu'il peut



— 200 —

convenir de délivrer ou de refuser des brevets d’orthodoxie. Dé-
possédés, les catholiques nationaux adresseront un recours au Tri-
bunal fédéral, lequel, selon sa jurisprudence, tranchera le litige
précisement par cette co-joutssance a laquelle les catholiques natio-
naux ne répugnent pas, mais que les catholiques romains ne croient
pas pouvoir accepter. Et les choses seront ainsi remises en |’état
actuel, avec cette circonstance aggravante que la solution équitable
que nous cherchons aura été rendue, par ce coup d'épée dans
I'eau, beaucoup plus difficile.

J’ai donc raison de prétendre que la solution équitable ne
peut étre qu’une solution amiable, c'est-a-dire une solution résultant
d'une entente entre les deux parties, les nationaux reconnaissant
qu'ils ont le devoir de céder la place aux romains, et recevant
néanmoins une indemnité pour 'abandon, consenti par eux, de leur
part de propriété sur 1'église. Ce devoir s’'impose d’autant plus
aux catholiques nationaux qu’ils n’ont pas besoin de Notre-Dame,
I'église Saint-Germain, que nul ne songe a leur disputer, suffisant
trés largement au libre exercice de leur culte.

Telle est la solution que le Conseil d’Etat a mission de pour-
suivre. »

Quant a «<l'indemnité éventuellement due aux catholiques na-
tionaux », M. de Narfon pense que ¢ ce serait fort raisonnable »
qu’elle fit payée par les catholiques romains. Il espere que la
pauvreté des catholiques nationaux les rendra avec le temps assez
< accommodants » pour accepter ce que les catholiques romains leur
offriront. Trés equitable, M. de Narfon!

Les anciens-catholiques ont confiance dans I'équité du Tribunal
fédéral. Le public, d'ailleurs, compread mieux chaque jour que le
parti ultramontain n’a pas le droit de condamner, de par son bon
plaisir, le principe de la co-jouissance des églises, principe qui a
été pratiqué autrefois et qui l'est encore dans certaines localités
entre protestants et catholiques-romains. C’est un truc politique de
ce parti, pour forcer les gouvernements qui ont besoin de son con-
cours a le payer par la solution en question; le motif de religion
n'y est pour rien, puisque les romains savent tres bien pratiquer
la co-jouissance la ou ils y ont avantage. Il s’agit uniquement,
pour eux, de se faire payer leur concours politique. La Prusse
vient d’accepter la Semultanschule, c’est-a-dire de permettre le
choix entre un maitre d’école ancien-catholique et un maitre d'école
catholique-romain, comme elle permet le choix entre un maitre
d’école luthérien et un maitre d’école réformé. Pourquoi ce qui est
équitable en matiére d’école, ne le serait-il pas en matiére d’église?
Si une école peut servir a deux maitres de confessions différentes,
pourquoi une église ne pourrait-elle pas servir aussi a deux pas-



— 901, —

teurs de confessions différentes? N’est-ce pas du simple bon sens?
Nous verrons bien si le papisme sera assez fort pour faire capi-
tuler la raison et la justice, a Genéve surtout ou il y a encore,
chez quelques citoyens, des traditions antiromaines.

— La féte de U'Université de Berne (28 novembre 1908). —
Anlasslich der diesjdhrigen Hochschulfeier verlieh der akademische
Senat der Universitat Bern auf Antrag der katholisch-theologischen
Fakultidt den Herren Professor A. Thiirlings in Bern und Professor
Georg Moog am altkatholisch-theologischen Seminar in Bonn die
Doktorwiirde honoris causa. Herr Moog hatte 1884 vor der katho-
lisch-theologischen Fakultit mit bestem Erfolg das theologische
Licentiatenexamen bestanden und sich damit ein Anrecht auf den
Doktortitel erworben. Dieser Auszeichnung hatte er sich inzwischen
nicht bloss durch seine trefflichen Leistungen im Pfarramt — er ist
gegenwartig Pfarrer der altkatholischen Gemeinde in Krefeld —,
sondern auch durch sehr rithmliche wissenschaftliche Arbeiten, die
zum Teil in der « Internat. theol. Zeitschrift » erschienen sind, wiirdig
gemacht. In Anerkennung seiner Tiichtigkeit und seiner Verdienste
wurde er vor zwei Jahren zum Professor der neutestamentlichen
Exegese am theologischen Seminar in Bonn ernannt.

Gleichzeitig wurde der theologische Doktortitel auch Herrn
Professor Ad. Thiirlings verlichen. Als Herr Thiirlings 1906/07 das
Rektorat der Universitat Bern innehatte, waren 40 Jahre seit seiner
Priesterweihe, 30 Jahre seit seiner Promotion zum Doktor der Philo-
sophie an der Universitdt Miinchen, 20 Jahre seit seiner Ernennung
zum Professor der systematischen Theologie an unserer katholisch-
theologischen Fakultit verflossen. Er gehort noch zu den Geistlichen,
die sofort nach der Proklamierung der vatikanischen Dogmen offen
hervortraten und zur Organisierung der ersten altkatholischen Ge-
meinden mithalfen. In dem Ehrendiplom, das ihm nun ausgestellt
worden ist, sind insbesondere seine Arbeiten auf dem (ebiete der
kirchlichen Liturgie hervorgehoben. Es gibt wohl keinen schweize-
rischen Theologen, der thm in diesem IFache gleichzustellen ware.
Seine ganz hervorragende musikalische Begabung befiahigte ihn na-
mentlich, die reichen musikalischen Schitze der lateinischen Kirche
des Abendlandes fur den in der L.andessprache gefeierten Gottes-
dienst der altkatholischen Kirchen Deutschlands und der Schweiz
nutzbar zu machen.

Unter den weitern Mitteilungen hatte der gegenwirtige Rektor
der Universitat, Herr Professor Dr. Tschirch, beim Festakt zu ver-
kinden, dass im Verlauf des verflossenen Studienjahres dem Herrn
Nikola Velimirowitsch aus Belgrad fiir eine sehr umfangreiche, im
katholisch-theologischen Seminar verfasste Arbeit « Die Auferstehung



202 —

Christi nach dem Neuen Testament und dem apokryphischen Petrus-
evangelium » ein erster Preis zuerkannt worden ist, und dass Herr
cand. theol. Arnold Gilg aus Ziirich fiir die Losung der von der
katholisch-theologischen Falkultit gestellten Preisaufgabe «Beurtei-
lung der Donatisten durch Optatus von Milevi» den ersten Preiz
erhalten hat.

Auch wir entbieten diesen vier gekronten Theologen unsern
herzlichen Gliickwunsch. (Der Katholik, 3. Dez. 1908.)

— Points noirs dans le protestantisme genevois. — lie vote
du 27 septembre 1908, par lequel 43531 électeurs, sur 12,068 ins-
crits, ont accepté la nouvelle Constitution ecclésiastique, est loin
d’avoir tranché toutes les questions pendantes. La « Semaine reli-
gieuse de Geneve», du 30 octobre, les a signalées ainsi: « Des
7500 citoyens protestants qui n'ont pas voté dimanche, combien
y en aura-t-il qui resteront des membres actifs de 'lLiglise, et com-
bien qui voudront sortir de ses cadrest Nous l'ignorons encore. —
Des 4531 citovens qui ont voté owz, combien y en aura-t-il qui
participeront aux dépenses du culte, et combien qui s’en désinté-
resseront? Mystére. — Aurons-nous, dans deux ans, ['électorat
féminin, et quelle sera son influence sur la marche de I'Egliser
Qui le saitr — Quelle influence le nouveau régime exercera-t-il
sur le recrutement du corps pastoral, au double point de vue du
nombre et de la qualité? Nous lignorons encore. — Comment la
Faculté de Théologie se renouvellera-t-elle a I'avenir et dans quelle
direction poussera-t-elle ses éléves? Dieu seul le sait, car nous
doutons que le Conseil d'Etat, qui continuera a nommer les pro-
fesseurs, ait lui-méme arrété son attitude a cet eégard, et qu’il sache
bien s'il se laissera inspirer, dans le choix des professeurs de théo-
logie, par le Consistoire, par I'’Académie ou par la Loge. — Com-
ment les Corps ecclésiastiques, dont on a tenu a conserver, pour
Vheure, le personnel intact, se renouvelleront-ils plus tard, et quel
role le groupement du Centre voudra-t-il y jouer? Nous ne saurions
le deviner. — Dans quelle proportion et a quelles conditions les
membres de I'’Association chrétienne évangélique et de I'Eglise libre
consentiront-ils a entrer et a travailler dans les cadres nouveaux?
Ils ne le savent peut-étre pas méme encore eux-mémes. — Rien
n'est donc plus problématique que I'avenir, méme prochain, qui
peut étre réservé a notre Eglise reconstituée. »

— Un jugement de M. Paul Seippel sur Vinet. — Dans la
¢« Semaine littéraire » (nov. 1908), 'honorable publiciste a singuliére-
ment amoindri, ce semble, la conflance que nombre de protestants
avaient jusqu’ici témoignée a Vinet. A l'en croire, Vinet, «sur
quelques points essentiels du dogme chrétien, n’a pas osé dire toute



sa pensée», et son silence a été pour ses amis ¢ presque un scan-
dale ». «Pris entre deux orthodoxies ¢galement exigeantes, V. se
trouva perplexe. Il n'eut pas assez de confiance en lui-méme pour
briser aussi bien avec l'une qu'avec l'autre, et pour suivre son
chemin librement ... A part lui, V. a jugé artificielle, factice, une
conception religieuse qui gagna de proche en proche et resta do-
minante dans notre pays durant plusieurs générations. Il ne I'a pas
combattue de front, » Il écrivit & Erskine en 1846 : ¢ Je ne saurais
vous dire combien l'uniformité qui regne dans nos prédications me
semble factice, superficielle et fatigante. On débite un chapelet de
dogmes a peu pres comme les catholiques débitent leurs chapelets
d’oraisons . .. sans ¢tre convaincu. Le christianisme n’est pour moi,
ni exclusivement, ni par excellence, celui qu'on nous préche depuis
vingt-cinq ans. Je crois cette formule impuissante et usée. Clest
un réchauffé tres refroidi du XVI° siecle. »

Ch. Secrétan, qui le voyait souflrir de cette mauvaise théo-
logie, le pressa de rompre le silence et de déclarer ouvertement
ce qu'il croyait erroné dans les doctrines du Réveil. Vinet lui ré-
pondit: « Nous somines, je crois, francs 'un et 'autre; mais nous
n’entendons pas la franchise de la méme fagon. Vous la faites
consister a dire tout ce que vous pensez: il me suffit de ne dire
que ce que je pense.» Ch. Secrétan n’a pas craint de dire que
par ses «réticences >, Vinet «a desservi 'Eglise ». Donc, dit M.
Seippel, «il est avéré que, si le loyal et véridique Vinet n’a jamais
dit le contraire de sa pensée, il n'a pourtant pas osé dire toute
sa pensée ». ‘

Qul oserait maintenant jurer sur la parole de Vinet:

# Ou en est l'union des Eglises? — En terminant l'année
1908, il est bon d’établir un état de la question, dans le but de
frayer la voie a l'année 1909.

1° Il v a lunion avec Rome. Celle-la est tres désirée par les
romanisants de toutes les Eglises; et, en vérité, tous ces romani-
sants devraient bien enfin s'unir en se faisant tous romains; on
verrait ainsi ot l'on en est et a qui l'on a a faire. Tous sont mirs,
et les fruits peuvent tomber des arbres. Rome est toute disposée
a les recueillir et a en faire son cidre et son profit. Ce serait une
grande simplification.

Pourquoi ne se fait-elle pas? C'est que Rome impose des con-
ditions inacceptables. Rome, en effet, impose aux anglicans de faire
réordonner leurs évéques et leurs prétres, dont elle ne reconnait
pas le sacerdoce: et les anglicans ne veulent pas passer par cette
humiliation. Si les anglicans n’étaient pas aussi divisés, mais un



204 —

peu plus avisés, ils verraient aisément le moyen de triompher de
cette difficulté; malheureusement ils paraissent frappés de cécité.
Je parle, bien entendu, pour mon propre compte; mais ils peuvent
étre certains que je ne suis pas seul de mon avis.

Les romanisants des Iiglises orientales consentent et méme
tiennent a conserver les opinions théologiques qu'ils ont puisées
chez les théologiens romains, surtout depuis le seizieme siecle; ils
sont bien pres de les considérer comme des dogmes et leur men-
talité ne differe vraiment pas beaucoup de celle des moines romains.
Heureusement, ils ne veulent pas se soumettre au joug de Rome.
Parmi eux, les Solovieff sont rares. ILes dogmes de linfaillibilité
et de la juridiction absolue et universelle du pape sont les pierres
d’achoppement. Espérons qu’elles seront un obstacle insurmontable,
et que l'autoritarisme romain finira par disparaitre avant que toute
union soit possible de ce coté.

2 Il v a lunion avec les profestants. Elle est actuellement
impossible a réaliser, parce qu'ils sont par trop divisés entre eux. Les
uns, conservateurs, sont trop enfoncés dans leur propre exclusivisme
traditionnel pour comprendre soit la réforme catholique, soit la
critique de leurs freres protestants radicaux; dans cet état de
choses, ils s’éloignent toujours davantage des uns et des autres et
font le jeu de Rome. S'uniront-ils jamais a Rome? J'en doute. Il
est plus probable qu'ils s’émietteront de plus en plus, et seront
emportés, comme des unités impuissantes, soit par les petites Eglises
piétistes, soit par les Eglises libérales; les chercheurs de tranquillité
d'esprit a tout prix se feront romanistes, éblouis*par la prétendue
unité romaine.

3° Iy a lunion enire les anglicans et les orthodoxes. Les
anglicans paraissent beaucoup la désirer; la nouvelle association
de St. Willibrord, fondée par eux, semble avoir pour but 'union
avec les orthodoxes plus encore qu'avec les anciens-catholiques de
Hollande. Quoi qu'il en soit, les divisions anglicanes sont un obstacle
que les orthodoxes trouveront sans doute infranchissable; or ces
divisions ne semblent pas prés de disparaitre. Reste la question
des ordinations anglicanes, dont la wvalidité a toujours paru sus-
pecte, pour ne rien dire de plus, aux orthodoxes. Peut-étre les
orthodoxes auraient-ils encore d'autres difficultés a soulever, et
peut-étre aussi certains anglicans de Low Church et de Broad
Church auraient-ils aussi des griefs a faire valoir. Ce n’est pas a
moi a parler en leur nom.

4° Il v a lunion entre les anglicans et les anciens-catholiques.
Peut-étre la nouvelle association de St. Willibrord réussira-t-elle a
iui donner un nouvel élan. Nous le désirons vivement. Mais nous
voyons trop les difficultés présentes pour croire a un succes sérieux.



.. 5 ==

50 Il vy a lunion entre les orthodoxes et les anciens-catholiques.
En vérité, elle devrait déja étre réalisée, car aucun document offi-
ciel des deux Eglises n'y fait obstacle, ni du coté des dogmes
cecuméniques, ni du cété de la constitution ecclésiastique. On sait
que la discipline est chose particuliere a chaque Eglise autonome.
Ce qui fait obstacle, ce sont les malentendus des théologiens, mal-
entendus qui devraient etre écartés, puisque les opinions théolo-
giques ne sont pas des dogmes et qu’elles doivent rester libres
dans toutes les Eglises particulieres. Espérons que ces malentendus
finiront par disparaitre: car, a la longue, ils fatiguent, énervent les
meilleures volontés et méme scandalisent.

Par quels moyens faire disparaitre toutes ces difficultés? Un
de nos confréres a écrit: « Nous croyons que le meilleur moyen
de travailler utilement, c’est de ne point se hater.» Je dirais préci-
sément le contraire. Probablement, nous sommes 'un et 'autre, au
fond, du meéme avis, en ce que, l'un et l'autre, nous voulons la
prudence et la clarté. Tres bien. Mais, toute prudence étant sauve-
gardée, je crois qu’il n'y a plus de temps a perdre; je crois que,
sous le prétexte de la prudence, se cache souvent la paresse des
esprits et la torpeur des consciences; je crois qu’il serait temps de
mettre fin a une funeste somnolence, qui n’est au fond qu’une
forme dissimulée d'indifférentisme. Non, il ne faut pas se précipiter,
mais il faut se hater; il faut, en tout cas, ne plus perdre trés inutile-
ment un temps précieux. Ce temps perdu profite aux indifférents qui
se multiplient, aux libres-penseurs irreligieux qui ricanent et fortifient
Virreligion, et surtout a Rome qui, elle, sait ne pas perdre de temps.

On a dit aussi que le moyen de réaliser l'union, c'est que
toutes les Eglises intéressées expriment leurs griefs, leurs désirs,
et reconnaissent sincérement leurs propres défauts dans le désir de
s'en corriger. Ceci me semble parfait, et surtout si parfaitement
évident qu’il est inutile de mettre les points sur les z.

Donc, une bonne fois pour toutes, que chaque Eglise expose
ses difficultés dogmatiques et qu’elles soient enfin tranchées. Au-
cune n’est insurmontable. Avec le critérium catholique orthodoxe,
rien méme n'est plus facile. La seule difficulté est dans l'orniére
de certains esprits attardés, obstinés, qui ne comprennent ni les
besoins de l'époque actuelle, ni les périls qui menacent la religion;
qui ont peur de leur ombre et de leurs chimeres, qui s’enfoncent
dans des redites banales au lieu de considérer les nouvelles ques-
tions, les nouveaux points de vue, les nouveaux besoins des esprits
et des consciences. La est la vraie difficulté : obstination des uns,
qui se croient infaillibles, et routine des autres, qui confondent la
sagesse avec la torpeur,



— 206 —

Enfin une derniére observation. Les retardataires dont je parle
semblent croire qu'il faille d’abord que les Eglises soient parfaites,
et qu'alors seulement elles pourront s’unir., C'est une grosse erreur.
Les Eglises ne doivent pas s’unir parce qu’elles sont parfaites, mais
elles doivent s'unir powur le deveniv. La perfection n'est pas de ce
monde, pas plus pour les LEglises que pour les individus, et s'il
fallait l'attendre pour agir, on attendrait longtemps.

Relisons St. Paul. Nous verrons dans ses Epitres que les Eglises
doivent se perfectionner précisément en agissant les unes sur les
autres, en se communiquant les unes aux autres les divers charismes
qu'elles ont recus dans des mesures diverses. C’est par ces échanges
de charité et de foi qu’elles s’améliorent. Les Eglises isolées qui
ne donnent rien, ne recoivent rien non plus; elles se condamnent
elles-mémes a linaction, a la stérilité, au dépérissement. Si elles
se croient parfaites, elles sont d’autant plus imparfaites: si elles
s'attribuent le monopole de la foi et peut-¢tre aussi celui de la
grace, elles ne voient pas qu'il y a en dehors d'elles une foi plus
vivante et une grace plus féconde. Non, non, il n’y a plus de
temps a perdre. Comprenons enfin que nous ne deviendrons forts
et meilleurs qu’en ¢tant unis, c'est-a dire en €tant en communications
réciproques et suivies, soit pour rendre nos dogmes plus lumineux
et plus radieux dans le monde de la pensé€e, soit pour signaler
humblement les défauts auxquels de vrais chrétiens doivent remedier,
soit pour nous y aider charitablement les uns les autres. L’union
seule peut rendre ces communications pratiques, positives et fécondes.
Sans elles, le dépérissement est évident et inévitable.

* Nécrologie. — Am 17. November 1908 ist Prof. W. Bunkofer
in Wertheim (Baden) gestorben. Als es sich in den neunziger Jahren
in der romischen Kirche zu regen begann, in Usterreich die Los
von Rom-Bewegung einsetzte, in Frankreich viele Geistliche aus
der romischen Kirche austraten und in Deutschland Prof. Schell
und seine Gesinnungsgenossen wider den Ultramontanismus auf-
traten, erschien im Sommer 1897 auch Prof., Bunkofer auf dem
Plan mit einer wichtigen Kundgebung, mit welcher er der Offent-
lichkeit gegeniiber seinen Anschluss an die altkatholische Kirche
begriindete. Er ist einer der Wenigen gewesen und geblieben,
welche die Konsequenz aus der Stellung zum Ultramontanismus
gezogen und die romische Kirche verlassen haben.

<« IFolgend der Stimme des Gewissens — so begann die Er-
klarung — habe ich einen entscheidenden Schritt getan, der mir
die Ehrenpflicht auferlegt, der Offentlichkeit, insbesondere aber
meinen bisherigen Glaubensgenossen Rechenschaft zu geben. ..



207 —

Es war die letzte Konsequenz einer iiber ein halbes Menschenalter
zurickreichenden schweren Geistes- und Gemiitsarbeit, die mich
notigte, Stein flir Stein abzubrechen von einem Bau, der in der
ersten Halfte meines Lebens nach ausschliesslich romischen Prin-
zipien und daher mit ungeniigendem Material war aufgefiihrt worden.
Die Unterlassung dieser Arbeit hitte mir ein fiir Geist und Kérper
bequemeres und gesiinderes Regime moglich gemacht. Aber die
mehr und mehr sich aufdrangende Gewissheit, dass das Fortgehen
auf dem Wege der Vergangenheit unter den unvermeidlichen Ein-
wirkungen fortschreitender Erkenntnis mich formlich in zwei Per-
sonen zerspalten wiirde, die sich gegenseitig verneinen — nun
werden alle Griinde aufgezihlt — solche und viele andere schmerz-
liche Walhrnehmungen, welche bezeugen, dass auf diesem Boden
der absoluten Herrschaft des Einen, welche des unseligen Pius Vor-
cganger, Gregor der Grosse, als Gottesldasterung und Wahnsinn be-
zeichnet hat, und anderseits der rechtlosen Knechtschaft aller tibrigen
die Religion Jesu nur in verderbter Form zu finden ist: alle diese
tieftraurigen Tatsachen haben mich bewogen, jetzt in meinem 37.
Lebensjahre, dem Gewissen und der besseren Einsicht folgend, die
Kirche des Papstes zu verlassen und Unterkunft zu suchen in jener
Religionsgemeinschaft, die aus gleichen Grinden sich von der
vatikanisch gewordenen Kirche losgesagt und welche der Ultra-
montanismus ausserlich verachtet, innerlich aber fiirchtet, weil sie
sein boses Gewissen ist und weil sie unter schweren Opfern fur
das edle Ziel arbeitet, dem unverdorbenen alten katholischen Christen-
tum die Wege zu bahnen und die Einigung der christlichen Kon-
fessionen in Liebe zu erstreben.»

Prof. Bunkofer wurde am 22. Oktober 1840 in Rastatt geboren,
besuchte das Gymnasium in Karlsruhe, begann 13359 seine theo-
logischen Studien in Freiburg i. Br. und wurde 1863 zum Priester
geweiht. Nach zweijihriger Tatigkeit in der Seelsorge widmete er
sich seit 1865 in Minchen und Karlsruhe dem Studium der Mathe-
matik und Naturwissenschaft, 1868 bestand er die Staatspriifung.
Er ergriff jetzt den Lehrerberuf, wurde Seminardirektor und 1876
Professor. Als solcher wirkte er seit 1886 bis zu seinem Tode am
Gymnasium in Wertheim. Im August 1897 erfolgte seine Auf-
nahme in den altkatholischen Klerus. Als altkatholischer Geistlicher
hat er haufig in verschiedenen Gemeinden gepredigt. Er wurde
tiberall gern gehort und allen, die ithn kennen gelernt, wurde er
ein hochgeachteter und geschitzter Glaubensgenosse. Er wurde
auch wiederholt eingeladen, in der Schweiz Vortrage zu halten.
Allein zu seinem Leidwesen konnte er nicht Folge leisten, weil sein
Beruf als Lehrer, dem er mit Ernst und Gewissenhaftigkeit oblag,
ihn zu sehr in Anspruch nahm.



Im Anschluss an seinen Austritt aus der romischen Kirche hat
er einige wertvolle Schriften publiziert. «Mein Austritt aus der
romischen Kirche s ; Ein Mosaikbild aus der vatikanischen Dunkel-
kammer: Christi Worte: «Ich bin bei euch», das grosse Frage-
zeichen am Stuhle Petri: Ex cathedra: Ernste Gedanken iiber Roms
Unrecht auf dem Lehrstuhl; ¢ Dies ist mein Leib»; Freie Ge-
danken iiber das hl. Abendmahl in Gesprichen; Das Beichtgebot
der romischen Kirche. Sie sind bei E. Buchmann Nachf. in Wert-
heim erschienen und koénnen vom christkatholischen Schriftenlager
in Basel bezogen werden. Die Schriften sind Dokumente des viel-
jahrigen geistigen Arbeitens des Verfassers und zeugen von seinem
freien Geist, mit dem er an wichtige Probleme trat. Sie sind in
unseren Kreisen viel zu wenig bekannt.

Der Verstorbene musste sich vor einiger Zeit einer Operation
in einer Klinik unterziehen. Er iberstand leider die Schwache-
anfille, die sich einstellten, nicht. Am 19. November wurde er
durch den Heidelberger Pfarrer Seyfried in Wertheim zur letzten
Ruhe bestattet. R. I P.

J®F AVIS. Est-ce un défaut? Est-ce une qualité? C’est probablement 1'un
et I'autre selon le point de vue auquel on envisage les choses. Toujours est-il que
nous ne faisons pas de propagande; qu’autant nous estimons et admirons e zele pour
la cause de la vérité et pour les progrés de notre Eglise, autant nous fuvons toute
espece de zélotisme, de pression sur les personnes, et méme de simples réclames pour
faire valoir nos travaux et nos actes. Dés lorigine de notre mouvewment, nous nous
sommes contentés d’agir suivant notre conscience et de faire appel a ceux qui com-
prenaient comme noug les devoirs de 'heure présente. La Aewue inlernationale de
théologic a continué cette attitude de travail obstiné et de réserve non moins obstinée.
Aujourd’hui encore, malgré les difficultés de la situation, alors que le pape verse
d’un coup cent mille franes a l'Institut catholique de Paris, alors que les évéques et
les simples fideles entretiennent par d’abondantes offrandes leurs nombreuses Revucs
et leurs journaux plus nombreux encore, alors que les protestants battent partcut, cux
aussi, le rappel, nous nous bornons a redire a nos adhérents et a nos amis que l'in-
différentisme, dans les milieux réputés libéraux, est une maladie mortelle, qu’il y va
de leur vie religieuse et ecclésiastique, et que, s’ils n’agissent pas en conséquence, ils.
doivent logiquement s’attendre aux plus funestes résuvltats de la plus coupable inertie.

LA DIRECTION,

" Le Directeur-Gérant: Prof. DT E. MICHAUD.

Berne. — Imprimerie STAMPFLI & CIE.



	Chronique

