
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 65

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


188

CHRONIQUE

THÉOLOGIQUE ET ECCLÉSIASTIQUE.

* A lire: — Dans le Deutscher Merkur (13 nov. 1908): un
intéressant article sur Wressenberg.

— Dans la Gioventù (Rivista dei Giovani protestanti d'Italia),
ott. 1908 : Le tre forme di cristianesimo (Ugo Janni) ; bonne réponse
à Don Romolo Murri qui confond papisme et catholicisme.

— Dans la Rassegna Nazionale (Florence), ott. 1908: Le
prétendu mariage du cardinal Mazarin et d'Anne d'Autriche (L.
Cappelletti).

— Dans la Revue du clergé français (ier décembre 1908): une
très intéressante étude de M. A. Boudinhon sur l'eucharistie et le
Saint-Graal.

— Dans la Revue de théologie (Montauban), sept. 1908 : un
très sage article de M. le Dr Friedel sur le problème de l'Eglise
à l'heure présente.

— Dans le Rinnovamento (1908, n. 4): intéressants articles sur
Loisy et les Evangiles synoptiques, sur Newman et Renan, sur
l'abbé Turmel, etc.

* Religion et Religiosité. — Sous ce titre, M. Jean Finot
a publié, dans la « Revue > du Ier octobre 1908 (p. 272-287), un
article très digne de remarque, dans lequel il distingue deux
catégories de croyants: ceux qui repoussent la religion et ceux qui
professent la religiosité. Selon lui, repousser la religion, c'est

repousser le dogme, le culte, l'Eglise, le sacerdoce, etc. ; professer
la religiosité, c'est professer « une foi vague où les dogmes perdent
leurs contours nets et prennent la forme des aspirations indéfinies ».

Il est de ces derniers. Faut-il le distinguer des sentimentalistes qui
professent le sentiment religieux et non la simple religiosité vague?
Il sait, à n'en pas douter, que le sentiment, religieux ou non,
implique en soi une idée positive, puisqu'il est, psychologiquement,



— 189 —

postérieur à l'acte intellectuel, tandis que la simple religiosité
« vague » rentre plutôt dans la sensation imaginative qui n'a pas
encore passé par le tamis de la raison. Quoi qu'il en soit, le fond
de la pensée de M. F. semble consister dans les points suivants :

— i° Nécessité de la religiosité. Ce qu'il en dit est fort beau, si

on l'entend du sentiment religieux vrai, positif et précis, et non
('une vague nébulosité religieuse, incapable de satisfaire les esprits
qui veulent se rendre un compte exact des choses. — 2° Suffisance
de cette religiosité. — 30 Déclin et désagrégation, de fait, des

religions dogmatiques, cultuelles, ecclésiastiques et sacerdotales. —
40 Approbation de ce déclin et de cette désagrégation, parce que
de telles religions sont contraires à la science et au progrès.

Sur les erreurs impliquées dans ces trois dernières assertions
dn"* 2, 3 et 4), voir le Catholique national des 19 septembre, 17 et
31 octobre 1908.

* Une phrase de M. G. Goyau sur l'opposition au concile
du Vatican. — Les ouvrages des Schulte et des Friedrich ont
empêché l'honorable publiciste de dormir ; il a voulu, lui aussi,
écrire à sa façon l'histoire du Kulturkampf. Il a oublié, avant de

se faire historien d'un fait théologique et d'un concile, de se
renseigner sur les questions théologiques et conciliaires. Il semble en
être encore aux leçons qui lui ont été données au catéchisme, et
croire qu'un concile est une assemblée « inspirée » et à laquelle i
faut être t docile », étant donnée «la puissance episcopale > C'est
dans la < Revue des Deux Mondes» du Ier septembre 1908 qu'il
a écrit ce qui suit, un jour que le Directeur dormait sans doute
profondément: « Dœllinger et ses amis avaient perdu la notion
même de ce qu'était un concile, de Y inspiration souveraine dont
il se réclame, et de la docilité qu'il commande; mais l'obéissance
de l'épiscopat aux décrets conciliaires donnait à l'idée d'autorité
religieuse, sur laquelle la puissance episcopale est elle-même fondée,
une nouvelle assise et un éclat nouveau.» Quelle logomachie! Les
évêques ont une puissance, et ils obéissent ils obéissent aux
décrets conciliaires et ce sont eux qui les font! Et cela donne à

l'autorité religieuse une assise nouvelle Très nouvelle en effet. M. Goy7au

essayant d'apprendre la théologie et l'histoire conciliaire à Dœllinger
et s'irritant contre « des professeurs de théologie brouillés avec le
Saint-Siège»! N'est-ce pas délicieux! Ne dirait-on pas qu'il suffise
de n'être pas brouillé avec le Saint-Siège pour connaître Va oc de
la théologie?

* Les anciens-catholiques aux Etats-Unis. — On lit dans
le «Katholik» (Bern), du 7 novembre dernier, p. 387: «Die unab-



— 190 -

hängigen polnischen und tschechischen Gemeinden bestehen, wie
Bischof Hodur im Haag erklärte, meistens aus Arbeiterfamilien.
Diese sind bekanntlich von der gegenwärtigen geschäftlichen Krisis
schwer betroffen. Tausend und tausend Familien sehen sich
gezwungen, in die alte Heimat zurückzukehren. Derartige Situationen
weiss aber die römische Kirche sehr gut auszunützen. Tatsächlich
sei Tichy von seinen Gemeinden bereits verlassen gewesen, als
auch er auf seine < Unabhängigkeit » verzichtete.

Für die Polen kommt der besondere missliche Umstand hinzu,
dass die päpstliche Kurie angefangen hat, in den Staaten, in denen
sich viele polnische Einwanderer niedergelassen haben, polnische
Hülfsbischöfe einzusetzen und auch in kultischen Dingen dem
Verlangen nach Bewahrung polnischer Eigenart in verschiedenartiger
Weise nachzugeben. So wurde den unabhängigen Polen an
verschiedenen Orten das Wasser abgegraben.

Indessen hält Kozlowskis Nachfolger, Bischof Hodur in Skranton,
Pa., mit bewundernswerter Treue stand, besucht die Gemeinden und
hilft, wo und wie er helfen kann. Einem neuesten Berichte entnehmen

wir, dass die Verluste an dem einen Ort durch neuen Zuwachs
an andern Orten ziemlich ausgeglichen worden sind. Dem polnischen
Bistum gehören gegenwärtig 23 organisierte Gemeinden an, die von
24 Geistlichen pastoriert werden und zusammen gegen 30,000 Seelen
zählen. Die Gemeinden befinden sich ausschliesslich in volkreichen
Städten und liegen in sieben verschiedenen Staaten. Herrn Bischof
Hodur, der am Kongress im Haag auf alle Anwesenden einen
vorzüglichen Eindruck gemacht hat, wünschen wir in dieser schweren
Zeit festen Mut und treue Mitarbeiter. »

* Comment le Père M. Jugie, assomptionniste de
Constantinople, juge l'Eglise orthodoxe. — Dans les « Echos
d'Orient » de septembre 1908, le P. J. critique les opinions théologiques

de MM. Mesoloras, Androutsos, Dyovouniotis et Balanos,
et il termine son article par le jugement suivant, qui intéressera
certainement nos lecteurs :

« De la confrontation précédente, il ressort clairement qu'en
dehors de la lettre des sept Conciles, les théologiens orthodoxes
n'ont aucune boussole doctrinale pour les diriger dans leurs
investigations, et que le magistère ordinaire dont ils parlent n'est qu'un
vain mot. Mis en présence des développements doctrinaux qui se

sont produits chez nous depuis le VIIIe siècle, chacun d'eux choisit
ce qui lui plaît et rejette ce qui ne va pas à la tournure de son
esprit. C'est le règne du libre examen sur tout ce qui n'a pas été
strictement défini par les sept premiers conciles. Les opinions les



— 191 —

plus contradictoires sur des questions vitales qui tiennent à
l'essence même du christianisme '), mais que l'ancienne Eglise n'a pas
officiellement tranchées2), ont cours au sein de l'orthodoxie orientale.

Et le phénomène intéressant, c'est que personne ne s'y émeut
de cet état de choses3). On sait les tempêtes que déchaîna l'apparition

du baïanisme en Occident; aujourd'hui, la même erreur
circule librement dans l'Eglise orthodoxe, et personne ne s'avise
d'arrêter sa marche. C'est un exemple entre bien d'autres 4). Sur certaines
questions, cependant, les théologiens orthodoxes font encore bloc:
c'est sur les vieilles querelles entre grecs et latins. Une unité relative

est réalisée sur ce terrain par l'esprit orthodoxe, c'est-à-dire

par l'esprit du schisme'). Nous avons vu M. Androutsos rester
fidèle à cet esprit, et c'est ce qu'il faut regretter 6). Au lieu d'examiner

sérieusement la doctrine de l'ancienne Eglise sur les points
qui nous divisent, il s'est contenté de répéter des affirmations qui
n'ont pour appui que des réticences ou des équivoques, et il n'a
pas manqué de mettre encore en avant de pures divergences
liturgiques ou canoniques. Quand en aura-t-on fini avec cet esprit
orthodoxe 7j Quand donc surgira le Newman 8j de l'orthodoxie qui,
se mettant loyalement et courageusement à l'étude de l'ancienne
tradition, n'aura pas de peine à reconnaître que le grain de sénevé
dont parle l'Evangile est planté sur le sol de l'Eglise romaine, où

') Le P. J. confond ici l'essence du christianisme et les opinions des théologiens.

L'essence du christianisme n'est que l'enseignement même du Christ; cet
enseignement suffit à tout chrétien et à tous les chrétiens pour le salut. Quant aux
explications théologiques, elles sont libres selon la science et la conscience de

chacun; les oppositions entre les théologiens ont toujours existé et elles seront éternelles,
même à Rome, même avec le fameux magistère papal. D'ailleurs, elles sont plus
utiles que nuisibles, et elles valent mieux que le honteux bâillonnement des congrégations

romaines.
a) L'ancienne Eglise a fait preuve de sagesse.
8) C'est une preuve qu'il y a de l'esprit et de la largeur d'esprit dans cette

Eglise.
4) Que Dieu préserve l'Orient de toutes les sottises que se sont permises les

théologiens occidentaux, dans leurs discussions ab hoc et ab hac sur des questions
aussi insolubles qu'inutiles, où, loin d'éclaircir aucune idée, ils ont à peu près tout
brouillé par une puérile logomachie.

5) Le P. J. oublie que le schisme a commencé par les prétentions de la
papauté. Loin de moi de vouloir justifier toutes les assertions de Photius; mais
toujours est-il que l'Orient a sauvé l'idée catholique en repoussant les doctrines
schismatiques et hérétiques de la papauté romaine. Les Occidentaux, vraiment catholiques,
le voient aujourd'hui clairement.

6) Et c'est là ce qu'il faut approuver.
7) Probablement quand Rome et ses agents en auront fini avec l'esprit

schismatique de la papauté.
8) Nos lecteurs savent ce qu'ils doivent penser des contradictions de Newman

et du newmanisme.



— 192 —

il n'a cessé de croître, même après que certains oiseaux se sont
envolés de ses branches hospitalières ')...»

* Eglise de Russie :

— Quelques jugements ultramontains. — Nos lecteurs connaissent

déjà l'ouvrage de M. Wilbois: L'avenir de l'Eglise russe.
(Voir la Revue de juillet 1907, p. 556-557.) M. Kabanoff a jugé à

propos de modifier le « croquis » tracé par M. W. ; cette retouche
a paru dans la < Revue catholique des Eglises » (octobre 1908,

p. 497-507); elle se termine ainsi: «La seule tête du village de
demain, si tant est qu'il doive avoir une tête, sera le prêtre. Déjà
nous voyons que sa vie matérielle l'élève au-dessus de sa paroisse;
sa vie spirituelle suivra-t-elle le même progrès? Et s'il monte
mentalement, sera-ce, à la façon de quelques prêtres révolutionnaires,
par l'étude des théories scientifiques et des doctrines politiques
Sera-ce, au contraire, selon des exemples déjà nombreux, par un
accroissement de science sacrée et de vie intérieure L'avenir
religieux et même moral de la Russie dépend tout entier d'une réforme
des séminaires et des académies ecclésiastiques. »

Nos lecteurs connaissent aussi le volume du P. Palmieri : La
Chiesa Russa. (Voir la Revue de juillet 1908, p. 643-644.) L'auteur

adresse au clergé catholique-romain de Pologne des reproches
assez vifs, qu'il est inutile de répéter ici et qui se résument dans

ce mot: «Le clergé polonais est un obstacle au rapprochement
entre la Russie et le catholicisme. » Un Polonais, M. V. Czuzoff, a

relevé le gant et entrepris de réfuter les griefs de M. Palmieri. Sa

réplique, intitulée : La conversion de la Russie et le clergé polonais,
a paru dans la * Revue catholique des Eglises» (octobre 1908,

p. 449-464)-
Nous laissons à nos amis de Russie le soin d'éclaircir le débat,

s'ils le jugent à propos.

— Progres du luthéranisme. — La « Semaine religieuse de

Genève » (journal protestant) a publié, le 24 octobre dernier,
l'entrefilet suivant: «Au Synode luthérien, qui a eu lieu en 1907 à

Moscou, on a constaté que l'Eglise luthérienne de Russie (Europe
et Asie) s'est accrue en une seule année de plus de 40,000
nouveaux membres, en particulier par des conversions de grecs
orthodoxes. Cet accroissement s'est produit surtout en Sibérie. Les sept
pasteurs luthériens qui travaillent dans ce pays ne suffisent plus à

leur tâche. » — A vérifier.

') La candeur de cette assertion toucheiait les catholiques antipapistes
n'étaient touchés avant tout par l'amour de la vérité.



— 193 —

* Dans l'Eglise catholique-romaine de France :

— Deux cris d'alarme. — L'un a pour but de signaler le

dépeuplement des séminaires français : il y a une baisse énorme
dans le nombre des séminaristes. On prononce même les mots de

panique, d'affolement. L'autre cri d'alarme est celui des ecclésiastiques

qui répliquent: «N'est-il pas à craindre que cette panique
et cet affolement n'aient pour conséquence d'inciter quelques prêtres
à pousser vers les séminaires bien des enfants qu'à d'autres époques
et dans un autre état d'esprit nous n'aurions sûrement pas choisis? j
Donc on va de Charybde à Scylla.

— Encore l'eucharistie romaine. — A mesure que les théologiens

romains exagèrent le culte eucharistique et cherchent à en

imposer à l'Angleterre par des congrès eucharistiques, ceux d'entre
eux qui étudient sans parti pris la question (ils sont rares), avouent
les différences radicales qui existent, sur ce point, entre
l'ancienne Eglise et l'Eglise actuelle. Voir dans cette livraison les

pages 138 à 139.

— Infériorité de la théologie française actuelle. — M. E. Jordan

critique ainsi, dans le « Polybiblion » de juin dernier, les
volumes 43 et 44 de YHistoire Darras-Fèvre sur le pontificat de
Léon NUI : « Si l'on retranchait de cet ouvrage tout ce qui est
digression, déclamation, bavardage, ces 1400 pages se réduiraient
à bien peu de chose. Ce qu'on y trouve le moins, c'est ce que
promet le titre, une histoire. Il n'y a ni exposé méthodique des
faits, ni références précises Quant au chapitre sur la science
catholique, il se réduit à quelques biographies d'évêques, de prêtres
ou de laïques, dont l'esprit de parti le plus étroit, quand ce n'est
pas le pur hasard, a dicté le choix... Quant à l'histoire des idées,

pas un mot. Dans tout l'ouvrage, il n'y a d'un peu précis
que quelques anecdotes, parfois personnelles, dont nous ne nous
chargeons pas d'apprécier l'authenticité Quel scandale si un
écrivain d'une autre école ou d'un autre parti se permettait de parler
ainsi des évêques qui lui déplaisent. Au total, livre qui n'est
intéressant que par l'état d'esprit qu'il révèle et par les réflexions
attristantes qu'il provoque... esprit de parti et manque d'une
formation scientifique première. »

D'autre part, au sujet de L'Apologétique chrétienne de MM. Mou-
lard et Vincent, M. P. Archambault (dans les « Annales de
philosophie chrétienne», septembre 1908, p. 649) s'exprime ainsi: «Il
est regrettable qu'il faille relever encore ici tant de négligences, de

confusions, d'erreurs formelles et souvent énormes... P. 118 est

esquissée une théorie du miracle qui se trouve trois ou quatre fois

Revue intern, de Théologie. Heft 65, 1909. 13



— 194 —

en contradiction avec elle-même et dont le moins qu'on puisse dire
est qu'elle est inintelligible Du reste, toute la partie philosophique

est d'une faiblesse insigne ...»
Ce n'est pas tout. Nos lecteurs connaissent déjà ce que nous

penso., du « Manuel de théologie dogmatique » de M. Labauche ').
Nous sommes heureux que notre avis soit partagé par M. L. Mau-
préaux (Revue Angustimeline, 15 juillet 1908). « Il est malaisé, dit-il,
de comprendre où tend ce livre, qui, pour louange qu'il soit et
même encensé, doit demeurer suspect. Car la méthode en est
fâcheuse... Les élèves n'emporteront de leur contact avec M.
Labauche que des idées vagues, confuses, une sorte de scepticisme
pratique ou cle relativisme latent qui tôt ou tard fera éruption au
grand détriment de la doctrine. L'Eglise demande avant tout des
hommes de doctrine, des penseurs, des docteurs. Or il semble bien
qu'un jeune étudiant, instruit et formé à l'école de M. Labauche,
ne sera rien de tout cela. Son esprit n'aura rien de ferme, de pro-
ond, de lucide. Si ce Manuel parvenait à s'implanter dans les
séminaires, nous aurions le sabotage de la théologie. »

— La chasse au modernisme. — Le mot d'ordre étant donné
en très haut lieu, il va de soi que les subalternes s'en fassent les
fidèles échos. Dans la « Revue Augustinienne » (même n"), M.
A. Alvéry signale le modernisme comme ayant pour chef Luther,
dont les novateurs portent la cocarde

— Encore le fameux Article IV. — Un prêtre de l'Eglise
romaine, qui se cache timidement sous le pseudonyme de «Jean
d'Eglise », décrit ainsi l'état des esprits dans le clergé actuel du
diocèse d'Alby : « Peu s'en est fallu que la France fût schismatique

presque sans y avoir pensé. Nous étions prêts à accepter
toutes les conséquences de la suppression du concordat, jusques
et y compris l'autonomie des paroisses, instituée et garantie
palline constitution nouvelle, que Rome n'eût pas tardé à sanctionner

pour éviter toute rupture. Supposez la séparation des Eglises et de

l'Etat accomplie sans phrases, sans distinctions ni réticences, sous
le seul empire du droit commun, l'organisation, l'entretien et la
protection du culte étaient à la charge de la communauté, qui
choisissait librement parmi les prêtres de sa confession le ministre
de ce culte. Les 400 paroisses du diocèse d'Alby devenaient
autant de communautés parfaites et autonomes Tout cela fut une
espérance, tout cela n'est qu'un rêve L'article IV a été fait
pour protéger l'Eglise romaine contre les schismes. Le clergé des

') Voir Revue internationale de théologie, janvier 1908, p. 163-168.



— 195 —

campagnes a vu les effets de cette politique de pharisiens
hypocrites; il a vu qu'on l'avait mis, lui, le bas clergé, dans la gueule
du loup papiste et qu'on avait méprisé les droits des fidèles sur
leurs propriétés. »

Telle est la triste situation faite par l'article IV : « L'juglise de

France est officiellement caractérisée de romaine: son actuelle
constitution est proclamée nécessaire et intangible ; tout essai de
modifications se heurterait à une répression légale: la volonté
publique devait être réduite et contenue par la force; l'église
paroissiale, propriété de la commune, ne pourrait être mise à la

disposition d'un prêtre non investi par l'évêque de Rome En
dehors de ce cercle étroit, nul prêtre ne peut espérer mettre à

couvert ni ses besoins, ni son honneur. » Telle est l'œuvre de

M. Briand, revêtue du placet de M. Clemenceau. Qui l'eût cru

— Enfantillages romains :

Voici quelques uns des châteaux cle cartes que les théologiens
ultramontains s'amusent à construire pour se persuader qu'ils sont
bien dans la forteresse de la vérité catholique et qu'ils peuvent
dormir dans la paix du Seigneur.

i° Ils disent: Ce que Rome définit n'est jamais une nouveauté,
mais seulement une vérité explicite déjà contenue implicitement
dans les dogmes primitivement révélés. Dès lors, nous sommes bien
sûrs qu'il n'y a pas altération du dépôt primitif de la foi et que
rien d'étranger n'y est ajouté, mais qu'il n'y a qu'une simple et
légitime évolution du grain de sénevé.

Effectivement, répliquons-nous, s'il en est ainsi, Rome n'innove
pas et ne se trompe pas. Mais qui vous prouve qu'il en soit ainsi?

Rien de plus simple, répond M. L. de Grandmaison. La chose
est certaine, parce que « l'Eglise ne définit comme devant être cru
explicitement que ce qu'elle discerne par l'assistance du St-Esprit
comme virtuellement contenu dans un objet de foi formellement
révélé ». L'Eglise étant assistée du St-Esprit ne peut pas se tromper

; quand elle discerne l'explicite dans l'implicite, c'est que
celui-là est bien dans celui-ci. Peu importent les raisonnements qu'elle
fait et les documents qu'elle met en avant pour démontrer que la
doctrine à croire est réellement déjà dans la doctrine crue; la
force de la démonstration n'est ni dans ces raisonnements, ni dans
ces documents ; ils peuvent même être erronés. La force de la
définition est dans la définition même, et cela parce qu'elle est le
résultat de l'assistance du St-Esprit ').

') Voir la Revue pratique d'apologétique, 15 septembre I908: «Le développement

du dogme chrétien >.



_ 196 —

Mais, répliquons-nous, qui ne voit que c'est là précisément ce
qu'il faudrait démontrer et ce qu'on ne démontre pas La pétition
de principe est manifeste. On donne comme preuve la chose même
à prouver. La chose à prouver, c'est, en effet, que la nouvelle
définition faite par le pape est réellement contenue dans la doctrine
révélée par le Christ; or on prouve qu'elle y est parce que le pape
l'y discerne. C'est le discernement du pape qui est tout. En sorte
que l'on doit croire aux définitions du pape parce qu'il est infaillible,

et il est infaillible farce qu'il est infaillible
Autrefois, les conciles œcuméniques ne se reconnaissaient le

droit de définir une doctrine que lorsqu'on avait constaté
historiquement que cette doctrine était bien celle qui avait été * crue
partout, toujours et par toutes les Eglises ¦> : et cette constatation,
incomplète avant le concile et au concile, devait encore être
confirmée après le concile par le témoignage des Eglises absentes.
Maintenant, cette constatation n'est plus nécessaire: le témoignage
constant et unanime des Eglises n'est plus le critère catholique :

tout ce travail est inutile. Inutiles sont les conciles. Le pape dit
qu'il discerne; et du moment qu'il le dit, il discerne; il discerne
puisqu'il le dit, et il le dit puisqu'il discerne. La certitude est
absolue. Nos pères étaient des enfants de ne s'être pas doutés de
la simplicité de ce système.

En somme, toute cette nouvelle théorie papiste repose uniquement

sur une fausse interprétation des paroles du Christ : Qui vous
écoute m'écoute, je suis avec vous jusqu'à la consommation des
siècles. Au lieu de voir dans ces paroles l'obligation faite par le

Christ aux apôtres de ne prêcher que ses enseignements et de lui
rester unis pour qu'il soit toujours leur force, on suppose que le
Christ leur a dit: Tout ce que vous direz, je le ratifie d'avance:
vos enseignements seront ipso facto les miens: ce sont vos paroles
à vous qui seront désormais les paroles de la vie éternelle

Les enfants qui jouent aux soldats et qui s'érigent en généraux,

ne sont pas plus enfants.

2° Autre enfantillage. On se rappelle les catholiques-libéraux
qui, après le concile du Vatican, tout en déplorant les nouveaux
dogmes, condamnèrent les anciens-catholiques, en disant que sortir
de l'Eglise romaine était une faute; qu'il fallait y rester, précisément

pour empêcher les nouveaux dogmes d'y produire le mal
prévu; qu'on ne pouvait les réduire à l'impuissance de nuire qu'en
luttant à l'intérieur (ad intra). Et ces braves modernistes — car ce
sont eux — ont lutté de leur mieux, on sait comment; ils ont
lancé leurs thèses et leurs explications, et ils croyaient bien tenir
Rome encerclée dans leur science. Mais, tout à coup, paraît le



— 197 -
Syllabus du 4 juillet 1907 et la bulle Pascendi du 8 septembre 1907,
et voilà leur cercle brisé, leurs thèses anathématisées, leurs efforts
anéantis ad intra!

Vont-ils recommencer? S'ils le font, ce sera le même jeu de
la part de Rome. Un nouveau Syllabus les couchera par terre, eux
et leurs nouveaux volumes.

Donc citadelles de capucins. Enfantillages. Croire qu'on vaincra

l'hydre romaine en restant sous ses griffes et dans ses griffes
(c'est le conseil donné par quelques modernistes italiens), est une
puérilité. Maintes fois déjà nous avons relevé les travers et les
ridicules de la mentalité romaine. La liste en est inépuisable. C'est
surtout en Italie qu'elle est remarquable, et la proximité du Vatican
rend le fait très compréhensible : les nègres sont d'un noir d'autant

plus luisant qu'ils sont plus près de l'Equateur.
Les modernistes italiens ont cela de particulier qu'ils ne plaident

pas les circonstances atténuantes, mais qu'ils érigent en principe
leur attachement à la papauté et en même temps leur résistance à

cette même papauté. D'une part, il faut, disent-ils, être très soumis
au pape et lui obéir, parce qu'il est le pape; mais, d'autre part,
il faut aussi, quand on voit qu'il se trompe, l'en avertir, le lui crier
à bouche-que-veux-tu. C'est son droit d'ordonner, et c'est notre
droit, à nous, de lui dire qu'il ordonne mal, et nous le lui disons
tout en lui étant soumis

Oui, saint Père, vous êtes infaillible et nous le croyons; mais
ce qui n'est pas moins certain, c'est que vous faites fausse route,
c'est que vos encycliques sont antiscientifiques et déplorables. Vous
êtes infaillible, c'est évident, puisque vous êtes pape ; mais vous
vous trompez, c'est aussi évident, puisque vous êtes homme

Les docteurs qui ont imaginé cette superbe attitude, ne craignent
pas de dire qu'elle est « originale » ; qu'elle a été celle de plusieurs
Saints, déjà au treizième siècle: qu'elle concilie tout, et que dès
lors il faut la maintenir Evviva il Papa

Donc, que Pie X anathematise tant qu'il voudra, c'est peut-
être son devoir. Mais notre devoir à nous, disent ces messieurs, à

nous qui reconnaissons son infaillibilité, c'est de n'en tenir aucun
compte. Il a des raisons pour condamner le progrès et la science;
il n'est pas pape pour juger comme tout le monde. Mais nous,
nous avons les nôtres pour être d'un autre avis. Il joue de la foudre:
nous, nous jouons de la plume. A chacun son rôle. Plus il tonnera
contre le Rinnovamento, plus le Rinnovamento tonnera contre lui
en lui baisant les pieds. Et dire que les anciens-catholiques ne
comprennent pas cela, qu'ils font une tragédie là où Rome ne fait
qu'une comédie! En vérité, c'est bien la peine d'être des docteurs
-en us d'Allemagne et d'ailleurs pour ne pas concevoir qu'il faut



— 198 —

rendre à chacun la monnaie de sa pièce, hurler avec les loups,
rire avec Pulcinello, et s'accorder toutes les indulgences du ciel et
de la terre. Quod gratis datur, gratis accipitur

Réponse. De telles plaisanteries ne se réfutent pas. La maison
de Dieu n'est pas une maison de palinodies.

— Un article de la « Grande Revue ». —¦ Cet article est
intitulé : Le Vatican et l'organisation de la presse. On y signale la
création, par Monsignor Benigni, d'une agence officieuse d'informations

au service de la secrétairerie d'Etat : la Corrispondenza
Romana. Rien de mieux. C'est le droit de Mgr B. Mais voici le fond
de l'affaire et du procédé. L'auteur explique ainsi l'action de M.
Benigni :

« Il tire un parti fort avantageux de la relative ignorance où
sont des choses religieuses les correspondants et les journalistes,
ordinairement mieux au fait de la grande politique que de la théologie,
du droit canonique et de l'administration ecclésiastique. Les affaires
du Vatican sont spéciales, compliquées, difficiles à comprendre, et
plus difficiles encore à exposer exactement. D'autre part, les sources
d'information, en ce qui regarde les affaires ecclésiastiques, sont, à

Rome, fort peu nombreuses: les nouvelles fantaisistes naissent et
circulent partout: il n'est pas aisé d'atteindre les nouvelles authentiques

ailleurs qu'au bureau de la secrétairerie d'Etat.

M. Benigni a profité de cette double circonstance pour exercer
sur les journalistes une sorte de tyrannie obligeante. Ils risqueraient
de se tromper: on les éclaire; ils iront pas le temps de s'informer
par leurs propres moyens, ou de contrôler des informations
recueillies : on les renseigne ; on leur simplifie la besogne, on les sauve
de l'incertitude ou de l'embarras. Le tout, bien entendu, à la
condition qu'ils acceptent et reproduisent sans examen ni contrôle tous
les renseignements qu'on leur fournit. S'il leur prenait envie, dans

une occasion donnée, de se libérer de cette contrainte avantageuse,
et de faire un choix parmi les informations qui leur sont livrées,
on leur dirait : « Tout ou rien Ou vous publierez toutes nos
nouvelles, ou vous n'en aurez plus aucune. »

Et voilà comment Rome donne le mot d'ordre à une quantité
de journaux, et comment elle répand ses appréciations, ses points
de vue, ses insinuations, en un mot ses erreurs. Malheur à qui
contrôle les assertions de Rome! On comprend toute la gravité et toute
l'étendue d'un tel empoisonnement intellectuel. C'est ce qu'on appelle
l'organisation du «pieux mensonge»: pro pietatc mentili'. Comment

les âmes droites ne se soulèvent-elles pas d'indignation r



— 199 —

* En Suisse :

— Statistique confessionnelle. — D'après la c Semaine religieuse
de Genève» (17 octobre 1908), le recensement de 1850 constatait
qu'il y avait alors en Suisse 1,417,786 protestants (593 0/oo), 971,809
catholiques (406 °/oo) et 3,145 israélites (1 °/oo).

En 1900, le recensement a donné 1,916,157 protestants (578
%°)> 1,379,664 catholiques (4i6°/oo), 12,264 israélites (4 °/oo) et

7,358 ressortissants de cultes divers (2 °/oo).

Le chiffre des catholiques a donc cru plus rapidement que
celui des protestant«. Alors que la proportion des deux cultes était,
il y a un demi-siècle, de 3/5 à 2/5, elle a passé actuellement à

4/7 et 3/7. La principale cause de ce changement est l'augmentation,

surtout dans la Suisse romande, de l'immigration des étrangers

français et italiens. En ce qui concerne les citoyens mêmes
du pays, la proportion des deux cultes est toujours ce qu'elle était
en 1850.

— Le droit de vote des femmes dans FEglise catholique-nationale
de Genève. — Le dimanche 15 novembre dernier, les membres de

cette Eglise ont été appelés à choisir leurs délégués au Synode
cantonal institué à la suite de la loi de Séparation. Pour la
première fois, les femmes étaient admises a voter. Elles ont partout,
paraît-il, formé la majorité. Les chiffres de votants ont été les
suivants : Notre-Dame, 131 ; St-Germain, 81 ; Carouge, 62; Chêne-

Bourg, 28; Lancy, 47: La Plaine, 28: Versoix, 21. Total: 398. Il
n'y avait pas cle lutte, et il faut croire que les chiffres ci-dessus
reproduits auraient été plus forts si quelque compétition avait surgi.

— La transformation du « Catholique national ». — La situation

difficile faite à notre Eglise de Genève par la récente loi de
la Séparation, l'oblige à faire du « Catholique national » l'organe
mensuel de ses intérêts genevois. Il sera donc désormais rédigé,
imprimé et publié à Genève. Espérons que, lorsque les premières
difficultés matérielles seront écartées, il reprendra son importance
antérieure. Ce Recueil de dix-huit années de luttes contient, pour
l'histoire de notre Réforme, dans la Suisse romande surtout, une
quantité d'idées et de renseignements précieux.

— La question de Notre-Dame, a Genève. — M. de Narfon
a publié, dans le « Figaro > du 17 octobre dernier, les considérations

suivantes : « La question n'est pas aussi simple que cela.
N'oubliez pas qu'en vertu de la loi de concession, Notre-Dame
appartient aux catholiques, à tous les catholiques sans exception,
c'est-à-dire à tous ceux qui s'affirment catholiques, puisque, comme
je vous le disais tout à l'heure, ce n'est pas à l'Etat qu'il peut



— 200 —

convenir de délivrer ou de refuser des brevets d'orthodoxie.
Dépossédés, les catholiques nationaux adresseront un recours au
Tribunal fédéral, lequel, selon sa jurisprudence, tranchera le litige
précisément par cette co-jouissance à laquelle les catholiques nationaux

ne répugnent pas, mais que les catholiques romains ne croient
pas pouvoir accepter. Et les choses seront ainsi remises en l'état
actuel, avec cette circonstance aggravante que la solution équitable
que nous cherchons aura été rendue, par ce coup d'épée dans
l'eau, beaucoup plus difficile.

J'ai donc raison de prétendre que la solution équitable ne

peut être qu'une solution amiable, c'est-à-dire une solution résultant
d'une entente entre les deux parties, les nationaux reconnaissant
qu'ils ont le devoir de céder la place aux romains, et recevant
néanmoins une indemnité pour l'abandon, consenti par eux, de leur
part de propriété sur l'église. Ce devoir s'impose d'autant plus
aux catholiques nationaux qu'ils n'ont pas besoin de Notre-Dame,
l'église Saint-Germain, que nul ne songe à leur disputer, suffisant
très largement au libre exercice de leur culte.

Telle est la solution que le Conseil d'Etat a mission de
poursuivre. »

Quant à « l'indemnité éventuellement due aux catholiques
nationaux », M. de Narfon pense que « ce serait fort raisonnable »

qu'elle fût payée par les catholiques romains. Il espère que la

pauvreté des catholiques nationaux les rendra avec le temps assez
< accommodants » pour accepter ce que les catholiques romains leur
offriront. Très équitable, M. de Narfon

Les anciens-catholiques ont confiance dans l'équité du Tribunal
fédéral. Le public, d'ailleurs, comprend mieux chaque jour que ie

parti ultramontain n'a pas le droit de condamner, de par son bon
plaisir, le principe de la co-jouissance des églises, principe qui a
été pratiqué autrefois et qui l'est encore dans certaines localités
entre protestants et catholiques-romains. C'est un truc politique de

ce parti, pour forcer les gouvernements qui ont besoin de son
concours à le payer par la solution en question: le motif de religion
n'y est pour rien, puisque les romains savent très bien pratiquer
la co-jouissance là où ils y ont avantage. Il s'agit uniquement,
pour eux, de se faire payer leur concours politique. La Prusse
vient d'accepter la Simultanschule, c'est-à-dire de permettre le
choix entre un maître d'école ancien-catholique et un maître d'école
catholique-romain, comme elle permet le choix entre un maître
d'école luthérien et un maître d'école réformé. Pourquoi ce qui est

équitable en matière d'école, ne le serait-il pas en matière d'église?
Si une école peut servir à deux maîtres de confessions différentes,
pourquoi une église ne pourrait-elle pas servir aussi à deux pas-



— 201 —

teurs de confessions différentes? N'est-ce pas du simple bon sens?

Nous verrons bien si le papisme sera assez fort pour faire capituler

la raison et la justice, à Genève surtout où il y a encore,
chez quelques citoyens, des traditions antiromaines.

— La fête de l'Université de Berne (28 novembre igoS). —
Anlässlich der diesjährigen Hochschulfeier verlieh der akademische
Senat' der Universität Bern auf Antrag der katholisch-theologischen
Fakultät den Herren Professor A. Thürlings in Bern und Professor
Georg Moog am altkatholisch-theologischen Seminar in Bonn die
Doktorwürde honoris causa. Herr Moog hatte 1884 vor der
katholisch-theologischen Fakultät mit bestem Erfolg das theologische
Licentiatenexamen bestanden und sich damit ein Anrecht auf den
Doktortitel erworben. Dieser Auszeichnung hatte er sich inzwischen
nicht bloss durch seine trefflichen Leistungen im Pfarramt — er ist
gegenwärtig Pfarrer der altkatholischen Gemeinde in Krefeld —,
sondern auch durch sehr rühmliche wissenschaftliche Arbeiten, die
zum Teil in der « Internat, theol. Zeitschrift » erschienen sind, würdig
gemacht. In Anerkennung seiner Tüchtigkeit und seiner Verdienste
wurde er vor zwei Jahren zum Professor der neutestamentlichen
Exegese am theologischen Seminar in Bonn ernannt.

Gleichzeitig wurde der theologische Doktortitel auch Herrn
Professor Ad. Thürlings verliehen. Als Herr Thürlings 1906/07 das
Rektorat der Universität Bern innehatte, waren 40 Jahre seit seiner
Priesterweihe, 30 Jahre seit seiner Promotion zum Doktor der
Philosophie an der Universität München, 20 Jahre seit seiner Ernennung
zum Professor der systematischen Theologie an unserer
katholischtheologischen Fakultät verflossen. Er gehört noch zu den Geistlichen,
die sofort nach der Proklamierung der vatikanischen Dogmen offen
hervortraten und zur Organisierung der ersten altkatholischen
Gemeinden mithalfen. In dem Ehrendiplom, das ihm nun ausgestellt
worden ist, sind insbesondere seine Arbeiten auf dem Gebiete der
kirchlichen Liturgie hervorgehoben. Es gibt wohl keinen schweizerischen

Theologen, der ihm in diesem Fache gleichzustellen wäre.
Seine ganz hervorragende musikalische Begabung befähigte ihn
namentlich, die reichen musikalischen Schätze der lateinischen Kirche
des Abendlandes für den in der Landessprache gefeierten Gottesdienst

der altkatholischen Kirchen Deutschlands und der Schweiz
nutzbar zu machen.

Unter den weitern Mitteilungen hatte der gegenwärtige Rektor
der Universität, Herr Professor Dr. Tschirch, beim Festakt zu
verkünden, dass im Verlauf des verflossenen Studienjahres dem Herrn
Nikola Velimirowitsch aus Belgrad für eine sehr umfangreiche, im
katholisch-theologischen Seminar verfasste Arbeit « Die Auferstehung



— 202 —

Christi nach dem Neuen Testament und dem apokryphischen
Petrusevangelium » ein erster Preis zuerkannt worden ist, und dass Herr
cand. theol. Arnold Gilg aus Zürich für die Lösung der von der
katholisch-theologischen Fakultät gestellten Preisaufgabe « Beurteilung

der Donatisten durch Optatus von Milevi » den ersten Preis
erhalten hat.

Auch wir entbieten diesen vier gekrönten Theologen unsern
herzlichen Glückwunsch. (Der Katholik, 5. Dez. 1908. ì

— Points noirs dans le protestantisme genevois. — Le vote
du 27 septembre 1908, par lequel 4531 électeurs, sur 12,068
inscrits, ont accepté la nouvelle Constitution ecclésiastique, est loin
d'avoir tranché toutes les questions pendantes. La « Semaine
religieuse de Genève », du 30 octobre, les a signalées ainsi : « Des

7500 citoyens protestants qui n'ont pas voté dimanche, combien

y en aura-t-il qui resteront des membres actifs de l'Eglise, et combien

qui voudront sortir cle ses cadres Nous l'ignorons encore. —

Des 4531 citoyens qui ont voté oui, combien y en aura-t-il qui
participeront aux dépenses du culte, et combien qui s'en
désintéresseront Mystère. — Aurons-nous, dans deux ans, l'électorat
féminin, et quelle sera son influence sur la marche de l'Eglise?
Qui le sait? — Quelle influence le nouveau régime exercera-t-il
sur le recrutement du corps pastoral, au double point de vue du
nombre et de la qualité Nous l'ignorons encore. — Comment la

Faculté de Théologie se renouvellera-t-elle à l'avenir et dans quelle
direction poussera-t-elle ses élèves Dieu seul le sait, car nous
doutons que le Conseil d'Etat, qui continuera à nommer les

professeurs, ait lui-même arrêté son attitude à cet égard, et qu'il sache
bien s'il se laissera inspirer, dans le choix des professeurs de
théologie, par le Consistoire, par l'Académie ou par la Loge. — Comment

les Corps ecclésiastiques, dont on a tenu à conserver, pour
l'heure, le personnel intact, se renouvelleront-ils plus tard, et quel
rôle le groupement du Centre voudra-t-il y jouer? Nous ne saurions
le deviner. — Dans quelle proportion et à quelles conditions les

membres de l'Association chrétienne évangélique et de l'Eglise libre
consentiront-ils à entrer et à travailler dans les cadres nouveaux?
Ils ne le savent peut-être pas même encore eux-mêmes. — Rien
n'est donc plus problématique que l'avenir, même prochain, qui
peut être réservé à notre Eglise reconstituée. »

— Un jugement de M. Paul Seippcl sur Vinet. — Dans la
« Semaine littéraire » (nov. 1908), l'honorable publiciste a singulièrement

amoindri, ce semble, la confiance que nombre de protestants
avaient jusqu'ici témoignée à Vinet. A l'en croire, Vinet, « sur
quelques points essentiels du dogme chrétien, n'a pas osé dire toute



— 203 —

sa pensée», et son silence a été pour ses amis «presque un scandale

». « Pris entre deux orthodoxies également exigeantes, V. se

trouva perplexe. Il n'eut pas assez de confiance en lui-même pour
briser aussi bien avec l'une qu'avec l'autre, et pour suivre son
chemin librement. A part lui, V. a jugé artificielle, factice, une
conception religieuse qui gagna de proche en proche et resta
dominante dans notre pays durant plusieurs générations. Il ne l'a pas
combattue de front.» Il écrivit à Erskine en 1846: «Je ne saurais
vous dire combien l'uniformité qui règne dans nos prédications me
semble factice, superficielle et fatigante. On débite un chapelet de
dogmes à peu près comme les catholiques débitent leurs chapelets
d'oraisons sans être convaincu. Le christianisme n'est pour moi,
ni exclusivement, ni par excellence, celui qu'on nous prêche depuis
vingt-cinq ans. Je crois cette formule impuissante et usée. C'est
un réchauffé très refroidi du XVI" siècle. »

Ch. Secrétan, qui le voyait souffrir de cette mauvaise
théologie, le pressa de rompre le silence et de déclarer ouvertement
ce qu'il croyait erroné dans les doctrines du Réveil. Vinet lui
répondit : «Nous sommes, je crois, francs l'un et l'autre; mais nous
n'entendons pas la franchise de la même façon. Vous la faites
consister à dire tout ce que vous pensez: il me suffit de ne dire
que ce que je pense. » Ch. Secrétan n'a pas craint de dire que
par ses «réticences», Vinet «a desservi l'Eglise». Donc, dit M.
Seippel, « il est avéré que, si le loyal et véridique Vinet n'a jamais
dit le contraire de sa pensée, il n'a pourtant pas osé dire toute
sa pensée ».

Qui oserait maintenant jurer sur la parole de Vinet

* Où en est l'union des Eglises? — En terminant l'année
1908, il est bon d'établir un état de la question, dans le but de

frayer la voie à l'année 1909.

i° 11 y a l'union avec Rome. Celle-là est très désirée par les
romanisants de toutes les Eglises : et, en vérité, tous ces romanisants

devraient bien enfin s'unir en se faisant tous romains ; on
verrait ainsi où l'on en est et à qui l'on a à faire. Tous sont mûrs,
et les fruits peuvent tomber des arbres. Rome est toute disposée
à les recueillir et à en faire son cidre et son profit. Ce serait une
grande simplification.

Pourquoi ne se fait-elle pas C'est que Rome impose des
conditions inacceptables. Rome, en effet, impose aux anglicans de faire
réordonner leurs évoques et leurs prêtres, dont elle ne reconnaît
pas le sacerdoce : et les anglicans ne veulent pas passer par cette
humiliation. Si les anglicans n'étaient pas aussi divisés, mais un



— 204 —

peu plus avisés, ils verraient aisément le moyen de triompher de
cette difficulté : malheureusement ils paraissent frappés de cécité,
le parle, bien entendu, pour mon propre compte; mais ils peuvent
être certains que je ne suis pas seul de mon avis.

Les romanisants des Eglises orientales consentent et même
tiennent à conserver les opinions théologiques qu'ils ont puisées
chez les théologiens romains, surtout depuis le seizième siècle ; ils
sont bien près de les considérer comme des dogmes et leur mentalité

ne diffère vraiment pas beaucoup de celle des moines romains.
Heureusement, ils ne veulent pas se soumettre au joug de Rome.
Parmi eux, les Solovieff sont rares. Les dogmes de l'infaillibilité
et de la juridiction absolue et universelle du pape sont les pierres
d'achoppement. Espérons qu'elles seront un obstacle insurmontable,
et que l'autoritarisme romain finira par disparaître avant que toute
union soit possible de ce côté.

2° Il y a l'union avec les protestants. Elle est actuellement
impossible à réaliser, parce qu'ils sont par trop divisés entre eux. Les
uns, conservateurs, sont trop enfoncés clans leur propre exclusivisme
traditionnel pour comprendre soit la réforme catholique, soit la
critique de leurs frères protestants radicaux; dans cet état de

choses, ils s'éloignent toujours davantage des uns et des autres et
font le jeu de Rome. S'uniront-ils jamais à Rome? J'en doute. Il
est plus probable qu'ils s'endetteront de plus en plus, et seront
emportés, comme des unités impuissantes, soit par les petites Eglises
piétistes, soit par les Eglises libérales ; les chercheurs de tranquillité
d'esprit à tout prix se feront romanistes, éblouis "par la prétendue
unité romaine.

3e II y a l'union entre les anglicans et les orthodoxes. Les
anglicans paraissent beaucoup la désirer ; la nouvelle association
de St. Willibrord, fondée par eux, semble avoir pour but l'union
avec les orthodoxes plus encore qu'avec les anciens-catholiques de

Hollande. Quoi qu'il en soit, les divisions anglicanes sont un obstacle

que les orthodoxes trouveront sans doute infranchissable ; or ces
divisions ne semblent pas près de disparaître. Reste la question
des ordinations anglicanes, dont la validité a toujours paru
suspecte, pour ne rien dire de plus, aux orthodoxes. Peut-être les

orthodoxes auraient-ils encore d'autres difficultés à soulever, et

peut-être aussi certains anglicans de Low Church et de Broad
Church auraient-ils aussi des griefs à faire valoir. Ce n'est pas à

moi à parler en leur nom.
4° Il y a l'union entre les anglicans et les anciens-catholiques:

Peut-être la nouvelle association de St. Willibrord réussira-t-elle à

lui donner un nouvel élan. Nous le désirons vivement. Mais nous

voyons trop les difficultés présentes pour croire à un succès sérieux.



— 205 —

5° Il y a Tunion entre les orthodoxes et les anciens-catholiques:
En vérité, elle devrait déjà être réalisée, car aucun document officiel

des deux Eglises n'y fait obstacle, ni du côté des dogmes
œcuméniques, ni du côté de la constitution ecclésiastique. On sait

que la discipline est chose particulière à chaque Eglise autonome.
Ce qui fait obstacle, ce sont les malentendus des théologiens,
malentendus qui devraient être écartés, puisque les opinions théologiques

ne sont pas des dogmes et qu'elles doivent rester libres
dans toutes les Eglises particulières. Espérons que ces malentendus
finiront par disparaître: car, à la longue, ils fatiguent, énervent les
meilleures volontés et même scandalisent.

Par quels moyens faire disparaître toutes ces difficultés? Un
de nos confrères a écrit : < Nous croyons que le meilleur moyen
de travailler utilement, c'est de ne point se hâter. » Je dirais
précisément le contraire. Probablement, nous sommes l'un et l'autre, au
fond, du même avis, en ce que, l'un et l'autre, nous voulons la
prudence et la clarté. Très bien. Mais, toute prudence étant
sauvegardée, je crois qu'il n'y a plus de temps à perdre ; je crois que,
sous le prétexte de la prudence, se cache souvent la paresse des

esprits et la torpeur des consciences ; je crois qu'il serait temps de
mettre fin à une funeste somnolence, qui n'est au fond qu'une
forme dissimulée d'indifférentisme. Non, il ne faut pas se précipiter,
mais il faut se hâter ; il faut, en tout cas, ne plus perdre très inutilement

un temps précieux. Ce temps perdu profite aux indifférents qui
se multiplient, aux libres-penseurs irreligieux qui ricanent et fortifient
l'irréligion, et surtout à Rome qui, elle, sait ne pas perdre de temps.

On a dit aussi que le moyen de réaliser l'union, c'est que
toutes les Eglises intéressées expriment leurs griefs, leurs désirs,
et reconnaissent sincèrement leurs propres défauts dans le désir de
s'en corriger. Ceci me semble parfait, et surtout si parfaitement
évident qu'il est inutile de mettre les points sur les i.

Donc, une bonne fois pour toutes, que chaque Eglise expose
ses difficultés dogmatiques et qu'elles soient enfin tranchées.
Aucune n'est insurmontable. Avec le critérium catholique orthodoxe,
rien même n'est plus facile. La seule difficulté est dans l'ornière
de certains esprits attardés, obstinés, qui ne comprennent ni les
besoins de l'époque actuelle, ni les périls qui menacent la religion ;

qui ont peur de leur ombre et de leurs chimères, qui s'enfoncent
dans des redites banales au lieu de considérer les nouvelles
questions, les nouveaux points de vue, les nouveaux besoins des esprits
et des consciences. Là est la vraie difficulté : obstination des uns,
qui se croient infaillibles, et routine des autres, qui confondent la

sagesse avec la torpeur.



— 206 —

Enfin une dernière observation. Les retardataires dont je parle
semblent croire qu'il faille d'abord que les Eglises soient parfaites,
et qu'alors seulement elles pourront s'unir. C'est une grosse erreur.
Les Eglises ne doivent pas s'unir parce qu'elles sont parfaites, mais
elles doivent s'unir pour le devenir. La perfection n'est pas de ce
monde, pas plus pour les Eglises que pour les individus, et s'il
fallait l'attendre pour agir, on attendrait longtemps.

Relisons St. Paul. Nous verrons dans ses Epîtres que les Eglises
doivent se perfectionner précisément en agissant les unes sur les

autres, en se communiquant les unes aux autres les divers charismes
qu'elles ont reçus dans des mesures diverses. C'est par ces échanges
de charité et de foi qu'elles s'améliorent. Les Eglises isolées qui
ne donnent rien, ne reçoivent rien non plus ; elles se condamnent
elles-mêmes à l'inaction, à la stérilité, au dépérissement. Si elles
se croient parfaites, elles sont d'autant plus imparfaites: si elles
s'attribuent le monopole de la foi et peut-être aussi celui de la
grâce, elles ne voient pas qu'il y a en dehors d'elles une foi plus
vivante et une grâce plus féconde. Non, non, il n'y a plus de

temps à perdre. Comprenons enfin que nous ne deviendrons forts
et meilleurs qu'en étant unis, c'est-à dire en étant en communications
réciproques et suivies, soit pour rendre nos dogmes plus lumineux
et plus radieux dans le monde de la pensée, soit pour signaler
humblement les défauts auxquels de vrais chrétiens doivent remédier,
soit pour nous y aider charitablement les uns les autres. L'union
seule peut rendre ces communications pratiques, positives et fécondes.
Sans elles, le dépérissement est évident et inévitable.

* Nécrologie. — Am 17. November 1908 ist Prof. W. Bunkofer
in Wertheim (Baden) gestorben. Als es sich in den neunziger Jahren
in der römischen Kirche zu regen begann, in Österreich die Los
von Rom-Bewegung einsetzte, in Frankreich viele Geistliche aus
der römischen Kirche austraten und in Deutschland Prof. Schell
und seine Gesinnungsgenossen wider den Ultramontanismus
auftraten, erschien im Sommer 1897 auch Prof. Bunkofer auf dem
Plan mit einer wichtigen Kundgebung, mit welcher er der
Öffentlichkeit gegenüber seinen Anschluss an die altkatholische Kirche
begründete. Er ist einer der Wenigen gewesen und geblieben,
welche die Konsequenz aus der Stellung zum Ultramontanismus
gezogen und die römische Kirche verlassen haben.

« Folgend der Stimme des Gewissens — so begann die
Erklärung — habe ich einen entscheidenden Schritt getan, der mir
die Ehrenpflicht auferlegt, der Öffentlichkeit, insbesondere aber
meinen bisherigen Glaubensgenossen Rechenschaft zu geben



— 207 —-

Es war die letzte Konsequenz einer über ein halbes Menschenalter
zurückreichenden schweren Geistes- und Gemütsarbeit, die mich
nötigte, Stein für Stein abzubrechen von einem Bau, der in der
ersten Hälfte meines Lebens nach ausschliesslich römischen
Prinzipien und daher mit ungenügendem Material war aufgeführt worden.
Die Unterlassung dieser Arbeit hätte mir ein für Geist und Körper
bequemeres und gesünderes Regime möglich gemacht. Aber die
mehr und mehr sich aufdrängende Gewissheit, dass das Fortgehen
auf dem Wege der Vergangenheit unter den unvermeidlichen
Einwirkungen fortschreitender Erkenntnis mich förmlich in zwei
Personen zerspalten würde, die sich gegenseitig verneinen — nun
werden alle Gründe aufgezählt — solche und viele andere schmerzliche

Wahrnehmungen, welche bezeugen, dass auf diesem Boden
der absoluten Herrschaft des Einen, welche des unseligen Pius
Vorgänger, Gregor der Grosse, als Gotteslästerung und Wahnsinn
bezeichnet hat, und anderseits der rechtlosen Knechtschaft aller übrigen
die Religion Jesu nur in verderbter Form zu finden ist : alle diese

tieftraurigen Tatsachen haben mich bewogen, jetzt in meinem 57.
Lebensjahre, dem Gewissen und der besseren Einsicht folgend, die
Kirche des Papstes zu verlassen und Unterkunft zu suchen in jener
Religionsgemeinschaft, die aus gleichen Gründen sich von der
vatikanisch gewordenen Kirche losgesagt und welche der
Ultramontanismus äusserlich verachtet, innerlich aber fürchtet, weil sie
sein böses Gewissen ist und weil sie unter schweren Opfern für
das edle Ziel arbeitet, dem unverdorbenen alten katholischen Christentum

die Wege zu bahnen und die Einigung der christlichen
Konfessionen in Liebe zu erstreben. »

Prof. Bunkofer wurde am 22. Oktober 1840 in Rastatt geboren,
besuchte das Gymnasium in Karlsruhe, begann 1859 seine
theologischen Studien in Freiburg i. Br. und wurde 1863 zum Priester
geweiht. Nach zweijähriger Tätigkeit in der Seelsorge widmete er
sich seit 1865 in München und Karlsruhe dem Studium der Mathematik

und Naturwissenschaft, 1868 bestand er die Staatsprüfung.
Er ergriff jetzt den Lehrerberuf, wurde Seminardirektor und 1876
Professor. Als solcher wirkte er seit 1886 bis zu seinem Tode am
Gymnasium in Wertheim. Im August 1897 erfolgte seine
Aufnahme in den altkatholischen Çlerus. Als altkatholischer Geistlicher
hat er häufig in verschiedenen Gemeinden gepredigt. Er wurde
überall gern gehört und allen, die ihn kennen gelernt, wurde er
ein hochgeachteter und geschätzter Glaubensgenosse. Er wurde
auch wiederholt eingeladen, in der Schweiz Vortrage zu halten.
Allein zu seinem Leidwesen konnte er nicht Folge leisten, weil sein
Beruf als Lehrer, dem er mit Ernst und Gewissenhaftigkeit oblag,
ihn zu sehr in Anspruch nahm.



— 208 —

Im Anschluss an seinen Austritt aus der römischen Kirche hat
er einige wertvolle Schriften publiziert. « Mein Austritt aus der
römischen Kirche » ; Ein Mosaikbild aus der vatikanischen
Dunkelkammer: Christi Worte: «Ich bin bei euch», das grosse
Fragezeichen am Stuhle Petri : Ex cathedra ; Ernste Gedanken über Roms
Unrecht auf dem Lehrstuhl : « Dies ist mein Leib » ; Freie
Gedanken über das hl. Abendmahl in Gesprächen ; Das Beichtgebot
der römischen Kirche. Sie sind bei E. Buchmann Nachf. in Wertheim

erschienen und können vom christkatholischen Schriftenlager
in Basel bezogen werden. Die Schriften sind Dokumente des

vieljährigen geistigen Arbeitens des Verfassers und zeugen von seinem
freien Geist, mit dem er an wichtige Probleme trat. Sie sind in
unseren Kreisen viel zu wenig bekannt.

Der Verstorbene musste sich vor einiger Zeit einer Operation
in einer Klinik unterziehen. Er überstand leider die Schwächeanfalle,

die sich einstellten, nicht. Am 19. November wurde er
durch den Heidelberger Pfarrer Seyfried in Wertheim zur letzten
Ruhe bestattet. R. I. P.

AVIS. Est-ce un défaut? Est-ce une qualité? C'est probablement l'un
et l'autre selon le point de vue auquel on envisage les choses. Toujours est-il que
nous ne faisons pas de propagande; qu'autant nous estimons et admirons le zèle puur
la cause de la vérité et pour les progrès de notre Eglise, autant nous fuyons toute
espèce de zélotisme, de pression sur les personnes, et même de simples réclames pour
faire valoir nos travaux et nos actes. Dès l'origine de notre mouvement, nous nous
sommes contentés d'agir suivant notre conscience et de faire appel à ceux qui
comprenaient comme nous les devoirs de l'heure présente. La Revue internationale de

théologie a continué cette attitude de travail obstiné et de réserve non moins obstinée.

Aujourd'hui encore, malgré les difficultés de la situation, alors que le pape verse
d'un coup cent mille francs à l'Institut catholique de Taris, alors que les évêques et
les simples fidèles entretiennent par d'abondantes offrandes leurs nombreuses Revues
et leurs journaux plus nombreux encore, alors que les protestants battent partout, eux

aussi, le rappel, nous nous bornons à redire à nos adhérents et à nos amis que
l'indifférentisme, dans les milieux réputés libéraux, est une maladie mortelle, qu'il y va
de leur vie religieuse et ecclésiastique, et que, s'ils n'agissent pas en conséquence, ils
doivent logiquement s'attendre aux plus funestes résultats de la plus coupable inertie.

LA DIRECTIOX.

Le Directeur-Gérant : Prof. D1 E. Michaud.

Berne. — Imprimerie SrÄMrf'Li & ClE.


	Chronique

