
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 65

Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


148

CORRESPONDANCES.

Plusieurs lettres me sont arrivées ces derniers temps, dans
lesquelles on me demande en quoi consiste la réforme théologique

à laquelle travaillent les anciens-catholiques, et quels sont
les devoirs précis de la théologie actuelle.

Je pourrais renvoyer mes correspondants aux nombreuses
explications déjà publiées dans cette «Revue». J'ajoute, en
quelques mots, les remarques suivantes :

Toute réforme, devant être une amélioration, doit être
faite d'après les besoins de ceux pour lesquels elle est faite.
Or les besoins théologiques des générations présentes sont,
avant tout, le besoin de clarté et le besoin de vie.

D'abord, le besoin de clarté. On veut de plus en plus voir
clair, en religion comme dans le reste. Sans doute la religion,
comme toutes les graves affaires de ce monde, sera toujours
mystérieuse ; mais on veut des explications meilleures, plus
convaincantes, plus en harmonie avec les sciences. Les sciences
s'imposent, et, en s'imposant, elles exigent que la théologie ne
soit pas en contradiction avec elles. Les Pères et les anciens
théologiens ont expliqué les mystères chrétiens d'après les
données de la philosophie et des sciences de leur temps; les efforts
des écoles d'Antioche, d'Alexandrie, de Rome, etc., sont là
pour le prouver. Aujourd'hui, les données de la philosophie et
des sciences ne sont plus les mêmes qu'autrefois; donc il faut
que les explications théologiques d'aujourd'hui soient autres.
C'est tellement élémentaire qu'on se demande comment des
hommes d'esprit peuvent ne pas voir cette nécessité.

Ce n'est pas une offense contre le passé ni contre les
Pères; c'est un hommage à l'esprit humain et à la vérité. De
la meilleure foi du monde, on a mal posé certaines questions,
on a employé des termes obscurs, on a admis des formules qui
n'étaient pas suffisamment fondées et qui actuellement ne sont



— 149 —

plus de mise. Il faut donc reprendre les questions, définir les

termes, améliorer les formules. C'est un fait, par exemple, que
les débats sur le libre arbitre et la grâce, sur la prescience
divine et la prédestination, n'ont pas abouti à une solution
acceptable; c'est un échec dont ne sauraient se contenter les
philosophes actuels. De même, les doctrines trinitaires n'ont
guère fait que reproduire de siècle en siècle les mêmes
difficultés dans des termes à peine nouveaux. Tourner sans cesse
dans ces mêmes cercles et dans ces perpétuelles répétitions,
c'est compromettre la théologie et même le dogme. Donc
nécessité évidente de mieux poser les questions d'après les points
de vue philosophiques et scientifiques actuels. C'est une
Instaurano magna que l'on réclame, et à bon droit, et sur toutes
les questions pendantes. Encore une fois, on veut voir plus
clair, et si les chrétiens sont des fils de la lumière, ils doivent
répandre la vraie lumière aux yeux de ceux qui la leur
réclament.

En outre, on veut vivre, comme on veut voir clair. La
religion doit être une vie en même temps qu'une vérité. «Je
suis la voie, -la vérité et la vie», a dit le Christ. Sa religion
doit être vivante de sa vie, et lumineuse de sa lumière.

Les meilleures explications que les théologiens puissent
donner, c'est de revenir au texte même de ses enseignements,
tels qu'ils sont consignés dans les Evangiles; c'est de rétablir
clairement ce qu'il a enseigné sur toutes les questions discutées.

Sa parole, trop oubliée, mal expliquée, sera plus lumineuse
que les opinions plus ou moins arbitraires de telle ou telle
école. Souvent les théologiens font étalage des explications des

théologiens, et ils oublient de rétablir, au point de départ de

leurs savantes études, les paroles mêmes du Christ, et des

évangélistes, et des apôtres. Ils font appel à tel docteur du

cinquième siècle, voire même du moyen âge, et ils ne remarquent

pas que les dires de ce docteur ne cadrent pas avec le

sens obvie des paroles du Christ. On donne raison à ce docteur

contre le Christ, et cela, sous prétexte d'être fidèle à la
Tradition! On passe ainsi à côté de la vraie lumière et de

la vie.
Savoir se rajeunir est une science très difficile. Tous les

jours nous constatons que des docteurs qui étaient éminents
il y a quarante ans, ne sont plus au courant des incontestables



— 150 —

progrès réalisés depuis lors; ils ont beau parler comme autrefois

et s'étonner qu'on ne les écoute plus; ils ne remarquent
pas que les esprits ont évolué, que la vérité a marché, que le
soleil qui était à leur droite il y a quarante ans est maintenant

à leur gauche ; ils s'obstinent à regarder toujours du même
côté, comme le pape qui invoque perpétuellement Thomas
d'Aquin (sans le connaître d'ailleurs), et qui serait désavoué

par Thomas d'Aquin, si Thomas d'Aquin revenait de nos jours.
Le vrai Dieu est éternel, et il redonne sans cesse une jeunesse
nouvelle à ceux qui se remettent sans cesse en contact avec
lui. Toutes les fois qu'on médite les paroles du Christ avec
foi, on y découvre de nouveaux principes de vie, on y puise
de nouvelles forces morales et sanctifiantes. C'est donc à sa
doctrine qu'il faut constamment recourir, si l'on veut rajeunir
et fortifier son âme de chrétien. « A qui irions-nous, Seigneur,
si ce n'est à toi, à toi qui possèdes les paroles de la vie
éternelle?» Malheureusement, ce n'est pas à lui que nous allons,
mais à de prétendus docteurs réputés infaillibles, qui, au lieu
d'éclairer, anathématisent, et qui, loin de sauver lésâmes, perdent
la religion.

Tels sont les devoirs les plus urgents de la théologie
actuelle: écarter les explications qui n'expliquent rien, sortir
des impasses où les intelligences sont acculées, revenir avant
tout aux enseignements authentiques et bien compris du Christ
le seul Maître, définir clairement les termes que l'on emploie,
repousser impitoyablement les tautologies, les fausses équivalences

et les autres défauts de logique, poser les questions
avec netteté d'après les seuls points de vue admissibles, ne plus
se payer de grands mots ou de mots creux, exiger toujours
une réponse rationnelle, ne pas confondre l'impénétrable avec
le contradictoire, savoir s'arrêter devant le mystère, mais
repousser l'absurde; ineptas autem et aniles fabulas devita (ITim.
IV, 7) Non enim doctas fabulas secuti, notam fecimus vobis
D. N. J. Christi virtutem et prsesentiam (II Petr. I, 16).

E. Michaud.


	Correspondances

