
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 65

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


126 —

VARIÉTÉS.

I. — Quelques considérations sur la foi.

1° Il faut distinguer et l'on distingue, de fait: l'évidence
mathématique, l'évidence morale, la foi rationnelle, la foi
sentimentale, la foi superstitieuse. — L'évidence dite mathématique
est celle de la science, celle que donne la raison pure ou
raison spéculative et métaphysique, celle qui démontre par
a -f- b. Elle est rare. — L'évidence morale n'est pas aussi
stricte; elle est celle de la philosophie morale, celle que donne
la raison pratique et expérimentale, et qui est admise dans la
vie sociale. Sans elle nous serions envahis par le scepticisme,
et la vie serait pratiquement impossible. — La foi est prise
en plusieurs sens. Quelquefois on la distingue de la croyance:
tel la réduit à la simple confiance (le salut par la confiance
en Dieu sans croyances), tel autre lui donne un caractère
dogmatique et ne voit dans les croyances que les opinions
théologiques non obligatoires. D'ordinaire, dans l'usage habituel,

foi ou croyance sont synonymes. On entend par ces mots
la double adhésion, d'abord de l'intelligence, sur témoignage,
à des choses que l'on n'a pas vues soi même, et ensuite de la
volonté à ces mêmes choses pour les conséquences pratiques
qui en découlent. Ainsi comprise, la foi, ou, croyance, peut
être rationnelle et s'harmoniser soit avec la raison spéculative,
soit avec la raison pratique. C'est sur ce terrain que se fait
la conciliation de la science et de la foi. — La foi qui n'est
que sentimentale, écarte la raison en ce sens qu'elle n'en tient
pas compte et qu'elle refuse même de se soumettre à ses

exigences. C'est la foi de celui qui dit, par exemple : Je
n'admets pas le pape pour moi, mais je l'exige pour les autres;
pour mon compte, je rejette l'infaillibilité papale, mais il faut



— 127 —

la maintenir pour les imbécilles, qu'elle bride ; je ne discute

pas les dogmes et je refuse de les discuter parce qu'alors je
les rejeterais,, mais simplement je les crois; c'est affaire de

sentiment. — La foi-superstition va plus loin et ne craint pas
de blesser la raison, sans toutefois s'en douter.

2° Donc on peut dire que l'intelligence voit, et que la foi
croit. Voir, c'est atteindre directement les choses vues; croire,
c'est ne les atteindre qu'indirectement et médiatement (par
des raisonnements). On voit les phénomènes physiques comme
on sent les sensations corporelles; c'est la perception physique.
On voit aussi les phénomènes intellectuels et moraux, les nou-
mènes et les sentiments. Mais on ne voit pas, directement et
strictement, les objets et les substances. On ne les atteint
qu'indirectement, on les croit: cette foi n'est pas aveugle,
puisqu'elle repose sur la raison spéculative et sur la raison

pratique, ou bon sens. Si on rejetait cette foi, on aboutirait,
par rapport à l'objectivité de l'univers et à la réalité de la
vie sociale, au scepticisme absolu, donc à l'absurdité. Cette
foi n'est donc pas la foi purement sentimentale, mais la foi
rationnelle.

Rappelons, à ce sujet, les trois courants des intellectuels,
des sentimentalistes et des volontariens. Les intellectuels
relèvent surtout de Descartes, et partent en premier lieu de la
raison : Je pense, donc je suis. Les sentimentalistes relèvent
surtout de Kant, qui a fort amoindri la raison pure, et qui,
par sa raison pratique, n'a guère fait de son bon sens pratique
qu'une sorte de sentiment plus ou moins rationnel. Les
volontariens relèvent surtout de Schopenhauer, qui a placé en

premier lieu la volonté, en la confondant avec la notion
d'énergie ou de force, notion impliquée déjà dans la notion
d'intelligence.

3° Dans la vie individuelle, deux catégories d'esprits: les

uns, plus intellectuels, posent avant tout la raison, soit spéculative,

soit pratique; les autres, plus sentimentaux, sont guidés
avant tout par le sentiment. Il est clair que ceux ci sont
plutôt des hommes de foi que de raison. Ceux là, dans maintes
circonstances, ne jurent que par la raison; mais, dans certains
cas, ils constatent que leur raison est à bout, qu'elle a besoin
d'être secourue; et, pour être raisonnables ou rationnels, ils
admettent ce secours, qui est une foi. — Dans la vie sociale,



— 128 —

une autorité est nécessaire pour trancher les difficultés pratiquement;

sans cette autorité, la vie sociale serait impossible. C'est
ainsi que la décision juridique fait loi et qu'elle est considérée
comme vérité (même quand au fond elle est erreur) ; le juge
peut se tromper; adhérer à sa décision n'est donc souvent
qu'un acte de foi. — Dans la vie religieuse, au point de vue
social, l'autorité est, chez les chrétiens, le Christ et le Christ
seul. Adhérer aux enseignements, aux préceptes, à la personne
du Christ, c'est faire acte de foi: Justus ex fide vivit. Les
chrétiens qui examinent leur foi avec leur raison, se
convainquent qu'elle est parfaitement rationnelle et ils la
concilient ainsi avec leur raison: le Christ leur apparaît comme
«la voie, la vérité et la vie». Leur foi devient raison: ratio-
nabile obsequium.

4° Donc, logiquement et de fait, on aboutit à la foi en
science, en philosophie, dans la vie sociale et dans la vie
religieuse. En science: car les savants admettent quantité de
choses qu'ils ne voient pas et qui sont très mystérieuses;
leurs hypothèses sont peut être aussi nombreuses que leurs
thèses; — En philosophie : car les philosophes admettent la
réalité objective des objets, qu'ils ne voient cependant pas;
que les objets soient appelés substances ou non, ils n'en sont
pas moins mystérieux. Comme les savants, ils croient, logiquement

et raisonnablement, mais ils croient, ou, si l'on préfère,
ils ne voient qu'indirectement. — Dans la vie sociale: car on
croit que la décision du juge est obligatoire et qu'on doit s'y
soumettre, même quand on voit le contraire. — Dans la vie
religieuse : car l'autorité du juge divin (le Christ) est obligatoire.

Ici, le chrétien qui a éprouvé sa foi (omnia probate) a

la certitude qu'il est dans le vrai. Telle est la supériorité du

juge divin sur le juge humain. Ne pas confondre cette foi
divine avec la foi purement ecclésiastique, fondée sur la
décision de tel concile, de tel pape, de tel évêque; lorsqu'un
chrétien a la conviction qu'un concile, un pape, un évêque,
ont été induits en erreur, il a le droit de protester et d'en

appeler. C'est ainsi que la foi divine et la raison peuvent
toujours avoir le dernier mot.

5° Donc, en fait, la raison pure (par a -f- b) et la science
stricte sont insuffisantes à satisfaire tous les besoins intellectuels,

moraux, sociaux et religieux de l'humanité, et elles



— 129 —

doivent être couronnées par la foi. La foi qui les couronne
peut et doit être rationnelle, même quand elle est unie au
sentiment.

On a discuté et l'on discute encore si la science, à elle
seule, est capable de foncier la morale nécessaire à la société.
Maints philosophes (par exemple Taine, Renani, même quand
ils étaient peu suspects de complaisance envers la religion
en général et envers le christianisme en particulier, ont nié
cette capacité. Quoi qu'il en soit, on peut dire, en tout état
de cause, que toute morale humaine doit satisfaire aux
légitimes exigences de la nature humaine: donc qu'elle doit être
rationnelle, scientifique même. Que les sciences naturelles,
philosophiques et sociales, soient capables de formuler une
certaine loi, de certains devoirs avec une certaine sanction et
d'assurer ainsi un certain bonheur à l'humanité, je crois qu'on
peut aisément le démontrer; mais je crois aussi qu'on peut
constater, non moins aisément, l'imperfection, et partant
l'insuffisance, de cette morale, et que, par conséquent, si l'on
veut donner davantage satisfaction aux besoins moraux de

l'humanité, il faut couronner cette morale élémentaire par
une morale supérieure, plus claire et plus ferme. Et ainsi, on
aboutit, ici encore, à la foi. Ce n'est pas la foi qui est le
fondement de cette morale, mais elle en est le couronnement.

E. Michaud.

II. — Nouveaux aveux ultramontains.
'¦'¦ A quoi se réduit aujourd'hui l'apologétique catholique-

romaine. — Autrefois elle consistait, avant tout, à démontrer la
divinité du Christ et de la religion fondée par lui. Mais
aujourd'hui elle porte sur un autre objet et vise un autre but.
Aujourd'hui c'est l'Eglise qui est tout, et par l'Eglise la
théologie ultramontaine entend l'Eglise romaine, et même simplement

la hiérarchie, et même plus simplement encore le pape.
Depuis que le concile du Vatican a déclaré que l'Eglise, telle
qu'elle se montre aujourd'hui, est, par elle-même et
indépendamment de son histoire passée, un témoignage «irréfragable»
de sa mission divine (Const. Dei Filius, c. 3), toute
l'apologétique romaniste se réduit à elle. Voici ce qu'écrit M. l'abbé

Revue intern. Je Théologie. Heft 65, 19q9. 9



— 130 —

Bricout, dans la «Revue du clergé français» (1er octobre 1908,
p. 16): «L'apologétique catholique est la science qui démontre
l'obligation morale qui nous incombe d'obéir à l'Eglise comme
à la seule institution établie pour notre salut. Tout ce qui
peut servir à prouver cette mission divine de l'Eglise a sa
place dans l'apologétique; tout cela, mais rien que cela.»

Est-ce clair? M. Bricout est, d'ailleurs, de ceux qui
trouvent «très juste, très exact» (p. 17) le triste et fameux
mot de Brunetière: «Ce que je crois, allez le demander-à
Rome!» Et M. Bricout est le directeur de la «Revue du clergé
français».

* Combien faible est l'enseignement de la théologie dans
les séminaires français. ¦— Cette faiblesse n'apparaît que trop
clairement dans les conseils donnés par M. Jean Bainvel aux
professeurs mêmes de ces établissements. Selon lui, en effet,
le manuel qui doit être suivi et expliqué est le catéchisme du
concile de Trente. Le professeur, en l'expliquant, doit, non pas
faire à proprement parler l'histoire du dogme, mais «teindre,
pour ainsi dire, d'histoire l'enseignement théologique» (Etudes,
5 octobre 1908, p. 89). Et encore, cette teinture historique, si
elle devait nuire, «il faudrait la sacrifier sans hésiter, quels
qu'en puissent être par ailleurs les avantages» (p. 90). Telles
sont les craintes que l'histoire des dogmes soulève chez les
théologiens romains. Il faut avouer qu'à leur point de vue ils
n'ont que trop raison. En somme, selon le docte théologien,
il faut mettre en valeur les richesses cachées «dans les mots
et les formules» de Thomas d'Aquin. C'est donc la scolastique
du XIIIe siècle qui est le nec plus ultra de la science romaine!
M. Bainvel n'en a-t-il pas quelque regret quand il ajoute: «//
semble que St. Thomas ait dit en quelques mots ce que nous
pouvons savoir de nos mystères. C'est parfois peu de chose,

il est le premier à le reconnaître et à le redire» (p. 91)? Triste
aussi cet aveu: «On a l'impression parfois que tel séminariste
est loin d'être familier avec son N. T. On est étonné du peu
de souci qu'ils ont de recourir aux sources, de vérifier les
textes»! Et M. Bainvel se contente de recommander au
professeur de creuser avec ses élèves jusqu'au roc, «non pas
toujours, car c'est impossible, mais de temps en temps». -—

Intelligenti panca.



— 131 —

* Comment on raisonne en matière biblique, dans l'Eglise
romaine actuelle. — Le P. Gabriel Huvelin écrit dans les «Etudes»
du 5 octobre dernier (p. 51): «Plusieurs prennent parti, dans
les controverses scripturaires, qui savent vaguement ce que
l'on entend discuter Sans même avoir lu les considérants,
ils disent avec scandale: un tel va très loin; — avec contentement:

celui-ci ne va pas aussi loin; —- ou avec déplaisir: il
demeure toujours en arrière! Faute de s'astreindre à une
discussion scientifique qui dégage les principes généraux, on
accorde, on refuse sans règle fixe, sur la foi d'une impression
raisonnée cl parfois déraisonnable».

On avoue donc la nullité de plusieurs discussions en matière
d'exégèse.

Citons quelques exemples d'après le contenu du même
article.

1° D'une part, les théologiens doivent baser leur théologie
sur l'exégèse des textes scripturaires et patristiques. Le
P. Brucker le constate très nettement1). Mais, d'autre part,
les exégètes romains ne peuvent pas interpréter les textes
contre le dire des théologiens romains. Ceux-ci s'imposent
avant tout. Les décisions pontificales avant tout ; elles
constituent ce qu'on appelle à Rome «le magistère de l'Eglise»,
et celui-ci a le droit d'intervenir dans le dogme, dans l'histoire,
dans l'exégèse; il prime tout (cf. p. 59). Donc la contradiction
est manifeste ; l'exégèse est étouffée.

2° Selon le P. Huvelin, l'inerrance biblique «découle de

l'inspiration comme conséquence nécessaire» (p. 51); de plus,
l'inspiration biblique est «totale». Donc l'inerrance est aussi
totale. «C'est la thèse unanimement défendue, dit-il, que tout
jugement exprimé en son nom par l'auteur inspiré est absolument

vrai de toute la mesure d'affirmation qu'il contient». En
sorte que toute la question est de connaître exactement ce que
l'hagiographe «affirme réellement» (p. 52). Or il n'affirme

') Dans L'Eglise et la ci bique biblique, il dit: «Les théologiens ont besoin de

l'exégèse et des exégètes. L'Ecriture sainte, en effet, est la première des sources
théologiques,' on l'a appelée fort justement « l'ame de la vraie théologie»: or, si le
théologien doit demander l'intelligence des saints Livres avant tout aux l'ères et à

la tradition de l'Eglise, // ne saurait l'at-profondir comme il convient, ni donner à

ses interprétations des basis scientifiques inébranlables, sans études exégétiques
spéciales et sans consulter les exégètes de profession. »



— 132 —

réellement que ce qu'il «a voulu affirmer», et cette volonté
est exprimée dans le ton et dans l'intention. Comment
connaître ce ton et cette intention? J'ai beau chercher dans ce

que dit le R. P., je ne vois pas qu'il indique le moyen. Il
avoue que «les Orientaux emploient souvent l'hyperbole, non
seulement dans leurs écrits poétiques, mais jusque dans leurs
livres historiques» (p. 53). Donc nous voilà autorisés à voir
des hyperboles et des métaphores jusqu'en matière d'histoire!
Est-ce bien là ce que veut dire le R. P.? Bien plus, il adopte
l'opinion suivante du P. Pesch: que «l'histoire sacrée est une
histoire religieuse, non profane (non sœcularis), non complète
non pragmatique, non critique», et qu'il est «impossible de la

comparer avec l'histoire moderne» (p. 54). Très bien. Mais
où cela nous mène-t-il? Que devient l'inerrance biblique,
l'inerrance totale? Ne doit-elle pas être restreinte à la partie
exclusivement religieuse des affirmations et des textes?
Evidemment. Et encore, faudra-t-il faire la part du langage de

l'hagiographe, qui est le langage de son temps et de son
milieu, donc langage erroné? Le P. Knabenbauer l'avoue
expressément: «Il ne faut pas s'attendre, dit-il, à ce que, en
vertu de l'inspiration, les défauts et les lacunes de la science
humaine soient supprimés par une révélation supérieure >

(p. 55). Encore une fois, dans cet état de choses, que devient
la doctrine romaine de l'inerrance? Est-elle autre chose qu'un
leurre? Le P. Knabenbauer a beau ajouter que, s'il s'agit des
choses concernant la foi et d'une doctrine que l'auteur inspiré
veut baser sur l'histoire, alors il y aura une révélation
supérieure. C'est bientôt dit, mais où voit-on cette révélation
supérieure? Nulle part. On est aux abois. Ce n'est plus de la
science, c'est de l'enfantillage. Le P. Brucker parle plus juste
quand il dit: «Il est certain que les auteurs sacrés ne craignent
pas d'employrer souvent, en matière historique et en toute autre,
comme en matière scientifique, le langage imparfait, inexact
même de leurs contemporains, lorsque les circonstances et le
contraste font entendre suffisamment qu'ils ne se rendent pas
responsables de ce qu'il y a de moins juste dans ce langage
Bien plus, dans les conditions supposées tout à l'heure, l'écrivain

biblique peut adopter, non seulement le langage de ses

contemporains, mais encore leur manière cle se représenter les

faits, quoiqu'elle soit plus ou moins inexacte-» (p. 56).



— 133 —

De tels aveux sont gros de conséquences très graves que
les exégètes de l'avenir ne manqueront pas de tirer; j'entends
les exégètes romains, car les exégètes indépendants de Rome
les ont déjà tirées ou sont en train de les tirer.

* Deux aveux très importants de M. L. Venard, sur les
devoirs de la critique biblique actuelle et sur la valeur historique

de la Bible. — Ces deux aveux se trouvent dans un
article aussi remarquable que modéré, publié par la «Revue
du clergé français» (Ier octobre 1908, p. 18-45).

1" Les devoirs de la critique biblique actuelle. On lit
(p. 28-29): «Avant que l'emploi des méthodes critiques se fût
généralisé, on s'en tenait volontiers aux données traditionnelles
sur l'origine d'un document, pourvu que ces données ne fussent
pas évidemment contredites par le texte même du document.
Aujourd'hui, au contraire, on est devenu très défiant sur les
attributions traditionnelles, et l'on demande plus volontiers à
la critique interne des lumières sur l'origine d'un écrit. De
plus, on ne considère pas les ouvrages de l'antiquité, dans la
forme où ils nous sont parvenus, comme possédant nécessairement

une parfaite unité littéraire ; on s'est aperçu qu'ils sont
souvent des compilations de morceaux ayant une origine
différente, et qu'au cours de leur transmission ils ont pu subir
aussi des additions ou des remaniements notables, qui en ont
altéré la physionomie originale. On a appliqué naturellement
ces remarques aux livres de la Bible, si bien qu'il ne suffit
plus d'en prouver l'authenticité générale, mais que pour chaque
passage il faut se demander s'il est bien de l'auteur auquel
est attribué le livre, et s'il ne serait pas plutôt une addition
ou glose plus récente. S'agit-il de discuter la valeur historique
d'un écrit biblique, la question n'est pas moins complexe. On
ne peut plus se contenter de montrer sommairement que
l'auteur a été sincère, et que d'autre part il a été témoin
oculaire des événements, ou du moins bien informé sur ce

qu'il raconte. Sans doute la sincérité des écrivains bibliques
n'est guère contestée, mais n'y a-t-il pas des influences qu'ils
ont pu subir plus ou moins consciemment? Leurs croyances
mêmes n'ont-elles pu peu à peu transfigurer leurs souvenirs?
Comment d'ailleurs ont-ils été informés des faits qu'ils
racontent, lorsqu'ils n'en ont pas été les témoins oculaires? ou



— 134 —

bien ils ont recueilli les traditions qui avaient cours autour
d'eux, et dans ce cas il faut se demander quelle était la
valeur de ces traditions; ou bien ils ont utilisé des sources
écrites, et il faut alors faire l'histoire de ces sources, pour
remonter, si c'est possible, à travers leurs transformations
successives, jusqu'au document original. Ce sont ainsi toutes
sortes de problèmes littéraires et historiques qui se posent à

propos de chacune des parties de la Bible, et la tâche de

l'apologiste serait bien ardue, s'il lui fallait nécessairement
résoudre tous ces problèmes, avant de pouvoir édifier une
démonstration solide de la divinité du christianisme. Heureusement

il peut laisser au critique de profession l'étude, si
intéressante et si nécessaire même soit-elle par ailleurs, de la
plupart de ces questions, et, tout en tenant compte de la
manière nouvelle dont se posent aujourd'hui ces problèmes
d'authenticité et d'historicité, établir une démonstration générale

qui soit à peu près indépendante des questions de détail.»
—^Et encore: «Allons plus loin. Il est vrai encore que, du
point de vue strictement historique, on ne peut repousser a

priori la possibilité d'un certain développement légendaire de

la tradition primitive, d'une idéalisation des souvenirs transmis
par les témoins oculaires de la vie de Jésus. Il n'est pas de

héros dont l'imagination populaire n'ait ainsi plus ou moins
embelli la physionomie, et le grand développement de la littérature

apocryphe clans les premiers siècles du christianisme
montre que l'on n'échappa point alors au besoin de suppléer
par la légende aux lacunes de l'histoire. Mais il n'est pas très
difficile d'établir que tout le surnaturel des évangiles n'est pas
à traiter comme élément légendaire, et c'est précisément à

délimiter la part de l'influence possible de l'imagination
chrétienne excitée par la foi sur les souvenirs authentiques de la
vie de Jésus que doit s'appliquer l'apologiste soucieux de

répondre aux exigences actuelles de la critique» (p. 41).

— 2° La valeur historique de la Bible. «On ne saurait
exiger de l'apologiste qu'il établisse scientifiquement l'exactitude

de tout ce qui est contenu dans la Bibie. Il suffit que,
en étudiant les écrits bibliques comme tout autre livre, et

d'après les seules règles de la critique, il prouve leur valeur
historique d'ensemble, de sorte qu'on soit autorisé à s'appuyer
sur leur témoignage pour établir les grands faits, par lesquels



- 135 —

se manifeste la divinité du christianisme» (p. 21). — «On ne

saurait donc exiger que l'apologiste catholique établisse
historiquement l'exactitude de toutes les affirmations qui constituent
l'enseignement ordinaire de l'Eglise sur l'origine des divers
livres de la Bible, pas plus qu'on ne peut exiger qu'il prouve
scientifiquement la vérité de tout le contenu des Ecritures.
Pour la présente étude en particulier, il surfit d'établir
l'authenticité des Livres Saints, dans la mesure seulement où cela

est requis pour leur assurer la valeur historique générale que

suppose l'apologétique chrétienne» (p. 22). — «Ce n'est pas
en histoire, surtout quand il s'agit de faits très anciens, qu'on
peut prétendre à une certitude qui exclue absolument tout
cloute. La démonstration est encore plus compliquée quand le
surnaturel est en cause, et que l'on s'adresse à des esprits
prévenus contre toute intervention miraculeuse de Dieu dans
les affaires des hommes» (p. 23). — «Quand il s'agit d'établir
la valeur historique des Livres Saints, il ne peut donc être
question d'arriver à une certitude telle qu'elle triomphe même
des préjugés rationalistes. Aussi bien n'est-ce pas là ce

qu'exige le concile du Vatican. 11 demande seulement que la
démonstration historique du surnaturel chrétien soit solide,
assez solide pour que d'une part le croyant y puisse trouver
de quoi justifier rationnellement sa foi, pour que d'autre part
celui qui n'est pas encore parvenu à la foi, sans être contraint
par là à croire, ce qui serait contraire à la liberté de la foi,
puisse du moins prononcer qu'il est raisonnable de croire»
(p. 24). — « A supposer que le Pentateuque ne fût pas de

Moïse, on serait sans doute privé de l'un des meilleurs
arguments qu'on puisse faire valoir en faveur de sa vérité
historique, mais après tout on se trouverait dans la même situation
que pour les livres des Rois, dont on ne connaît pas les

auteurs, et dont on peut cependant établir la valeur historique
dans l'ensemble, sinon pour le détail des faits, en étudiant
leur mode de composition et les sources où ont puisé leurs
rédacteurs.

On peut même se demander si, étant données les
difficultés soulevées contre l'authenticité du Pentateuque, et la
presque unanimité des critiques non catholiques à rejeter
comme insuffisamment fondée la tradition judéo-chrétienne sur
ce point, il ne vaudrait pas mieux pour l'apologétique séparer



— 136 —

complètement les deux questions d'authenticité et de véracité,
et s'efforcer simplement de prouver la valeur historique générale

de la tradition biblique depuis les origines, ou du moins
depuis l'époque de Moïse» (p. 31). — «L'historicité substantielle
des écrits bibliques ne serait pas atteinte par des inexactitudes
de détail, par des contradictions apparentes, par des
imperfections ou des lacunes dans le récit, non plus que par une
méthode de composition qui aujourd'hui nous paraîtrait fort
défectueuse.» Admettons même que, si l'on fait abstraction du
caractère inspiré du Pentateuque, on soit porté à supposer
une large part de légende dans l'histoire primitive, il y faudra
toujours reconnaître cependant un certain fond historique sous
les embellissements dont l'imagination populaire aurait pu
revêtir la réalité des faits» (p. 32-33). — Malgré la Commission
biblique qui s'est prononcée pour l'authenticité de la seconde
partie d'Isaïe, M. Venard ne craint pas d'ajouter: «On doit
reconnaître cependant que plusieurs de ces raisons ont assez
de poids, pour qu'en se plaçant au seul point de vue scientifique,

on ne puisse plus affirmer avec une entière certitude
que cette suite de chapitres est due, comme le commencement
du livre, au prophète Isaïe contemporain d'Achaz » (p. 36).

M. Venard est extrêmement condescendant au sujet du
IVe Evangile, lorsqu'il dit: «La physionomie du IV0 Evangile
est assez spéciale, pour que l'apologiste et l'historien ne
puissent l'employer, au même titre que les Synoptiques, à la
reconstitution de la vie du Sauveur. Prouver par exemple que
Jésus s'est dit Dieu par des paroles tirées de l'évangile johan-
nique serait inefficace auprès de ceux — et c'est le plus grand
nombre en dehors des catholiques — qui n'admettent pas que
ces paroles reproduisent l'enseignement authentique du Sauveur.
Il paraît donc plus simple, au point de vue apologétique, tant
qu'on n'aura pas élucidé davantage les problèmes relatifs à

l'origine et à la valeur historique du quatrième évangile, de

ne pas entrer dans ces controverses et de chercher de préférence

dans les Synoptiques les éléments de la démonstration
chrétienne, en utilisant seulement l'évangile de saint Jean
comme un témoin de la foi à la fin du 1er siècle ou au
commencement du second, époque à laquelle les critiques les plus
radicaux en placent la composition» (p. 38). — Egalement,
au sujet des Synoptiques: «Notre premier évangile actuel ne



— 137 —

serait donc pas la traduction pure et simple d'un évangile
hébreu ou araméen écrit par saint Matthieu, mais aurait pour
sources principales, d'une part l'évangile de saint Marc, d'autre
part une collection de discours de Jésus peut-être entremêlés
de quelques récits, les Logia, dont rien n'empêche d'attribuer
la rédaction à saint Matthieu. La composition du second
évangile par saint Marc est assez généralement admise, mais
on tend de plus en plus à y voir également, au lieu d'une
œuvre parfaitement homogène, une sorte de compilation, où
les souvenirs de saint Pierre seraient combinés avec des
traditions d'origine différente. Quant au troisième évangile, on
sait que Harnack a récemment défendu la thèse traditionnelle
qui l'attribue, ainsi que les Actes des Apôtres, à saint Luc.
On peut espérer que l'autorité du savant professeur de Berlin
ramènera l'attention sur les raisons très sérieuses qu'on peut
faire valoir à l'appui de cette thèse, mais on ne saurait dire
qu'il ait gagné encore à ses vues la majorité des critiques »

(p. 39). Et encore: «De l'avis de tous, ces trois évangiles
clans leur rédaction actuelle sont des écrits relativement
anciens, puisque leur composition se place entre les années
60 et 90, et que de plus ils reposent sur des documents
encore plus primitifs. Cela suffit à leur assurer une valeur
historique substantielle, que, aussi bien, aucun critique sérieux
n'oserait actuellement leur refuser. On pourrait apporter sur
ce point les affirmations des savants les plus qualifiés en
matière de critique évangélique. Qu'il suffise de citer le
témoignage de Jülicher, auteur d'une des Introductions au
Nouveau Testament les plus estimées: «Les évangiles synoptiques,

écrit-il, sont d'une valeur inappréciable, non seulement
comme livres d'édification religieuse, mais encore comme
documents autorisés de la vie de Jésus» (p. 39). «On nous
dit que les évangiles doivent être considérés comme des

témoins de la foi chrétienne bien plutôt que comme des
documents d'ordre proprement historique. Soit, mais, ajouterons-
nous avec le P. Lagrange, «ils n'ont rien avancé, quant
aux faits essentiels, qui ne fût de notoriété publique dans

l'Eglise, de sorte que leur témoignage n'est pas isolé, c'est
celui de la première génération chrétienne, de celle qui a
instruit saint Paul des gestes du Sauveur». Ainsi les évangiles
d'une part, et d'autre part les épîtres de saint Paul dont la



— 138 —

doctrine devait bien exprimer sous forme personnelle la foi primitive,

sans quoi elle n'eût point été acceptée de la communauté
chrétienne si attachée à l'enseignement apostolique, nous
permettent de reconstituer la physionomie de Jésus telle que la
concevait la première génération : cela suffit pour condamner
tous les essais de la critique en vue de dépouiller le Christ
de l'histoire de tout caractère surnaturel. Le Christ de l'histoire

ne peut avoir été essentiellement différent de celui de

la première génération chrétienne» (p. 43).

* Aveux du P. Thurston et de M. Boudinhon sur
l'élévation et la génuflexion. — Nos lecteurs savent déjà que
l'ancienne Eglise n'a pas connu le prétendu dogme de la
transsubstantiation matérielle ; que la présence réelle qu'elle a
crue était aussi spirituelle que réelle, verba mea spiritus et

vita sunt ; que le culte rendu à l'eucharistie était la communion,
c'est-à-dire l'union avec le Christ par la participation au sacrifice

de son corps et de son sang.
Aujourd'hui que l'Eglise de Rome a changé tout ce

mystère en remplaçant la présence spirituelle et la participation

spirituelle — spirituelle ne signifie pas illusoire mais
vraie — par un changement des substances matérielles et par
une manducation réelle et charnelle du corps et du sang de

j.-C, aujourd'hui l'adoration spirituelle d'autrefois est
remplacée par force génuflexions, prostrations, etc. Le changement
de la croyance a entraîné le changement du culte.

MM. Thurston et Boudinhon reconnaissent très positivement

que les livres liturgiques d'autrefois ne prescrivaient
aucune génuflexion, et que les fidèles assistaient debout à

l'élévation du pain et du vin consacrés. Voici leurs propres
paroles, dans la «Revue du clergé français» (15 octobre 1908,

p. 150-165):
«IAélévation de l'hostie après la consécration est devenue

d'un usage général à la fin du XIIIe siècle; mais cette
élévation n'était encore accompagnée d'aucune génuflexion, et
si le célébrant donnait alors un témoignage extérieur de

respect à la sainte hostie, c'était simplement par une
inclination de tête Dès les premiers siècles, le chrétien en
prière se tint debout Le concile de Nicée (20e canon) a
décidé qu'on observera partout la même règle et que tous



— 139 —

adresseront à Dieu leurs prières debout Il n'y a pas un
seul exemple d'un missel ancien prescrivant la génuflexion
au moment de la consécration On remarquera que les

rubriques (de ce missel franciscain du commencement du
quatorsième siècle), quoique plus détaillées, ne disent pas un
mot d'une génuflexion ni d'une inclination quelconque pour
adorer la sainte hostie après la consécration Dans tous
les rites orientaux, le prêtre qui célèbre le saint sacrifice ne
fléchit jamais le genou devant le saint-sacrement
L'absence de génuflexion semble avoir été aussi générale en
Allemagne qu'en France L'acceptation formelle et demi-officielle
des génuflexions devant le saint-sacrement, tout comme des

autres rubriques de la messe telles que nous les avons encore,
eut lieu en 1502, sous la forme de l'Ordo missce du célèbre
maître des cérémonies Jean Burchard. >

Et c'est ce culte moderne, expression de la foi non moins
moderne, que l'on cherche à faire passer pour la foi et le
culte de l'ancienne Eglise. On n'y7 réussira pas; les hommes
de science et de conscience, même de l'Eglise romaine,
reconnaissent la vérité.

* Au sujet cle M. Turmel. débat entre M. Dubois et
M. Portalié. -— On se rappelle les très grands éloges accordés
à M. Turmel, dans toute son Eglise, à la suite de ses diverses
études publiées sous son nom dans plusieurs Revues, et
surtout à la suite de son Histoire de la théologie positive. Mais
depuis les accointances qu'on a cru constater entre lui et
MM. Dupin, G. Herzog, etc., il s'est fait un revirement.
M. le curé Dubois, tout en lui reconnaissant encore une
science très objective, a cependant formulé des restrictions
qui sentaient déjà l'attaque. M. Portalié a trouvé que cette
attaque était insuffisante. De là un débat, dont les pièces
principales se trouvent dans les «Etudes» du 5 octobre dernier
(p. 76-82). De la réplique de M. Portalié, nous extrayons les

passages suivants dont la gravité sera remarquée:
«Vous (M. Dubois) résumez la thèse historique de M. Turmel

d'après laquelle les papes n'ont ni convoqué, ni présidé, ni
approuvé les conciles, et vous vous associez aux critiques qui
disent allègrement: Tant pis pour les théologiens! Et en note
vous avez cité, sans réserve aucune, cette affirmation de



— 140 —

M. Turmel que la «communauté occupait alors (dans l'Eglise
primitive) le premier plan, qui, depuis de longs siècles, lui a
été ravi». Ravi, par qui? Vos lecteurs vous supplient de leur
expliquer ce petit mot, dans lequel tout le monde a vu ce

qu'il exprime, c'est-à-dire la vieille thèse anticatholique,
affirmant que les évêques et en particulier l'évêque de Rome, ont
dépouillé la communauté des pouvoirs qui lui appartenaient.
Mais s'il en est ainsi, si les évêques, si les papes, autrefois
simples 'isecrétaires anonymes» de l'Eglise, comme vous le
répétez après M. Turmel, à propos de St. Clément de Rome,
ont ravi ses droits à la communauté des fidèles, ce n'est pas
«tant pis pour les théologiens» qu'il faut dire, c'est: «Tant
pis pour la hiérarchie Tant pis pour le concile du Vatican »

Certes, voilà un franc aveu, et une question très bien
posée. De deux choses l'une: ou bien les papes n'ont ni
convoqué, ni présidé, ni approuvé autoritairement les conciles
œcuméniques, et alors c'en est fait de la papauté telle qu'elle
a été sanctionnée par le concile du Vatican; ou bien le concile

du Vatican a raison, et alors il faut que les papes aient
convoqué, présidé et approuvé autoritairement les conciles
œcuméniques. M. Dubois est supplié, disons mis en demeure

par M. Portalié de s'expliquer sur la thèse qu'il a soutenue
avec M. Turmel. Il répondra, ou du moins il a beau jeu pour
répondre : car les faits sont là, très clairs, et il n'a qu'à y
puiser à pleines mains. Nous entendrons sans doute ensuite
la réplique de M. Portalié, qui, après une telle mise en
demeure, ne saurait se contenter des thèses ultramontaines
sur ce point, thèses déjà amplement réfutées.

Ce n'est pas tout. M. Portalié ajoute: «Comment concilier
avec la foi les assertions de M. Turmel : Sur la primauté des

évêques de Rome, résultat de leurs envahissements Sur les

anges et leur culte né des superstitions populaires? Sur le

péché originel, inventé en 395 ou 396 (ni plus tôt ni plus
tard) par St. Augustin rompant avec toute la tradition? Sur
la Trinité, si peu connue qu'à un moment tous les Pères

grecs étaient trithéistes, et tous les Pères latins sabelliens?
Sur l'hérésie des «miséricordieux», universelle au quatrième
siècle? etc.»

Tout ceci est également très grave et ne saurait être
escamoté. M. Turmel doit défendre ses thèses, et M. Dubois



- 141 —

ses affirmations. Ici encore, l'un et l'autre ont beau jeu, s'ils
placent la vérité et la science au-dessus des menaces
ultramontaines et des anathèmes romains. Le moment est venu de

parler net.
Pour nous, le débat est tranché et bien tranché; mais,

soulevé entre théologiens de l'Eglise romaine, il devient
particulièrement intéressant, disons même angoissant. L'opinion
publique est saisie.

Maintenant qu'il est de mode et de bon ton, dans certains
cercles très ultramontains, de jeter la pierre à M. Turmel,
très encensé la veille, il est juste et bon de signaler, dans les
«Annales de philosophie chrétienne» (octobre 1908, p. 105), un
compte-rendu de son St. Jérôme par Mr. G. Deltour, où
l'auteur, loin d'être injurié, est encore pris en considération.
M. Deltour ne craint même pas d'écrire après M, Turmel:
«Il me paraît de plus en plus difficile de soutenir que Jérôme
n'ait pas rejeté ou mis au rang des apocryphes les
deutérocanoniques de l'A. T. Quant aux livres du N. T., il ne semble

pas avoir douté de leur canonicité, sans croire toutefois que
la canonicité tranchât la question d'authenticité. » Parlant de

l'épiscopat monarchique, M. Deltour remarque que «son
origine serait due non à l'institution de N.-S., mais à la coutume.
Les évêques, de leur côté, doivent savoir que c'est la coutume
et non le Seigneur lui-même qui les a mis au-dessus des

prêtres.» M. Deltour ajoute que les procédés de discussion
de St. Jérôme «sont réprouvés par tous aujourd'hui». Mais en
est-il bien sûr? Ne pourrait-il pas, très facilement, en constater
de pareils et même de pires encore, parmi les théologiens de

son Eglise?
Déjà dans le numéro précédent de la même Revue (sept.

1908, p. 663), le directeur, répliquant à une attaque de
M. Portalié, a dit: «Al. Portalié dépasse son droit, et d'une
façon vraiment attristante par l'état d'esprit que cela révèle,
en imaginant que nous sommes engagés dans je ne sais quel
complot ténébreux contre l'Eglise. Comment peut-on, sans
plus hésiter, porter de pareilles accusations? M. Portalié a-t-il
donc sondé nos reins et nos cœurs? Il croit être sur la piste
d'une affaire scandaleuse et il s'empresse d'en profiter pour
étendre le plus qu'il peut le scandale, pour diriger les

suspicions dans tous les sens. Nous nous contenterons de lui



— 142 -
dire, pour notre compte, que ce n'est pas ainsi qu'on défend
l'Eglise et J.-C. En tout cas, l'affaire Herzog-Dupin ne nous
regarde en aucune façon. ...»

* Aveu de M. Mangenot sur les paroles du Christ et la
Tradition. — Rien de plus simple qu'il faille distinguer les paroles
du Christ, telles qu'elles sont consignées dans les Evangiles, et
les développements ultérieurs de ce qu'on appelle, dans l'Eglise
romaine, la tradition. Car il est manifeste que ces développements,

qui sont l'œuvre de tel docteur, de tel Père, de tel
milieu ecclésiastique, de telle école, ne sont que des choses
humaines très sujettes à caution, tandis que les paroles du
Christ sont, pour les vrais disciples du Christ, «les paroles de
la vie éternelle». Mais nos milieux romanistes actuels sont
tellement erronés qu'il importe de noter cette distinction de
bon sens et d'histoire, surtout quand elle est faite et consentie

par un théologien papiste de valeur tel qu'est M. le professeur
Mangenot, directeur du «Dictionnaire de théologie catholique».
C'est la « Revue biblique » qui, dans sa livraison d'octobre 1908,
déclare (p. 611), à propos des «Evangiles synoptiques» de M. Loisy,
qu'il faut «savoir beaucoup de gré à M. Mangenot d'avoir écrit:

« Réduite à de justes limites, la méthode qui consiste à

distinguer dans les Synoptiques ce qui est primitif et ce qui
est secondaire dans la tradition, à faire le départ, même dans
l'enseignement de Jésus, de ce qui a été réellement dit par le
Maitre divin et de ce qui est un développement ultérieur de la
tradition, malgré la difficulté qu'il y a à l'appliquer avec
délicatesse et prudence, cette méthode, dis-je, est légitime en soi
et possible en quelques cas, qui ne nuisent pas à la fidélité
d'ensemble des narrateurs. »

Et l'on ajoute: «Tant que ce travail n'aura pas été fait
— et il comprend une théorie sur le rapport des Synoptiques
entre eux — il est à craindre qu'une partie du public français
demeure sous la fâcheuse impression qu'une série d'objections
a été produite, que les solutions anciennes ne résolvent pas.
Et sans doute le nouveau travail ne sera pas, là non plus, une
solution définitive de toutes les questions posées, mais il suffit
qu'il soit entrepris dans de bonnes conditions pour montrer
que les conclusions les plus radicales ne sont pas celles qui
dénouent le mieux les difficultés. »



— 143 —

En tout cas, on voit que ce travail doit être entrepris.
Nous ne cessons, pour notre part, de répéter que là est le
meilleur moyen de réunir sérieusement les Eglises réellement
chrétiennes.

m. — Bossuet polémiste.

Autant Bossuet est admirable dans son style, dans son
entrain, dans son habileté à manier le sophisme et à donner
aux spéciosités les apparences de la vérité, autant il est faible
dans son fond.

En premier lieu, il ne réfute pas sérieusement son adversaire.

Il le contredit, mais il ne lui oppose aucune preuve. Il
répète à satiété, avec une certaine vivacité, sa dénégation,
mais il ne la justifie pas. Il paie d'audace, mais non de logique.
Il traite son adversaire très légèrement, presque injurieuse-
ment, l'appelle «docteur de mensonge», mais il ne prouve pas
l'exactitude de son accusation. Voir, par exemple, le Premier
avertissement aux protestants. Le procédé que je signale saute
aux yeux. 11 répète et répète encore que le ministre protestant

est tombé dans des contradictions et dans des égarements
étranges. Et au lieu de le démontrer, il insiste en disant « qu'il
est écrit que Dieu envoie l'esprit de vertige, d'étourdissement
et une efficace d'erreur à ceux qui résistent à la vérité».
Estce une preuve? Non. C'est ce qu'il faut démontrer et ce

que Bossuet ne démontre pas. Et si on lui disait qu'il est
précisément lui-même sous l'empire de cet «esprit de vertige»
qu'il aperçoit dans autrui? Le procédé serait le même. L'injure,
réciproque ou non, ne prouve aucunement la solidité de la thèse
en question.

Affirmer sans prouver, prononcer un jugement en le

supposant déjà établi, tenir pour démontré quod est demonstrandum,
distribuer des condamnations à ses adversaires, comme s'il était
déjà évident qu'elles sont méritées, déclarer «incontestable»
ce qui est non seulement contestable, mais erroné, tel est le
procédé de Bossuet. C'est l'aplomb d'un homme qui ne doute
jamais de sa propre infaillibilité, mais toujours de celle d'autrui.

Ce n'est pas un savant qui discute, encore moins qui
cherche à s'éclairer, c'est un juge qui sait tout, un maître qui
commande et à qui nul ne doit répliquer. Il ne questionne pas,



144 —

il tranche. Par exemple, dans la préface de 1'« Histoire des

Variations», il écrit: «Je ne dirai rien qui ne soit authentique
et incontestable Les protestants ne liront jamais nulle
histoire, quelle qu'elle soit, plus indubitable que celle-ci. » Quelle
illusion, et quelle naïveté Avant de citer le moindre fait
historique, il commence par traiter ses adversaires de «sectaires»,
et quels sectaires! C'est pour lui un simple jet d'eau claire, de
dire : « les impiétés et les blasphèmes de Wiclef... la honte
de tous ces sectaires», etc. Et malgré ces anathèmes trop
prématurés qui sortent non de l'histoire et des choses, mais de ses

préjugés et de son cœur d'évêque romain, il écrit, sans se
douter du ridicule de son aplomb: «Si ce récit rend le procédé
de la Réforme odieux, les bons esprits verront bien qu'en
cela ce n'est pas moi, mais la chose même qui parle.» Bossuet
prenait ses fantaisies pour de l'histoire, et ses subjectivités
pour de l'objectivité et même de l'objectivité « incontestable »

Bossuet n'est, dans les moments décisifs, que spécieux.
Par exemple, sa « Défense de la Tradition et des Saints
Pères», dirigée contre Richard Simon, n'est qu'un tissu de
fausses insinuations et de sophismes trompeurs. Citons quelques
passages :

Bossuet dit de Richard Simon qu'il est un séducteur d'autant

plus dangereux qu'il est prêtre, et que, « lorsque des prêtres

entrent dans le sentiment des hérétiques», il faut craindre
que les fidèles ne soient séduits. — Reste à savoir si Bossuet,
comme évêque, n'est pas un séducteur plus dangereux encore
qu'un simple prêtre, lorsqu'il altère la tradition qu'il croit
défendre. Bossuet s'adjuge le monopole de l'exactitude, et il ne
réfute pas les arguments de Richard Simon.

L'ouvrage de R. S. ayant été imprimé en Hollande, Bossuet

en conclut qu'il est erroné « C'est un de ces livres,
dit-il, qui, ne pouvant trouver d'approbateurs dans l'Eglise
catholique, ni par conséquent de permission pour être imprimés
parmi nous, ne peuvent paraître que dans un pays où tout
est permis et parmi les ennemis de la foi. » —• En vérité,
est-ce là une réfutation? Bossuet suppose très gratuitement
que tout ce qui s'imprime avec l'approbation des évêques
romains est vérité. Helas! que d'erreurs et d'enfantillages portent

l'approbation romaine Il suppose que tout ce qui
s'imprime en Hollande est hérétique; n'est-ce pas puéril?



— 145 —

Bossuet est arrogant. «Je me contenterai de lui faire voir
qu'il est tout à fait novice en théologie et qu'il prononce mal

sur des matières qui le passent.» — Bossuet aurait mieux fait de

se contenter de réfuter, et non défaire le fanfaron. La postérité a

donné raison à Richard Simon, et la critique exégétique
d'aujourd'hui passe à pieds joints sur les faibles thèses de Bossuet.

Bossuet dit encore: Pour trancher les questions soulevées

par R. S., il faudrait «plusieurs grands volumes»; donc «il
interpose son jugement avec une autorité qui assurément ne
lui convient pas». — Bossuet aurait dû commencer par réfuter
le volume de R. S., avant de lui opposer son autorité à lui.
Bossuet croit sa propre autorité «convenable», c'est-à-dire

péremptoire. Il se trompe: son titre hiérarchique n'est pas un
argument exégétique, la science de R. S. vaut mieux.

Bossuet reproche à R. S. d'avoir « oublié un St. Anselme,
un Hugues de St. Victor, un St. Bernard et surtout un St.
Grégoire le Grand». — Bossuet aurait mieux fait de réfuter ce que
R. S. a dit; il le chicane sur ce qu'il n'a pas dit; c'est un
moyen de déplacer la question.

Bossuet lui reproche d'avoir reproduit « les expositions des

sociniens, des pelagiens et de tous les autres auteurs, ou
hérétiques ou suspects». — Dire à son adversaire qu'il est un
socinien, un pélagien, un hérétique, est chose commode. Cette
accusation in globo dispense de réfuter en détail. Recourir à

des termes mal définis, les transformer en gros mots injurieux,
et les appliquer à l'adversaire, est simplement une tactique
indigne. Ce n'est plus de la théologie, encore moins de la science,
c'est de la scolastique de mauvais aloi.

Quant aux points particuliers relevés par Bossuet, ce n'est
que cle la subtilité. Au lieu de chercher la vérité historique et
la vraie tradition, il a le parti pris de vouloir justifier à tout
prix la doctrine romaine de son temps, et c'est cette doctrine
romaine du concile de Trente qu'il confond avec la vraie
tradition. C'est ce sophisme qui fait tout le fond de l'argumentation

de Bossuet.
En second lieu, Bossuet ne s'aperçoit pas qu'il tombe lui-

même dans le défaut qu'il reproche aux autres, et qu'on peut
lui retourner tous les griefs dont il prétend accabler autrui.
Par exemple, ne peut-on pas dire de l'Eglise romaine ce qu'il
dit de la Réforme protestante? Voici son accusation:

Revne intern, de Théologie. Heft 05, 1909. 10



— 146 —

« Pendant qu'à l'extérieur la Réforme est plus redoutable,
et tout ensemble plus fière et plus menaçante que jamais, elle
ne fut jamais plus faible dans l'intérieur, dans ce qui fait le
cœur d'une religion. Sa doctrine n'a jamais paru plus déconcertée:

tout s'y dément, tout s'y contredit; vous en avez déjà vu des
preuves surprenantes, vous en verrez d'autres dans la suite;
mais ce que vous voyez déjà est assez étrange. Jamais on ne
mit au jour tant de monstrueuses erreurs ; jamais on n'écouta
tant de fables, tant de vains miracles, tant de trompeuses
prophéties. » Etc..

Or, n'est-ce pas là, mot à mot, ce qui se passe actuellement

dans l'Eglise romaine? A l'extérieur, fierté, assurance.
A l'intérieur, politique et scolastique, mais non « ce qui fait le
cœur d'une religion»; déconcertements clans la doctrine,
encycliques étonnantes de quiproquos, affirmations puériles,
divisions entre les docteurs, contradictions formidables, aveux
stupéfiants, apparitions superstitieuses, faux miracles, fables, La
Salette, Lourdes, etc. Cette Revue est remplie de preuves que
Rome ne réfute pas et ne peut pas réfuter, parce que nous
citons les textes mêmes de ses théologiens.

« Vous variez, donc vous errez », criait Bossuet aux
protestants. C'est là tout le fond cle sa trop célèbre Histoire des
variations des Eglises protestantes. Que dirait-il aujourd'hui en
entendant Newman prétendre qu'il faut «changer» pour vivre,
et en voyant toutes les évolutions dogmatiques opérées par
Rome, notamment la fameuse évolution du 18 juillet 1870, dans

laquelle le non de la veille est devenu le oui du lendemain?
Que dirait-il, en constatant que son critère de l'erreur est

devenu, dans sa propre Eglise, le critère même de la vérité et
de la vie? Certes, Rome veut bien que l'on continue à reprocher

aux protestants leurs variations, mais elle ne permet pas
qu'on lui fasse un grief des siennes : les siennes, dit-elle, ne
sont pas des changements, mais seulement des «évolutions»,
bien plus, des évolutions «vitales». Comment, encore une fois,
le oui peut-il être une évolution du non? C'est son secret à

elle; elle seule en a le privilège! Hérétiques sont ceux qui
veulent le lui dérober! Telle est la logique papale.

N'est-ce pas le cas de retourner à Bossuet ce qu'il écrivait

lui-même contre Fénelon: «Ce qu'on veut dans la page 44,

c'est cela même qu'on ne veut point dans la page 54. Avouez



— 147 —

la vérité, Monseigneur, on aimerait mieux s'être expliqué plus
précisément, et employer son esprit à bien définir ses mots pour
parler conséquemment, que de les tordre après coup pour se

sauver comme on peut.» Bossuet s'est sauvé comme il a pu,
mais en tordant les mots et la doctrine.

Bien plus, Bossuet disait encore à Fénelon : « Venons au
fond, Monseigneur, laissons là tous les égards qu'on doit à

votre personne, contre lesquels vous ne montrez point que j'aie
péché. Il ne s'agit pas ici de votre soumission; il s'agit des

dogmes nouveaux qu'on voit introduire dans l'Eglise sous
prétexte de piété, par la bouche d'un archevêque. » N'est-ce pas le cas
de dire, à notre tour, à Bossuet: Venons au fond, Monseigneur; il
ne s'agit pas de simple soumission, mais des dogmes nouveaux
qu'on introduit dans l'Eglise, sous prétexte de piété, de

soumission, d'obéissance, de discipline, et cela par la bouche du

pape, par la bouche de celui qui devrait conserver le dépôt
de la foi, et qui, loin de là, le fait évoluer, le change, y ajoute
des «dogmes nouveaux». Piété, disent les serviteurs du pape;
prévarication, disent les serviteurs du Christ.

Et les catholiques romains nous accusent d'être «excessifs,
aigres, rigoureux, emportés». A quoi nous répliquons par ces

paroles de Bossuet contre les innovations de Fénelon: < Il
voudrait qu'on laissât passer un dogme naissant, doucement et
sans l'appeler de son nom ; sans exciter l'horreur des fidèles

par des paroles qui ne sont rudes qu'à cause qu'elles sont
propres, et qui ne sont employées qu'à cause que l'expression en
est nécessaire. »

En vérité, Bossuet, en nous voyant juger Rome comme il
a jugé Fénelon et par les mêmes arguments, Bossuet, dis-je,
pourrait-il nous condamner? On le voit, ses propres armes se

retournent contre lui.
Donc, d'une part, absence de preuves, et, d'autre part,

culpabilité des mêmes griefs reprochés aux adversaires. En

somme, polémique vaine, défaite évidente, mal dissimulées par
l'aplomb et la logomachie. Là où Bossuet compare la Réforme
à « un troupeau errant, enivré du succès et ébloui par les
espérances du monde», ne peut-on pas lui répliquer que cette peinture

est celle même de la papauté actuelle?
E. Michaud.


	Variétés

