Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)
Heft: 65
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 126 —

VARIETES.

I. — Quelques consideérations sur la foi.

1° Il faut distinguer et I'on distingue, de fait: 1'évidence
mathématique, 1'évidence morale, la foi rationnelle, la foi senti-
mentale, la fol superstitieuse. — L'évidence dite mathématique
est celle de la science, celle que donne la raison pure ou
raison spéculative et mdétaphysique, celle qui démontre par
a 4+ b. Elle est rare. — L’'évidence morale n'est pas aussi
stricte; elle est celle dc la philosophie morale, celle que donne
la raison pratique et expérimentale, et qui est admise dans la
vie sociale. Sans elle nous serions envahis par le scepticisme,
et la vie serait pratiquement impossible. — La foi est prise
en plusieurs sens. Quelquefois on la distingue de la croyance:
tel la réduit 4 la simple confiance (le salut par la confiance
en Dieu sans croyances), tel autre lui donne un caractere
dogmatique et ne voit dans les croyances que les opinions
théologiques non obligatoires. D'ordinaire, dans l'usage habi-
tuel, foi ou croyance sont synonymes. On entend par ces mots
la double adhésion, d’abord de lintelligence, sur témoignage,
a4 des choses que l'on n'a pas vues soi-méme, et ensuite de la
volonté a ces mémes choses pour les conséquences pratiques
qui en découlent. Ainsi comprise, la foi, ou.croyance, peut
étre rationnelle et sTharmoniser soit avec la raison spéculative,
soit avec la raison pratique. Clest sur ce terrain que se fait
la conciliation de la science et de la foi. — La foi qui n'est
que sentimentale, écarte la raison en ce sens qu'elle n'en tient
pas compte et qu'elle refuse méme de se soumettre a ses
exigences. C'est la foi de celui qui dit, par exemple: ]Je
n'admets pas le pape pour moi, mais je l'exige pour les autres;
pour mon compte, je rejette l'infaillibilité papale, mais il faut



— 187 —

la maintenir pour les imbécilles, qu'elle bride; je ne discute
pas les dogmes et je refuse de les discuter parce qu’alors je
les rejeterais, mais simplement je les crois; c'est affaire de
sentiment, — La foi-superstition va plus loin et ne craint pas
de blesser la raison, sans toutefois s'en douter.

2° Donc on peut dire que lintelligence voif, et que la foi
croit. Voir, c'est atteindre directement les choses vues; croire,
c'est ne les atteindre qu'indirectement et médiatement (par
des raisonnements). On voit les phénomeénes physiques comme
on sent les sensations corporelles; c'est la perception physique.
On voit aussi les phénomeénes intellectuels et moraux, les nou-
menes et les sentiments. Mais on ne voit pas, directement et
strictement, les objets et les substances. On ne les atteint
qu'indirectement, on les croit: cette foi n’est pas aveugle,
puisqu'elle repose sur la raison spéculative et sur la raison
pratique, ou bon sens. Si on rejetait cette foi, on aboutirait,
par rapport a l'objectivité de l'univers et a la réalit¢ de la
vie sociale, au scepticisme absolu, donc a l'absurdité. Cette
foi n'est donc pas la foi purement sentimentale, mais la foi
rationnelle,

Rappelons, & ce sujet, les trois courants des intellectuels,
des sentimentalistes et des volontariens. Les intellectuels re-
levent surtout de Descartes, et partent en premier lieu de la
raison: Je pense, donc je suis. Les sentimentalistes relévent
surtout de Kant, qui a fort amoindri la raison pure, et qui,
par sa raison pratique, n'a guere fait de son bon sens pratique
qu'une sorte de sentiment plus ou moins rationnel. Les volon-
tariens relévent surtout de Schopenhauer, qui a placé en
premier lieu la volonté, en la confondant avec la notion
d'énergie ou de force, notion impliquée déja dans la notion
d'intelligence.

3° Dans la vie individuelle, deux catégories d'esprits: les
uns, plus intellectuels, posent avant tout la raison, soit spécu-
lative, soit pratique; les autres, plus sentimentaux, sont guidés
avant tout par le sentiment. Il est clair que ceuxci sont
plutét des hommes de foi que de raison. Ceux 13, dans maintes
circonstances, ne jurent que par la raison; mais, dans certains
cas, ils constatent que leur raison est a bout, qu'elle a besoin
d'étre secourue; et, pour étre raisonnables ou rationnels, ils
admettent ce secours, qui est une for. — Dans la vie sociale,



— 128 —

une autorité est nécessaire pour trancher les difficultés pratique-
ment; sans cette autorité, la vie sociale serait impossible. C'est
ainsi que la décision juridique fait loi et qu’elle est considérée
comme vérité (méme quand au fond elle est erreur); le juge
peut se tromper; adhérer 4 sa décision n'est donc souvent
qu'un acte de foi. — Dans la vie religieuse, au point de vue
social, l'autorité est, chez les chrétiens, le Christ et le Christ
seul. Adhérer aux enseignements, aux préceptes, & la personne
du Christ, c'est faire acte de foi: justus ex fide vivit. Les
chrétiens qui examinent leur foi avec leur raison, se con-
vainquent qu’elle est parfaitement rationnelle et ils la con-
cilient ainsi avec leur raison: le Christ leur apparait comme
«la voie, la vérité et la vie». Leur foi devient raison: ratio-
nabile obsequium.

4° Donc, logiquement et de fait, on aboutit & la foi en
science, en philosophie, dans la vie sociale et dans la vie
religieuse. FEn Science.: car les savants admettent quantité de
choses qu'ils ne voient pas et qui sont trés mystérieuses;
leurs hyvpothéses sont peut étre aussi nombreuses que leurs
theses; — FEn philosophie: car les philosophes admettent la
réalité objective des objets, qu'ils ne voient cependant pas;
que les objets soient appelés substances ou non, ils n’en sont
pas moins mystérieux. Comme les savants, ils croient, logique-
ment et raisonnablement, mais ils croient, ou, si l'on préfere,

ils ne voient qu'indirectement. — Dans la vie sociale: car on
croit que la décision du juge est obligatoire et qu'on doit s'y
soumettre, méme quand on voit le contraire. — Dans la vie

religieuse: car l'autorité du juge divin (le Christ) est obliga-
toire. Ici, le chrétien qui a éprouvé sa foi (omwnia probate) a
la certitude qu’il est dans le vrai. Telle est la supériorité du
juge divin sur le juge humain. Ne pas confondre cette foi
divine avec la foi purement ecclésiastique, fondée sur la d¢-
cision de tel concile, de tel pape, de tel évéque; lorsqu'un
chrétien a la conviction qu'un concile, un pape, un €évéque,
ont été induits en erreur, il a le droit de protester et d'en
appeler. C’est ainsi que la foi divine et la raison peuvent
toujours avoir le dernier mot.

5° Donc, en fait, la raison pure (par a -+ b) et la science
stricte sont insuffisantes a satisfaire tous les besoins intellec-
tuels, moraux, sociaux et religieux de I'humanité, et elles



— 129 —

doivent étre couronnées par la foi. La foi qui les couronne
peut et doit étre rationnelle, méme quand elle est unie au
sentiment.

On a discuté et l'on discute encore si la science, a elle
seule, est capable de fonder la morale nécessaire a la société.
Maints philosophes (par exemple Taine, Renan), méme quand
ils étaient peu suspects de complaisance envers la religion
en général et envers le christianisme en particulier, ont nié
cette capacité. Quoi qu'il en soit, on peut dire, en tout état
de cause, que toute morale humaine doit satisfaire aux légi-
times exigences de la nature humaine: donc qu’elle doit étre
rationnelle, scientifique méme. Que les sciences naturelles,
philosophiques et sociales, soient capables de formuler une
certaine loi, de certains devoirs avec une certaine sanction et
d'assurer ainsi un certain bonheur & 'humanité, je crois qu'on
peut aisément le démontrer; mais je crois aussi qu'on peut
constater, non moins aisément, l'imperfection, et partant l'in-
suffisance, de cette morale, et que, par conséquent, si l'on
veut donner davantage satisfaction aux besoins moraux de
'humanité, il faut couronner cette morale ¢lémentaire par
une morale supérieure, plus claire et plus ferme. Et ainsi, on
aboutit, ici encore, a la foi. Ce n'est pas la foi qui est le
fondement de cette morale, mais elle en est le couronnement.

E. MicHAUD.

II. — Nouveaux aveux ultramontains.

A quoi se véduil aujourd hui I'apologétique catholique-
romaine. — Autrefois elle consistait, avant tout, & démontrer la
divinit¢é du Christ et de la religion fondée par lui. Mais
aujourd’hui elle porte sur un autre objet et vise un autre but.
Aujourd’hui c’est 1'Eglise qui est tout, et par I'Eglise la théo-
logie ultramontaine entend I'Eglise romaine, et méme simple-
ment la hiérarchie, et méme plus simplement encore le pape.
Depuis que le concile du Vatican a déclaré que 1'Eglise, telle
qu’elle se wmontre aujourd hui, est, par elle-méme et indépen-
damment de son histoire passée, un témoignage «irréfragable»
de sa mission divine (Const. Dei Filius, c. 3), toute I'apolo-
gétique romaniste se réduit a elle. Voici ce qu'écrit M. 'abbé

Revue intern, de Théologie. Heft 635, 1909. 9



— 130 —

Bricout, dans la «Revue du clergé francais» (1¢r octobre 1908,
p. 16): «L’apologétique catholique est la science qui démontre
Pobligation morale qui nous incombe d'obéir a I’Eglise comme
a la sewle institulion ¢Etablie pour notre salut. Tout ce qui
peut servir & prouver cette mission divine de I'Eglise a sa
place dans l'apologétique; tout cela, wais rien que cela.»
Est-ce clair? M. Bricout est, d'ailleurs, de ceux qui
trouvent «trés juste, trés exact» (p. 17) le triste et fameux
mot de Brunetiere: «Ce que je crois, allez le demander a
Rome!» Et M. Bricout est le directeur de la «Revue du clergé

francais».

Comibien faible cst Uenscignement de la théologie dans
les séminaires [rangais. — Cette faiblesse n'apparait que trop
clairement dans les conseils donnés par M. Jean Bainvel aux
professcurs mémes de ces ¢établissements. Selon lui, en effet,
le manuel qui doit étre suivi et expliqué est le catéchisme du
concile de Trente. Le professeur, en l'expliquant, doit, non pas
faire 4 proprement parler I'histoire du dogme, mais «teindre,
pour ainsi dire, d'histoire 'enseignement théologique» (Etudes,
5 octobre 1908, p. 89). Et encore, cette feinture historique, si
elle devait nuire, «il faudrait la sacrifier sans hésiter, quels
qu'en puissent étre par ailleurs les avantages» (p. 90). Telles
sont les craintes que l'histoire des dogmes souleve chez les
théologiens romains. /I faut avouer qu'a leur point de vue ils
n'ont que trop raison. En somme, selon le docte théologien,
il faut mettre en valeur les richesses cachées «dans les mots
et les formules» de Thomas d’Aquin. C'est donc la scolastique
du XIII® siecle qui est le nee plus wulira de la science romaine!
M. Bainvel n'en a-t-il pas quelque regret quand il ajoute: «[I!
semble que St. Thomas ait dit en quelques mots ce que nous
pouvons savoir de nos mysteres. C'est parfois pen de chose,
il est le premier & le reconnaitre et a le redire» (p. 91)? Triste
aussi cet aveu: «On a l'impression parfois que te! seminariste
est loin d'étre familier avec son N. T. On est édlonné du pen
de sowuci qu'ils ont de recourir aux sources, de vérifier les
textes»! Et M. Bainvel se contente de recommander au pro-
fesseur de creuser avec ses éléves jusqu'au roc, «non pas
toujours, car c'est impossible, mais de temps em temps». —

Intelligentt pauca.



131 —

* Comment on raisonne en matiéve biblique, dans I'Eglise
romaine actuelle. — Le P. Gabriel Huvelin écrit dans les «Etudes»
du 5 octobre dernier (p. 51): «Plusieurs prennent parti, dans
les controverses scripturaires, qui savent wvaguement ce que

I'on entend discuter. .. Sans méme avoir lu les considévanis,
ils disent avec scandale: un tel va trés loin; — avec contente-
ment: celui-ci ne va pas aussi loin; — ou avec déplaisir: il

demeure toujours en arriere! Faute de sastreindre & une dis-
cussion scientifique qui dégage les principes généraux, on
accorde, on refuse sans régle fixe, sur la foi d'une impression
raisonnée et pavfois déraisonnable».

On avoue donc la nullité de plusieurs discussions en matiere
d'exégese.

Citons quelques exemples d’aprés le contenu du méme
article.

1° D'une part, les théologiens doivent baser leur théologie
sur l'exégeése des textes scripturaires et patristiques. Le
P. Brucker le constate trés nettement!). Mais, d'autre part,
les exégetes romains ne peuvent pas interpréter les textes
contre le dire des théologiens romains. Ceux-ci s'imposent
avant tout. Les décisions pontificales avant tout; elles cons-
tituent ce qu'on appelle & Rome «le magistere de I'Eglise»,
et celui-ci a le droit d’intervenir dans le dogme, dans I’histoire,
dans l'exégese; il prime tout (cf. p. 59). Donc la contradiction
est manifeste; l'exégese est étouffée.

2° Selon le P. Huvelin, l'inerrance biblique «découle de
l'inspiration comme conséquence nécessaire» (p. 51); de plus,
l'inspiration biblique est «totale». Donc linerrance est aussi
totale. «C’est la thése unanimement défendue, dit-il, que tout
jugement exprimé en son nom par 'auteur inspiré est absolu-
ment vrai de toute la mesure d'affirmation qu'il contient». En
sorte que toute la question est de connaitre exactement ce que
I'hagiographe «affirme wéellement» (p. 52). Or il n'affirme

Y)Y Dans L' FEglise et la critique bibligue, il dit: «Les théologiens ont besoin de
I'exégese et des exégétes, L’Ecriture sainte, en effet, est la premire des sources
théologiques; on 'a appelée fort justement «!’dme de la vraie théologie»: or, si le
théologien doit demander Pintellivence des saints Livres avant tout aux !'éres et a
la tradition de U'Eglise, # ne¢ sawurait Pasprofondir comme il convient, ni donner a
ses interprétations des bases scientifiques inébranlables, sans éfudes exigétigues spé-
ciales el sans conswlter les exégiles de profession.»



réellement que ce qu’il «a voulu affirmer», et cette volonté
est exprimée dans le fon et dans l'intention. Comment con-
naitre ce ton et cette intention? J'ai beau chercher dans ce
que dit le R. P., je ne vois pas qu'il indique le moyen. Il
avoue que «les Orientaux emploient sowxvent I'Zryperbole, non
seulement dans leurs écrits poétiques, mais jusque dans leurs
livres historiques» (p. 53). Donc nous voila autorisés a voir
des hyperboles et des métaphores jusqu'en mati¢re d'histoire!
Est-ce bien 1a ce que veut dire le R. P.? Bien plus, il adopte
l'opinion suivante du P. Pesch: que «I'histoire sacrée est une
histoire religieuse, #non profane (non secularis), non complete
non pragmatique, non critiquie», et qu'il est «impossible de la
comparer avec l'histoire moderne» (p. 34). Trés bien. Mais
olt cela nous meéne-t-il? Que devient 'inerrance biblique, I'in-
errance totale? Ne doit-elle pas étre restreinte a la partie
exclusivement religiense des affirmations et des textes? Evi-
demment. Et encore, faudra-t-il faire la part du langage de
I'hagiographe, qui est le langage de son temps et de son
milieu, donc langage erroné? Le P. Knabenbauer I'avoue
expressément: «I1 ne faut pas s’attendre, dit-il, & ce que, en
vertu de l'inspiration, les défauls et les lacunes de la science
humaine scient supprimés par une révélation supérieures
(p. 55). Encore une fois, dans cet état de choses, que devient
la doctrine romaine de l'inerrance? Est-elle autre chose qu’un
leurre? Le P. Knabenbauer a beau ajouter que, s'il s’agit des
choses concernant la foi et d'une doctrine que l'auteur inspiré
veut baser sur l'histoire, alors il y aura une révélation supé-
rieure. C'est bientdt dit, mais ol voit-on cette révélation supé-
rieure? Nulle part. On est aux abois. Ce n'est plus de la
science, c'est de l'enfantillage. Le P. Brucker parle plus juste
quand il dit: «Il est certain que les auteurs sacrés ne craignent
pas d'employer souvent, en matiére historique ef en toute autre,
comme en matieére scientifique, le langage imparfait, inexact
méme de leurs contempeoerains, lorsque les circonstances et le
contraste font entendre suffisamment qu'ils ne se rendent pas
responsables de ce qu'il y a de moins juste dans ce langage...
Bien plus, dans les conditions supposées tout a 'heure, 'écri-
vain biblique peut adopter, non seulement le langage de ses
contemporains, mais encore leur maniére de se représenter les
faits, quoiqu’elle soit plus ow moins inexacte» (p. 56).



— 138 —

De tels aveux sont gros de conséquences treés graves que
les exégetes de l'avenir ne manqueront pas de tirer; j'entends
les exégetes romains, car les exégetes indépendants de Rome
les ont déja tirées ou sont en train de les tirer.

* Deux aveux res importants de M. L. Vinard, sur les
devoirs de la critique biblique actuelle et sur la valeur histo-
vique de la Bible, — Ces deux aveux se trouvent dans un
article aussi remarquable que modéré, publié par la «Revue
du clergé francais» (l° octobre 1908, p. 18-45).

1° Les devotrs de la critique biblique actuelle. On it
(p. 28-29): «Avant que l'emploi des méthodes critiques se fit
généralisé, on s'en tenait volontiers aux données traditionnelles
sur l'origine d'un document, pourvu que ces données ne fussent
pas évidemment contredites par le texte méme du document.
Aujourd’hui, au contraire, on est devenu tres défiant sur les
attributions traditionnelles, et 'on demande plus volontiers a
la critique interne des lumieres sur lorigine d'un écrit. De
plus, on ne considere pas les ouvrages de l'antiquité, dans la
forme ou ils nous sont parvenus, comme possédant nécessaire-
ment une parfaite unité littéraire; on s'est apergu qu'ils sont
souvent des compilations de morceaux ayant une origine
différente, et qu'au cours de leur transmission ils ont pu subir
aussi des additions ou des remaniements notables, qui en ont
altéré la physionomie originale. On a appliqué naturellement
ces remarques aux livres de la Bible, si bien gu'il ne suffit
plus d'en prouver l'authenticité générale, mais que pour chaque
passage il faut se demander s’il est bien de l'auteur auquel
est attribué le livre, et s'il ne serait pas plutét une addition
ou glose plus récente. S'agit-il de discuter la valeur historique
d'un écrit biblique, la question n'est pas moins complexe. On
ne peut plus se contenter de montrer sommairement que
l'auteur a été sincere, et que d'autre part il a été témoin
oculaire des événements, ou du moins bien informé sur ce
qu'il raconte. Sans doute la sincérité des écrivains bibliques
n’est guére contestée, mais n'y a-t-il pas des influences qu'ils
ont pu subir plus ou moins consciemment? Leurs croyances
mémes n'ont-elles pu peu 4 peu transfigurer leurs souvenirs?
Comment d’ailleurs ont-ils été informés des faits qu'ils ra-
content, lorsqu'ils n’en ont pas été les témoins oculaires? ou



— 134 —

bien ils ont recueilli les traditions qui avaient cours autour
d’eux, et dans ce cas il faut se demander quelle était la
valeur de ces traditions; ou bien ils ont utilisé des sources
écrites, et il faut alors faire T’histoire de ces sources, pour
remonter, si c'est possible, a travers leurs transformations
successives, jusqu'au document original. Ce sont ainsi toutes
sortes de problémes littéraires et historiques qui se posent a
propos de chacune des parties de la Bible, et la tache de
I'apologiste serait bien ardue, s'il lui fallait nécessairement
résoudre tous ces probléemes, avant de pouvoir édifier une
démonstration solide de la divinité du christianisme. Heureuse-
ment il peut laisser au critique de profession 1'étude, si inté-
ressante et si nécessaire méme soit-elle par ailleurs, de Ia
plupart de ces questions, et, tout en tenant compte de la
mani¢re nouvelle dont se posent aujourd’hui ces problémes
d'authenticité et d’historicité, établir une démonstration géné-
rale qui soit a peu prés indépendante des questions de détail. »
—_Et encore: «Allons plus loin. Il est vrai encore que, du
point de vue strictement historique, on ne peut repousser a
priori la possibilité d'un certain développement légendaire de
la tradition primitive, d'une idéalisation des souvenirs transmis
par les témoins oculaires de la vie de Jésus. Il n'est pas de
héros dont l'imagination populaire n’ait ainsi plus ou moins
embelli-la physionomie, et le grand développement de la littéra-
ture apocryphe dans les premiers siécles du christianisme
montre que l'on n'¢échappa point alors au besoin de suppléer
par la légende aux lacunes de l'histoire. Mais il n’est pas tres
difficile d'établir que tout le surnaturel des évangiles n’est pas
a traiter comme élément légendaire, et c'est précisément a
délimiter la part de linfluence possible de l'imagination chré-
tienne excitée par la foi sur les souvenirs authentiques de la
vie de Jésus que doit s'appliquer l'apologiste soucieux de
répondre aux exigences actuelles de la critique» (p. 41).

— 2° La valeur listorique de la Bible. «On ne saurait
exiger de l'apologiste qu'il établisse scientifiquement Pexacti-
tude de tout ce qui est contenu dans la Bible. Ii suffit que,
en étudiant les écrits bibliques comme tout autre livre, et
d’apres les seules reégles de la critique, il prouve leur valeur
historique d'ensemble, de sorte qu’on soit autorisé a s’appuyer
sur leur témoignage pour établir les grands faits, par lesquels



se manifeste la divinité du christianisme» (p. 21). — «On ne
saurait donc exiger que l'apologiste catholique établisse histo-
riquement l'exactitude de toutes les affirmations qui constituent
Penseignement ordinaire de I'Eglise sur l'origine des divers
livres de la Bible, pas plus qu'on ne peut exiger qu’il prouve
scientifiquemerit la vérité de tout le contenu des Ecritures.
Pour la présente étude en particulier, il suffit d'établir T'au-
thenticité des Livres Saints, dans la mesure seulement ou cela
est requis pour leur assurer la valeur historique générale que
suppose l'apologétique chrétienne» (p. 22). — «Ce n'est pas
en histoire, surtout quand il s'agit de faits trés anciens, qu'on
peut prétendre a une certitude qui exclue absolument tout
doute. La démonstration est encore plus compliquée quand le
surnaturel est en cause, et que l'on s'adresse a des esprits
prévenus contre toute intervention miraculeuse de Dieu dans
les affaires des hommes» (p. 23). — «Quand il s'agit d’¢tablir
la valeur historique des Livres Saints, il ne peut donc étre
question d’arriver & une certitude telle qu'elle triomphe méme
des préjugés rationalistes. Aussi bien n'est-ce pas la ce
qu’'exige le concile du Vatican. Il demande seulement que la
démonstration historique du surnaturel chrétien soit solide,
assez solide pour que d'une part le croyant y puisse trouver
de quoi justifier rationnellement sa foi, pour que d’autre part
celui qui n’est pas encore parvenu a la foi, sans étre contraint
par la a croire, ce qui serait contraire a la liberté de la foi,
puisse du moins prononcer qu'il est raisonnable de croire»
(p. 24). — «A supposer que le Pentateuque ne ftt pas de
Moise, on serait sans doute privé de 1'un des meilleurs argu-
ments qu’'on puisse faire valoir en faveur de sa vérité histo-
rique, mais aprgs tout on se trouverait dans la méme situation
que pour les livres des Rois, dont on ne connait pas les
auteurs, et dont on peut cependant établir la valeur historique
dans l'ensemble, sinon pour le détail des faits, en étudiant
leur mode de composition et les sources ol ont puisé¢ leurs
rédacteurs.

‘On peut méme se demander si, étant données les diffi-
cultés soulevées contre l'authenticité du Pentateuque, et la
presque unanimité des critiques non catholiques a rejeter
comme insuffisamment fondée la tradition judéo-chrétienne sur
ce point, il ne vaudrait pas mieux pour I'apologétique séparer



— 13 —

completement les deux questions d’authenticité et de véracité,
et s'efforcer simplement de prouver la valeur historique géné-
rale de la tradition biblique depuis les origines, ou du moins
depuis I'époque de Moise» (p. 31). — «L’historicité substantielle
des écrits bibliques ne serait pas atteinte par des inexactitudes
de détail, par des contradictions apparentes, par des imper-
fections ou des lacunes dans le récit, non plus que par une
méthode de composition qui aujourd’hui nous paraitrait fort
défectueuse.» Admettons méme que, si 1'on fait abstraction du
caractére inspiré du Pentateuque, on soit porté a supposer
une large part de légende dans 1'histoire primitive, il y faudra
toujours reconnaitre cependant un certain fond historique sous
les embellissements dont l'imagination populaire aurait pu
revétir la réalité des faits» (p. 32-33). — Malgré la Commission
biblique qui s'est prononcée pour l'authenticité de la seconde
partie d'Isate, M. Vénard ne craint pas d'ajouter: «On doit
reconnaitre cependant que plusieurs de ces raisons ont assez
de poids, pour qu'en se placant au scul point de vue scienti-
fique, on ne puisse plus affirmer avec une entieére certitude
que cette suite de chapitres est due, comme le commencement
du livre, au prophete Isa’e contemporain d'Achaz» (p. 36).

M. Vénard est extrémement condescendant au sujet du
IVe Evangile, lorsqu'il dit: «La physionomie du IV°® Evangile
est assez spéciale, pour que l'apologiste et !'historien ne
puissent 'employer, au méme titre que les Synoptiques, a la
reconstitution de la vie du Sauveur. Prouver par exemple que
Jésus s'est dit Dieu par des paroles tirées de l'évangile johan-
nique serait inefficace aupres de ceux — et c'est le plus grand
nombre en dehors des catholiques — qui n'admettent pas que
ces paroles reproduisent '’enseignement authentique du Sauveur.
Il parait donc plus simple, au point de vue apologétique, tant
qu'on n'aura pas élucidé davantage les problémes relatifs a
l'origine et a la valeur historique du quatrieme évangile, de
ne pas entrer dans ces controverses et de chercher de préfé-
rence dans les Synoptiques les éléments de la démonstration
chrétienne, en utilisant seulement ['évangile de saint jean
comme un témoin de la foi & la fin du 1° si¢écle ou au com-
mencement du second, ¢poque a laquelle les critiques les plus
radicaux en placent la cemposition» (p. 38). — Egalement,
au sujet des Synoptiques: «Notre premier ¢vangile actuel ne



— 137 -—

serait donc pas la traduction pure et simple d'un évangile
hébreu ou araméen écrit par saint Matthieu, mais aurait pour
sources principales, d'une part 'évangile de saint Marc, d’autre
part une collection de discours de ]ésus peut-&tre entremélés
de quelques récits, les Logia, dont rien n’empéche d’attribuer
la rédaction a saint Matthieu. La composition du second
¢vangile par saint Marc est assez généralement admise, mais
on tend de plus en plus a y voir également, au lieu d'une
ceuvre parfaitement homogéne, une sorte de compilation, ol
les souvenirs de saint Pierre seraient combinés avec des tra-
ditions d'origine différente. Quant au troisieme évangile, on
sait que Harnack a récemment défendu la theése traditionnelle
qui l'attribue, ainsi que les Actes des Apotres, a saint Luc.
On peut espérer que l'autorité du savant professeur de Berlin
rameénera l'attention sur les raisons trés sérieuses qu'on peut
faire valoir a l'appui de cette thése, mais on ne saurait dire
qu'il ait gagné encore & ses vues la majorité des critiques»
(p. 39). Et encore: <De l'avis de tous, ces trois ¢vangiles
dans leur rédaction actuelle sont des écrits relativement
anciens, puisque leur composition se place entre les années
60 et 90, et que de plus ils reposent sur des documents
encore plus primitifs. Cela suffit & leur assurer une valeur
historique substantielle, que, aussi bien, aucun critique sérieux
n'oserait actuellement leur refuser. On pourrait apporter sur
ce point les affirmations des savants les plus qualifiés en
matiere de critique évangélique. Qu'il suffise de citer le
témoignage de Jilicher, auteur d'une des Introductions au
Nouveau Testament les plus estimées: «Les ¢évangiles synop-
tiques, écrit-il, sont d'une valeur inappréciable, non seulement
comme livres d'édification religieuse, mais encore comme
documents autorisés de la vie de Jésus» (p. 39). «On nous
dit que les évangiles doivent étre considérés comme des
témoins de la foi chrétienne bien plutot que comme des docu-
ments d'ordre proprement historique. Soit, mais, ajouterons-
nous avec le P. Lagrange,... «ils n'ont rien avancé, quant
aux faits essenticls, qui ne fat de notoriété publique dans
I'Eglise, de sorte que leur témoignage n'est pas isolé, c’est
celui de la premiere génération chrétienne, de celle qui a
instruit saint Paul des gestes du Sauveur». Ainsi les évangiles
d’une part, et d'autre part les épitres de saint Paul dont la



— 138 —

~ doctrine devait bien exprimer sous forme personnelle la foi primi-
tive, sans quoi elle n'elit point été acceptée de la communauté
chrétienne si attachée a l'enseignement apostolique, nous per-
mettent de reconstituer la physionomie de Jésus telle que la
concevait la premigre génération: cela suffit pour condamner
tous les essais de la critique en vue de dépouiller le Christ
de Thistoire de tout caractére surnaturel. Le Christ de T'his-
toire ne peut avoir été essentiellement différent de celui de
la premiére génération chrétienne» (p. 43).

* Aveux du P. Thurston et de M. Boudinhon sur ['élé-
vation et la génuflexion. — Nos lecteurs savent déja que l'an-
cienne Eglise n'a pas connu le prétendu dogme de la trans-
substantiation matérielle; que la présence réelle qu'elle a
crue était aussi spirituelle que réelle, wverba wmea spiritus et
vita sunt,; que le culte rendu & 'eucharistie était la communion,
c’est-d-dire l'union avec le Christ par la participation au sacri-
fice de son corps et de son sang. : '

Ayjourd'hui que I'Eglise de Rome a changé tout ce
mystére en remplagant la preésence spirituelle et la partici
pation spirituelle -— spirituelle ne signifie pas illusoire mais
vraie — par un changement des substances matérielles et par
une manducation réelle et charnelle du corps et du sang de
1.-C., aujourd’hui l'adoration spirituelle d’autrefois est rem-
placée par force génuflexions, prostrations, etc. Le changement
de la croyance a entrainé le changement du culte,

MM. Thurston et Boudinhon reconnaissent trés positive-
ment que les livres liturgiques d'autrefois ne prescrivaient
aucune génuflexion, et que les fidéles assistaient debout a
I'élévation du pain et du vin consacrés. Voici leurs propres
paroles, dans la «Revue du clergé francais» (15 octobre 1908,
p- 150-163):

«L'élévation de ’hostie aprés la consécration est devenue
d'un usage général a la fin du XI7I® siécle; mais cette élé-
vation n’'était encore accompagnée d'aucune génuflexion, et
si le célébrant donnait alors un témoignage extérieur de
respect & la sainte hostie, c'était simplement par une zrcli-
nation de téte ... Des les premiers siécles, le chrétien en
priere se tint debout ... Le concile de Nicée (20° canon) a
décidé qu'on observera partout la méme #égle et que tous



— 139 —

adresseront a Dieu leurs priéres debout ... Il n'y a pas un
seul exemple d'un missel ancien prescrivant la génuflexion
au moment de la consécration... On remarquera que les

rubriques (de ce missel franciscain du commencement du
quatorzieme siécle), quoique plus détaillées, ne disent pas un
mot d'une génuflexion ni d'ume inclination quelconque pour
adorer la sainte hostie aprés la consécration ... Dans tous
les rites orientaux, le prétre qui célebre le saint sacrifice ne
fléchit jamais le genou devant le saint-sacrement ... IL’ab-
sence de gcénufléxion semble avoir été aussi générale en Alle-
magne qu'en France... L’acceptation formelle et demi-officielle
des génuflexions devant le saint-sacrement, tout comme des
autres rubriques de la messe telles que nous les avons encore,
eut lien en 1502, sous la forme de 1'Ordo misse du célebre
maitre des cérémonies Jean Burchard.»

Et c'est ce culte moderne, expression de la foi non moins
moderne, que l'on cherche a faire passer pour la foi et le
culte de l'ancienne Eglise. On n'y réussira pas; les hommes
de science et de conscience, méme de 'Eglise romaine, recon-
naissent la vérité.

Auw  sujet de M. Turmel, débat entre M. Dubois et
M. Portalié. — On se rappelle les trés grands éloges accordés
a M. Turmel, dans toute son Eglise, & la suite de ses diverses
études publi¢es sous son nom dans plusieurs Revues, et sur-
tout a la suite de son Histoire de la théologie positive. Mais
depuis les accointances qu'on a cru constater entre lui et
MM. Dupin, G, Herzog, etc., il s’est fait un revirement.
M. le curé Dubois, tout en lui reconnaissant encore une
science trés objective, a cependant formulé des restrictions
qui sentaient déja l'attaque. M. Portali¢ a trouvé que cette
attaque était insuffisante. De 14 un débat, dont les pieces
principales se trouvent dans les «Etudes» du 5 octobre dernier
(p. 76-82). De la réplique de M. Portali¢, nous extrayons les
passages suivants dont la gravité sera remarquée:

«Vous (M. Dubois) résumez la these historique de M. Turmet
d'apres laquelle les papes n’ont ni convoqué, ni présidé, ni
approuvé les conciles, et vous vous associez aux critiques qui
disent allégrement: Tant pis pour les théologiens! Et en note
vous avez cité, sans réserve aucune, cette affirmation de



— 140 —

M. Turmel que la «communauté occupait alors (dans I'Eglise
primitive) le premier plan, qui, depuis de longs siécles, lui a
été ravi». Ravi, par qui? Vos lecteurs vous supplient de leur
expliquer ce petit mot, dans lequel tout le monde a wvu ce
qu'il exprime, c'est-a-dire la vieille these anficatiiolique, affir-
mant que les évéques et en particulier I'évéque de Rome, ont
dépouillé la communauté des pouvoirs qui lui appartenaient.
Mais ¢’il en est ainsi, si les évéques, si les papes, autrefois
simples «secrétaires anonymes» de 1'Eglise, comme vous le
répétez aprés M. Turmel, & propos de St. Ciément de Rome,
ont ravi ses droits 4 la communauté des fidéles, ce n'est pas
«tant pis pour les théologiens» qu'il faut dire, c'est: «Tant
pis pour la hiérarchie! Tant pis pour le concile du Vatican!»

Certes, voila un franc aveu, et une question trés bien
posée. De deux choses 'une: ou bien les papes n'ont ni con-
voqué, ni présidé, ni approuvé autoritairement les conciles
cecuméniques, et alors c’en est fait de la papauté telle qu'elle
a ¢été sanctionnée par le concile du Vatican; ou bien le con-
cile du Vatican a raison, et alors il faut que les papes aient
convoqué, présidé et approuvé autoritairement les conciles
cecuméniques. M. Dubois est supplié, disons mis en demeure
par M. Portalié¢ de s'expliquer sur la thése qu'il a soutenue
avec M. Turmel. Il répondra, ou du moins il a beau jeu pour
répondre: car les faits sont la, trés clairs, et il n'a qu'a y
puiser a pleines mains. Nous entendrons sans doute ensuite
la réplique de M. Portalié, qui, apreés une telle mise en
demeure, ne saurait se contenter des théses ultramontaines
sur ce point, théses déja amplement réfutées.

Ce n'est pas tout. M. Portalié ajoute: «Comment concilier
avec la foi les assertions de M. Turmel: Sur la primauté des
évéques de Rome, résultat de leurs envahissements? Sur les
anges et leur culte né des superstitions populaires? Sur le
péché originel, inventé en 395 on 396 (ni plus tot ni plus
tard) par St. Augustin rompant avec toute la tradition? Sur
la Trinité, si peu connue qu'a un moment tous les Peres
grecs étaient trithéistes, et tous les Péres latins sabelliens?
Sur 'hérésie des «miséricordieux», universelle au quatriéme
siecle? etc.»

Tout ceci est également trés grave et ne saurait étre
escamoté. M. Turmel doit défendre ses theses, et M. Dubois



— 14 -

ses affirmations. Ici encore, 1'un et l'autre ont beau jeu, s’ils
placent la vérité et la science au-dessus des menaces ultra-
montaines et des anathemes romains. Le moment est venu de
parler net.

Pour nous, le débat est tranché et bien tranché; mais,
soulevé entre théologiens de I'Eglise romaine, il devient parti-
culitrement intéressant, disons méme angoissant. L’opinion
publique est saisie.

Maintenant qu'il est de mode et de bon ton, dans certains
cercles trés ultramontains, de jeter la pierre a M. Turmel,
treés encensé la veille, il est juste et bon de signaler, dans les
« Annales de philosophie chrétienne» (octobre 1908, p. 103), un
compte-rendu de son St. Jérome par Mr. G. Deltour, ot l'au-
teur, loin d’étre injurié, est encore pris en considération,
M. Deltour ne craint méme pas d'¢crire aprés M, Turmel:
«Il me parait de plus en plus difficile de soutenir que Jérome
n'ait pas rejeté ou mis au rang des apocryphes les deutéro-
canoniques de I'A. T. Quant aux livres du N. T., il ne semble
pas avoir douté de leur canonicité, sans croire toutefois que
la canonicité tranchat la question d’authenticité.» Parlant de
I'épiscopat monarchique, M. Deltour remarque que «son ori-
gine serait due non a linstitution de N.-S.; mais a la eoutume.
Les évéques, de leur cot¢, doivent savoir que c'est la coutume
et non le Seigneur lui-méme qui les a mis au-dessus des
prétres.» M. Deltour ajoute que les procédés de discussion
de St. Jérdme «sont réprouvés par tous aujourd’hui». Mais en
est-il bien str? Ne pourrait-il pas, trés facilement, en constater
de pareils et méme de pires encore, parmi les théologiens de
son Eglise?

D¢ja dans le numéro précédent de la méme Revue (sept.
1908, p. 663), le directeur, répliqguant a une attaque de
M. Porrtalié, a dit: «M. Portalié dépasse son droit, et d'une
tacon vraiment attrvistante par 1'état d’esprit que cela révele,
en imaginant que nous sommes engagés dans je ne sais quel
complot ténébreux contre I'Eglise. Comment peut-on, sans
plus hésiter, porter de pareilles accusations? M. Portalié a-t-il
donc sondé nos reins et nos ceeurs? Il croit étre sur la piste
d’'une affaire scandaleuse et il s’empresse d'en profiter pour
étendre le plus qu’il peut le scandale, pour diriger les
suspicions dans tous les sens. Nous nous contenterons de lui



142

dire, pour notre compte, que ce n'est pas ainsi qu'on défend

I'Eglise et J.-C. En tout cas, l'affaire Herzog-Dupin ne nous
> ) >

regarde en aucune fagon....»

¥ Avew de M. Mangenot sur les pavoles diue Christ et ln Tra-
dition. — Rien de plus simple qu'il faille distinguer les paroles
du Christ, telles qu'elles sont consignées dans les Evangiles, et
les développements ultérieurs de ce qu'on appelle, dans I'Eglise
romaine, la tradition. Car il est manifeste que ces développe-
ments, qui sont l'ccuvre de tel docteur, de tel Pere, de tel
milieu ecclésiastique, de telle école, ne sont que des choses
humaines trés sujettes a caution, tandis que les paroles du
Christ sont, pour les vrais disciples du Christ, «les paroles de
la vie éternelle». Mais nos milicux romanistes actuels sont
tellement erronés qu'il importe de noter cette distinction de
bon sens et d’histoire, surtout quand elle est faite et consentie
par un théologien papiste de valeur tel qu'est M. le professeur
Mangenot, directeur du <« Dictionnaire de théologie catholique ».
C'est la « Revue biblique » qui, dans sa livraison d'octobre 1908,
déclare{p.611), a proposdes « Evangiles synoptiques » de M. Loisy,
qu'’il faut «savoir beaucoup de gré & M. Mangenot d'avoir écrit:

« Réduite a4 de justes limites, la méthode qui consiste a
distinguer dans les Synoptiques ce qui est primitif et ce qui
est secondaire dans la tradition, a faire le départ, méme dans
I'enseignement de Jésus, de ce qui a été réellement dit par le
Maitre divin et de ce qui est ui développement ultérienr de la
tradition, malgré la difficulté qu'il y a a l'appliquer avec déli-
catesse et prudence, cette méthode, dis-je, est légilinie cn sor
et possible en quelques cas, qui ne nuisent pas a la fidélité
d'ensemble des narrateurs. »

Et 'on ajoute: « 7ant que ce travail n'auva pas €té fart
— et il comprend une théorie sur le rapport des Synoptiques
entre eux — il est & craindre qu'une partie du public francais
demeure sous la facheuse impression qu'une série d'objections
a ¢té produite, que les solutions anciennes ne résolvent pas.
Et sans doute le nouveau travail ne sera pas, 14 non plus, une
solution définitive de toutes les questions posées, mais il suffit
qu’il soit entrepris dans de bonnes conditions pour montrer
que les conclusions les plus radicales ne sont pas celles qui
dénouent le mieux les difficultés. »



— 143 —

En tout cas, on voit que ce travail doit étre entrepris.
Nous ne cessons, pour notre part, de répéter que 1a est le
meilleur moyen de réunir sérieusement les Eglises réellement
chrétiennes.

ITI. — Bossuet polémiste.

Autant Bossuet est admirable dans son style, dans son
entrain, dans son habileté & manier le sophisme et 4 donner
aux spéciosités les apparences de la vérité, autant il est faible
dans son fond.

En premier lieu, il ne réfute pas sérieusement son adver-
saire. Il le contredit, mais il ne lui oppose aucune preuve. Il
répete a satiété, avec une certaine vivacité, sa dénégation,
mais il ne la justifie pas. Il paie d’audace, mais non de logique.
Il traite son adversaire trés légérement, presque injurieuse-
ment, 'appelle «docteur de mensonge», mais il ne prouve pas
I'exactitude de son accusation. Voir, par exemple, le Premier
avertissement aux protestants. L.e procédé que je signale saute
aux yeux. ll répete et répete encore que le ministre protes-
tant est tombé¢ dans des contradictions et dans des égarements
étranges. Et au lieu de le démontrer, il insiste en disant «qu'il
est écrit que Dieu envoie l'esprit de vertige, d’étourdissement
et une efficace d'erreur a4 ceux qui résistent a la Vérité ».
Est-ce une preuve? Non. Clest ce qu'il faut démontrer et ce
que Bossuet ne démontre pas. Et si on lui disait qu'il est pré-
cisément lui-méme sous l'empire de cet cesprit de vertige »
qu'il apercoit dans autrui? Le procédé serait le méme. L'injure,
réciproque ou non, ne prouve aucunement la solidité de la these
en question.

Affirmer sans prouver, prononcer un jugement en le sup-
posant déja établi, tenir pour démontré quod est demonsirandum,
distribuer des condamnations a ses adversaires, comme s'il était
déja évident qu’'elles sont méritées, déclarer «incontestable»
ce qui est non seulement contestable, mais erroné, tel est le
~ procédé de Bossuet. C'est I'aplomb d'un homme qui ne doute
jamais de sa propre infaillibilité¢, mais toujours de celle d’au-
trui. Ce n'est pas un savant qui discute, encore moins qui
cherche a s’éclairer, c'est un juge qui sait tout, un maitre qui
commande et a qui nul ne doit répliquer. Il ne questionne pas,



144 —

il tranche. Par exemple, dans la préface de !'«Histoire des
Variations », il écrit: «Je ne dirai rien qui ne soit authentique
et tncontestable . .. Les protestants ne liront jamais nulle his-
toire, quelle qu'elle soit, plus indubitable que celle-ci.» Quelle
illusion, et quelle naiveté! Avant de citer le moindre fait his-
torique, il commence par traiter ses adversaires de «sectaires»,
et quels sectaires! C’est pour lui un simple jet d’eau claire, de
dire: «les impiétés et les blasphémes de Wiclef... la honte
de tous ces sectaires», etc. Et malgré ces anathémes trop pré-
maturés qui sortent non de l'histoire et des choses, mais de ses
préjugés et de son ceeur d'évéque romain, il écrit, sans se
douter du ridicule de son aplomb: «Si ce récit rend le procédé
de la Réforme odieux, les bowus esprils (!) verront bien qu'en
cela ce w'est pas wmoi, mais la chose méme qut parle. » Bossuet
prenait ses fantaisies pour de l'histoire, et ses subjectivités
pour de l'objectivité et méme de 1'objectivité «incontestable » !

Bossuet n'est, dans les moments décisifs, que spécieux.
Par exemple, sa «Défense de la Tradition et des Saints
Péres», dirigée contre Richard Simon, n’est qu'un tissu de
fausses insinuations et de sophismes trompeurs. Citons quelques
passages:

Bossuet dit de Richard Simen qu'il est un séducteur d’au-
tant plus dangereux qu'il est prétre, et que, «lorsque des pré-
tres entrent dans le sentiment des hérétiques», il faut craindre
que les fideles ne soient séduits. — Reste & savoir si Bossuet,
comme ¢véque, n'est pas un séducteur plus dangereux encore
qu'un simple prétre, lorsqu'il altere la tradition qu'il croit dé-
fendre. Bossuet s’adjuge le monopole de ['exactitude, et il ne
réfute pas les arguments de Richard Simon.

L’ouvrage de R. S. ayant été imprimé en Hollande, Bos-
suet en conclut qu'il est erroné! «C'est un de ces livres,
dit-il, qui, ne pouvant trouver d’approbateurs dans I'Eglise
catholique, ni par conséquent de permission pour étre imprimés
parmi nous, ne peuvent paraitre que dans un pays ou tout
est permis et parmi les ennemis de la foi.» — En vérité,
est-ce la une réfutation? DBossuet suppose treés gratuitement
‘que tout ce qui s'imprime avec l'approbation des ¢véques ro-
mains est vérité, Helas! que d'erreurs et d'enfantillages pot-
tent I'approbation romaine! Il suppose que tout ce qui s'im-
prime en Hollande est hérétique; n'est-ce pas puéril?



e 145

Bossuet est arrogant. «Je me contenterai de lui faire voir
qu'il est tout a fait novice en théologie et qu'il prononce mal
sur des matieres qui le passent.» — Bossuet aurait mieux fait de
se contenter de réfuter, et non de faire le fanfaron. La postérité a
donné raison a Richard Simon, et la critique exégétique d'au-
jourd'hui passe a pieds joints sur les faibles theses de Bossuet.

Bossuet dit encore: Pour trancher les questlons soulevées
par R. S., il faudrait «plusieurs grands volumes»; donc «il
interpose son jugement avec une autorité qui assurément ne
lui convient pas». — Bossuet aurait dii commencer par réfuter
le volume de R. S., avant de lui opposer son autorité a lui.
Bossuet croit sa propre autorité «convenable», c'est-a-dire
péremptoire. Il se trompe: son titre hiérarchique n’est pas un
argument exégétique, la science de R. S. vaut mieux.

Bossuet reproche a R. S. d’avoir « oublié un St. Anselme,
un Hugues de St. Victor, un St. Bernard et surtout un St. Gré-
goire le Grand ». — Bossuet aurait mieux fait de réfuter ce que
R. S. a dit; il le chicane sur ce qu'il n’a pas dit; c'est un
moyen de déplacer la question.

Bossuet lui reproche d’avoir reproduit «les expositions des
sociniens, des pélagiens et de tous les autres auteurs, ou hé-
rétiques ou suspects». — Dire 4 son adversaire qu'il est un
socinien, un pélagien, un hérétique, est chose commode. Cette
accusation /12 globo dispense de rétuter en détail. Recourir a
des termes mal définis, les transformer en gros mots injurieux,
et les appliquer a l'adversaire, est simplement une tactique
indigne. Ce n'est plus de la théologie, encore moins de la science,
c'est de la scolastique de mauvais aloi.

Quant aux points particuliers relevés par Bossuet, ce n’est
que de la subtilité. Au lieu de chercher la vérité historique et
la vraie tradition, il a le parti pris de vouloir justifier a tout
prix la doctrine romaine de scn temps, et c'est cette doctrine
romaine du concile de Trente qu'il confond avec la vraie tra-
dition. C’est ce sophisme qui fait tout le fond de larwumenta-
tion de Bossuet.

En second lieu, Bossuet ne s’apergoit pas qu'’il tombe lui-
méme dans le défaut qu’il reproche aux autres, et qu'on peut
lui retourner tous les griefs dont il prétend accabler autrui.
Par exemple, ne peut-on pas dire de I'Eglise romaine ce qu’il
dit de la Réforme protestante? Voici son accusation:

Revue intern. de Théologie. Heft 65, 1909, 10



P 146 -

« Pendant qu'a l'extérieur la Réforme est plus redoutable,
et tout ensemble plus fiere et plus menacante que jamais, elle
ne fut jamais plus faible dans lintérieur, dans ce qui fait le
ceeur d'une religion. Sa doctrine n'a jamais paru plus déconcer-
tée: tout s’y dément, tout s’y contredit; vous en avez déja vu des
preuves surprenantes, vous en verrez d'autres dans la suite;
“mais ce que vous voyez déja est assez étrange. Jamais on ne
mit au jour tant de monstrueuses erreurs; jamais on n'écouta
tant de fables, tant de vains miracles, tant de trompeuses pro-
phéties.» Elc.

Or, n'est-ce pas 14, mot a4 mot, ce qui se passe actuelle-
ment dans I'Eglise romaine? A lextérieur, fierté, assurance.
A Tintérieur, politique et scolastique, mais non «ce qui fait le
cceur d'une religion»; déconcertements dans la doctrine, ency-
cliques étonnantes de quiproquos, affirmations puériles, divi-
sions entre les docteurs, contradictions formidables, aveux stu-
péfiants, apparitions superstitieuses, faux miracles, fables, La
Saiette, Lourdes, ete. Cette Kevie est remplie de preuves que
Rome ne réfute pas et ne peut pas réfuter, parce que nous
citons les textes mémes de ses théologiens.

« Vous variez, donc vous errez», criait Bossuet aux pro-
testants. Cest 1a tout le fond de sa trop célebre Histoire des
variations des Eglises protestantes. Que dirait-il aujourd’hui en
entendant Newman prétendre qu'il faut «changer» pour vivre,
et en voyant toutes les dvolutions dogmatiques opérées par
Rome, notamment la fameuse ¢volution du 18 juillet 1870, dans
laquelle le 7072 de la velille est devenu le oz du lendemain?
Que dirait-il, en constatant que son critere de l'errcur est de-
venu, dans sa propre Eglise, le critére méme de la vérité et
de la vie? Certes, Rome veut bien que l'on continue & repro-
cher aux protestants leurs variations, mais elle ne permet pas
qu'on lui fasse un grief des siennes: les siennes, dit-clle, ne
sont pas des changements, mais seulement des «¢volutions »,
bien plus, des évolutions «vitales». Comment, encore une fois,
le on? peutdl étre une évolution du non? Clest son secret a
elle; elle seule en a le privilege! Hérétiques sont ceux qui
veulent le lui dérober! Telle est la logique papale.

N'est-ce pas le cas de retourner a Bossuet ce qu'il écri-
vait lui-méme contre Fénelon: «Ce qu’on veut dans la page 44,
c'est cela méme qu'on ne veut point dans la page 54. Avouez



la vérité, Monseigneur, on aimerait mieux s'étre expliqué plus
précisément, et employer son esprit & bien définir ses mots pour
parler conséquemment, que de les tordre aprés coup pour se
sauver comme on peut.» Bossuet s’est sauvé comme il a pu,
mais en tordant les mots et la doctrine.

Bien plus, Bossuet disait encore a Fénelon: «Venons au
fond, Monseigneur, laissons la tous les égards qu'on doit a
votre personne, contre lesquels vous ne montrez point que j'aie
péché. Il ne s’agit pas ici de votre soumission; il s’agit des
dogmes nonveaunx qu'on voit introduire dans I’ Eglise sous pré-
texte de piéié, par la bouche d’'un archevéque.» N'est-ce pas le cas
de dire, a notre tour, & Bossuet: Venons au fond, Monseigneur il
ne s'agit pas de simple soumission, mais des dogmes nouveaux
qu'on introduit dans I'Eglise, sous prétexte de piété, de sou-
mission, d'obéissance, de discipline, et cela par la bouche du
pape, par la bouche de celui qui devrait conserver le dépot
de la foi, et qui, loin de 1a, le fait évoluer, le change, y ajoute
des «dogmes nouveaux». Piété, disent les serviteurs du pape;
prévarication, disent les serviteurs du Christ.

Et les catholiques romains nous accusent d'étre «excessifs,
aigres, rigoureux, emportés». A quoi nous répliquons par ces
paroles de Bossuet contre les innovations de Fénelon: «II vou-
drait qu'on laissat passer un dogme wnaissani, doucement et
sans l'appeler de son nom,; sans exciter 'horreur des fideles
par des paroles qui ne sont rudes qu'a cause qu'elles sont pro-
pres, et qui ne sont employées qu’a cause que l'expression en
est 7nécessaiie. »

En vérité, Bossuet, en nous voyant juger Rome comme il
a jugé Fénelon et par les mémes arguments, Bossuet, dis-je,
pourrait-il nous condamner? On le voit, ses propres armes se
rctournent contre lui.

Donc, d'une part, absence de preuves, et, d'autre part,
culpabilité des mémes griefs reprochés aux adversaires. En
somme, polémique vaine, défaite évidente, mal dissimulées par
I'aplomb et la logomachie. La o Bossuet compare la Réforme
a «un troupeau errant, enivré du succes et ébloui par les espé-
rances du monde», ne peut-on pas lui répliquer que cette pein-

ture est celle méme de la papauté actuelle?
E. MicnauD.



	Variétés

