
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 65

Artikel: Anglicana

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403726

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403726
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ill

ANGLICANA.

L'article habituel que la Revue internationale de Théologie
publie sous le titre précité, n'a pas la prétention d'être une
description complète de la vie religieuse dans l'Eglise anglicane.

Son but, plus modeste, se borne à signaler quelques
renseignements, non certes pour l'instruction des anglicans, qui
se connaissent suffisamment eux-mêmes, mais pour celle des

autres Eglises, qui, comme l'Eglise ancienne-catholique,
tendent à réaliser l'union des Eglises chrétiennes. Ces renseignements

ont leur utilité, en ce qu'ils montrent, en dehors de

l'Eglise anglicane, quelques-uns des faits qui se passent chez
elle et qui ne laissent point indifferentes les autres Eglises:
celles-ci, en effet, peuvent y voir dans quelle mesure l'Eglise
anglicane se rapproche ou s'éloigne d'elles. Certes, notre
thermomètre n'est pas infaillible; mais puisque des observateurs
veulent bien le consulter avec confiance, nous nous empressons
cle le mettre à leur disposition.

* Un jugement sur les anciens-catholiques. — On lit dans
le « Guardian » du 7 octobre dernier : A well-informed
correspondent writes to us with reference to Mr. Ditchfield's article
on the Church of Holland, which we printed last week: —
"Mr. Ditchfield alludes to the relations between the Church of
Holland and the Old Catholics of Switzerland and Germany
as not being quite of the most cordial nature twenty years
ago. At the time he actually writes of there was no full organic
union between the different Old Catholic bodies. The 'Pact of
'Utrecht' in 1889 changed that position, and affected a
complete and most friendly union between them all. Undoubtedly
there still exist the two ' schools of thought, ' the more '

conservative' and the more 'liberal' one, both in Holland and



- 112 —

elsewhere; but they coexist in complete friendliness, and they
are bound together in the Catholic principle, ' Quod semper,
'quod ubique, quod ab omnibus,' which is actually the first
term of the Déclaration d'Utrecht."

Pour éviter toute méprise sur les mots «schools of thought»,
ajoutons que les anciens-catholiques sont unanimes à distinguer

le dogme et la théologie, en d'autres termes la foi objective

et les spéculations théologiques. Au point de vue du dogme
ou de la foi objective, il n'y a chez eux ni conservatisme ni
libéralisme; il y a le fait de l'application exacte du critérium
catholique (quod ubique, quod semper, quod ab omnibus
creditum est), et ce fait d'histoire n'est ni conservateur ni libéral.
Sur ce point essentiel, les anciens-catholiques sont uns, et c'est
leur force au milieu des divisions confuses de l'époque
présente. Quant aux explications théologiques du dogme, elles
sont libres chez eux; et leur liberté consiste à s'efforcer d'être
toujours plus exacts, c'est-à-dire toujours plus soumis, coûte que
coûte, aux décisions des sciences et de la science; soumission
qui est à la fois conservatrice et libérale.

* Les visées romaines du Congrès eucharistique de
Londres. — Elles sont visibles dans les faits suivants :

1° Le cardinal-légat, dans son discours inaugural, a fait
ressortir l'importance de sa présence en Angleterre. Ceci était
à l'adresse non seulement des Anglais en général, mais aussi
à l'adresse des évêques et archevêques en particulier, afin qu'ils
sussent qu'au-dessus d'eux il y a toujours l'autorité visible de
Rome.

2° Il fallait rappeler à l'Angleterre qu'aux yeux du pape
et des catholiques-romains, l'Angleterre infidèle a besoin d'une
conversion ; aussi, en tête du cortège des enfants, un jeune
homme portait-il un crucifix avec cette inscription : « Dieu
convertisse l'Angleterre. »

3° Il fallait faire comprendre aux Anglais que se convertir
c'est se soumettre au pape, qui doit être béni dans les siècles
des siècles. Aussi les entants qui défilaient devant le palais
archiépiscopal, chantaient-ils un cantique dont le refrain était :

« Dieu bénisse notre Pape. »

4° Il fallait indiquer aux Anglais que sans le pape toute
Eglise est morte, donc que leur Eglise est morte, mais qu'elle



— 113 —

va ressusciter. C'est ce que l'archevêque de Paris, Mgr Amette,
a affirmé avec grande chaleur, paraît-il. « Comme le Christ,
a-t-il dit, l'Eglise d'Angleterre ressuscite aujourd'hui après trois
jours, qui sont trois siècles.»

5° L'archevêque de Westminster a bien fait remarquer que,
s'il se conformait au désir de M. Asquith, il «n'entendait pas
se soumettre aux exigences de l'Alliance protestante ou d'aucun

corps analogue». Les vrais protestants anglais sont donc
avertis.

6" Mgr de Cabrières a déclaré, dans une lettre publique,
que les cardinaux, les archevêques, les évêques et les autres
membres du congrès avaient pour but de glorifier «la mystérieuse

Transsubstantiation que, pendant plus de quatre siècles,
on maudissait dans les serments officiels». Il a ajouté que cette
victoire pacifique de Rome sur l'Angleterre est le fruit des

travaux des écrivains, morts depuis des années ou encore
vivants, qui ont traité de la foi traditionnelle de Rome avec
déférence. Evidemment l'Angleterre sera ressuscitée dès qu'elle
sera transsubstanciée en Eglise romaine. La leçon est claire.

L'Eglise romaine sait qu'il y a de nombreux éléments
romanisants dans le clergé anglican actuel, et elle cherche à les
attirer à elle. Elle se flatte de ses progrès toujours croissants.
Le Record prétend que ces progrès de Rome sont illusoires:
quod est demonstrandum. L'Eglise de Rome pense certainement

autrement. Peut-être est-elle mieux renseignée que le
Record.

* Un article de M. Thureau-Dangin sur le Congrès
eucharistique de Londres. — Dans cet article, publié par le « Gaulois

» du 16 septembre dernier, l'auteur de la «Renaissance
catholique en Angleterre au XIXe siècle» a fait ressortir
«l'augmentation constante» du groupe catholique en Angleterre,

ainsi que l'adoucissement des passions antiromaines. Il
affirme que les associations protestantes qui combattent Rome
sont « beaucoup plus bruyantes que nombreuses, telle notamment

l'Alliance protestante». Il est persuadé que ce congrès
va accroître en Angleterre le mouvement progressif des idées
catholiques (lire romaines). Il est de ceux qui espèrent «le
retour de l'Eglise anglicane à l'unité catholique», mais il n'en
conclut pas que l'Angleterre deviendrait, par cela même, en

Eerne intern, de Théologie. Heft 65, 1909. 8



— 114 —

majorité catholique. Il parle de cette Eglise avec un certain
dédain. «Les Anglicans, dit-il, ne forment qu'une minorité chez
les protestants anglais, et encore cette minorité ne se convertirait

pas tout entière. Elle se subdivise en plusieurs fractions :

les ritualistes, les evangelicals. Si les ritualistes, qui sont les
plus rapprochés de la religion catholique (sic), se convertissaient,

comme ils ne sont eux-mêmes qu'une minorité ches les
anglicans, ils n'augmenteraient que relativement peu l'importance

du catholicisme vis-à-vis des autres sectes protestantes.
En ce cas, les evangelicals, qui ont beaucoup d'affinités avec
les non-conformistes, se joindraient certainement à ces
derniers, qui constitueraient toujours par conséquent l'énorme
majorité des habitants. Mais les Anglais, habitués à pratiquer
l'illogisme en politique, ce qui leur réussit d'ailleurs, apportent
ce même illogisme aux questions religieuses, ce en quoi ils ont
tort. » Le Secrétaire perpétuel de l'Académie française escompte
à l'avance cet illogisme religieux au bénéfice de l'Eglise romaine.
¦— Qu'en pense le Record?

* La mort du P. Ignace. — Ce Père était ou avait été un moine
ritualiste de l'Eglise anglicane, cousin du doyen Stanley, qui,
lui, n'avait rien de l'esprit monacal. Il était âgé de 71 ans. La
«Semaine religieuse de Genève» dit: «Le christianisme qu'il
prêchait était un curieux mélange d'évangélisme presque
méthodiste et de catholicisme presque romain. Il ne reculait ni
devant le culte de Marie, ni devant le miracle de la
transsubstantiation ; il croyait à une apparition objective de la Sainte
Vierge à Llanthony et distribuait à ses fidèles les feuilles
desséchées d'un buisson que la Madone avait touché, et dont le

contact guérissait dès lors les aveugles et les paralytiques; il
s'imaginait même avoir ressuscité des morts.» — Qu'en pense
le Record?

* Une lettre de M. J. Foxlcy. — On lit dans le «Guardian»
du 7 octobre 1908: Sir—The letter signed "Presbyter" has

grieved me very much. There can be no reunion of England
with Rome till Rome repudiates the Papacy. Our Lord says,
"Be not ye called Rabbi; for One is your Teacher, and all
ye are brethren. And call no man your father on the earth;
for One is your Father Which is in heaven." Christians need



— 115 —

teachers, no doubt ; but they must be brothers whom they may
criticise, not fathers whom they must obey.

And as to the doctrine in which "Presbyter" seems to
agree with Rome, if it had been true, would not St.John have
seen many sanctuaries in the Church He says he did not see one
—xal vaòv ovx sidov sv avxfj. J. FoXLEY.

Lettre excellente, mais dont la doctrine ne semble pas
être partagée par les nombreux disciples de lord Halifax.

* Encore Dœllinger et ses conférences sur la réunion des

Eglises. ¦— Dans le « Church Times » du 9 octobre dernier,
Peter Lombard s'exprime ainsi : But I have not quite finished
with these coincidences, for another coincidence it is that I
have lately been reading Döllinger's lectures on " the Reunion
of the Churches." These lectures were published more than
thirty years ago. He gives a most vivid picture, the result of
enormous reading, of the struggles of the sixteenth century,
and painful enough some of it is to read, because he shows
that by the exercise of charity, of mutual forbearance, of
unselfishness, concord might have been secured. The were very
near it more than once, but the jealousies of princes, the
selfish aims of the Curia, the refusal of the Jesuits on one side,
and the fanatics on the other, to listen to explanations, threw
Christendom into utter confusion. And he applies his principles
to the period of the English Church with which I have been
dealing. His notes on our Church of that date are specially
interesting as the opinions of an outside spectator of unbiassed
judgment. You find people sometimes laying the troubles of
the early seventeenth century on the harsh treatment of the
Roman recusants. But if you read Döllinger dispassionately,
you will feel that it was because both parties neglected to
leave things in the hand of God, and pursue their own course
under the guidance of His Spirit, und trust that their brethren
would also be led by Him, that they took to devouring one
another. If English Christians had only followed with all their
hearts the Law of Love, what would the world be to-day?
Oh brothers, let us pray, let us hope

* L'opinion de la « Revue catholique des Eglises* sur
l'impossibilité d'une union ecclésiastique entre l'Eglise episcopale et



— 116 —

l'Eglise presbytérienne. — On lit dans le numéro d'octobre
dernier (p. 494): «Le doyen de Westminster, au «Pan-Anglican
Congress», parla de l'union avec Rome et avec les Eglises
d'Orient comme d'un objet d'aspiration et de prières plutôt
que comme un but immédiat d'efforts: il demeurait, selon lui,
d'un intérêt plus immédiat de s'attacher à la réconciliation
possible des Eglises dissidentes On sait que les presbytériens

de Victoria (l'un des Etats de la République australienne),
avaient fait des ouvertures dont l'examen fut réservé par
l'archevêque de Melbourne et ses suffragants. La chose ne
pourrait surprendre : Ximpossibilité d'admettre la validité de
l'ordination presbytérienne, et les objections naturelles et presque
insurmontables que les dissidents opposent à l'admission de son
insuffisance, détruisent tout moyen d'entente. »

* Disputes stériles. — On lit, dans le «Church Times» du
9 octobre dernier, la correspondance suivante, qui est très
suggestive. Elle montre avec clarté comment et dans quelles questions

les Anglicans usent leurs forces. Le correspondant
«Perplexed», au lieu de sortir de sa perplexité par une étude
claire et approfondie de l'ultramontanisme qu'il prend pour le
catholicisme vrai, et du protestantisme qu'il suppose absolument

erroné, ce correspondant gourmande les évêques qui ne
sont pas de son bord et qui lui paraissent protestants. Il ne

remarque pas que ceux-ci gourmandent les évêques romanisants.

De la sorte, on peut discuter éternellement, sans avancer
d'un pas. Mais les ultramontains ont leur siège fait ; le mot
«protestant» signifie pour eux «hérétique», et jamais ils ne
consentiront à comprendre exactement son vrai contenu. On
le voit, certains théologiens sont encore de grands enfants,
qui se paient de mots. — Voici cette correspondance :

THE BISHOPS AND CONTINUITY.
Sir,—It is interesting to note how prompt some of the

Bishops are in defence of the Articles against any stray East
End curate with a zeal for Catholic doctrine that is perhaps
not quite according to knowledge; but must we not ask "Quis
custodiet custodes?" Within the last few days we have seen
the Bishop of a Northern see sending his episcopal benison to
the men who made it their boast that they were ready to
trample the Host in the mire if it were carried through Lon-



— 117 —

don streets. Another Northern prelate has warned us against
any attempt to make the Eucharist the centre of our worship.
Christ comes first, he says (as if Christ were not in the
Eucharist), then the preaching of the Word (men's talk about
Christ), and "then the Sacrament." Finally-, we have a Bishop
telling his diocese that when a burdened sinner has recourse
to his priest, all the priest can do for him is to tell him to
read his Bible. Are not the words, "By the authority given
to me I absolve thee" as straightly bound on the consciences
of our clergy as any of the Thirty-nine Articles? Curates must
respect the Articles, but Bishops may flout the Prayer Book
as much as they like.

Then the Bishops, in the same breath, invite us to believe
in the continuity of the present English Church with the ancient
Catholic Church of the land. Anglicans who believe in the
Eucharistie Sacrifice and Priestly Absolution, have a right to
talk about continuity. But our "Fathers-in-Law" prefer to
take their teaching from the new theology of Luther and Calvin,
rather than from "the whole Catholic Church of Christ", to
which our formalities appeal. On what, then, do they rest
their claim of continuity? Is it on possession of the ancient
Church buildings? I have known this fact adduced to a
candidate for Confirmation, as if it quite settled the controversy
between us and the Romans. We have a right to the Church
property because we are Catholics, and the reason we are
Catholics, though all our teaching is Protestant, is that we hold
the Church property. Then the Moslems of Constantinople
are Orthodox Christians, because they hold Sancta Sophia. If
the teaching of the English Church is what some of our Bishops
would make it, one does not well see how7 the claim of the
disendowers could be resisted, whether urged from the Roman
or Nonconformist camp.

We have lately been urged to try " épiscopality " as a

remedy for all our woes. Have those wrho gave the advice
considered the probable workings of "épiscopality" when the
Bishops are nominees of a Nonconformist Government? Have
they forgotten that not long ago a Liberal newspaper gleefully-
prophesied the change that was likely to come ower the Church
as a result of patient continuance in the policy that sent
Dr. Straton to Newcastle?



— 118 —

What is to be the end? High Churchmen, as Mr. Lath-
bury said in the Pilot, "seem to have lost the sense of being
a fighting party." Occasionally Catholics in the Northern
dioceses put forth a feeble bleat fort "toleration" which they
naturally do not get, while the Bishops are making hay of the
Prayer Book und sending compliments to Mr. Kensit's brigade.
How long will Churchmen endure a line of action which makes
a sorry farce of their claim to "continuity".

Perplexed.

* Le chanoine Thompson et M. Banister. — On lit dans
le « Guardian » du 28 octobre dernier :

We recorded last week that, notwithstandig the recent
judgment of the Court of Arches, Canon Thompson had again
refused to administer the Holy Communion to Mr. Alan Banister
and his wife. Deplorable as it is that farther scandal should
be caused by Canon Thompson's action, it is still more to be

regretted that the difficulty should have been increased and
embittered by7 the action of the Bishop of Norwich, Avho, we
are informed, has refused absolutely to allow any of his clergy
to administer the Holy Communion to Mr. and Mrs. Banister.
But for this prohibition nothing more would have been heard
of the case, Mr. Banister being ready to perform his religious
duties in some other church in Norwich—wThich abounds in
churches—or its immediate neighbourhood. Our dislike of the
Deceased Wife's Sister Marriage Act has been expressed over
and over again in the most unmistakable terms. But we are
not prepared, and we believe the majority of Churchmen—
in which we include the great majority7 of the Bishops—are
not prepared, to treat those who take advantage of it with the

severity which w7ould be properly applied to the guilty party
in a divorce case.

* Au Congrès de Manchester (octobre 1908). — Des questions

importantes y ont été traitées, notamment celle du
criticisme biblique (l'évêque de Winchester, le professeur Burkitt,
le doyen de Cantorbéry, etc.); celle du bouddhisme (l'évêque
de Tokyo) ; celle des missions chinoises, dont les comptes-rendus

contiennent les rubriques suivantes: The Success of Roman
Catholic Missions, The Reason of Anglican Ill-Success, etc.;



— 119 —

aussi les questions sociales (M. T. Summerbell). A ce sujet,
l'évêque de Manchester a dit: «Nous demandons pour notre
Eglise un grand réveil; puisse ce réveil conduire à une
meilleure compréhension de l'esprit de fraternité, et prendre la
forme d'une mission auprès des riches et des puissants. »

* Au Synode de Salisbury (novembre 1908). — Beaucoup
de discussions sur les questions toujours pendantes, mais pas
de solutions. Voir ce qu'en a dit le « Church Times » du
13 novembre, entre autres la note suivante: «Before entering
upon the discussion of the Marriage question, the Bishop took
occasion to express his opinion that "partisan societies and
partisan religious publications, have become the noxious
solvents of clerical brotherhood, and the enemies of united
progress." The Bishop's meaning is not doubtful. We are aware,
for example, how the episcopal disfavour is visited upon
members of the E. C. U. in the diocese of Salisbury, and how
episcopal suasion is exerted to keep men out of it. Yet he is

even more a partisan who adheres to the party of compromise,

than he who adheres to the party of Catholic truth. For
with the Catholic Church there can be no question of party.
A society which seeks to promote Catholic faith and practice,
which some Bishops are read}- to betray, is not likely to be

dismayed by being dubbed "partisan." The Bishop expressed
his belief that some of the younger clergy are wisely abstaining
from joining such partisan societies. If in some dioceses pressure
is exercised, in a way difficult to resist, in others the accessions
are more numerous than ever. And they will become the more
numerous in proportion as it is realized that to societies, rather than
to Bishops, we must look for the defence of the Church's law7.

Some of the Bishops, in fact, are following the State, instead of
leading the Church. To apply a simple test, it is not conceivable
that the Bishop of Salisbury would have addressed his Synod in
similar terms two years ago, or counselled the Communion of
the parties to marriage with deceased wife's sisters. He would
have recognised clearly enough then that he was in conflict
with the law of the Church. Why does he not recognise it now?»

* Un jugement sur les succès de Lourdes. — On lit, dans
le «Guardian» du 11 novembre dernier: Every advertiser



— 120 —

understands the importance of an alluring headline, and we
do not doubt that many an expert in this direction will envy
the genius who is putting Lourdes on the market as a joint-
stock enterprise. "Religious Attractions, Limited," could hardly
have been beaten by the most flamboyant Salvation Army
Captain, and it is astonishing that an enterprise with a name
like that should ask for such a mere bagatelle of capital as
300,000 fr. We are assured that the exploitation of *" the second
capital of the Catholic World" will appeal not less powerfully
to the faithful from the pecuniary point of view7 than from the
côté moral. The piety and five per cent aspect of the matter
is emphasised by the statement that the present proprietor is
about to retire from business après fortune faite, and by the

warning that if the present opportunity be not seized those
terrible Jews will step in and reap the profits which ought to
go into the pockets of good Catholics. The prospectus, with
its insistence upon the cash value of the picux souvenir de

Bernadette, and its acute calculation that the Crédit foncier
and the Railway Compagnies have much too large a stake in
Lourdes for there to be any7 danger of interference with the
religious attractions of the place on the part of the State, is
a very astute document indeed. It appears that the average
number of pilgrims who go to Lourdes annually7 exceeds a

million, and the calculation that a net annual profit of 5,500/.
can be made by inducing them to pay admission fees to the
Company astonishes by7 its own moderation.

* Un jugement de 31. Ferrerò sur l'Angleterre religieuse
actuelle. — Le célèbre historien s'est exprimé ainsi dans le

«Figaro» du 17 octobre dernier: «Une des choses qui me

frappent le plus vivement depuis sept ou huit ans, chaque fois

que je retourne en Angleterre, c'est la décadence visible de

l'esprit religieux. Il est évident qu'une crise religieuse se

prépare, même dans le pays où le protestantisme avait pu,
pendant tout le dix-neuvième siècle, résister avec le plus d'énergie

à toutes les formes de l'irréligion moderne. Les nouvelles
générations montrent une tiédeur que les personnes âgées
déplorent, sans plus avoir la force de la combattre. On voit déjà
dans les églises beaucoup plus de femmes que d'hommes. La
carrière ecclésiastique est de plus en plus délaissée. Pendant



— 121 —

les cinq semaines que j'ai passées dernièrement sur une plage
anglaise, les journaux ont discuté une déclaration assez imprévue

de l'archevêque de Canterbury, d'après laquelle l'Eglise
anglicane a maintenant besoin de cinq mille curates qu'elle ne
réussit pas à trouver. Si le recrutement du clergé est si difficile

à l'Eglise officielle, on n'a pas de peine à croire que beaucoup

de petites sectes indépendantes soient en train de

disparaître, par défaut de croyants, de prêtres, d'argent.
Aussi je n'ai été nullement surpris, toujours pendant mon

dernier séjour en Angleterre, de lire, résumés dans les

journaux, en un seul mois, quatre ou cinq discours de prélats
anglicans qui dénonçaient avec amertume les progrès de l'esprit

d'indifférence dans toutes les classes. Un d'entre eux
rattachait même à cette crise la dissolution progressive de la
famille, l'augmentation des divorces, l'inquiétante diminution
de la natalité. « La race anglo-saxonne — disait-il textuellement
— est en train de se suicider partout : en Angleterre, aux
Etats-Unis, au Canada, en Australie. »

Il ne faudrait pourtant pas croire que nous sommes en

présence d'une crise philosophique. On chercherait en vain,
en Angleterre, dans les derniers trente ans, une véritable
propagande rationaliste d'une certaine intensité et d'une certaine
importance. Les anciens fondements religieux de l'éducation
publique et privée sont restés intacts. Le parti libéral n'a pas
réussi à faire approuver par la Chambre des Lords la loi qui
laïcisait l'instruction publique. Le niveau intellectuel des classes

moyennes anglaises, beaucoup plus bas que celui des classes

moyennes dans les nations les plus importantes du continent,
semble rendre impossible en Angleterre soit une propagande
rationaliste à base philosophique, comme celle qui plus ou
moins a pénétré dans tous les pays de l'Europe continentale,
soit la réaction intellectuelle et religieuse que cette propagande
a suscitée partout.

Et pourtant l'indifférence gagne du terrain; tout le monde

l'admet, ceux qui s'en réjouissent comme ceux qui le déplorent.

Pour quelle raison? Comme l'ancienne religion des
Romains, le protestantisme a poussé jusqu'aux extrêmes
conséquences pratiques et théoriques le principe moral de la lutte
contre le plaisir, qui est l'âme de toutes les religions, et comme
l'ancien culte romain il a trouvé un ennemi moins visible, mais



— 122 —

plus redoutable que le scepticisme philosophique : l'esprit de
jouissance. Les nouvelles générations veulent jouir de la vie
plus rapidement et plus intensément; elles se détachent d'une
religion qui professe des doctrines austères, puritaines, un peu
sombres; elles n'aiment plus à se plonger dans la lecture de
la Bible ou à approfondir dans des méditations douloureuses
l'idée du péché, ce trouble-fête de toutes les époques assoiffées
de plaisir. Mieux vaut lire des romans, jouer au football, aller
au théâtre ou flirter. »

* Un discours de Dom Gasquet sur la Revision de lu
Vulgate. — On lit dans le «Guardian» du 21 octobre dernier:

After explaining that the object of the Commission is to
recover, as far as possible, the actual text of St. Jerome's
translation of the Latin Bible, without attempting in any way
to improve upon what St. Jerome could be shoAvn to have
written, Dr. Gasquet decribed briefly the circumstances under
which St. Jerome's version was undertaken, its gradual adoption

by the Church, and previous efforts to free the text from
corruptions. The new translation was not at first received
with favour. People were accustomed, especially in the liturgy,
to the old versions, and the use of the Itala side by side with
the version which St. Jerome bad taken such pains to produce
accurately, went on until the supreme authority of St. Gregory
the Great caused the latter to be adopted generali}7, except
for the Psalter. From the eighth century- the use of the old
version was discontinued, our own St. Bede being the last
writer to cite it. In his Lives of the Abbots of Wearmouth
Bede writes of a codex of the old translation being reserved
in the monastery, and adds that St. Benet Biscop had brought
thither a copy of the new—i.e., St. Jerome's. This copy was
thrice transcribed in the joint monasteries of Wearmouth and
Jarrow. Two of these transcripts remained apparently in these
houses, and the third was intended as a present to the Pope.
Abbot Ceolfrid carried it abroad with him to present it in
person, but, dying upon the way, the wdiereabouts of the
manuscript w-as unknown until in our own time, through the joint
acumen of de Rossi and Dr. Hart, it was recognised in the
Codex Amiatinus of the Laurentian Library of Florence,
which has long been regarded as one of the most important



— 123 —

of the Latin Biblical manuscripts now known. At the request
of Charlemagne, a revision of the Latin Scriptures was undertaken

by the great English scholar Alcuin, and completed in 802.

This "edition" of Alcuin practically superseded all others in
Europe generally, and many very beautiful manuscripts of it
are extant in the libraries of Europe ; but how7 far they can
be relied upon to furnish the original and pure text of St.Je¬

rome has y7et to be determined. In the opinion of competent
authorities this has to be sought for in the comparatively few7

manuscripts of a time before the influence of the Alcuin recension

had become paramount in the ninth century, or in countries

like Spain, Avhere the authority of Charlemagne was not
felt. In the course of time other revisions were attempted; the
results, however, w-ere not happy, and in the thirteenth
century the state of the text can only be described as chaotic.
Every Professor in the University of Paris, as Roger Bacon
informs us, made what changes he thought necessary at his
own sweet Avili, with disastrous results. Despite later attempts
at correction, it was recognised by the Council of Trent that
in the editions then current there were errors, more or less
serious. Sixtus V. appointed a Commission, and after the work
had dragged on for many years took it into his own hands,
with no satisfactory result. After his death another Commission
was appointed by Gregory XIV. ; but he also died, and the
publication of the revised text w-as reserved for the pontificate
of Clement VIII. in 1592. This is the edition which has remained
the authentic text ever since, but despite the care bestowed
upon it a new revision has long been recognised as needed.
The preparation of this has been intrusted to a Commission
of six (one place being still unfilled) as likely to work more
rapidly- than a larger one; the Clementine text is being set
up without capitals or ponctuation in thin columns, containing
about three words to a line, and 400 copies of this text will
be available for collation with the best manuscripts that can
be found ; the capitulars or summaries common up to the tenth
century are being collated to determine the families into which
extant manuscripts can be divided, and an annoted list has
been compiled of all the Biblical manuscripts at Rome, with the
result that several interesting manuscripts previously unde-
scribed have been discovered, more especially of the New7 Testa-



— 124 —

ment. Finally, Dr. Gasquet mentioned that only on the previous
Saturday he had received from Mr. Turner, of Magdalen College,
Oxford, a photograph of a leaf of a manuscript Latin Bible
which had been used as late as 1780 as lining for an account-
book, and that there w7as good reason to hope that this might
be a fragment from one of the two transcripts made at Wearmouth
at the same time as the Codex Amiatinus.

* Une nouvelle « Union ecclésiastique américaine». — On
lit dans le «Church Times» du 13 novembre dernier: «Chicago,

Oct. 26. The nucleus of an organization similar to the
English Church Union has lately been formed on this side of
the Atlantic—to be called the American Church Union. The
principle of unity in this society is loyalty to the Book of
Common Prayer. Six points are assented to : (a) That this is
"an integral part of the historic Catholic Church;" (b) the
"traditional sense" of the Church's Creeds; (c) "the threefold

ministry and the exclusion from ministerial functions of
all who have not episcopal consecration or ordination;" (d) "that
the Scriptures of the Old and New7 Testament are the Word
of God;" (e) "that the Church's Sacraments possess vital
power to confer grace;" (f) "that the marriage tie is
indissoluble, as set forth in te Church's Form of Solemnization of
Matrimony."

Attacks from within are regarded as constituting the danger
of the hour, in particular (a) the denial of Biblical inspiration;
(b) the admission to Communion of unconfirmed persons, not
desiring to be confirmed; (c) the permitting of outsiders to
teach and preach to our congregations.

The success of this organization, which is devoutly to be

hoped for, must depend, of course, upon the wisdom of its
promoters, and their ability, by Divine help, to avoid petty
issues and methods, and to escape the atmosphere of narrow
partisanship. The existing conditions certainly challenge loyal
Churchmen to organize, but the dangers which attend any
organization of the kind are very real. If this society comes
under competent leadership, and fights worthily for the things
that must be fought for, it may prove to be as great a

blessing as the English Church Union has been. If it comes
justly to be identified with mere minutice, and with w-hat is



— 125 —

called "heresy hunting," it will add new evils to the situation.
I say these things because, in common with many others, I
long for that kind of leadership among us that will rally all
that is loyal to our heritage to a dignified maintenance of
vital principle. A great conflict lies before us, but one which
may easily degenerate into an aimless guerilla w-arfare ...»

* L'Eglise anglicane jngée par MM. Trésca et Vacandard.
— Plus la partie romanisante de l'Eglise anglicane va au-devant

de la papauté, plus les théologiens de cette dernière lui
tiennent rigueur. Il faut lire, à ce point de vue, le volume de
M. Trésal intitulé: Les origines du schisme anglican 1509 1571,
où sont examinés en détail les causes et les effets de ce
«schisme». M. Trésal n'est pas tendre. M. Vacandard en fait
une longue analyse dans la «Revue du clergé français» (15
novembre 1908, p. 438-452). Il y est dit que, par les XXXIX Articles,

« la rupture avec le dogme catholique a été consommée » ;

que la chute de cette grande nation a été «irréparable»; que
cette œuvre, due «au caprice de FIcnri VIII pour une jeune
fille irlandaise», a été «surtout l'œuvre du Parlement, des
ministres d'Edouard VI, de Cécil, l'homme de confiance d'Elisabeth,

et d'une poignée d'évêques choisis par ce dernier à cause
de la haine qu'ils avaient vouée au Saint-Siège»; que l'Eglise
d'Angleterre «est avant tout une institution d'Etat». M. Trésal
se demande ce qu'il adviendra de cette Eglise quand les liens
«peu naturels» qui l'unissent à l'Etat seront rompus. En outre,
M. Vacandard déclare qu'il n'est pas tout à fait exact de dire
que Léon XIII ait désapprouvé les ordinations anglicanes parce
que l'Ordinal de 1552 ne comprend pas clans son cérémonial
la tradition des instruments, patène et calice ; mais que le
motif de la désapprobation de Léon XIII est l'insuffisance de
la prière qui accompagne l'imposition des mains». Quoi qu'il
en soit, cet ouvrage, très défavorable à l'Eglise anglicane et à

son union projetée avec Rome, est recommandé « pour l'abondance

des détails et la sûreté de la documentation» (p. 451).
C'est un coup droit à l'Eglise anglicane.


	Anglicana

