Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 65

Artikel: Anglicana

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403726

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403726
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANGLICANA.

L’'article habituel que la Revue internationale de Théologie
publie sous le titre précité, n’a pas la prétention d’¢étre une
description complete de la vie religieuse dans I'Eglise angli-
cane. Son but, plus modeste, se borne & signaler quelques ren-
seignements, non certes pour linstruction des anglicans, qui
se connaissent suffisamment cux-mémes, mais pour celle des
autres Eglises, qui, comme ['Eglise ancienne-catholique, ten-
dent a réaliser 'union des Eglises chrétiennes. Ces renseigne-
ments ont leur utilité, en ce qu’ils montrent, en dehors de
I'Eglise anglicane, quelques-uns des faits qui se passent chcz
elle et qui ne laissent point indifférentes les autres Eglises:
celles-ci, en effet, peuvent y voir dans quelle mesure I'Eglise
anglicane se rapproche ou s’¢loigne d’elles. Certes, notre ther-
mometre n'est pas infaillible; mais puisque des observatcurs
veulent bien le consulter avec confiance, nous nous empressons
de le mettre a leur disposition.

# Un jugement sur les anciens-catholigues. — On lit dans
le « Guardian» du 7 octobre dernier: A well-informed corres-
pondent writes to us with reference to Mr. Ditchfield’s article
on the Church of Holland, which we printed last week: —
“Mr. Ditchfield alludes to the relations between the Church of
Holland and the Old Catholics of Switzerland and Germany
as not being quite of the most cordial nature twenty years
ago. At the time he actually writes of there was no full organic
union between the different Old Catholic bodies. The ‘Pact of
‘Utrecht’ in 1889 changed that position, and affected a com-
plete and most friendly union between them all. Undoubtedly
there still exist the two ‘schools of thought,” the more ‘con-
‘servative’ and the more ‘liberal’ one, both in Holland and



= 018 =

elsewhere; but they coexist in complete friendliness, and they
are bound together in the Catholic principle, ‘Quod semper,
‘quod ubique, quod ab omnibus,’ which is actually the first
term of the Déclaration d’ Utrecht.”

Pour éviter toute méprise sur les mots «schools of thought»,
ajoutons que les anciens-catholiques sont unanimes a distin-
guer le dogme et la théologie, en d’autres termes la foi objec-
tive et les spéculations théologiques. Au point de vue du dogme
ou de la foi objective, il n'y a chez eux ni conservatisme ni
libéralisme; il y a le fait de l'application exacte du critérium
catholique (quod ubique, quod semper, quod ab omnibus cre-
ditum est), et ce fait d’histoire n'est ni conservateur ni libéral.
Sur ce point essentiel, les anciens-catholiques sont uns, et c’est
leur force au milieu des divisions confuses de 1'époque pré-
sente. Quant aux explications théologiques du dogme, elles
sont libres chez eux; et leur liberté consiste 4 s’efforcer d’étre
toujours plus exacts, c’est-a-dire toujours plus soumis, cofite que
cofite, aux décisions des sciences et de la science; soumission
qui est a la fois conservatrice et libérale.

* Les wvisées romaines du Congrés eucharistique de Lon-
dres. — Elles sont visibles dans les faits suivants:

1° Le cardinal-légat, dans son discours inaugural, a fait
ressortir I'importance de sa présence en Angleterre. Ceci était
a ladresse non seulement des Anglais en général, mais aussi
a l'adresse des évéques et archevéques en particulier, afin qu'ils
sussent qu’au-dessus-d’eux il y a toujours l'autorité visible de
Rome.

2¢ 11 fallait rappeler a I'Angleterre qu'aux yeux du pape
et des catholiques-romains, I’Angleterre infidele a besoin d'une
conversion; aussi, en téte du cortége des enfants, un jeune
homme portait-il un crucifix avec cette inscription: « Dieu con-
vertisse I’ Angleterve. »

3e Il fallait faire comprendre aux Anglais que se convertir
c'est se soumettre au pape, qui doit étre béni dans les si¢cles
des sieécles. Aussi les enfants qui défilaient devant le palais
archiépiscopal, chantaient-ils un cantique dont le refrain était:
« Diew bénisse notre Pape. »

40 1l fallait indiquer aux Anglais que sans le pape toute
Eglise est morte, donc que leur Eglise est morte, mais qu’elle



— 113 —

va ressusciter. C'est ce que 'archevéque de Paris, M&" Amette,
a affirmé avec grande chaleur, parait-il. «Comme le Christ,
a-t-il dit, I'Eglise d’Angleterre ressuscite aujourd hui aprés trois
jours, qui sont trois siécles.»

5° L’archevéque de Westminster a bien fait remarquer que,
s'il se conformait au désir de M. Asquith, il «n’entendait pas
se soumettre aux exigences de 1'Alliance protestante ou d'au-
cun corps analogue». Les vrais protestants anglais sont donc
avertis.

6" Msr de Cabrieres a déclaré, dans une lettre publique,
que les cardinaux, les archevéques, les évéques et les autres
membres du congreés avaient pour but de glorifier «la mysté-
rieuse Transsubstantiation que, pendant plus de quatre siécles,
on maudissait dans les serments officiels». Il a ajouté que cette
victoire pacifique de Rome sur 1'Angleterre est le fruit des
travaux des écrivains, morts depuis des années ou encore
vivants, qui ont traité de la foi traditionnelle de Rome avec
déférence. Evidemment I’Angleterre sera ressuscitée des qu’elle
sera transsubstanciée en Eglise romaine. La legon est claire.

L’Eglise romaine sait qu’'il y a de nombreux éléments ro-
manisants dans le clergé anglican actuel, et elle cherche a les
attirer a elle. Elle se flatte de ses progrés toujours croissants.
l.e Record prétend que ces progrés de Rome sont illusoires:
quod est demonstrandum. 1'Eglise de Rome pense certaine-

ment autrement. Peut-étre est-elle mieux renseignée que le
Record.

* Un article de M. Thureau-Dangin sur le Congres eucha-
ristique de Londres. — Dans cet article, publié par le «Gau-
lois» du 16 septembre dernier, l'auteur de la «Renaissance
catholique en Angleterre au XIX® siécle» a fait ressortir
«'augmentation constante» du groupe catholique en Angle-
terre, ainsi que l'adoucissement des passions antiromaines. Il
affirme que les associations protestantes qui combattent Rome
sont « beaucoup plus bruyantes que nombreuses, telle notam-
ment 1'Alliance protestantes. Il est persuadé que ce congres
va accroitre en Angleterre le mouvement progressif des idées
catholiques (7zre romaines). 1l est de ceux qui espérent «le
retour de 1'Eglise anglicane 4 'unité catholique », mais il n'en
conclut pas que l’Angleterre deviendrait, par cela méme, en

Revue intern. de Théologie. Heft 65, 1909, 8



— 114 —

majorité catholique. Il parle de cette Eglise avec un certain
dédain. «Les Anglicans, dit-il, ne forment qu'une minorité chez
les protestants anglais, et encore cette minorité ne se conver-
tirait pas tout entie¢re. Elle se subdivise en plusieurs fractions:
les ritualistes, les évangélicals. Si les ritualistes, qui sont les
plus rapprochés de la religion catholique (s7c), se convertis-
saient, commie ils ne sont eux-mémes qu'une minorité ches les
anglicans, ils n'augmenteraient que relativement peu limpor-
tance du catholicisme vis-a-vis des autres sectes protestantes.
En ce cas, les évangélicals, qui ont beaucoup d'affinités avec
les non-conformistes, se joindraient certainement a ces der-
niers, qui constitueraient toujours par conséquent l'énorme
majorité des habitants. Mais les Anglais, habitués a pratiquer
I'illogisme en politique, ce qui leur réussit d'ailleurs, apportent
ce méme illogisme aux questions religreuses, ce en quoi ils ont
tort.» Le Secrétaire perpétuel de I'Académie francaise escompte
a l'avance cet illogisme religieux au bénéfice de I'Eglise romaine.
—- Qu'en pense le Record?

* La mort du P. Ignace.— Ce Pere était ou avait été un moine
ritualiste de I'Eglise anglicane, cousin du doyen Stanley, qui,
lui, n'avait rien de I'esprit monacal. Il était 4gé¢ de 71 ans. La
« Semaine religieuse de Geneéve» dit: « Le christianisme qu'il
préchait était un curieux mélange d'évangélisme presque mé-
thodiste et de catholicisme presque romain. Il ne reculait ni
devant le culte de Marie, ni devant le miracle de la trans-
substantiation; il croyait & une apparition objective de la Sainte
Vierge a Llanthony et distribuait & ses fideles les feuilles des-
séchées d'un buisson que la Madone avait touché, et dont le
contact guérissait des lors les aveugles et les paralytiques; il
s'imaginait méme avoir ressuscité des morts.» — Qu’en pense
le Record?

* Une lettre de M. J. Foxley. — On lit dans le « Guardian»
du 7 octobre 1908: Sir—The letter signed ‘‘Presbyter” has
grieved me very much. There can be no reunion of England
with Rome till Rome repudiates the Papacy. Our Lord says,
“Be not ye called Rabbi; for One is your Teacher, and all
ye are brethren. And call no man your father on the earth;
for One is your Father Which is in heaven.” Christians need



— 115 —

teachers, no doubt; but they must be brothers whom they may
criticise, not fathers whom they must obey.

And as to the doctrine in which “Presbyter” seems to
agree with Rome, if it bad been true, would not St.]John have
seen many sanctuaries in the Church? He says he did not see one
—xai vaov ovx &ldov &v avyi. J. FoxLEY.

Lettre excellente, mais dont la doctrine ne semble pas
étre partagée par les nombreux disciples de lord Halifax.

* FEncove Dellinger et ses confévences sur la réunion des
Eglises. — Dans le «Church Times» du 9 octobre dernier,
Peter Lombard s’exprime ainsi: But I have not quite finished
with these coincidences, for another coincidence it is that I
have lately been reading Déllinger’s lectures on ‘“the Reunion
of the Churches.” These lectures were published more than
thirty years ago. He gives a most vivid picture, the result of
enormous reading, of the struggles of the sixteenth century,
and painful enough some of it is to read, because he shows
that by the exercise of charity, of mutual forbearance, of un-
selfishness, concord might have been secured. The were very
near it more than once, but the jealousies of princes, the
selfish aims of the Curia, the refusal of the Jesuits on one side,
and the fanatics on the other, to listen to explanations, threw
Christendom into utter confusion. And he applies his principles
to the period of the English Church with which 1 have been
dealing. His notes on our Church of that date are specially
interesting as the opinions of an outside spectator of unbiassed
judgment. You find people sometimes laying the troubles of
the early seventeenth century on the harsh treatment of the
Roman recusants. But if you read Ddllinger dispassionately,
you will feel that it was because both parties neglected to
leave things in the hand of God, and pursue their own course
under the guidance of His Spirit, und trust that their brethren
would also be led by Him, that they took to devouring one
another. If English Christians had only followed with all their
hearts the Law of Love, what would the world be to-day?
Oh brothers, let us pray, let us hope! -

* L'opinion de la « Revue catholique des Eglises» suv l'im-
possibilité d'une union ecclésiastique entre U Eglise épiscopale et



— 116 —

U'Eglise presbytériene. — On lit dans le numéro d'octobre
dernier (p. 494): «Le doyen de Westminster, au « Pan-Anglican
Congress», parla de l'union avec Rome et avec les Eglises
d'Orient comme d'un objet d'aspiration et de prieres plutor
que comme un but rmmédiat d’efforts: 1l demeurait, selon 1lui,
d'un intérét plus immédiat de s'’attacher a la réconciliation
possible des Eglises dissidentes ... On sait que les presbyté-
riens de Victoria (I'un des Etats de la République australienne),
avaient fait des ouvertures dont lexamen fut réservé par
I'archevéque de Melbourne et ses suffragants. La chose ne
pourrait surprendre : 1'Zmpossibilité d’admettre la validite de
I'ordination presbytérienne, et les objections naturelles et presque
insurmontables que les dissidents opposent 4 'admission de son
insuffisance, détruisent tout movyen d'entente.»

* Disputes stériles, — On lit, dans le «Church Times» du
9 octobre dernier, la correspondance suivante, qui est tres sug-
gestive. Elle montre avec clarté comment et dans quelles ques-
tions les Anglicans usent leurs forces. Le correspondant «Per-
plexed», au licu de sortir de sa perplexité par une étude
claire et approfondie de l'ultramontanisme qu'il prend pour le
catholicisme vrai, et du protestantisme qu'il suppose absolu-
ment erroné, ce correspondant gourmande les évéques qui ne
sont pas de son bord et qui lui paraissent protestants. Il ne
remarque pas que ceux-ci gourmandent les évéques romani-
sants. De la sorte, on peut discuter éternellement, sans avancer
d’'un pas. Mais les ultramontains ont leur siége fait; le mot
« protestant » signifie pour eux «hérétique», et jamais ils ne
consentiront & comprendre exactement son vrai contenu. On
le voit, certains théologiens sont encore de grands enfants,
qui se paient de mots. — Voici cette correspondance:

THE BISHOPS AND CONTINUITY.

Sir,—It is interesting to note how prompt some of the
Bishops are in defence of the Articles against any stray East
End curate with a zeal for Catholic doctrine that is perhaps
not quite according to knowledge; but must we not ask “Quis
custodiet custodes?” Within the last few days we have seen
the Bishop of a Northern see sending his episcopal benison to
the men who made it their boast that they were ready to
trample the Host in the mire if it were carried through Lon-



— 117 —

don streets. Another Northern prelate has warned us against
any attempt to make the Eucharist the centre of our worship.
Christ comes first, he says (as if Christ were not in the Eu-
charist), then the preaching of the Word (men’s talk about
Christ), and “then the Sacrament.” Finally, we have a Bishop
telling his diocese that when a burdened sinner has recourse
to his priest, all the priest can do for him is to tell him to
read his Bible. Are not the words, ‘“By the authority given
to me I absolve thee” as straightly bound on the consciences
of our clergy as any of the Thirty-nine Articles? Curates must
respect the Articles, but Bishops may flout the Prayer Book
as much as they like.

Then the Bishops, in the same breath, invite us to believe
in the continuity of the present English Church with the ancient
Catholic Church of the land. Anglicans who believe in the
Eucharistic Sacrifice and Priestly Absolution, have a right to
talk about continuity. DBut our “Fathers-in-Law” prefer to
take their teaching from the new theology of Luther and Calvin,
rather than from “the whole Catholic Church of Christ’, to
which our formalities appeal. On what, then, do they rest
their claim of continuity? Is it on possession of the ancient
Church buildings? I have known this fact adduced to a can-
didate for Confirmation, as if it quite settled the controversy
between us and the Romans. We have a right to the Church
property because we are Catholics, and the reason we are
Catholics, though all our teaching is Protestant, is that we hold
the Church property. Then the Moslems of Constantinople
are Orthodox Christians, because they hold Sancta Sophia. If
the teaching of the English Church is what some of our Bishops
would make it, one does not well see how the claim of the
disendowers could be resisted, whether urged from the Roman
or Nonconformist camp.

We have lately been urged to try ‘“épiscopality” as a
remedy for all our woes. Have those who gave the advice
considered the probable workings of “ episcopality’” when the
Bishops are nominees of a Nonconformist Government? Have
they forgotten that not long ago a Liberal newspaper gleefully
prophesied the change that was likely to come ower the Church
as a result of patient continuance in the policy that sent
Dr. Straton to Newcastle?



e 118 . ==

What is to be the end? High Churchmen, as Mr. Lath-
bury said in the Frlof, “seem to have lost the sense of being
a fighting party.” Occasionally Catholics in the Northern
dioceses put forth a feeble bleat fort ‘toleration’ which they
naturally do not get, while the Bishops are making hay of the
Prayer Book und sending compliments to Mr. Kensit's brigade.
How long will Churchmen endure a line of action which makes
a sorry farce of their claim to ‘ continuity .

PERPLEXED.

¥ Le chanoine Thompson et M. Banister. — On lit dans
le « Guardian» du 28 octobre dernier:

We recorded last week that, notwithstandig the recent
judgment of the Court of Arches, Canon Thompson had again
refused to administer the Holy Communion to Mr. Alan Banister
and his wife. Deplorable as it is that farther scandal should
be caused by Canon Thompson’s action, it is still more to be
regretted that the difficulty should have been increased and
embittered by the action of the Bishop of Norwich, who, we
are informed, has refused absolutely to allow any of his clergy
to administer the Holy Communion to Mr. and Mrs. Banister.
But for this prohibition nothing more would have been heard
of the case, Mr. Banister being ready to perform his religious
duties in some other church in Norwich—which abounds in
churches—or its immediate neighbourhood. Our dislike of the
Deceased Wife's Sister Marriage Act has been expressed over
and over again in the most unmistakable terms. But we are
not prepared, and we believe the majority of Churchmen—
in which we include the great majority of the Bishops—are
not prepared, to treat those who take advantage of it with the
severity which would be properly applied to the guilty party
in a divorce case.

* Au Congveés de Manchester (octobre 1908). — Des ques-
tions importantes y ont été traitées, notamment celle du cri-
ticisme biblique ('évéque de Winchester, le professeur Burkitt,
le doyen de Cantorbéry, etc.); celle du bouddhisme (I'évéque
de Tokyo); celle des missions chinoises, dont les comptes-ren-
dus contiennent les rubriques suivantes: The Success of Roman
Catholic Missions, The Reason of Anglican Ill-Success, etc.;



— 119 —

aussi les questions sociales (M. T. Summerbell). A ce sujet,
I'évéque de Manchester a dit: «Nous demandons pour notre
Eglise un grand réveil; puisse ce réveil conduire a une meil-
leure compréhension de l'esprit de fraternité, et prendre la
forme d'une mission aupreés des riches et des puissants. »

* Au Svnode de Salisbury (novembre 1908). — Beaucoup
de discussions sur les questions toujours pendantes, mais pas
de solutions. Voir ce qu'en a dit le «Church Times» du
13 novembre, entre autres la note suivante: «Before entering
upon the discussion of the Marriage question, the Bishop took
occasion to express his opinion that ‘“partisan societies and
partisan religious publications, have become the noxious sol-
vents of clerical brotherhood, and the enemies of united pro-
gress.” The Bishop’s meaning is not doubtful. We are aware,
for example, how the episcopal disfavour is visited upon
members of the E.C. U. in the diocese of Salisbury, and how
episcopal suasion is exerted to keep men out of it. Yet he is
even more a partisan who adheres to the party of compro-
mise, than he who adheres to the party of Catholic truth. For
with the Catholic Church there can be no question of party.
A society which seeks to promote Catholic faith and practice,
which some Bishops are ready to betray, is not likely to be
dismayed by being dubbed “partisan.” The Bishop expressed
his belief that some of the younger clergy are wisely abstaining
from joining such partisan societies. If in some dioceses pressure
is exercised, in a way difficult to resist, in others the accessions
are more numerousthanever. And they will become the more nu-
merous in proportion as it is realized that to societies, rather than
to Bishops, we must look for the defence of the Church’s law.
Some of the Bishops, in fact, are following the State, instead of
leading the Church. To apply a simple test, it is not conceivable
that the Bishop of Salisbury would have addressed his Synod in
similar terms two years ago, or counselled the Communion of
the parties to marriage with deceased wife's sisters. He would
have recognised clearly enough then that he was in conflict
with the law of the Church. Why does he not recognise it now?»

* Un jugement suv les succés de Lourdes. — On lit, dans
le «Guardian» du 11 novembre dernier: Every advertiser



— 120 —

understands the importance of an alluring headline, and we
do not doubt that many an expert in this direction will envy
the genius who is putting Lourdes on the market as a joint-
stock enterprise. ‘“Religious Attractions, Limited,” could hardly
have been beaten by the most flamboyant Salvation Army
Captain, and it is astonishing that an enterprise with a name
like that should ask for such a mere bagatelle of capital as
300,000 fr. We are assured that the exploitation of “the second
capital of the Catholic World” will appeal not less powerfully
to the faithful from the pecuniary point of view than from the
coté moral. The piety and five per cent aspect of the matter
is emphasised by the statement that the present proprietor is
about to retire from business aprés fortune faite, and by the
warning that if the present opportunity be not seized those
terrible Jews will step in and reap the profits which ought to
go into the pockets of good Catholics. The prospectus, with
_ its insistence upon the cash value of the picux sowvenir de
Bernadette, and its acute calculation that the Crédit foncier
and the Railway Compagnies have much too large a stake in
Lourdes for there to be any danger of interference with the
religious attractions of the place on the part of the State, is
a very astute document indeed. It appears that the average
number of pilgrims who go to Lourdes annually exceeds a
million, and the calculation that a net annual profit of 5500 /.
can be made by inducing them to pay admission fees to the
Company astonishes bv its own moderation.

* Un jugemeint de M. Ferrevo sur U'Angleterre religicuse
actuelle. — Le célebre historien s'est exprimé ainsi dans le
« Figaro» du 17 octobre dernier: «Une des choses qui me
frappent le plus vivement depuis sept ou huit ans, chaque fois
que je retourne en Angleterre, c'est la décadence visible de
Vesprit veligien.x. Il est évident gqu'une crise religieuse se pré-
pare, méme dans le pays ol le protestantisme avait pu, pen-
dant tout le dix-neuvieéme siecle, résister avec le plus d'éner-
gie a4 toutes les formes de lirreligion moderne. Les nouvelles
générations montrent une tiédeur que les personnes agées dé-
plorent, sans plus avoir la force de la combattre. On voit déja
dans les églises beaucoup plus de femmes que d’hommes. La
carriere ecclésiastique est de plus en plus délaissée. Pendant



— 121 —

les cing semaines que j'ai passées derniérement sur une plage
anglaise, les journaux ont discuté une déclaration assez impré-
vue de l'archevéque de Canterbury, d'aprés laquelle I'Eglise
anglicane a maintenant besoin de cinq mille curafes qu’elle ne
réussit pas a trouver. Si le recrutement du clergé est si diffi-
cile 4 1'Eglise officielle, on n'a pas de peine a croire que beau-
coup de petites sectes indépendantes solent en train de dispa-
raitre, par défaut de croyants, de prétres, d'argent.

Aussi je n'ai ¢té nullement surpris, toujours pendant mon
dernier séjour en Angleterre, de lire, résumés dans les jour-
naux, en un seul mois, quatre ou cinq discours de prélats
anglicans qui dénongaient avec amertume les progres de l'es-
prit d'indifférence dans toutes les classes. Un d'entre eux rat-
tachait méme &a cette crise la dissolution progressive de la
famille, 'augmentation des divorces, linquiétante diminution
de la natalité. «La race anglo-saxonne — disait-il textuellement
— est en train de se suicider partout: en Angleterre, aux
Etats-Unis, au Canada, en Australie. »

Il ne faudrait pourtant pas croire que nous sommes en
présence d'une crise philosophique. On chercherait en vain,
en Angleterre, dans les derniers trente ans, une véritable pro-
pagande rationaliste d'une certaine intensité et d’'une certaine
importance. Les anciens fondements religieux de I'éducation
publique et privée sont restés intacts, Le parti libéral n’a pas
réussi a faire approuver par la Chambre des Lords la loi qui
laicisait 'instruction publique. Le niveau intellectuel des classes
moyennes anglaises, beawuconp plus bas que celui des classes
moyennes dans les nations les plus importantes du continent,
semble rendre impossible en Angleterre soit une propagande
rationaliste 4 base philosophique, comme celle qui plus ou
moins a pénétré dans tous les pays de I'Europe continentale,
soit la réaction intellectuelle et religieuse que cette propagande
a suscitée partout.

Et pourtant l'indifférence gagne du terrain; tout le monde
l'admet, ceux qui s’en réjouissent comme ceux qui le déplo-
rent. Pour quelle raison? Comme l'ancienne religion des Ro-
mains, le protestantisme a poussé jusqu'aux extrémes consé-
quences pratiques et théoriques le principe moral de la lutte
contre le plaisir, qui est I'ame de toutes les religions, et comme
I'ancien culte romain il a trouvé un ennemi moins visible, mais



122 —

plus redoutable que le scepticisme philosophique: l'esprit de
jouissance. Les nouvelles générations veulent jouir de la vie
plus rapidement et plus intensément; elles se détachent d’une
religion qui professe des doctrines austéres, puritaines, un peu
sombres; elles n'aiment plus & se plonger dans la lecture de
la Bible ou a approfondir dans des méditations douloureuses
I'idée du péché, ce trouble-féte de toutes les époques assoiffées
de plaisir. Mieux vaut lire des romans, jouer au football, aller
au théatre ou flirter.»

* Un discours de Dom Gasquet sur la Revision de la
Vulgaie. — On lit dans le « Guardian» du 21 octobre dernier:

After explaining that the object of the Commission is to
recover, as far as possible, the actual text of St.Jerome’s
translation of the Latin Bible, without attempting in any way
to improve upon what St. Jerome could be shown to have
written, Dr. Gasquet decribed briefly the circumstances under
which St. Jerome's version was undertaken, its gradual adop-
tion by the Church, and previous efforts to free the text from
corruptions. The new translation was not at first received
with favour. People were accustomed, especially in the liturgy,
to the old versions, and the use of the [f/a/a side by side with
the version which St. Jerome had taken such pains to produce
accurately, went on until the supreme authority of St. Gregory
the Great caused the latter to be adopted generally, except
for the Psalter. From the eighth century the use of the old
version was discontinued, our own St. Bede being the last
writer to cite it. In his Lives of the Abbots of Wearmouth
Bede writes of a codex of the old translation being reserved
in the monastery, and adds that St. Benet Biscop had brought
thither a copy of the new—i.c., St. Jerome’s. This copy was
thrice transcribed in the joint monasteries of Wearmouth and
Jarrow. Two of these transcripts remained apparently in these
houses, and the third was intended as a present to the Pope.
Abbot Ceolfrid carried it abroad with him to present it in
person, but, dying upon the way, the whereabouts of the ma-
nuscript was unknown until in our own time, through the joint
acumen of de Rossi and Dr. Hart, it was recognised in the
Codex Amiatinus of the Laurentian Library of Florence,
which has long been regarded as one of the most important



— 123 —

of the Latin Biblical manuscripts now known. At the request
of Charlemagne, a revision of the Latin Scriptures was under- -
taken by the great English scholar Alcuin, and completed in 802,
This “edition” of Alcuin practically superseded all others in
Europe generally, and many very beautiful manuscripts of it
are extant in the libraries of Europe; but how far they can
be relied upon to furnish the original and pure text of St.Je-
rome has yet to be determined. In the opinion of competent
authorities this has to be sought for in the comparatively few
manuscripts of a time before the influence of the Alcuin recen-
sion had become paramount in the ninth century, or in coun-
tries like Spain, where the authority of Charlemagne was not
felt. In the course of time other revisions were attempted; the
results, however, were not happy, and in the thirteenth cen-
tury the state of the text can only be described as chaotic.
Every Professor in the University of Paris, as Roger Bacon
informs us, made what changes he thought necessary at his
own sweet will, with disastrous results. Despite later attempts
at correction, it was recognised by the Council of Trent that
in the editions then current there were errors, more or less
serious. Sixtus V. appointed a Commission, and after the work
had dragged on for many years took it into his own hands,
with no satisfactory result. After his death another Commission
was appointed by Gregory XIV.; but he also died, and the
publication of the revised text was reserved for the pontificate
of Clement VIII. in 1592. This is the edition which has remained
the authentic text ever since, but despite the care bestowed
upon it a new revision has long been recognised as needed.
The preparation of this has been intrusted to a Commission
of six (one place being still unfilled) as likely to work more
rapidly than a larger one; the Clementine text is being set
up without capitals or ponctuation in thin columns, containing
about three words to a line, and 400 copies of this text will
be available for collation with the best manuscripts that can
be found; the capitulars or summaries common up to the tenth
century are being collated to determine the families into which
extant manuscripts can be divided, and an annoted list has
been compiled of all the Biblical manuscripts at Rome, with the
result that several interesting manuscripts previously unde-
scribed have been discovered, more especially of the New Testa-



124 —

ment. Finally, Dr. Gasquet mentioned that only on the previous
Saturday he had received from Mr. Turner, of Magdalen College,
Oxford, a photograph of a leaf of a manuscript Latin Bible
which had been used as late as 1780 as lining for an account-
book, and that there was good reason to hope that this might
be a fragment from one of the two transcripts made at Wearmouth
at the same time as the Codex Amiatinus.

* Une nouvelle « Union eccléstastique amévicaine», — On
lit dans le «Church Times» du 13 novembre dernier: «Chi-
cago, Oct. 26. The nucleus of an organization similar to the
English Church Union has lately been formed on this side of
the Atlantic—to be called the American Church Union. The
principle of unity in this society is loyalty to the Book of
Common Prayer. Six points are assented to: (@) That this is
““an integral part of the historic Catholic Church;” (b) the
‘““traditional sense” of the Church's Creeds; (¢) “the three-
fold ministry and the exclusion from ministerial functions of
all who have not episcopal consecration or ordination;"” (d) ‘that
the Scriptures of the Old and New Testament are the Word
of God;" (e) “that the Church's Sacraments possess vital
power to confer grace;"” (/) ‘“that the marriage tie is indis-
soluble, as set forth in te Church’s Form of Solemnization of
Matrimony."

Attacks from within are regarded as constituting the danger
of the hour, in particular (a) the denial of Biblical inspiration;
(b) the admission to Communion of unconfirmed persons, not
desiring to be confirmed; (¢) the permitting of outsiders to
teach and preach to our congregations.

The success of this organization, which is devoutly to be
hoped for, must depend, of course, upon the wisdom of its
promoters, and their ability, by Divine help, to avoid petty
issues and methods, and to escape the atmosphere of narrow
partisanship. The existing conditions certainly challenge loyal
Churchmen to organize, but the dangers which attend any
organization of the kind are very real. 1If this society comes
under competent leadership, and fights worthily for the things
that must be fought for, it may prove to be as great a
blessing as the English Church Union has been. If it comes
justly to be identified with mere wmunutice, and with what is



— 125 —

called ““heresy hunting,” it will add new evils to the situation.
I say these things because, in common with many others, I
long for that kind of leadership among us that will rally all
that is loyal to our heritage to a dignified maintenance of
vital principle. A great conflict lies before us, but one which
may easily degenerate into an aimless guerilla warfare...»

* [VEglise anglicane jngée par MM. Trésal et Vacandard.
— Plus la partie romanisante de 1'Eglise anglicane va au-de-
vant de la papauté, plus les théologiens de cette derniére lui
tiennent rigueur. Il faut lire, &4 ce point de vue, le volume de
M. Trésal intitulé: Les origines du schisme anglican 1509 1571,
ol sont examinés en détail les causes et les effets de ce
« schisme». M. Trésal n’est pas tendre. M. Vacandard en fait
une longue analyse dans la «Revue du clergé francais» (15 no-
vembre 1908, p. 438-452). 11 y est dit que, par les XXXIX Arti-
cles, «la rupture avec le dogme catholique a été consommeée »;
que la chute de cette grande nation a été «irréparable»; que
cette ceuvre, due «au caprice de Henri VIII pour une jeune
fille irlandaise», a été «surtout 'ceuvre du Parlement, des mi-
nistres d’Edouard VI, de Cécil; 'homme de confiance d’Elisa-
beth, et d'une poignée d’évéques choisis par ce dernier a cause
de la haine qu'ils avaient vouée au Saint-Sicge»; que 'E¢lise
d'Angleterre «est avant tout une znstiduiion d' Etat». M. Trésal
se demande ce qu'il adviendra de cette Eglise quand les liens
« peu naturels» qui l'unissent & 'Etat seront rompus. En outre,
M. Vacandard déclare qu’il n’est pas tout a fait exact de dire
que Léon XIII ait désapprouvé les ordinations anglicanes parce
que 1'Ordinal de 1332 ne comprend pas dans son cérémonial
la tradition des instruments, paténe et calice; mais que le
motif de la désapprobation de Léon XIII est l'insuffisance de
la priere qui accompagne l'imposition des mains». Quoi qu’il
en soit, cet ouvrage, trés détavorable a I'Eglise anglicane et a
son union projetée avec Rome, est recommandé «pour 'abon-
dance des détails et la streté de la documentation» (p. 451).
C'est un coup droit a 'Eglise anglicane,




	Anglicana

