
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 65

Artikel: Die Kirchengeschichte des Eusebius von Cäsarea und der Primat

Autor: Jaskowski, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403725

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403725
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


104

DIE KIRCHENGESCHICHTE

DES

EUSEBIUS VON CÄSAREA UND DER PRIMAT.

Die Kirchengeschichte des Bischofs Eusebius von Cäsarea
in Palästina, geschrieben am Anfang des 4. Jahrhunderts, ist
ohne Zweifel von unschätzbarem Wert für die Geschichte der
christlichen Kirche in ihren ersten Jahrhunderten.

Sie ist die älteste Kirchengeschichte, die wir besitzen,
weshalb ihr Verfasser auch der Vater der Kirchengeschichte
genannt wird, und gibt uns ausführlichen Aufschluss über alles,
was in der christlichen Kirche von Bedeutung war —
angefangen von den Zeiten Christi und der Apostel bis zur
Erhebung des Christentums zur Staatsreligion unter dem römischen
Kaiser Konstantin.

Das segensreiche Wirken und ruhmvolle Sterben der Apostel,
die Namen und das Wirken der ersten Bischöfe besonders in
den Hauptstädten Jerusalem. Koni, Alexandrien, Antiochien,
die Namen der ersten berühmten Kirchenschriftsteller und das

Verzeichnis ihrer Schriften, die Verfolgung des Christentums
durch die Staatsgewalt, die Namen der ersten Märtyrer und
ihr Heldenmut bei den Qualen, die sie wegen ihres christlichen
Glaubens durchmachen mussten, die ersten Streitfragen innerhalb

der jungen Kirche, die ersten Irrlehren und das energische
Einschreiten gegen dieselben durch die ersten Synoden, endlich
der Sieg und der Triumph des Christentums unter dem Kaiser
Konstantin — über das alles erhalten wir Aufschluss in dieser

Kirchengeschichte.
Einen besonderen Wert hat diese Kirchengeschichte noch

dadurch, dass sie fortwährend Zitate aus den Schriften der



— 105 —

Kirchenschriftsteller wiedergibt, deren Werke längst verloren
gegangen und uns nur noch in den Fragmenten erhalten sind,
welche uns diese Kirchengeschichte aufbewahrt hat.

Nicht minder wertvoll ist diese Kirchengeschichte aber auch
deshalb, weil ihrem Verfasser, einem Freunde und Günstling
des genannten Kaisers, alle kaiserlichen Archive offen, alle
amtlichen Edikte und Urkunden zur Verfügung standen und
er dies amtliche Material wie kein anderer verwerten konnte
und bei seiner Geschichtsschreibung verwertet hat.

Freilich auch ihre Schattenseiten hat diese Kirchengeschichte.
Eusebius dokumentiert in derselben teils durch eigene Worte,

teils durch Zitate aus den Schriften oder Briefen anderer, teils
durch Wiedergabe von Gerüchten eine Intoleranz gegen
Andersdenkende, die sich vielfach in groben Beschimpfungen äussert,
er zeigt in gleicher Weise einen Aber- und Wunderglauben, der
bei diesem Mann der Wissenschaft und der Etikette doppelt
befremdet, und er operiert in seiner Kirchengeschichte auch
oft mit dein Finger Gottes.

Ich will hierfür nur einige Beispiele anführen.
Seine Intoleranz gegen Andersdenkende und Andersgläubige

zeigt Eusebius in seiner Kirchengeschichte dadurch, dass er
dieselben regelmässig als Werkzeuge des Teufels hinstellt.

Von Simon dem Zauberer sagt er, der Feind des Heiles der
Menschen (o rf;ç txvü-gmnwv noXà'i.uoç uüurjgi'uc). d. i. der Teufel,
habe ihn nach Rom geführt und ihm Beistand geleistet (II, 13)]),
von Menander, dass er sich gleich jenem (Simon) als wirksames
Werkzeug der teuflischen Kraft (ritc aiaßoXixrjc svsgysiaç) erwies

(III, 27), von den Ebionäern, dass der böse Geist (ò nov^goç

ôcapoiv) sie in seine Gewalt brachte (III, 28), von Karpokrates
und den Gnosükern, dass der Teufel (âuiawv) sich ihrer als

Werkzeuge bediente (IV, 11), den Marcion nennt er den
Erstgeborenen des Satans (xòv ngwróroxov lov Gazava) (IV, 21), von
Novatus sagt er, dass der Satan in ihn gefahren und geraume
Zeit in ihm gewohnt hatte (ô aaxuvùç yoic^auç sic uvxòv xaì

oixïjGaç sv avT'ö yoóvor ixavóv) (VI, 43), von Manes, dass der
Teufel, der gottbekämpfende Satan selbst, diesen Mann an das
Licht gebracht hat (cov âaifioroç, uviov tov dsoiiu/jm Guiuvà,
tòv uvdga ngoßsßXiyitvov) (VII, 31).

') Ich zitiere nach Lämmer.



— 106 —

Dieser Auffassung entsprechen auch die Beschimpfungen,
welche Eusebius in seiner Kirchengeschichte den Andersdenkenden

und Andersgläubigen in reichlichem Masse zuteil werden lässt.
Den Anhängern Simons des Zauberers wirft er Verrücktheit.

Schändlichkeit und Abscheulichkeit vor und sagt, das Schändlichste,

was je nur gedacht werden kann, hat diese verruchteste
Sekte übertroffen, indem sie ihren Mutwillen mit liederlichen
und mit Lastern aller Art beladenen Weibern (rieben (II, 13),

von Cerinthus sagt er, dass der Apostel Johannes mit ihm nicht
unter Einem Dache verweilen wollte, weil das Haus einstürzen
könnte, in dem dieser Feind der Wahrheit sich aufhielt (III, 29),
dem Basilides wirft er schreckliche Betrügerei TV, 10, dem

Karpokrates und dem Gnostikern Schandtaten TV, 11), dem
Vcdcntinus Bosheit vor, die nach Art einer lauernden Schlange
verborgen und versteckt ist (IV, 1,")), von Montanus und seiner
Freundin Maximüla sagt er, dass sie sich nach einem
allgemeinen Gerücht erhenkt und ihr Leben gleich Judas dem
Verräter beendigt haben TV, 19), in betreff des Novatus zitiert er
einen Brief des römischen Bischofs Cornelius, in welchem dieser
jenem Tücke und Schlauheit, Meineide und Lügen. Ungesellig-
keit und wolfsartige Freundschaft vorwirft und ihn ein

betrügerisches und arglistiges Tier nennt TV, 43), von Meines

sagt er, dass er seiner Lebensweise nach in Sprache und Sitte
ein Barbar und von Natur aus besessen und rasend war, und
class er Hochmut mit Wahnsinn paarte (VII, 31 \.

Seinem Aber- und Wunderglauben gibt Eusebius in seiner
Kirchengeschichte durch folgende Erzählungen Ausdruck.

Als der römische Kaiser Marc Aurei gegen die Germanen
und Sarmaten kämpfte und sein Heer von grossem Durste
gequält wurde, fielen die christlichen Soldaten, welche in seinem
Heere sich befanden, auf die Kniee und beteten. Infolge ihres
Gebetes kam ein Unwetter von Sturm und Blitz, welches die
Feinde in die Flucht und ins Verderben trieb, sowie ein
Platzregen, welcher das Heer, das in kurzer Zeit an Durst hätte
vollständig zu gründe gehen müssen, erquickte (V, 7).

Als Natalis sich gegen den römischen Bischof Zephyrinus
als Gegenbischof aufstellen liess, wurde er zuerst vom Herrn
öfters durch Erscheinungen (dì ogo/.ucro)v) gewarnt. Da er aber
darauf nicht achtete, wurde er von heiligen Engeln (vnò uyiwv
dyys'Xior) durchgeprügelt und die ganze Nacht so heftig gepeinigt,



— 107 —

dass er am frühen Morgen aufstand, einen Busssack anzog,
sich mit Asche bestreute und in aller Eile sich unter Tränen
dem Bischof Zephyrinus zu Füssen warf, worauf er mit Hülfe
vielfachen Bittens und unter Vorzeigung der Striemen durch
die Schläge, welche er empfangen, endlich in die
Kirchengemeinschaft wieder aufgenommen wurde (V. 32).

Als Potamidna durch den Soldaten Basilides zum Martyr-
fode geführt wurde, wollte der Pöbel sie verhöhnen. Basilides
jagte den Pöbel hinweg und zeigte viel Mitleid und Teilnahme
für Potamiäna. Diese versprach ihm dafür, dass sie ihn nach
ihrem Tode vom Herrn erbitten und ihm bald das, was er an
ihr getan, vergelten werde. Kurze Zeit darauf sollte Basilides
einen Eid schwören, er erklärte, dass er ein Christ sei und es

ihm nicht erlaubt sei, zu schwören. Da wurde er ins Gefängnis
geworfen. Hier bekannte er den Christen, welche zu ihm
kamen, dass Potamiäna ihm drei Tage nach ihrem Martyrium
nachts erschienen sei, ihm eine Krone auf das Haupt gesetzt
und gesagt habe, sie habe seinetwegen den Herrn gebeten und
Erhörung ihrer Bitte erlangt, in nicht langer Zeit werde er
ihn zu sich aufnehmen. Schon am folgenden Tage wurde Basilides

enthauptet. Gleich ihm sollen sich auch mehrere andere
Bewohner Alexandriens plötzlich zum Christentum bekannt
haben, nachdem Potamiäna ihnen im Schlafe erschienen war
und sie dazu aufgefordert hatte (VI, 5).

Narcissus, Bischof von Jerusalem, verwandelte nach der
Aussage seiner Gemeindemitglieder in der Nacht vor dem Osterfeste,

als den Diakonen das Öl ausging, einfaches Brunnenwasser

durch sein Gebet in Öl, so dass die Natur des Wassers
sich in die des Öls verwandelte (VI, 9).

Als die Gemeinde in Rom nach dem Tode ihres Bischofs
Anterus zur Wahl eines neuen Bischofs sich versammelte,
befand sich auch ein gewisser Fabianus, der vom Lande nach
Rom gekommen war, in der Wahlversammlung. Da flog plötzlich

eine Taube von der Höhe herab und setzte sich auf sein

Haupt als ein Nachbild der Herabkunft des heiligen Geistes
auf den Erlöser in Gestalt einer Taube. Auf dieses hin erklärte
das ganze Volk, wie von Einem göttlichen Geiste getrieben,
mit aller Begeisterung unter einstimmigem Zurufe, dass Fabianus
des Bistums würdig sei, ergriff ihn und setzte ihn ohne Verzug
auf den bischöflichen Thron (VI, 29).



— 108 —

Endlich operiert Eusebius in seiner Kirchengeschichte auch
öfters mit dem Finger Gottes.

Er erzählt uns:
Herodes, welcher dem Jesuskinde nach dem Leben trachtete

und seine Altersgenossen in und um Bethlehem töten liess, wurde
unmittelbar darauf ohne den geringsten Aufschub noch bei
seinen Lebzeiten von der göttlichen Gerechtigkeit ergriffen und
ihm dadurch ein Vorgeschmack von dem gezeigt, was ihn nach
seinem Scheiden von dieser Welt erwartete. Ein langsames
Feuer ergriff ihn und verzehrte seine Eingeweide. Geschwüre
verursachten ihm grausamen Schmerz in den EingewTeiden,
seine Füsse schwollen an wie bei einem Wassersüchtigen, seine
Geschlechtsteile faulten und es bildeten sich Würmer in
denselben. Sein Atem wurde schwer und hatte einen widrigen
Geruch. Das Reissen in seinen Gliedern war unerträglich (I, 8).

Pilatus, welcher das Todesurteil gegen Jesus bestätigt hatte,
geriet in solches Missgeschick, dass er notgedrungen zum
Selbstmörder und mit eigner Hand zum Rächer seiner selbst wurde,
indem so die göttliche Strafgerechtigkeit, wie billig, gar bald
über ihn kam (II, 7).

Feinde des Narcissus, des Bischofs von Jerusalem, wurden
auf folgende Weise von Gott gestraft. In ihrer Nichtswürdigkeit
hatten sie diesen Bischof verleumdet und, um sich Glauben zu
verschaffen, ihre Beschuldigungen mit Eidschwüren bekräftigt.
Der eine hatte geschworen, er wolle durch Feuer umkommen,
der andere, sein Körper solle von einer unheilvollen Krankheit
ergriffen werden, der dritte, er wolle des Augenlichts beraubt
werden. Darauf bestrafte Gott die gottlosen Verleumder so,
wie sie es gewünscht hatten. Der erste verbrannte mit seiner

ganzen Familie bei Nacht, indem ohne irgend eine
Veranlassung ganz unerwartet ein kleiner Funke auf sein Haus fiel
und dasselbe vollständig in Flammen setzte. Der andere wurde
plötzlich am ganzen Körper von den Fusssohlen bis zum Kopfe
von der Krankheit ergriffen, die er sich selbst als Strafe
zuerkannt hatte. Der dritte aber, der das Schicksal der beiden
andern sah und vor der Strafe Gottes zitterte, bekannte vor
allen seine Schlechtigkeit und härmte sich vor Reue und
Kummer so sehr ab und hörte nicht auf, so viele Tränen zu
vergiessen, bis er beide Augen verloren hatte. Auf solche
Weise wurden diese für ihre Lüge bestraft (VI, 9).



— 109 —

Die Mitregenten des Kaisers Konstantin erhielten, weil sie
das Christentum verfolgten, folgende Strafe von Gott.

Den Maxentius zog Gott in seinem Kampfe mit Konstantin
selbst, gleich als wäre er gefesselt, weit aus den Toren der
Stadt Rom hinaus, und als er über eine Brücke setzen wollte,
stürzte die Brücke zusammen, so dass er mit seinem Gefolge
in die Flut stürzte und ertrank (IX, 9).

Den Maximinus schlug, nachdem er von Konstantin besiegt
war, Gottes Geissei plötzlich am ganzen Körper. Von schrecklichen

Schmerzen und Qualen gepeinigt, wälzte er sich auf dem
Boden. Er kam beinahe vor Hunger um und sein ganzes Fleisch
zerfiel, von einem unsichtbaren, von Gott geschickten Feuer
verzehrt. Jede Spur seiner ehemaligen Gestalt verschwand
und es blieb nur noch eine Art durch langes Siechtum
ausgetrockneten Knochenskelettes übrig. Die Hitze aus dem innersten

Marke verbrannte ihn noch mehr, es traten ihm die Augen
hervor und fielen aus ihrer Höhlung, so dass er völlig
erblindete. Zuletzt legte er das Bekenntnis ab, dass dies die
verdiente Strafe für sein grausames Verfahren gegen die Christen
sei und gab so den Geist auf (IX, 10).

Gegen Licinius endlich führte Gott gleichfalls den Konstantin
in den Krieg und warf ihn, den Bösewicht, mit allen seinen

Ratgebern und Freunden hingestreckt zu des Konbtantinus
Füssen (X, 8 u. 9).

Ich habe diese Schattenseiten der Kirchengeschichte des
Eusebius ausführlich hervorgehoben, um dadurch zu zeigen,
dass ihr Verfasser ein Mann so recht nach dem Herzen Roms ist.

Wenn wir in dieser Kirchengeschichte lesen, wie Eusebius
die Christen, welche über religiöse Fragen anders dachten, als
es damals in der christlichen Kirche Mode war, als Söhne des
Teufels hinstellt, ihnen Verrücktheit, Hochmut, Lüge, Betrug,
Schandtaten, unsittlichen Lebenswandel, Selbstmord gleich Judas
dem Verräter vorwirft, wenn er Gottes wunderbare Hand
eingreifen lässt zu gunsten seiner religiösen Gesinnungsgenossen
und zur Bestrafung derer, die eine entgegengesetzte religiöse
Überzeugung hatten, so kommt es uns vor, als hörten wir die
Sprache Roms wieder, als hätten wir eine ultramontane Schrift
oder Zeitung der Gegenwart vor uns und nicht eine Schrift,
geschrieben vor fast 1600 Jahren.



— 110 —

Ja, wer auf Seiten Roms steht und Roms Gedanken und
Roms Sprache kennt, der muss gestehen, was Eusebius in seiner
Kirchengeschichte zum Ausdruck bringt — seine Intoleranz
gegen Andersdenkende, sein Glaube an wunderbare Erscheinungen

und an den Finger Gottes — das alles ist Geist von
unserem Geist, Eusebius ist gut katholisch.

Wenn aber Eusebius ein Mann nach dem Flerzen Roms ist
und ihm in keiner Weise der Vorwurf gemacht werden kann,
dass er liberal angehaucht gewesen, so ist es klar, class sein
Zeugnis eine besondere Bedeutung hat für alle Fragen, welche
die römische Kirche botreffen, eine besondere Bedeutung vor
aleni für das Fundamentaldogma der römischen Kirche, für
den Primat.

Wie stellt sich nun diese Kirchengeschichte zum Primat,
zum Primat Petri und zum Primat des römischen Bischofs?

Weiss diese Kirchengeschichte etwas von einem Vorrang
des Petrus vor den übrigen Aposteln, von einem Vorrang des

römischen Bischofs vor den übrigen Bischöfen — oder schweigt
sie davon und zeigt gar das Gegenteil, dass die Kirche Jesu
Christi in den ersten 3 Jahrhunderten und noch eine Zeit
darüber hinaus weder einen Primat Petri noch einen Primat
des römischen Bischofs gekannt hat?

Friedrich Jaskowski.
(Schluss folgt.)


	Die Kirchengeschichte des Eusebius von Cäsarea und der Primat

