
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 65

Artikel: Études de théodicée : création et providence

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403723

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403723
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 70

ÉTUDES DE THÉODICÉE.

CRÉATION ET PROVIDENCE.

On dit que « le plus grand » besoin de notre époque est
une nouvelle définition de Dieu. C'est peut-être vrai. En tout
cas, c'est «un grand» besoin, non en ce sens que dans nos
définitions habituelles il n'y ait rien de vrai, mais en ce sens

que tous les éléments de vérité qu'on y découvre devraient
être réunis, médités avec plus de profondeur, et fondus dans
une conception nouvelle, plus intelligible, plus une, plus en
harmonie avec les conceptions philosophiques et scientifiques
que nous avons aujourd'hui de l'univers et de l'humanité.

L'idée de Dieu n'est pas la seule qu'il faille renouveler.
Celle de la création doit l'être aussi. Quoique les philosophes
et les théologiens semblent 1'avoit" épuisée, elle est loin de
l'être. On peut encore l'éclaircir et la rendre plus compréhensible.

11 en est de même de celle de la Providence. Ces trois
idées de Dieu, de la création et de la providence se tiennent
entre elles ; elles sont à la base de la vie même de l'esprit
humain et à la base de la religion. Ce sont les fondements du
christianisme et de toute saine théologie.

Pour les éclaircir, faut-il étudier leurs origines et leurs
évolutions dans l'histoire? Je ne crois pas qu'on puisse
s'attendre à découvrir de grandes lumières de ce côté : — d'abord,
parce que chercher l'origine de Dieu, qui est précisément l'origine

de toutes choses, est un non sens; le vrai Dieu n'a pas
d'origine, et les «théogonies» qu'ont inventées les esprits naïfs
ne sont que des fantaisies et des confusions; — ensuite, parce
que les cosmogonies connues ne sont ni moins fantaisistes, ni
moins confuses que les prétendues théogonies. Rien de positif



— 71 —

ne peut être établi en ces matières. Aucun homme n'a
assisté à ce qu'on appelle la création du monde; les façons
multiples dont on se l'est représentée, ne reposent que sur l'état des

connaissances humaines au moment où elles ont été conçues.
Chaque peuple ancien a son récit, quelquefois même plusieurs ').

La question ne peut donc pas être historique, toute source
authentique faisant défaut.

Les sciences seules et la philosophie qui en est la suite,

peuvent jeter de la lumière sur ces notions et rectifier les

erreurs qui les enveloppent encore. Et la première chose à faire
est évidemment d'écarter de cette étude les abus de mots qui
se commettent chaque jour. Par exemple, il est des philosophes
qui ne craignent pas d'identifier, ou à peu près, le mot « création

» et le mot « perception ». «L'acte de perception », dit M.
G. Dweshauvers, « est aussi un acte de création; toute perception

est création ; nous affirmons le monde extérieur parce
qu'en le percevant nous le créons à nouveau»2). M. Parodi
semble féliciter l'idéalisme de ce qu'il enseigne « la grande
idée que la pensée crée la nature en la pensant »8). On s'étonne

que des philosophes puissent parler avec tant d'exagération.
D'autres, à la suite de Schopenhauer, confondent la force et
la volonté. Que la volonté soit une force, nul n'en doute;
mais toute force n'est pas volonté: il y a dans la notion de
la volonté un élément personnel et moral qui n'est pas dans
la stricte notion de la force. Bref, les fausses équivalences
abondent, même dans le langage dit philosophique; de là mille
malentendus. Il est donc de toute nécessité, si l'on veut être
clair, d'y mettre fin en s'efforçant de parler exactement.
Essayons.

I. La création.
Fontenelle a dit: «Du moment que les animaux ne se

perpétuent que par voie de génération, les deux premiers de
chaque espèce ont été le produit ou du hasard ou d'une volonté
intelligente. Or la première hypothèse est inadmissible, puisque

le phénomène ne s'est jamais vu depuis et ne se voit
jamais. Comme il n'y a pas non plus de génération spontanée,

') Voir, par exemple, la Psychologie des religions par R. de la Grasserie, p. 40-45.
Paris 1899

2) Voir Revue de métaphysique el de morale, janvier 1908.
•*) Ibid.



— 72 —

il faut bien, de toute nécessité, que la création soit l'œuvre
d'un être intelligent; c'est cet être intelligent qu'on appelle
Dieu. »

Les espèces végétales et animales étant des réalités, il en
résulte que Dieu, leur cause, est un être réel. Bien plus, étant
l'être premier, il est non seulement la raison d'être de l'univers,
mais encore la sienne propre : ens a se. Il est l'être par soi,
donc aussi l'être en soi. C'est donc en creusant la notion de
l'être en soi que nous pouvons arriver aux notions qui
doivent logiquement en dériver. Parmi elles est la notion de la
création.

D'ordinaire, on se représente le Créateur comme un
charpentier merveilleux, un architecte prodigieux (« l'architecte de
l'univers »), un mécanicien divin qui fait une œuvre ad extra,
non seulement distincte de lui, mais en dehors de lui, et cela
« par pure libéralité divine », non seulement librement et le
voulant bien, mais par grâce et par amour1). Or ces
comparaisons anthropomorphiques ne sont pas fondées; elles ne
correspondent plus à l'idée que nous avons de l'Energie première,
de laquelle procèdent toutes les énergies secondes. Cette
procession des énergies secondes qui constituent l'univers, est une
action non de fabrication ou de charpenterie, mais de vie
interne, de pensée, de volonté, de puissance. Telle était sans
doute la pensée de Taine lorsqu'il disait : « Si l'essence est
manifestée, cela résulte de la nature de l'absolu qui est à la
fois essence et manifestation, et fait que l'un ne peut aller sans
l'autre. Et ainsi on connaît la nature de l'absolu, qui est l'union
des deux. »

L'être en soi n'est pas une simple réalité quelconque dont
l'existence serait tout l'être, c'est-à-dire qui se bornerait à

exister. Non. L'être en soi est l'être même, Vêtre sans non-être,
donc l'être plein, complet, absolu, inconditionné, illimité ou
infini, donc parfait. S'il n'était pas tel, il ne serait pas l'être en

soi, mais seulement un être mélangé de non-être et dépendant
du non-être, enserré et dominé par celui-ci comme si le non-

') C'est ainsi que S. Grégoire de Nysse a pensé que Dieu a formé l'homme
« sans y être amené par aucune nécessité, mais par la surabondance de son amour,
parce que sa lumière ne devait pas rester invisible, ni sa gloire sana témoin, ni sa

bonté sans profit, ni non plus inactives toutes les autres qualités dont s'entoure à

nos yeux la nature divine, ce qui fût arrivé s'il n'y avait eu personne pour y
participer et en jouir ». (Disc, caticket. V, 4.)



— 73 —

être était quelque chose, bien plus, comme si le non-être était
plus puissant que l'être même.

L'être en soi est, parce qu'il est l'être en soi. Il ne peut
pas ne pas être. Il ne peut ni céder la place au non-être, ni
se laisser entamer par le non-être. Il est par lui-même, donc
il n'a pas d'antécédent, donc il est éternel. Pour lui, être c'est

durer, et c'est durer non à l'état vide, mais à l'état plein. Il
n'y a pas de vide dans l'être en soi; car le vide est du non-
être, et il n'y a pas de non-être dans l'être. S'il y en avait,
ce serait une contradiction dans les termes.

Etre à l'état plein, c'est agir et vivre: car l'action et la
vie, c'est de l'être. Nous nous représentons l'action comme un
mouvement, un effort, une manifestation, une expression, une
dilatation, une évolution, une production, disons aussi une
création. Sans doute, ces termes ne sont pas rigoureusement
synonymes, et l'on peut saisir entre eux des nuances; mais
tous ont quelque chose de commun et rentrent, par ce quelque
chose, dans l'action et dans la vie même de l'être.

Lorsque nous pensons à une chose, nous concevons son
essence comme l'ensemble des propriétés qui la font ce qu'elle
est et qui la distinguent des autres choses; nous concevons
aussi que cette essence existe, et dès lors son existence nous
apparaît comme le fait qu'elle n'est pas une illusion de notre
part. Par son essence elle est, par son existence elle existe,
et ainsi nous distinguons l'essence et l'existence en les
abstrayant intellectuellement l'une de l'autre. Et cette manière de
concevoir les choses, nous l'appliquons instinctivement à Dieu;
mais c'est une erreur. L'être en soi est ce qu'il est, et nous
savons qu'il existe puisqu'il est la réelle raison d'être des
énergies secondes, lesquelles ne sont pas des illusions, mais
des réalités. Son essence n'est pas distincte de son existence,
ni son existence distincte de son essence : il est l'être en soi,
l'être réel par excellence. Donc il est et il existe.

L"être en soi, tout en étant actif et vivant, tout en se

déployant, s'exprimant, se développant, ne peut s'ajouter de
l'être à lui-même: car où le prendrait-il pour se l'ajouter? Il
n'y a pas d'être réel en dehors de lui, puisqu'il est l'être en
soi. Et d'ailleurs, s'il pouvait s'ajouter de l'être, c'est que son
être ne serait pas complet en soi, et qu'il ne serait pas l'être
en soi.



— 74 —

Lorsque Nietzsche a dit : « La vie est ce qui doit toujours
se dépasser soi-même », il a dit une erreur, s'il a voulu dire
que l'être en soi ou la vie en soi doit s'ajouter de l'être et de

la vie. Le complet ne peut rien s'ajouter à soi-même. L'être
en soi étant illimité, ne peut pas se dépasser: car s'il se

dépassait, c'est qu'il aurait une limite qui peut être dépassée ou
reculée. Mais si Nietzsche a voulu dire que l'être en soi ne
peut pas rester inactif, mais qu'il doit dilater tout ce qui est
en lui et tout ce qui est lui, le manifester, le faire rayonner
et briller, le répandre en quelque sorte, montrer toutes les
richesses de son essence, toutes les beautés de sa réalité, il a
dit vrai.

Certes, il nous est difficile de concevoir cette irradiation
et cette expansion de l'être, sans nous représenter une sorte
de dilatation de limites. Mais notre raison doit venir au secours
de l'impuissance de notre imagination et corriger ce qu'elle a
de défectueux dans ses images. Cette dilatation, cet
agrandissement, cette expansion, ce rayonnement, ne portent rien à
la circonférence, qui ne soit déjà dans le centre.

L'être en soi est tout le qualitatif possible et réel; mais ce

qualitatif peut se manifester plus ou moins en quantitatif, c'est-
à-dire sous des formes multiples, distinctes les unes des autres,
échelonnées à l'indéfini, sans qu'elles puissent jamais épuiser
ce qualitatif infini, absolu, parfait. Chaque partie du quantitatif
est imparfaite et limitée, et toutes n'étant qu'un tout imparfait
et limité aussi, il en résulte que ni ce tout, ni ces parties,
n'ajoutent rien de qualitatif à l'être en soi, bien que l'être en
soi s'épanche ou s'exprime et rayonne en elles.

L'être en soi ne se limite pas, mais il s'exprime. Son
expression n'est pas lui, mais elle ne lui est pas non plus étrangère.

Il est qualité, et elle est quantité; celle-ci n'est pas celle-
là, mais elle ne serait rien sans celle-là. La quantité n'existe
que grâce à la qualité, et la qualité ne rayonne et ne
s'exprime que grâce à la quantité. La quantité n'ajoute rien à la
qualité, mais elle la montre dans sa richesse inépuisable et
dans sa dilatation toujours limitée.

Est-il possible de concevoir l'être en soi sans qu'il agisse
et qu'il vive? Non. Donc il agit et il vit. — Est-il possible de

le concevoir agissant et vivant, sans qu'il rayonne par son
action et sans qu'il se communique par sa vie? Non. Donc il



— /0 —

rayonne et il se communique. — Est-il possible de le concevoir

rayonnant et se communiquant, sans que ce rayonnement
et cette communication de lui-même pose quelque chose de

nouveau qui n'était pas avant ce rayonnement et cette
communication? Non. Donc l'être en soi produit de l'être. — Est-
il possible de concevoir cet être nouveau comme une addition
réelle à l'être en soi? Non, puisque l'être en soi est la plénitude

même de l'être. — Mais alors cet être prétendu nouveau
n'est donc pas réellement nouveau? Il n'est pas réellement
nouveau en ce sens qu'il n'est pas une qualité nouvelle, l'être
en soi possédant éternellement en lui-même toute qualité ou

plutôt étant lui-même toute qualité, mais il est nouveau comme
quantitatif, en ce sens que ce rayonnement a une J'orme
particulière et limitée. — Comment cela? On peut le concevoir
ainsi :

L'être en soi est absolu, infini, parfait. Comme tel, il est
nécessairement actif, vivant, rayonnant, se communiquant,
produisant. Mais il ne peut pas produire un second être en soi,
un second absolu, un second infini, un second parfait. L'absolu,

l'infini, le parfait est nécessairement un numériquement.
Il ne peut donc produire que du particulier et du fini, et non
de l'infini; que du relatif et du contingent, et non de l'absolu.
Ce qualitatif absolu, infini, parfait, ne se divise pas, parce
qu'il ne peut pas être un tout composé de parties, mais il se

distingue: se connaissant parfaitement, il se conçoit dans sa

perfection infinie sous telle idée, donc sous telle forme, idée
d'énergie, idée de force, idée de lumière, idée de vérité, idée
de beauté, idée de justice, idée de bonté, etc.; il conçoit de

plus chacune de ces idées et de ces formes dans des degrés
indéfinis et inépuisables, comme notre esprit se conçoit lui-
même avec toutes les idées qui s'éveillent en lui.

Plus notre esprit est rempli d'idées lumineuses, vraies,
belles, fortes, actives, vitales, plus il éprouve le besoin de les
exprimer, de les faire rayonner, de les communiquer, de les
répandre. Telle est l'énergie de l'être, telle est la force de la
vérité et de la vie. Donc l'être en soi ne peut pas se borner
à se concevoir sous telles idées, sous telles formes particulières,
contingentes, relatives, sans s'exprimer dans ces mêmes formes.
Soleil infini, parfait, rempli d'étincelles qui éclatent en des
milliers de gerbes inépuisables. Idée infinie, parfaite, qui s'ex-



— 76 —

prime en des milliers de mots, tous relatifs et imparfaits, mais
tous possédant un rayon de la vérité infinie. Amour infini, parfait,

qui se donne, se communique en des milliers de

sentiments, avec toutes les formes particulières de la bonté, de la
sainteté.

Ces êtres particuliers, finis, limités, relatifs, contingents, dont
aucun n'a sa raison d'être en lui même, ont tous leur raison d'être
dans l'être absolu, infini et parfait. Us en sont l'expression
imparfaite, imparfaite puisqu'elle est limitée et relative; mais cette
expression est réelle, vraie, belle, bonne, dans la mesure même
où elle exprime ce qu'elle peut exprimer de l'absolu. Ni en
particulier, ni dans leur totalité, ces êtres contingents ne sont
l'absolu ou l'infini; tous sont distincts de lui, bien qu'ils tiennent
de lui le qualitatif limité et relatif qui les constitue. L'être en
soi reste l'être en soi, l'absolu reste l'absolu, le parfait reste
le parfait; il n'est pas augmenté par ces êtres relatifs et
contingents, parce qu'il possède éminemment, absolument, infiniment,

nécessairement, en lui, tout le qualitatif qui est en eux.
Us n'ajoutent rien à sa perfection, rien à sa réalité, rien à son
absoluité, rien à son infinité. Et cependant nous concevons que
sans eux, l'être en soi serait sans rayonnement, sans expression,

donc, sous certain rapport, incomplet; comme l'esprit de

l'homme, le cœur de l'homme, la vie de l'homme seraient sans
rayonnement, sans expression et sans expansion, si l'homme
se bornait à penser en lui-même sans s'exprimer en dehors de

lui, à aimer en lui, à vouloir en lui, à agir en lui, sans se

donner, sans se communiquer extérieurement.
Tel est l'acte créateur, et telle est la création. En agissant

ainsi, l'être en soi ne se limite pas, puisqu'il reste en soi ce

qu'il est en soi, toujours parfait, toujours absolu. C'est l'expression

de lui-même qui est limitée, mais ce n'est pas lui; c'est le

rayonnement de sa vie, mais ce n'est pas sa vie même ; c'est
son logos extérieur, mais ce n'est pas sa pensée même ; c'est
l'univers contingent, mais ce n'est pas Dieu même; c'est le
poème, mais ce n'est pas le poète.

L'univers créé est donc l'expression externe de la pensée
et de la vie divines, le rayonnement relatif de l'être absolu,
la circonférence divisible, divisée et limitée, formée par les

rayons multiples et contingents, sortis du centre un et
indivisible.



— 77 —

Les mots «création de rien (ex nihilo)-», pris à la lettre,
sont donc un non-sens: car il est certain que les êtres créés
procèdent de l'action divine; et comme l'action divine est
identique à l'être divin, il faut bien que les êtres créés procèdent
aussi de l'être divin, et non pas du néant (qui n'est rien et
duquel par conséquent rien ne peut être fait). Il faut remarquer
que, lorsque la Bible dit que Dieu a créé le ciel et la terre,
elle ne dit pas qu'il les a créés « de rien ». Ces deux derniers
mots ont été ajoutés comme explication; mais, loin d'expliquer
le mot «créer», ils l'obscurcissent. On peut les admettre comme
une image poétique, pour dire que Dieu ne s'est pas servi de

quelque chose pour produire l'univers, mais que seul et de
lui-même il l'a produit, sans recourir à aucun agent extérieur:
Dixit et facta sunt, fiat lux et facta est lux. U est clair qu'avant

d'exister l'univers n'existait pas, et qu'on peut le concevoir

comme ayant eu un commencement. Mais on peut
exprimer cette doctrine sans être obligé de dire qu'il a été créé
«de rien». L'univers est sorti de Dieu et non du néant; il a
sa cause en Dieu et il tient son être de Dieu et non d'un zéro.

Cette doctrine n'est nullement panthéistique, puisqu'elle
enseigne la distinction de l'absolu et du relatif, de l'être
nécessaire et des êtres contingents, de l'infini et du fini, de Dieu
et des créatures.

Cette causation de l'univers par l'être absolu peut-elle être
appelée émanation et évolution

Si le mot « émanation » n'avait pas pour beaucoup un sens
panthéistique ; s'il ne donnait pas à penser, à d'autres, qu'il y
a en Dieu des parties, desquelles un_ écoulement peut se
produire; si, d'autre part, il était bien expliqué, de manière à

éviter toute erreur, il pourrait sans doute être admis. Mais,
étant donnée l'amphibologie qui plane sur lui, il est mieux de
ne pas l'employer1).

J) Tertullien et quelques autres ont enseigné que l'àme est « émanée » de la
substance divine. M. Turmel, analysant la doctrine de Tertullien (Adv. Marcionem,
II, 5-9), dit: «Là, on apprend que Dieu a fait l'àme en soufflant dans le corps
d'Adam comme on souffle dans une flûte; que l'âme est un souffle et non un esprit,
que la différence entre le souffle et l'esprit est exactement celle qui existe entre la
brise et le vent. Et cette dernière explication prouve assez clairement que, pour
Tertullien, entre la corporéité de l'âme et la spiritualité de Dieu, il y a une
différence de degré et non de nature». (Voir Revue du clergé français, 15 juin 1905,
p. 186.) Ce sont là des images et non de la philosophie. L'àme étant limitée et la
limite ayant lieu par la matière, on peut admettre une certaine matérialité dans



— 78 —

Le mot « évolution » n'est pas non plus exempt de
méprise possible. Certains esprits peuvent y attacher une idée
panthéistique. C'est regrettable: car, en dehors de cette fausse
interprétation, et de lui-même, de par sa propre étymologie, il
montre bien l'apparition de l'univers comme une manifestation
de Dieu, comme un épanouissement de la cause absolue en
modalités relatives, comme une action vitale et féconde du
centre à la circonférence, en un mot comme une expression
de l'être parfait en êtres imparfaits.

Dire avec quelques-uns que la substance de l'univers n'est
que l'opération de Dieu, n'est pas exact: car l'action de Dieu
ne peut pas être séparée de l'être de Dieu; donc la substance
de l'univers ne peut pas être comprise sans la substance de

Dieu, pas plus que la réalité de l'effet ne peut être comprise
sans la réalité de la cause. Mais peut-être serait-il mieux
d'éviter le mot « substance », qui, en soi, est obscur, terne et
n'explique pas du tout « ce qui est dessous » ; peut-être serait-
il plus clair d'employer les mots « énergie » ou « force », car
ce qui est sous les phénomènes est énergie ou force. On peut
concevoir tout ce qui est énergie ou force comme du qualitatif

positif. En Dieu, le qualitatif est parfait, infini, absolu,
a se, puisque Dieu est l'être en soi; dans les êtres contingents,

le qualitatif est imparfait, fini, relatif, ab alio et
contingent. Cette distinction rend impossible toute confusion
panthéistique. Que le qualitatif soit de l'action, c'est évident;
mais ii n'y a pas d'action sans une énergie ou force qui
en est comme le substratum, le sous-tenant ou la sub-stance.
De même que le phénomène ne peut s'expliquer que par l'action

dont il résulte, ainsi l'action ne peut être expliquée que
par l'énergie ou force qui la produit. L'univers ne peut donc

pas être conçu comme un ensemble de phénomènes détachés
des actions, pas plus que comme un ensemble d'actions
détachées des forces.

Tout être contingent est limité, et sa limite le distingue
nécessairement de l'être absolu ou de Dieu, qui n'a pas de

limite. Dieu ne peut pas être conçu comme le total de tous

l'âme ; mais la matérialité n'est pas la corporéité. L'âme reste, par son qualitatif,
spirituelle, mais cette spiritualité est limitée, donc imparfaite et unie à une certaine
matière. Les anges aussi. Dieu, l'être absolu et illimité, n'a rien de quantitatif, il est

le qualitatif parfait, l'esprit pur.



— 79 —

les qualitatifs partiels et contingents qui sont dans l'univers:
car Dieu n'est pas un total, il n'a pas de parties; en outre,
une somme de facteurs limités et imparfaits ne peut pas
constituer l'infini et le parfait; enfin, des qualitatifs limités,
distincts et séparés les uns des autres, ne peuvent pas être
assimilés au qualitatif absolu, un et parfait, qui est l'être en soi
et par soi.

La création est donc une production, non pas une
production ex nihilo, mais une production par rayonnement ou
irradiation. Elle n'est pas non plus une génération, parce que
le mot « génération » implique l'identité de nature entre le

générateur et l'engendré. Or, l'être absolu et l'être relatif ne
sont pas identiques. L'être absolu est par lui-même, il vit de

sa vie propre, absolue et parfaite; tandis que l'être vivant
contingent n'a qu'une vie d'emprunt, reçue, dépendante de sa

limite, restreinte par son quantitatif qui est forcément une
restriction. Lorsqu'on dit que Dieu est le père des hommes,
on veut dire que c'est de lui, en première source, que les
hommes tiennent leur nature et leur vie; mais il n'y a pas
d'identité entre le qualitatif absolu et le qualitatif contingent.
Le mot « père » n'est, de Dieu à l'homme, qu'un terme
analogique.

Quelques philosophes disent que la création est le
développement d'un axiome éternel; mais on ne voit pas en quoi
consiste cet axiome; les philosophes qui tiennent ce langage
ont le tort de ne pas l'expliquer. On conçoit toutefois que la
création soit comme le développement et l'écho de l'idée et
de la volonté divines; que l'univers soit l'expression de cette
idée et de cette volonté, sorte de discours divin rempli d'idées
et de sentiments, donc livre sublime de science, d'art, de

morale, de religion. Mais la matière ou quantité, qui est la limite
du qualitatif, voile plus qu'elle n'exprime : aussi Dieu est-il
« caché » dans l'univers, comme le soleil derrière les nuages.

C'est à notre intelligence de savoir le découvrir, en lisant
dans ce livre les idées qui y sont exprimées; c'est aussi à

notre cœur de l'y sentir, en y découvrant la beauté et l'amour
que Dieu y fait rayonner. Les esprits inférieurs et les cœurs
matériels ne dépassent guère la matière qui limite; mais ceux
qui vivent spirituellement vont jusqu'à l'esprit et perçoivent le

qualitatif divin à travers le quantitatif qui l'enveloppe.



— 80 —

Que le monde soit fait à l'image de Dieu, cela se conçoit:
car tout être agit suivant ce qu'il est; son action est le résultat
de sa nature même; il est cause d'après sa nature et selon sa
nature; les effets qu'il produit sont donc conformes à son
action, donc à son activité, donc à sa nature. L'univers, effet,
est donc une sorte d'image de sa cause, qui est Dieu. Les
séries d'êtres contingents qui constituent l'univers représentent
toutes quelque attribut de Dieu; les êtres inférieurs le
représentent moins, les êtres supérieurs davantage ; en somme, dans
son ensemble, dans son immensité finie, l'univers représente
l'infini, pour autant que le fini puisse représenter l'infini. Donc
l'homme est plus à l'image de Dieu que ne le sont les animaux,
les plantes et les minéraux.

C'est un profond mystère que la matière. Elle est
comprise de plusieurs manières, qui semblent toutes contenir quelque
vérité. Il faut toutefois répudier la notion manichéenne, d'après
laquelle la matière est mauvaise en soi, œuvre d'un principe
mauvais, créée contre le principe bon. Cette notion est
inacceptable, car l'être est bon, et il n'y a dès lors aucun principe

mauvais. Les conséquences christologiques, liturgiques et
morales, que certains gnostiques en ont tirées, sont donc
erronées, et il est nécessaire de les extirper de la théologie où
elles se sont infiltrées dès le second siècle. La Bible enseigne
que l'univers a été trouvé bon par Dieu (et vidit Deus quod
esset bonum). La raison parle de même. Mais, tout en se

plaçant à ce point de vue, il y a plusieurs manières de concevoir
le rôle de la matière, et c'est ici que commencent les difficultés.

Armand Sabatier voit dans la matière une forme. La
matière, dit-il, est la forme revêtue par l'esprit en vue de
réaliser une fin; la matière est ce qui rend l'esprit sensible1). Il
admet la transformation de l'atome pondérable ou chimique
en atome impondérable ou physique, et la transformation de

celui-ci en atome psychique. Selon lui, les atomes psychiques
constituent l'état supérieur de l'énergie impondérable que nos

sens peuvent saisir, mais qui sent, qui pense, qui est raison,
volonté, liberté, qui est capable d'organiser des systèmes
individualisés et autonomes. Ces trois états ne sont pas absolument

séparés et résultent de modifications spéciales de l'énergie.

') Essai sur l'immortalité au point de vue du naturalisme évo'.utioniste, p. no,
113, 120.



— 81 —

Ces trois sortes d'atomes seraient tous des centres ou des
systèmes dynamiques, des champs de force. Une tendance évolutive

les ferait dériver les uns des autres en les élevant d'un
degré à l'autre. Les transformations susdites aboutissent donc
à la spiritualisation de l'énergie, et l'association des atomes
psychiques constitue des systèmes plus ou moins fortement
liés, des consciences. Ce qu'on a appelé proprement matière
n'a pas d'existence comme substance, n'est qu'une figure de

l'énergie, qu'une forme destinée à rendre l'énergie sensible.
Schelling disait: La matière, c'est de l'esprit éteint. Armand
Sabatier dirait: La matière c'est de l'esprit (c'est-à-dire de

l'énergie) voilé et recouvert d'une forme susceptible d'être
sentie; ou encore: «La matière est un ensemble d'épiphéno-
mènes contingents, dus à l'activité de l'énergie et pouvant être
sentis»1). Si l'énergie est le fondement, l'essence de l'univers,
si la matière est une figure contingente et passagère de l'énergie,
de l'esprit, de l'âme par conséquent, la destinée de l'âme ne
peut pas être entièrement liée à la destinée de la forme
sensible et dite matérielle de l'énergie, ne peut pas être
complètement conditionnée par elle. C'est l'inverse qui doit avoir
lieu. C'est l'âme qui règle dans une certaine mesure la
destinée de sa forme et de sa figure. Elle peut donc la rejeter
quand cette dernière lui est devenue inutile ou même nuisible.
Car l'âme n'est pas un système ordinaire d'énergies; en elle
la volonté et la conscience ont atteint un degré d'élévation
qui leur permet de tenir la barre du navire et de l'orienter
vers la cohésion ou vers la dissociation2).» Ce n'est donc pas
la matière qui crée l'esprit ; c'est plutôt l'esprit qui crée la
matière, en ce sens que l'esprit est le qualitatif et le qualitatif
est esprit; et dès que l'esprit veut s'exprimer, il est contraint
de s'extérioriser par une forme quantitative. Toute expression
de l'esprit ou du qualitatif est donc une limitation; et cette
limitation du qualitatif emporte avec elle une limite, et cette
limite est la matière.

D'après cette conception de la matière, tout être contingent,

fini, limité, implique une certaine matière, matière plus
ou moins quantitative, plus ou moins grossière ou plus ou

') Philosophie de l'Effort, p. 458. — Voir l'étude de M. Ch. Le Cornu, dans

la « Revue chrétienne », septembre 1907, p. 235-239.
2) Philosophie de VEffort, p. 446.

Revue intern, de Théologie. Heft 65, 1S09. 6



— 82 —

moins subtile, suivant que le qualitatif est plus ou moins limité
Plus un être contingent est qualitatif, moins il a de limite et
de matière ; plus il est quantitatif, plus il a de limite et de
matière. Sa perfection ou son imperfection est donc en raison
directe de sa moins grande ou de sa plus grande matérialité.
La matière est ainsi, non pas le principe (car elle n'est pas
un principe) de l'imperfection, mais l'imperfection même, en ce
sens qu'elle limite le qualitatif et le restreint à telle forme
et à tel degré.

C'est donc d'elle en tant que négation que découle le mal.
"Le mal commence là où s'arrête le qualitatif et où commence
le quantitatif, qui est un arrêt et une négation.

Etant donné que l'être absolu ne peut pas produire un
autre absolu et qu'il ne peut rayonner qu'en des formes finies,
limitées, relatives, contingentes, il est évident que Dieu, tout
en étant en soi infini, n'a pu exprimer son unité que par la
multiplicité, son absoluité que par la relativité, sa perfection
que par l'imperfection. C'est ainsi que les limites dans l'œuvre
de Dieu sont inévitables, et que Dieu, dans sa toute-puissance,
n'a pas pu écarter la matière et l'imperfection. Ce n'est pas
une preuve d'impuissance, c'est une conséquence de l'unité de

l'absolu, de l'impossibilité absolue qu'il y ait deux absolus ou
deux infinis. Jamais l'univers créé, par cela même qu'il est
contingent (et il ne peut pas ne pas l'être), n'égalera et
n'exprimera Dieu ex œquo; il y aura toujours disproportion
quoique analogie, entre la cause parfaite et l'effet imparfait

La volonté de l'homme, étant contingente, relative, limitée
est donc imparfaite; sa liberté imparfaite peut se porter à

l'imparfait et au moins bon. De là le mal et l'erreur. C'est ainsi
que l'erreur, le mal, la souffrance et toutes les misères qui
sont dans l'univers, ont leur raison d'être dans l'imperfection
inévitable de l'univers même, dans la relativité des êtres
relatifs, lesquels sont vrais et bons par leur qualitatif, mais
imparfaits par suite de leurs limites. La bonté et la perfection
de Dieu n'en sont nullement atteintes.

On voit par là combien nous nous séparons des
philosophes qui pensent « que Dieu se limite lui-même en se
déterminant, en prenant la forme du fini, et qu'il se condamne ainsi
et nous condamne au mal, parce qu'il n'a pas pu faire autrement,

son activité étant spontanément productrice». Certes,



— 83 —

nous admettons, comme nous l'avons déjà dit, que la toute-
puissance de Dieu ne consiste pas à faire le contradictoire;
que ce serait une contradiction qu'il pût faire un second Absolu
(lequel dépendrait de lui dans son être et dès lors ne serait
pas absolu) ; que l'univers est ainsi forcément limité et imparfait

; que l'origine du mal est dans cette imperfection inévitable,

et non en Dieu ; que Dieu n'est nullement déterminé, ni
limité par l'univers; qu'il est en soi parfait, donc personnel et
déterminé (mais non limité; ne jouons pas sur les mots); que
l'univers n'ajoute rien à son être en soi, tout en étant un hymne
à sa gloire.

Il est donc inadmissible de dire que Dieu a créé l'homme
imparfait et sujet au péché dans le but de l'éprouver, et cela

par amour et afin de mieux faire éclater sa sagesse et sa
puissance jusque dans les péchés de l'humanité. La vérité est que
l'être en soi, étant parfait, doit, par sa perfection même,
s'exprimer et se manifester; que la création est ainsi inévitable,
nécessaire, alors même qu'on puisse discuter sur l'inévitabilité
ou la nécessité de l'univers actuel (ceci est une autre question).

Je ne parle que de la création même. Sans doute, Dieu,
étant parfait en soi, n'a aucun besoin des créatures ; aussi
n'est-ce pas par besoin qu'il les a créées, ni pour sortir d'une
solitude qui lui aurait pesé, ni parce qu'il lui aurait fallu
quelqu'un à aimer, etc. Ce sont là des considérations anthropo-
morphiques, indignes de l'être absolu. Dieu devait, étant l'être
parfait, s'exprimer et rayonner, parce que cela même est une
perfection. Les créatures qui sont son rayonnement, montrent
sa vérité, sa beauté, sa bonté ; elles sont la conséquence
inévitable de son infinitude. Cette nécessité de la création n'est
pas une nécessité d'assujettissement, mais de perfection; Dieu
n'est pas assujetti aux créatures, puisque celles-ci tirent de lui
leur être et leur raison d'être; ce sont elles, au contraire, qui
lui sont assujetties.

Bref, l'être en soi étant l'être parfait, est toute qualité,
toute vie. Synthèse vivante et infinie, il se connaît parfaitement

et s'analyse sans se décomposer. Je dis « sans se

décomposer», parce qu'il n'est pas un tout composé de parties; il est
parfait par voie d'unité et non de multiplicité. Donc, d'une
seule pensée, il voit tout ce qu'il est, tout ce qu'il fait, tout
ce qu'il peut faire. Ne pouvant devenir fini et relatif, mais



— 84 —

pouvant s'exprimer et s'extérioriser en des formes finies et
relatives, il le fait de par sa perfection même.

En soi, plus une idée est puissante, plus elle forme ses
mots pour s'exprimer; plus un amour est vivant et ardent,
plus il agit, rayonne et se donne; plus un idéal est parfait,
plus il crée ses formes de beauté; plus la bonté est pleine,
plus elle se répand. Donc pas d'esprit sans expression de la
vérité qui est en lui, pas d'absolu sans relatif, pas d'être
nécessaire sans êtres contingents. D'autre part, pas de relatif
ou de contingent sans limite et sans imperfection. Toutes les
formes relatives possibles, Dieu les connaît, les série, les
dispose avec ordre, d'après le degré de qualitatif qui est en
chacune; chaque degré de qualitatif a son degré de quantitatif;

ce qualitatif et ce quantitatif constituent leur essence.
Ainsi sont formées les essences contingentes, soit les genres,
les espèces, les individus ; toutes choses actives, mais en des
modes divers d'action ; toutes choses en mouvement, mais à

des degrés divers, degrés échelonnés depuis la forme minimale

jusqu'à la forme maximale à l'indéfini, indéfini qui ne
sera jamais l'infini, mais qui exprime l'infini dans la mesure
où il peut être exprimé.

Ainsi comprise, la création est-elle un acte éternel de
Dieu? Evidemment, cet acte doit être éternel, en ce sens que
l'être en soi étant parfait en soi, a dû être éternellement actif,
éternellement vivant, éternellement parfait, donc éternellement
créateur. Il n'est pas devenu peu à peu parfait. Eternel dans
son être parfait, il est aussi éternel dans son activité créatrice.
Le résultat de cette activité, c'est-à-dire l'univers, étant un
effet, est nécessairement postérieur à sa cause, quelque minime
que puisse être l'intervalle qui marque cette postériorité. Cette
postériorité semble donc suffisante pour dire que l'univers n'est
pas éternel, bien que l'acte créateur le soit. L'univers, ensemble
des êtres relatifs, contingents et imparfaits, a donc commencé.
Comment a-t-il commencé? Nous l'ignorons. Dieu a-t-il
immédiatement créé chacun des germes de chaque essence, de chaque
genre, de chaque espèce, ou n'a-t-il créé qu'un germe universel,
contenant en soi tous les germes qui en sont sortis ou qui
pouvaient en sortir par évolution, suivant les conditions physiques,

chimiques, biologiques, et suivant les circonstances cle

temps, de lieux, etc.? Le saura-t-on jamais? Quoi qu'il en soit,



- 85 —

ce sont là des questions qui sont supplémentaires à la question

même de la création considérée comme acte divin. C'est
celle-ci seulement qui nous importe ici.

Nous n'avons à nous occuper ici ni de l'antiquité de

l'homme comme tel, ni de l'antiquité de l'homme civilisé, ni
de l'antiquité de la terre, ni du récit biblique de la création,
ni des traditions des divers peuples sur le même sujet, mais
seulement de la possibilité ou de l'impossibilité de l'éternité de

l'acte créateur. On connaît la thèse d'Origène en faveur de

cette possibilité, celle d'Augustin opposée, celle de Thomas
d'Aquin qui implique de l'indécision, etc. Discuter les raisons
des uns et des autres nous mènerait trop loin. J'ai indiqué
mon point de vue, comme essai de conciliation entre les deux
courants opposés : éternité de l'acte créateur, mais non de

l'univers même, et j'ai dit pourquoi. Beaucoup de raisons sont
données contre ou pour, qui n'en sont pas et qui confondent
la création et l'univers. Souvent, on semble croire que, si la
création était éternelle, le monde le serait aussi et par
conséquent, ajoute-t-on, il serait infini; c'est une erreur, car, même
si l'effet était instantané avec sa cause, il serait toujours sous
la dépendance de celle-ci et par conséquent il ne serait ni
absolu, ni infini.

II. La Providence.

Mon intention n'est pas de traiter ici de la Providence
ex professo, pas plus que je n'ai traité de la création ex
professo: ce sont des volumes qu'il faudrait faire. Je veux seulement

toucher cette question en tant qu'elle se relie à celle de

la création et la complète. Telle notion de la création entraîne
en effet une notion correspondante de la Providence.

L'univers comme effet ne peut pas être séparé de sa cause,
qui est en même temps son unique raison d'être. Dieu ayant
créé l'univers ou plutôt le créant continuellement et le soutenant

sans cesse dans son existence toujours contingente et
relative, ne peut pas l'abandonner à lui-même. Dieu l'a créé par
nécessité de perfection ; or Dieu étant sans cesse parfait et ne

pouvant jamais cesser de l'être, ne peut pas être indifférent à

son œuvre, qui est la conséquence logique et nécessaire de la
plénitude de son être. L'acte providentiel est donc aussi néces-



— 86 —

saire, de la part de Dieu, que l'acte de la création. La sagesse
avec laquelle Dieu s'est exprimé en créant, ne serait plus de
la sagesse si elle ne continuait pas l'œuvre commencée, si elle
cessait de la diriger vers le but prévu et voulu, en un mot si
elle abandonnait à elles-mêmes les forces contingentes et les lois
établies pour leur direction. La notion même de loi implique
de la stabilité dans cette direction et nécessite par conséquent
un gouvernement, une surveillance, donc une providence.

D'ailleurs, la moindre attention aux choses de l'univers
suffit pour nous convaincre qu'une force supérieure mène le
monde; qu'aucun homme ne fait les lois ni ne les applique,
soit les lois générales, soit les lois particulières; qu'aucun
homme n'est capable de corriger les déviations qui semblent
parfois se produire; que cette force supérieure est intelligente,
sage, puissante, morale, en ce sens qu'elle tend à maintenir
l'ordre contre les velléités apparentes de désordres, à faire
triompher le bien contre les maux qui se glissent çà et là entre
les choses et jusque dans la vie de l'humanité. A étudier
l'histoire de près, il semble bien que tout y serait incompréhensible

sans cette force cachée qui fait servir nos actes à des
fins que nous n'avons ni prévues, ni souhaitées, et qui même
nous effraient quelquefois. L'homme s'agite et Dieu le mène.

On peut dire que la Providence est l'Emmanuélisme, Dieu
avec nous. Dieu est avec nous dans les lois de l'univers, lois
où nous apercevons les merveilles mathématiques, astronomiques,

physico-chimiques, qui remplissent le monde contingent.

Dieu est avec nous dans l'histoire, où nous apercevons
les grands hommes et les grands événements, les génies, les

héros, les prophètes, les saints, les petits qui sont ignorés, mais
grands dans leur obscurité. Ce sont là les voix de Dieu ; à

nous de les entendre. C'est là la Providence de Dieu; à nous
de la comprendre. Donc la Providence s'exerce par les
révélations ou les manifestations permanentes de Dieu, soit dans

l'univers, soit dans l'humanité. Dans l'humanité, elle se manifeste

par les jets de lumière, les idées sublimes, les inspirations
héroïques et saintes, par la ruine des impies, par le triomphe
final des justes, surtout des justes qui vivent modestement,
humblement, sans gloire. On peut donc, on doit donc voir la
Providence jusque dans le rôle du paganisme et du péché;
car elle est admirable à faire beaucoup de peu, et surtout à



tirer le bien du mal, la vertu du vice, la joie de la
souffrance, la perfection de l'imperfection même. Oui, certes, ce

qui doit nous paraître surtout merveilleux, c'est l'ensemble
harmonieux qui résulte de toutes ces relativités, qui sont pourtant

toutes défectueuses en elles-mêmes; c'est le progrès final
qui s'opère dans la marche du monde et de l'humanité, malgré

tous les éléments de décadence qui résultent des
imperfections inévitables des êtres contingents, surtout des libertés
imparfaites. Cette vue optimiste de l'histoire, qui ne dissimule

aucune défectuosité des détails, mais qui affirme la
beauté morale du tout, n'est point une chimère; elle doit servir
d'appui à une confiance inébranlable en Dieu.

Cependant, dira-t-on, pourquoi ces déviations, ces erreurs,
ces tendances au mal? Comment les concilier avec l'être absolu
et parfait, avec sa sagesse, sa justice, sa puissance, en un
mot avec toutes les qualités absolues qui constituent son être
absolu? Tel est le problème du mal et de la souffrance, le

plus grave et le plus difficile de tous les problèmes
philosophiques.

Cependant, en y réfléchissant sérieusement, on peut l'é-

claircir, assez du moins pour apercevoir les grandes lignes et
s'attacher aux principaux points de repère.

Nous avons déjà vu que le mal, quel qu'il soit, n'est pas
imputable à Dieu; qu'il vient de la nature même de l'être relatif
et contingent, et non de la nature de l'absolu et du parfait1).
Mais alors^ dit-on, pourquoi Dieu crée-t-il? Ne serait-il pas
mieux qu'il ne créât pas du tout, s'il ne peut créer que des

êtres imparfaits? Non. Dieu parfait ne peut pas ne pas créer;
l'être en soi, l'énergie en soi, la vie en soi, ne peut pas ne

pas produire. Mais, d'autre part, l'absolu ne peut pas produire
l'absolu; il ne peut créer que le relatif, le fini, le limité,
l'imparfait. Sans doute, il peut, il doit même combiner les actions
de ces êtres imparfaits de manière qu'elles aboutissent finalement

à la plus grande somme possible de vérité, de sagesse,
de justice, de sainteté qu'ils puissent atteindre. Mais toujours

1) St. Grégoire de Nysse dit dans son Disc, catéchet. (V, il): «Aucune apparition

du mal n'a eu son principe dans la volonté divine, car le vice échapperait au
blâme s'il pouvait se réclamer de Dieu comme de son créateur et de sou auteur.
Mais le mal prend naissance au dedans, il se forme par un effort de notre volonté
toutes les fois que l'àme s'éloigne du mal.»



est-il que le relatif et le contingent ne peuvent être que relatif
et contingent; que leur nature, qui a sa raison d'être, doit être
respectée; que les essences, les genres, les espèces, les
particuliers ont leurs actions propres; que toutes ces actions ont
leurs combinaisons entre elles; qu'elles exercent les unes sur
les autres des influences qui, une fois produites, doivent entraîner

leurs conséquences logiques.
Toutes ces actions des forces contingentes sont limitées et

imparfaites. Plus une de ces forces a de qualitatif, moins elle
a de matière, et moins son action est imparfaite; mais, au
contraire, moins elle a de qualitatif, plus elle a de matière, et

plus son action est imparfaite. Donc, plus une force est matérielle,

plus elle est concentrée en elle-même, repliée sur elle-

même, absorbée par elle-même, vivant ou agissant pour elle-
même et non pour le tout; au contraire, plus une force a de

qualitatif, plus elle se communique et s'harmonise avec le tout,
plus elle entre dans le concert général, dans l'idéal social,
plus elle sort en quelque sorte de l'étroitesse de son moi, plus
elle se sacrifie et se donne, s'élargit, se dilate, se répand, se

perfectionne, concourt ainsi à son progrès individuel et au

progrès social : qui perd son âme la retrouve et la sauve.
C'est la loi du sacrifice, loi non seulement de charité, mais de

sagesse.
Mais alors, demande-t-on, pourquoi Dieu parfait a-t-il créé

des forces contingentes minimales, plus matérielles que
spirituelles, plus remplies de non-être que d'être? N'aurait-il pas
dû se borner aux forces supérieures, qui eussent ainsi constitué

un univers plus parfait et plus digne de lui? Non. Car
l'être en soi doit rayonner dans toute la mesure du possible,
sans pouvoir en retrancher quoi que ce soit. La beauté de ce

rayonnement est précisément dans cette totalité des rayons,
dans cette plénitude d'épanouissement, dans cette surabondance
de vie. Toute parcelle d'être contingent a droit à l'existence,
puisqu'elle est de l'être. L'être en soi ne peut pas éliminer des

formes possibles et relatives de l'être; ces formes sont ce

qu'elles sont, elles tiennent à l'être et rentrent dans l'être. Si

petites soient-elles, elles sont; donc elles doivent être. Elles
doivent avoir leur jeu, leur action, leur évolution; et même,
cette évolution n'en sera que plus belle, si, partie de très bas,
elle s'élève très haut. L'homme, esprit inférieur et doué d'une



-- 89 —

liberté très limitée, donc très imparfaite, très sujette à l'erreur
et à la déviation, n'en aura que plus de mérite à être en
partie le fils de ses œuvres, à s'élever de chute en chute malgré

ses imperfections, à vaincre ses infirmités, à développer
ses vertus, à conquérir la palme. Son bonheur sera plus intense
s'il est mérité. N'est-ce pas là une raison suffisante pour que
l'être en soi, le bien en soi, triomphe en quelque sorte avec
plus d'éclat, lorsque de la petitesse sort la grandeur, de la
faiblesse la force, de la souffrance la joie et la récompense?

C'est sous l'empire de cette vérité que nombre de moralistes

ont cherché à justifier Dieu en disant que les épreuves
par lesquelles l'homme passe lui ont été imposées par l'amour
de Dieu, qui veut ainsi le récompenser davantage? Ce
raisonnement ne me semble pas fondé. Les souffrances sont
quelquefois si grandes, les mélanges de souffrances, d'erreurs et
de vices si effroyables et si répugnants qu'il est difficile d'y
découvrir de l'amour de la part de Dieu. Je préfère m'en tenir
à la sagesse des lois qui gouvernent le monde, et attribuer les
malheurs en question à l'infériorité des forces contingentes, à
la mauvaise combinaison de leurs actions, à la défectuosité
des volontés, au mauvais usage des libertés. La perfection de
Dieu agira en conséquence pour corriger les défections et
réparer le mal ; mais elle ne peut pas violer les natures et les
essences, elle ne peut les diriger qu'en les maintenant dans
leur être propre; il lui faudra donc un temps considérable, de

longues séries d'existence peut-être, des évolutions multiples,
pour opérer ces corrections et cette œuvre de salut. Mais Dieu
est éternel, sa sagesse est patiente.

On voit ainsi que la providence, prise en soi dans son
ensemble, n'est pas seulement l'œuvre de Dieu, mais aussi l'œuvre
des forces contingentes et particulièrement des forces libres.
Toutes ces forces de l'univers agissent entre elles et les unes
sur les autres; les volontés libres également. Aucun de ces
facteurs ne saurait être éliminé. Dieu dirige, corrige, empêche
la barque de sombrer, mais il laisse les eaux et les matelots
agir de leur côté. Il y a donc de la contingence, et même
beaucoup, dans la providence ou dans le gouvernement des
choses de l'univers.

Et forcément il doit en être ainsi. Les accusations dont
Dieu est constamment l'objet ne sont donc aucunement fon-



— 90 —

dées; elles partent d'une fausse notion de Dieu, de la création
et de la providence. Elles supposent que le mal est un être
en soi et que Tètre en soi pourrait facilement le vaincre et
l'écarter. C'est une erreur. Le mal n'est pas un être en soi,
car s'il en était un, il proviendrait de l'être en soi, c'est-à-dire
de Dieu, ce qui est inadmissible. La mal est une privation qui
vient de la limite et de la contingence des êtres relatifs; le
mal moral, en particulier, vient de l'imperfection de la liberté
humaine. Plus l'humanité s'efforcera de répandre la lumière, la
vérité et surtout l'amour de la vérité, la justice et surtout
l'amour de la justice, plus elle progressera, s'améliorera, se

rapprochera de Dieu, et concourra ainsi avec la providence
divine au bonheur de chacun et de tous.

Dieu, qui nous a créés sans nous, ne peut pas nous sauver

sans nous, parce que l'être absolu doit respecter les êtres
contingents. Ni la création, ni la providence divine ne sont
donc des actes arbitraires, mais des actes de sagesse absolue
et d'amour absolu. Aussi devons-nous, même au seul point de

vue philosophique, avoir une confiance entière, en quelque
sorte absolue, dans l'être parfait qui nous a créés et qui nous
tient constamment attachés à son être, pour nous diriger vers
une plus grande vérité, vers une plus parfaite sainteté, et vers
la félicité que la possession de cette vérité et la pratique de

cette sainteté doivent nous procurer.
Des philosophes enseignent que l'être est le mouvement,

donc qu'il n'y a d'autre être que l'évolution ; que c'est elle qui
développe et qui crée; que Dieu, par conséquent, n'est pas
l'immobile; que l'immobilité, d'ailleurs, n'est qu'une abstraction;
que Dieu ou le mouvement est donc en perpétuelle évolution,
en perpétuel changement; que c'est ainsi qu'il se crée et
s'accroît toujours davantage.

Erreurs sur erreurs. Oui, l'être en soi est énergie, l'énergie
produit l'action et le mouvement; l'action et le mouvement,
choses passagères, sont produites par l'énergie ou l'être, mais
elles ne sont pas, à elles seules, toute la réalité de l'énergie.
Ne voir que l'évolution ou l'action des forces sans voir les
forces mêmes, c'est ne pas voir l'essentiel, le stable, le constant.

Sans doute, Dieu n'est pas immobile, puisqu'il agit sans

cesse; mais son être en soi est stable, constant, immutable,
toujours plein, infini, parfait; ni il ne perd quoi que ce soit,



— 91 —

ni il n'acquiert quoi que ce soit : car les êtres qu'il produit, les
formes dans lesquelles il se manifeste et rayonne, ne sont pas
pour lui des acquisitions; il donne, mais ne reçoit pas. Le
contingent est trop pauvre pour pouvoir donner à l'absolu de
l'être qui ne serait pas déjà dans l'être en soi. Ce n'est donc
pas l'être de Dieu qui évolue, mais les êtres contingents
produits par Dieu, lesquels, chacun dans son espèce et suivant
les lois de son espèce, agissent, se transforment et manifestent

ainsi le qualitatif divin qui rayonne constamment en eux.
Donc dire que Dieu se crée est un non-sens : car l'être en soi
est; il est, mais il ne devient pas; les formes contingentes
évoluent et se transforment (navra gs'si), mais l'être absolu
ne saurait se transformer, ne pouvant rien acquérir ni rien
perdre. C'est la vie parfaite qui est en lui, mais non l'évolution

et le changement; l'évolution et le changement sont dans
les êtres changeants ou contingents, forces relatives dont l'être
consiste à n'être que des formes de l'être absolu. Donc Dieu
ne peut pas s'accroître, parce qu'étant éternellement l'être en
soi, l'être plein et parfait, il ne pourrait acquérir (s'il pouvait
acquérir) que ce qu'il possède déjà.

Dire que Dieu grandit non en lui, mais dans son œuvre,
est un langage inexact. Il faut dire que son œuvre grandit et
évolue sans cesse; mais son œuvre est distincte de lui, et il
est distinct de son œuvre. L'absolu et le contingent ne sont
pas séparés, mais distincts; l'absolu se manifeste clans le
contingent, qui est la manifestation incomplète et le rayonnement
limité de l'absolu. Avec nos faibles yeux, nous hommes, nous
percevons mieux ce qui est faible et limité ; le contingent est
à notre portée, l'absolu au delà; nous n'entrevoyons donc l'absolu

que dans le contingent, et voyant que le contingent évolue,
se transforme, se perfectionne, s'accroît, nous en concluons
que Dieu évolue et grandit dans l'univers. Illusion. La vérité
est que c'est l'univers qui se perfectionne en Dieu, comme
l'effet dans sa cause.

Cette doctrine est-elle triste et conduit-elle au pessimisme?
On pourrait le croire en y voyant un Dieu fatal qui aurait
tout déterminé par ses lois et qui, enfermé dans sa sagesse,
ne pourrait plus se plier aux désirs de son amour ni accéder
à nos prières. Il n'en est pas ainsi. Dieu est nécessairement
ce qu'il est, donc nécessairement parfait ; il ne peut pas ne pas



— 92 —

1 être. Cette vérité certaine, absolue, doit suffire à nous
consoler: car jamais sa sagesse ne nous fera défaut, jamais sa justice

et son amour ne nous abandonneront, ni nous en particulier,

ni son œuvre en général. A dire vrai, nous devrions nous
réjouir même, s'il était emprisonné dans sa sagesse et son
amour. Qu'avons-nous à craindre d'une sagesse qui ne peut
pas faiblir, et d'un amour qui s'étend à tous les êtres créés
par lui, si petits soient-ils? A dire vrai, notre unique désir
devrait être de le glorifier, et notre unique prière une prière
d'adoration et non de demande ; ou, si nous voulons lui demander
quelque chose, nous devrions ne lui demander que l'extension
de son règne, l'irradiation de sa beauté dans l'univers toujours
en progrès. Du moment, en effet, que notre place est marquée
dans ce royaume et dans cet univers, qu'avons-nous à désirer
de plus? Si nous voulons que cette place soit plus élevée,
élevons-nous nous-mêmes; nous savons, par l'absoluité de sa
justice, que finalement il sera rendu à chacun et à tous selon leurs
œuvres.

Le seul pessimisme qui soit logique est celui qui vient des
hommes et de nous-mêmes, mais non de Dieu. Dieu est le
consolateur. C'est nous-mêmes qui sommes les artisans de nos

propres malheurs, en ce sens que, loin de savoir profiter des

ressources de la vie et du milieu dans lequel nous sommes
appelés à nous développer, nous nous détériorons par des
pensées décourageantes, par des sentiments malsains. Nous
devrions faire de la vie une recherche constante du vrai et du

bien, et nous n'en faisons trop souvent qu'une recherche de

plaisirs égoïstes et inférieurs. Nous voulons qu'elle soit
toujours une trouvaille heureuse, une bonne fortune, un succès;
et, de bonne foi, que faisons-nous pour qu'il en soit ainsi? Le
méritons-nous vraiment?

Soyons justes envers le vrai, le beau et le bien, envers
l'idéal, en un mot envers Dieu vivant et personnel, et il sera
juste envers nous.

E. Michaud.


	Études de théodicée : création et providence

