Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 65

Artikel: Etudes de théodicée : création et providence
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403723

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403723
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES DE THEODICEE.

CREATION ET PROVIDENCE.

On dit que «le plus grand» besoin de notre époque est
une nouvelle définition de Dieu. C’est peut-étre vrai. En tout
cas, c'est «un grand» besoin, non en ce sens que dans nos
dé¢finitions habituelles il n’y ait rien de vrai, mais en ce sens
que tous les éléments de vérité qu'on v découvre devraient
étre réunis, médités avec plus de profondeur, et fondus dans
une conception nouvelle, plus intelligible, plus une, plus en
harmonie avec les conceptions philosophiques et scientifiques
que nous avons aujourd’hui de l'univers et de 'humanité.

L'idée de Dieu n’est pas la seule qu'il faille renouveler.
Celle de la création doit I'étre aussi. Quoique les philosophes
et les théclogiens semblent 1'avoir épuisée, elle est loin de
I'¢tre. On peut encore l'éclaircir et la rendre plus compréhen-
sible. 11 en est de méme de celle de la Providence. Ces trois
idées de Dien, de la création et de la providence se tiennent
entre elles; elles sont a la base de la vie méme de 'esprit
humain et & la base de la religion. Ce sont les fondements du
christianisme et de toute saine théologie.

Pour les éclaircir, faut-il étudier leurs origines et leurs
¢volutions dans lhistoire? Je ne crois pas qu'on puisse s’at-
tendre a découvrir de grandes lumiéres de ce coté: — d’abord,
parce que chercher l'origine de Dieu, qui est précisément l'ori-
gine de toutes choses, est un non-sens,; le vrai Dieu n'a pas
d'origine, et les «théogonies» qu'ont inventées les esprits naifs
ne sont que des fantaisies et des confusions; — ensuite, parce
que les cosmogonies connues ne sont ni moins fantaisistes, ni
moins confuses que les prétendues théogonies. Rien de positif



N |

ne peut étre établi en ces matiéres. Aucun homme n’a as-
sisté a ce qu'on appelle la création du monde; les facons mul-
tiples dont on se l'est représentée, ne reposent que sur 'état des
connaissances humaines au moment ou elles ont été congues.
Chaque peuple ancien a son récit, quelquefois méme plusieurs’).
La question ne peut donc pas étre historique, toute source
authentique faisant défaut.

Les sciences seules et la philosophie qui en est la suite,
peuvent jeter de la lumiére sur ces notions et rectifier les er-
reurs qui les enveloppent encore, Et la premigre chose a faire
est évidemment d’écarter de cette étude les abus de mots qui
se commettent chaque jour. Par exemple, il est des philosophes
qui ne craignent pas d'identifier, ou a peu pres, le mot «créa-
tion » et le mot « perception ». « L'acte de perception », dit M.
G. Dweshauvers, « est aussi un acte de créalion; toute percep-
tion est création; nous affirmons le monde extdérieur parce
qu'en le percevant nous le créons a nouveau»?). M. Parodi
semble f{éliciter l'idéalisme de ce qu'il enseigne «la grande
idée que la pensée crée la nature en la pensant » 8., On s’étonne
que des philosophes puissent parler avec tant d'exagération,
D’autres, a la suite de Schopenhauer, confondent la force et
la volonté. Que la volont¢ soit une force, nul n'en doute;
mais toute force n’est pas volonté: il y a dans la notion de
la volonté un élément personnel et moral qui n’est pas dans
la stricte notion de la force. Bref, les fausses équivalences
abondent, méme dans le langage dit philosophique; de 1a mille
malentendus. Il est donc de toute nécessité, si l'on veut étre
clair, d’y mettre fin en s'efforcant de parler exactement. Es-
sayons.

I. La création.

Fontenelle a dit: « Du moment que les animaux ne se
perpétuent que par voie de génération, les deux premiers de
chaque espéce ont ¢té le produit ou du hasard ou d’'une volonté
intelligente. Or la premiére hypothése est inadmissible, puis-
que le phénomene ne s’est jamais vu depuis et ne se voit
jamais. Comme il n’'y a pas non plus de génération spontandée,

') Voir, par exemple, la Psychologie des religions par R. de la Grasserie, p. 40-45.
Paris 1899

%) Voir Revue de métaphysique et de morale, janvier 1908.
%) Jbid,



72 __

il faut bien, de toute nécessité, que la création soit I'ceuvre
d'un étre intelligent; c’est cet étre intelligent qu'on appelle
Dieu. »

Les espéces végétales et animales étant des réalités, il en
résulte que Dieu, leur cause, est un étre réel. Bien plus, étant
I'étre premier, il est non seulement la raison d’étre de 1'univers,
mais encore la sienne propre: ens a sSe. Il est 1'étre par soi,
donc aussi 'étre en soi. C'est donc en creusant la notion de
Uétre em soi que nous pouvons arriver aux notions qui doi-
vent logiquement en dériver. Parmi elles est la notion de la
création. ‘

D’ordinaire, on se représente le Créateur comme un char-
pentier merveilleux, un architecte prodigieux («1’architecte de
l'univers »), un mécanicien divin qui fait une ceuvre ad extra,
non seulement distincte de lui, mais en dehors de lui, et cela
« par pure libéralité divine », non seulement librement et le
voulant bien, mais par grace et par amour!). Or ces compa-
raisons anthropomorphiques ne sont pas fondées; elles ne cor-
respondent plus a l'idée que nous avons de I'Energie premieére,
de laquelle proceédent toutes les énergies secondes. Cette pro-
cession des énergies secondes qui constituent 'univers, est une
action non de fabrication ou de charpenterie, mais de vie in-
terne, de pensée, de volonté, de puissance. Telle était sans
doute la pensée de Taine lorsqu’il disait: « Si I'essence est
manifestée, cela résulte de la nature de ’absolu qui est a la
fois essence et manifestalion, et fait que 'un ne peut aller sans
I'autre. Et ainsi on connait la nature de 'absolu, qui est 'union
des deux.» '

L’étre en soi n'est pas une simple réalité quelconque dont
I'existence serait tout 1'étre, c'est-a-dire qui se bornerait a
exister. Non. L’étre en soi est I'é¢tre méme, 1'éfre sans non-étre,
donc P’étre plein, complet, absolu, inconditionné, illimité ou in-
fini, donc parfait. S'il n’était pas tel, il ne serait pas l'étre en
soi, mais seulement un étre mélangé de non-étre et dépendant
du non-étre, enserré et dominé par celui-ci comme si le non-

) Clest ainsi que S. Grégoirc de Nysse a pensé que Dicu a formé I'homme
«sans y étre amené par aucune nécessité, mais par la surabondance de son amour,
parce que sa lumiére ne devait pas rester invisible, ni sa gloire sans témoin, ni sa
bonté sans profit, ni non plus inactives toutes les autres qualités dont s’entoure a

nos yeux la nature divine, ce qui fit arrivé s’il n'y avait eu personne pour y par-
ticiper et en jouir ». (Disc. catichet. V, 4.)



e T

gtre était quelque chose, bien plus, comme si le non-étre était
plus puissant que l'é¢tre méme.

L'étre en soi est, parce qu'il est 'étre en soi. Il ne peut
pas ne pas étre. Il ne peut ni céder la place au non-étre, ni
se laisser entamer par le non-étre. Il est par lui-méme, donc
il n'a pas d'antécédent, donc il est éternel. Pour lui, étre c’est
durer, et c'est durer non a 1'état vide, mais a 1l'état plein. Il
n'y a pas de vide dans l'étre en soi; car le vide est du non-
étre, et il n'y a pas de non-étre dans 1l'é¢tre. S'il y en avait,
ce serait une contradiction dans les termes.

Etre a l'état plein, c'est agir et vivre: car l'action et la
vie, c'est de I'étre. Nous nous représentons l'action comme un
mouvement, un effort, une manifestation, une expression, une
dilatation, une évolution, une production, disons aussi une
création. Sans doute, ces termes ne sont pas rigoureusement
synonymes, et l'on peut saisir entre eux des nuances; mais
tous ont quelque chose de commun et rentrent, par ce quelque
chose, dans l'action et dans la vie méme de l'étre.

Lorsque nous pensons a une chose, nous concevons son
essence comme l'ensemble des propriétés qui la font ce qu'elle
est et qui la distinguent des autres choses; nous concevons
aussi que cette essence existe, et dés lors son existence nous
apparait comme le fait qu'elle n’est pas une illusion de notre
part. Par son essence elle est, par son existence elle existe,
et ainsi nous distinguons l'essence et l'existence en les abs-
trayant intellectuellement 'une de l'autre. Et cette maniere de
concevoir les choses, nous l'appliquons instinctivement 4 Dieu;
mais c’est une erreur. L'étre en soi est ce qu'il est, et nous
savons qu'il existe puisqu'il est la réelle raison d'étre des
¢énergies secondes, lesquelles ne sont pas des illusions, mais
des réalités. Son essence n'est pas distincte de son existence,
ni son existence distincte de son essence: il est I’étre en soi,
I'étre réel par excellence. Donc il est et il existe.

L etre en soi, tout en étant actif et vivant, tout en se
déployant, s’exprimant, se développant, ne peut s'ajouter de
I'étre a lui-méme: car ou le prendrait-il pour se 'ajouter? I1
n'y a pas d'étre réel en dehors de lui, puisqu'il est ’étre en
soi. Et d'ailleurs, s'il pouvait s'ajouter de l’étré, c'est que son
etre ne serait pas complet en soi, et qu'il ne serait pas I'étre
en soi.



Lorsque Nietzsche a dit: « La vie est ce qui doit toujours
se dépasser soi-méme », il a dit une erreur, s'il a voulu dire
que 'étre en soi ou la vie en soi doit s'ajouter de l'étre et de
la vie. Le complet ne peut rien s'ajouter a soi-méme. L'étre
en soi étant illimité, ne peut pas se dépasser: car s'il se dé-
passait, c'est qu’il aurait une limite qui peut étre dépassée ou
reculée. Mais si Nietzsche a voulu dire que l'étre en soi ne
peut pas rester inactif, mais qu'’il doit dilater tout ce qui est
en lui et tout ce qui est lui, le manifester, le faire rayonner
et briller, le répandre en quelque sorte, montrer toutes les
richesses de son essence, toutes les beautés de sa réalité, il a
dit vrai.

Certes, il nous est difficile de concevoir cette irradiation
et cette expansion de 1'étre, sans nous représenter une sorte
de dilatation de limites. Mais notre raison doit venir au secours
de l'impuissance de notre imagination et corriger ce qu'elle a
de défectueux dans ses images. Cette dilatation, cet agran-
dissement, cette expansion, ce rayonnement, ne portent rien &
la circonférence, qui ne soit déja dans le centre.

L’étre en soi est tout le qualitatif possible et réel; mais ce
qualitatif peut se manifester plus ou moins en quantitatif, c'est-
a-dire scous des formes multiples, distinctes les unes des autres,
échelonnées a lindéfini, sans qu'elles puissent jamais épuiser
ce qualitatif infini, absolu, parfait. Chaque partie du quantitatif
est imparfaite et limitée, et toutes n’étant qu'un tout imparfait
et limité aussi, il en résuite que ni ce tout, ni ces parties,
n'ajoutent rien de qualitatif & I'étre en soi, bien que l'étre en
soi s'épanche ou s’exprime et rayonne en elles.

L’étre en soi ne se limite pas, mais il s'exprime. Son ex-
pression n'est pas lui, mais elle ne lui est pas non plus étran-
gere. Il est qualité, et elle est quantité; celle-ci n'est pas celle-
1a, mais elle ne serait rien sans celle-la. La quantité n’existe
que grace a la qualité, et la qualité ne rayonne et ne s’ex-
prime que grace a la quantité. La quantité n'ajoute rien a la
qualité, mais elle la montre dans sa richesse inépuisable et
dans sa dilatation toujours limitée.

Est-il possible de concevoir I'étre en soi sans qu'il agisse
et qu’il vive? Non. Donc il agit et il vit. — Est-il possible de
le concevoir agissant et vivant, sans qu'il rayonne par son
action et sans qu'il se communique par sa vie? Non. Donc il



— 75

rayonne et il se communique. — Est-il possible de le conce-
voir rayonnant et se communiquant, sans que ce rayonnement
et cette communication de lui-méme pose quelque chose de
nouveau qui n'était pas avant ce rayonnement et cette com-
munication? Non. Donc l'étre en soi produit de 1'étre. — Est-
il possible de concevoir cet étre nouveau comme une addition
réelle a 1'étre en soi? Non, puisque I'étre en soi est la pléni-
tude méme de l'étre. — Mais alors cet étre prétendu nouveau
n'est donc pas réellement nouveau? Il n'est pas réellement
nouveau en ce sens quil n'est pas une qualité nouvelle, I'étre
en soi possédant éternellement en lui-méme toute qualité ou
plutdot étant lui-méme toute qualité, mais il est nouveau comme
quantitatif, en ce sens que ce rayonnement a une forme par-
ticuliere et limitée. — Comment cela? On peut le concevoir
ainsi:

L’étre en soi est absolu, infini, parfait. Comme tel, il est
nécessairement actif, vivant, rayonnant, se communiquant, pro-
duisant. Mais il ne peut pas produire un second étre en Soi,
un second absolu, un second infini, un second parfait., L’ab-
solu, l'infini, le parfait est nécessairement un numériquement.
Il ne peut donc produire que du particulier et du fini, et non
de l'infini; que du relatif et du contingent, et non de 'absolu.
Ce qualitatif absolu, infini, parfait, ne se divise pas, parce
qu'il ne peut pas é&tre un tout composé¢ de parties, mais il se
distingue: se connaissant parfaitement, il se cong¢oit dans sa
perfection infinie sous telle idée, donc sous telle forme, idée
d'énergie, idée de force, idée de lumictre, idée de vérité, idée
de beauté, idée de justice, idée de bonté, etc.; il congoit de
plus chacune de ces idées et de ces formes dans des degrés
ind¢finis et inépuisables, comme notre esprit se congoit lui-
méme avec toutes les idées qui s'éveillent en lui.

Plus notre esprit est rempli d'idées lumineuses, vraies,
belles, fortes, actives, vitales, plus il éprouve le besoin de les
exprimer, de les faire rayonner, de les communiquer, de les
répandre. Telle est 1'énergie de I'étre, telle est la force de la
vérité et de la vie. Donc I'étre en soi ne peut pas se¢ borner
a se concevorr sous telles idées, sous telles formes particuliéres,
contingentes, relatives, sans s’exprimer dans ces mémes formes.
Soleil infini, parfait, rempli d'étincelles qui éclatent en des
milliers de gerbes inépuisables. Idée infinie, parfaite, qui s’ex-



— 76 —

prime en des milliers de mots, tous relatifs et imparfaits, mais
tous possédant un rayon de la vérité infinie. Amour infini, par-
fait, qui se donne, se communique en des milliers de senti-
ments, avec toutes les formes particulieres de la bonté, de la
sainteté.

Ces étres particuliers, finis, limités, relatifs, contingents, dont
aucun n'a sa raison d'étre en lui méme, ont tous leur raison d'étre
dans I'étre absolu, infini et parfait. lls en sont 'expression im-
parfaite, imparfaite puisqu’elle est limitée et relative; mais cette
expression est réelle, vraie, belle, bonne, dans la mesure méme
ou elle exprime ce qu'elle peut exprimer de l'absolu. Ni en
particulier, ni dans leur totalité, ces &tres contingents ne sont
I'absolu ou l'infini; tous sont distincts de lui, bien qu'ils tiennent
de lui le qualitatif limité et relatif qui les constitue. L’étre en
soi reste l'étre en soi, l'absolu reste l'absolu, le parfait reste
le parfait; il n’est pas augmenté par ces étres relatifs et con-
tingents, parce qu’il posséde éminemment, absolument, infini-
ment, nécessairement, en lui, tout le qualitatif qui est en eux.
Ils n’ajoutent rien & sa perfection, rien a sa réalité, rien a son
absoluité, rien a son infinité. Et cependant nous concevons que
sans eux, l'étre en soi serait sans rayonnement, sans expres-
sion, donc, sous certain rapport, incomplet; comme l'esprit de
I'homme, le cceur de I'homme, la vie de 'homme seraient sans
rayonnement, sans expression et sans expansion, si '’homme
se bornait & penser en lui-méme sans s’exprimer en dehors de
lui, & aimer en lui, & vouloir en lui, & agir en lui, sans se
donner, sans se communiquer extérieurement.

Tel est 'acte créateur, et telle est la création. En agissant
ainsi, l'étre en soi ne se limite pas, puisqu'il reste en soi ce
qu'il est en soi, toujours parfait, toujours absolu. C’est I'expres-
sion de lui-méme qui est limitée, mais ce n'est pas lui; c'est le
rayonnement de sa vie, mais ce n'est pas sa vie méme; c'est
son logos extérieur, mais ce n'est pas sa pensée méme; c’est
l'univers contingent, mais ce n'’est pas Dieu méme; c'est le
poéme, mais ce n'est pas le poete,

L’univers créé est donc l'expression externe de la pensée
et de la vie divines, le rayonnement relatif de 1'étre absolu,
la circonférence divisible, divisée et limitée, formée par les
rayons multiples et contingents, sortis du centre un et in-
divisible.



— 77 —

Les mots «création de rien (ex nihilo)», pris a la lettre,
sont donc un non-sens: car il est certain que les étres créés
procédent de l'action divine,; et comme l'action divine est iden-
tique a l'é¢tre divin, il faut bien que les étres créés procedent
aussi de l'étre divin, et non pas du néant (qui n'est rien et
duquel par conséquent rien ne peut étre fait). Il faut remarquer
que, lorsque la Bible dit que Dieu a créé le ciel et la terre,
elle ne dit pas qu'il les a créés «de rien ». Ces deux derniers
mots ont ¢té ajoutés comme explication; mais, loin d'expliquer
le mot «créer », ils 'obscurcissent. On peut les admettre comme
une image poétique, pour dire que Dieu ne s’est pas servi de
quelque chose pour produire l'univers, mais que seul et de
lui-méme il l'a produit, sans recourir a aucun agent extérieur :
Dixit et facta sunt, fiat lux et facta est lux. Il est clair qu'a-
vant d'exister l'univers n’existait pas, et qu’on peut le conce-
voir comme ayant eu un commencement. Mais on peut ex-
primer cette doctrine sans étre obligé de dire qu’il a été créé
« de rien ». L'univers est sorti de Dieu et non du néant; il a
sa cause en Dieu et il tient son étre de Dieu et non d'un zéro.

Cette doctrine n'est nullement panthéistique, puisqu’elle
enseigne la distinction de l'absolu et du relatif, de 1'étre né-
cessaire et des étres contingents, de l'infini et du fini, de Dieu
et des créatures.

Cette causation de l'univers par I'étre absolu peut-elle étre
appelée émanation et ¢évolution ?

Si le mot « émanation » n’avait pas pour beaucoup un sens
panthéistique ; s'il ne donnait pas & penser, a d'autres, qu'il y
a en Dieu des parties, desquelles un écoulement peut se pro-
duire; si, d'autre part, il était bien expliqué, de manieére a
éviter toute erreur, il pourrait sans doute étre admis. Mais,
étant donnée l'amphibologie qui plane sur lui, il est mieux de
ne pas l'employer?).

1) Tertullien et quelques autres ont enseigné que l'dme est « émanée » de la
substance divine. M. Turmel, analysant la doctrine de Tertullien (Adv. Marcionem,
I, 5-9), dit: «La, on apprend que Dieu a fart I’dime en soufflant dans le corps
’Adam comme on souffle dans une flite; que I’dme est un souffle et non un esprit,
que la différence entre le souffle et 'esprit est exactement celle qui existe entre la
brise et le vent. Et cette derniére explication prouve assez clairemenf que, pour
Tertullien, entre la corporéité de Pdme et la spiritualité de Dieu, il y a une diflé-
rence de degré ef non de nature». (Voir Revwe du clergé frangais, 15 juin 1903,

p- 186.) Ce sont 1a des images et non de la philosophie, L’ime étant limitée et la
limite ayant lieu par la matiére, on peut admettre une certaine matérialité dans



- 78 —

Le mot «évolution» n'est pas non plus exempt de mé-
prise possible. Certains esprits peuvent y attacher une idée
panthéistique. C'est regrettable: car, en dehors de cette fausse
interprétation, et de lui-méme, de par sa propre étymologie, il
montre bien l'apparition de l'univers comme une manifestation
de Dieu, comme un épanouissement de la cause absolue en
modalités relatives, comme une action vitale et féconde du
centre & la circonférence, en un mot comme une expression
de l'étre parfait en étres imparfaits.

Dire avec quelques-uns que la substance de 'univers n'est
que l'opération de Dieu, n'est pas exact: car l'action de Dieu
ne peut pas étre séparée de l'¢tre de Dieu; donc la substance
de l'univers ne peut pas étre comprise sans la substance de
Dieu, pas plus que la réalité de Veffet ne peut étre comprise
sans la réalité de la cause. Mais peut-étre serait-il mieux d'é-
viter le mot « substance », qui, en soi, est obscur, terne et
n'explique pas du tout « ce qui est dessous»; peut-&tre serait-
il plus clair d’'employer les mots «énergie » ou « force », car
ce qui est sous les phénomenes est énergie ou force. On peut
concevoir tout ce qui est énergie ou force comme du quali-
tatit positif. En Dieu, le qualitatif est parfait, infini, absolu,
@ se, puisque Dieu est l'étre en soi; dans les étres contin-
gents, le qualitatif est imparfait, fini, relatif, ab alio et con-
tingent. Cette distinction rend impossible toute confusion pan-
théistique. Que le qualitatif soit de l'action, c'est évident;
mais il n'y a pas d'action sans une ¢énergie ou force qui
en est comme le substratum, le sous-tenant ou la sub-stance.
De méme que le phénomeéne ne peut s'expliquer que par l'ac-
tion dont il résulte, ainsi l'action ne peut &étre expliquée que
par 1'énergie ou force qui la produit. L'univers ne peut donc
pas étre concu comme un ensemble de phénomeénes détachés
des actions, pas plus que comme un ensemble d'actions dé-
tachées des forces.

Tout étre contingent est limité, et sa limite le distingue
nécessairement de 1'étre absolu ou de Dieu, qui n'a pas de
limite. Dieu ne peut pas étre con¢u comme le total de tous

I’Ame; mais la matérialité n’est pas la corporéité, L’ime reste, par son qualitatif,
spirituelle, mais cette spiritualité est limitée, donc imparfaite et unie a une certaine
matiére. Les anges aussi. Dieu, I’étre absolu et illimité, n’a rien de quantitatif, il est
le qualitatif parfait, 'esprit pur,



W .

les qualitatifs partiels et contingents qui sont dans l'univers:
car Dieu n'est pas un total, il n'a pas de parties; en outre,
une somme de facteurs limités et imparfaits ne peut pas cons-
tituer 'infini et le parfait; enfin, des qualitatifs limités, dis-
tincts et séparés les uns des autres, ne peuvent pas étre as-
similés au qualitatif absolu, un et parfait, qui est I'étre en soi
et par soi.

La création est donc une production, non pas une pro-
duction ex nililo, mais une production par rayonnement ou
irradiation. Elle n'est pas non plus une génération, parce que
le mot «génération » implique l'identité de nature entre le
générateur et l'engendré. Or, 1'étre absolu et 'étre relatif ne
sont pas identiques. L'étre absolu est par lui-méme, il vit de
sa vie propre, absolue et parfaite; tandis que l'étre vivant
contingent n'a qu'une vie d’emprunt, recue, dépendante de sa
limite, restreinte par son quantitatif qui est forcément une
restriction. Lorsqu’'on dit que Dieu est le peére des hommes,
on veut dire que c'est de lui, en premiére source, que les
hommes tiennent leur nature et leur vie; mais il n'y a pas
d'identité entre le qualitatif absolu et le qualitatif contingent.
Le mot «pere» n'est, de Dieu & 'homme, qu'un terme ana-
logique.

Quelques philosophes disent que la création est le déve-
loppement d'un axiome éternel;, mais on ne voit pas en quoi
consiste cet axiome; les philosophes qui tiennent ce langage
ont le tort de ne pas l'expliquer. On congoit toutefois que la
création soit comme le développement et 'écho de l'idée et
de la volonté divines; que l'univers soit l'expression de cette
idée et de cette volonté, sorte de discours divin rempli d'idées
et de sentiments, donc livre sublime de science, d'art, de mo-
rale, de religion. Mais la matiére ou quantité, qui est la limite
du qualitatif, voile plus qu’elle n’exprime: aussi Dieu est-il
« caché » dans l'univers, comme le soleil derriére les nuages.

C'est a notre intelligence de savoir le découvrir, en lisant
dans ce livre les idées qui y sont exprimées; c'est aussi a
notre cceur de 'y sentir, en y découvrant la beauté et 'amour
que Dieu y fait rayonner. Les esprits inférieurs et les cceurs
matériels ne dépassent guére la matiére qui limite; mais ceux
qui vivent spirituellement vont jusqu'a l'esprit et pergoivent le
qualitatif divin a travers le quantitatif qui ’enveloppe.



Que le monde soit fait & I'image de Dieu, cela se concoit:
car tout etre agit suivant ce qu'il est; son action est le résultat
de sa nature méme; il est cause d’aprés sa nature et selon sa
nature; les effets qu'il produit sont donc conformes a son
action, donc a son activité, donc a sa nature. L'univers, effet,
est donc une sorte d'image de sa cause, qui est Dieu. Les
séries d'étres contingents qui constituent I'univers représentent
toutes quelque attribut de Dieu; les &tres inférieurs le repré-
sentent moins, les étres supérieurs davantage; en somme, dans
son ensemble, dans son immensité finie, l'univers représente
l'infini, pour autant que le fini puisse représenter 1'infini. Donc
'homme est plus & l'image de Dieu que ne le sont les animaux,
les plantes et les minéraux.

C'est un profond mystére que la matiere. Elle est com-
prise de plusieurs manieres, qui semblent toutes contenir quelque
vérité, 11 faut toutefois répudier la notion manichéenne, d'apreés
laquelle la matiere est mauvaise en soi, ccuvre d’'un principe
mauvais, créée contre le principe bon. Cette notion est in-
acceptable, car l'étre est bon, et il n'y a des lors aucun prin-
cipe mauvais. Les conséquences christologiques, liturgiques et
morales, que certains gnostiques en ont tirées, sont donc erro-
nées, et il est nécessaire de les extirper de la théologie ou
elles se sont infiltrées dés le second sitcle. LLa Bible enseigne
que l'univers a été trouvé bon par Dieu (et vidit Deus quod
essel bonum). La raison parle de méme. Mais, tout en se pla-
cant 4 ce point de vue, il y a plusieurs manieres de concevoir
le role de la matiere, et c'est ici que commencent les difficultés.

Armand Sabatier voit dans la matiere une forme. La ma-
tiere, dit-il, est la forme revétue par l'esprit en vue de réa-
liser une fin; la matiére est ce qui rend l'esprit sensible ). Il
admet la transformation de l'atome pondérable ou chimique
en atome impondérable ou physique, et la transformation de
celui-ci en atome psychique. Selon lui, les atomes psychiques
constituent 1'état supérieur de 'énergie impondérable que nos
sens peuvent saisir, mais qui sent, qui pense, qui est raison,
volonté, liberté, qui est capable d'organiser des systémes in-
dividualisés et autonomes. Ces trois états ne sont pas absolu-
ment séparés et résultent de modifications spéciales de I'énergie.

Y Essai sur Pimmortalit au point de wue dw naturalisme ¢volutioniste, p. 110,

113, 120.



— 81

Ces trois sortes d’atomes seraient tous des centres ou des sys-
témes dynamiques, des champs de force. Une tendance évolu-
tive les ferait dériver les uns des autres en les élevant d’un
degré a lautre. Les transformations susdites aboutissent donc
a la spiritualisation de 1'énergie, et I’association des atomes
psychiques constitue des systémes plus ou moins fortement
liés, des consciences. Ce qu'on a appelé proprement matiére
n'a pas d’existence comme substance, n'est qu'une figure de
I’énergie, qu'une forme destinée 4 rendre 1'énergie sensible.
Schelling disait: La matiere, c’est de l'esprit éteint. Armand
Sabatier dirait: lLa matiére c’est de l'esprit (c’est-a-dire de
I'énergie) voilé et recouvert d'une forme susceptible d'étre
sentie; ou encore: « [La matieére est un ensemble d’épiphéno-
menes contingents, dus a l'activité de I'énergie et pouvant étre
sentis » 1), Si I'énergie est le fondement, 1’essence de l'univers,
si la matiere est une figure contingente et passagere de I'énergie,
de l'esprit, de 'dme par conséquent, la destinée de 'dme ne
peut pas étre entierement lice a la destinée de la forme sen-
sible et dite matérielle de I’énergie, ne peut pas étre com-
pletement conditionnée par elle. C'est I'inverse qui doit avoir
lieu. C'est 1'ame qui régle dans une certaine mesure la des-
tinée de sa forme et de sa figure. Elle peut donc la rejeter
quand cette derniere lui est devenue inutile ou méme nuisible,
Car l'ame n’est pas un systeme ordinaire d’énergies; en elle
la volonté et la conscience ont atteint un degré d’élévation
qui leur permet de tenir la barre du navire et de l'orienter
vers la cohésion ou vers la dissociation ?).» Ce n’est donc pas
la matiere qui crée l'esprit; c'est plutdt Pesprit qui crée la
matiére, en ce sens que l'esprit est le qualitatif et le qualitatif
est esprit; et dés que l'esprit veut s'exprimer, il est contraint
de s'extérioriser par une forme quantitative. Toute expression
de l'esprit ou du qualitatif est donc une limitation; et cette
limitation du qualitatif emporte avec elle une limite, et cette
limite est la matiere.

D’apreés cette conception de la matiére, tout étre contin-
gent, fini, limité, implique une certaine mati¢re, matiére plus
ou moins quantitative, plus ou moins grossiére ou plus ou

Y Philosophic de I Effort, p. 458. — Voir I’étude de M. Ch. Le Cornu, dans

la « Revue chrétienne », septembre 1907, p. 235-239.
2) Lhilosophic de I Effort, p. 446.

Revue intern. de Théologie, Heft 63, 19509, 6



moins subtile, suivant que le qualitatif est plus ou moins limité
Plus un étre contingent est qualitatif, moins il a de limite et
de matiére; plus il est quantitatif, plus il a de limite et de
matiére. Sa perfection ou son imperfection est donc en raison
directe de sa moins grande ou de sa plus grande matérialité.
La matiére est ainsi, non pas le principe (car elle n'est pas
un principe) de 'imperfection, mais 'imperfection méme, en ce
sens qu’elle limite le qualitatif et le restreint a telle forme
et A tel degré.

C’est donc d’elle en tant que négation que découle le mal.
‘Le mal commence 12 oit s'arréte le qualitatif et olt commence.
le quantitatif, qui est un arrét et une négation.

Etant donné que l'¢tre absolu ne peut pas produire un
autre absolu et qu'il ne peut rayonner qu'en des formes finies,
limitées, relatives, contingentes, il est évident que Dieu, tout
en ¢tant en soi infini, n'a pu exprimer son unité que par la
multiplicité, son absoluité que par la relativité, sa perfection
que par l'imperfection. C'est ainsi que les limites dans I'ceuvre
de Dieu sont inévitables, et que Dieu, dans sa toute-puissance,
n'a pas pu écarter la matiere et l'imperfection. Ce n'est pas
une preuve d'impuissance, c'est une conséquence de l'unité de
I'absolu, de l'impossibilité absolue qu’il y ait deux absolus ou
deux infinis. Jamais l'univers créé, par cela méme qu’il est
contingent (et il ne peut pas ne pas I'étre), n'égalera et n'ex-
primera Dieu ex @quo,; il y aura toujours disproportion,
quoique analogie, entre la cause parfaite et l'effet imparfait,

La volonté de 'homme, étant contingente, relative, limitée,
est donc imparfaite; sa liberté imparfaite peut se porter a I'im-
parfait et au moins bon. De la le mal et 'erreur. C’est ainsi
que lerreur, le mal, la souffrance et toutes les miséres qui
sont dans l'univers, ont leur raison d'étre dans l'imperfection
inévitable de l'univers méme, dans la relativité des étres re-
latifs, lesquels sont vrais et bons par leur qualitatif, mais im-
parfaits par suite de leurs limites. La bonté et la perfection
de Dieu n'en sont nullement atteintes.

On voit par la combien nous nous séparons des philo-
sophes qui pensent «que Dieu se limite lui-méme en se déter-
minant, en prenant la forme du fini, et qu'il se condamne ainsi
et nous condamne au mal, parce qu'il n'a pas pu faire autre-
ment, son activité étant spontanément productrice». Certes,



nous admettons, comme nous l'avons déja dit, que la toute-
puissance de Dieu ne consiste pas a faire le contradictoire;
que ce serait une contradiction qu'il pit faire un second Absolu
(lequel dépendrait de lui dans son étre et deés lors ne serait
pas absolu); que l'univers est ainsi forcément limité et impar-
fait; que l'origine du mal est dans cette imperfection inévi-
table, et non en Dieu; que Dieu n’est nullement déterminé, ni
limité par l'univers; qu'il est en soi parfait, donc personnel et
déterminé (mais non limité; ne jouons pas sur les mots); que
I'univers n’ajoute rien a son étre en soi, tout en étant un hymne
a sa gloire.

Il est donc inadmissible de dire que Dieu a créé 'homme
imparfait et sujet au péché dans le but de l'éprouver, et cela
par amour et afin de mieux faire éclater sa sagesse et sa puis-
sance jusque dans les péchés de I'humanité. La vérité est que
I'étre en soi, étant parfait, doit, par sa perfection méme, s'ex-
primer et se manifester; que la création est ainsi inévitable,
nécessaire, alors méme qu'on puisse discuter sur l'inévitabilité
ou la nécessité de l'univers actuel (ceci est une autre ques-
tion). Je ne parle que de la création méme. Sans doute, Dieu,
étant parfait en soi, n'a aucun besoin des créatures; aussi
n'est-ce pas par besoin qu’il les a créées, ni pour sortir d’'une
solitude qui lui aurait pesé, ni parce qu'il lui aurait fallu quel-
qu'un 4 aimer, etc. Ce sont 14 des considérations anthropo-
morphiques, indignes de I'étre absolu. Dieu devait, étant 1'étre
parfait, s'exprimer et rayonner, parce que cela méme est une
perfection. Les créatures qui sont son rayonnement, montrent
sa vérité, sa beauté, sa bonté; elles sont la conséquence iné-
vitable de son infinitude. Cette nécessité de la création n'est
pas une nécessité d’assujettissement, mais de perfection; Dieu
n’est pas assujetti aux créatures, puisque celles-ci tirent de lui
leur étre et leur raison d’étre; ce sont elles, au contraire, qui
lui sont assujetties.

Bref, I'étre en soi étant !'étre parfait, est toute qualité,
toute vie. Synthése vivante et infinie, il se connait parfaite-
ment et s'analyse sans se décomposer. Je dis «sans se décom-
poser», parce qu'il n'est pas un tout compaosé de parties; il est
parfait par voie d'unité et non de multiplicité. Donc, d'une
seule pensée, il voit tout ce qu'il est, tout ce qu'il fait, tout
ce qu'il peut faire. Ne pouvant devenir fini et relatif, mais



pouvant s'exprimer et s’extérioriser en des formes finies et rela-
tives, il le fait de par sa perfection méme.

En soi, plus une idée est puissante, plus elle forme ses
mots pour s’exprimer; plus un amour est vivant et ardent,
plus il agit, rayonne et se donne; plus un idéal est parfait,
plus il crée ses formes de beauté; plus la bonté est pleine,
plus elle se répand. Donc pas d’esprit sans expression de la
vérité qui est en lui, pas d’absolu sans relatif, pas d'étre né-
cessaire sans étres contingents. D’autre part, pas de relatif
ou de contingent sans limite et sans imperfection. Toutes les
formes relatives possibles, Dieu les connait, les série, les dis-
pose avec ordre, d'aprés le degré de qualitatif qui est en
chacune; chaque degré de qualitatif a son degré de quanti-
tatif; ce qualitatif et ce quantitatif constituent leur essence.
Ainsi sont formées les essences contingentes, soit les genres,
les especes, les individus; toutes choses actives, mais en des
modes divers d'action; toutes choses en mouvement, mais a
des degrés divers, degrés échelonnés depuis la forme mini-
male jusqu’'a la forme maximale a l'indéfini, indéfini qui ne
sera jamais l'infini, mais qui exprime l'infini dans la mesure
ou il peut étre exprimé.

Ainsi comprise, la création est-elle un acte éternel de
Dieu? Evidemment, cet acte doit étre éternel, en ce sens que
I’étre en soi étant parfait en soi, a dQ étre éternellement actif,
€¢ternellement vivant, éternellement parfait, donc éternellement
créateur. Il n’est pas devenu peu a peu parfait. Eternel dans
son étre parfait, il est aussi éternel dans son activité créatrice.
Le résultat de cette activité, c'est-a-dire l'univers, étant un
effet, est nécessairement postérieur a sa cause, quelque minime
que puisse étre l'intervalle qui marque cette postériorité. Cette
postériorité semble donc suffisante pour dire que 'univers n’est
pas ¢ternel, bien que l'acte créateur le soit. L'univers, ensemble
des étres relatifs, contingents et imparfaits, a donc commencé.
Comment a--t-il commencé? Nous l'ignorons. Dieu a-t-il immé-
diatement créé chacun des germes de chaque essence, de chaque
genre, de chaque espeéce, ou n'a-t-il créé qu'un germe universel,
contenant en soi tous les germes qui en sont sortis ou qui pou-
vaient en sortir par évolution, suivant les conditions physi-
ques, chimiques, biologiques, et suivant les circonstances de
temps, de lieux, etc.? Le saura-t-on jamais? Quoi qu'il en soit,



8 —

ce sont 12 des questions qui sont supplémentaires a la ques-
tion méme de la création considérée comme acte divin. C'est
celle-ci seulement qui nous importe ici.

Nous n’avons a nous occuper ici ni de l'antiquité de
'homme comme tel, ni de l'antiquité de 1"homme civilisé, ni
de lantiquité de la terre, ni du récit biblique de la création,
ni des traditions des divers peuples sur le méme sujet, mais
seulement de la possibilité ou de I'impossibilité de 1'éternité de
l'acte créateur. On connait la thése d'Origéne en faveur de
cette possibilité, celle d’Augustin opposée, celle de Thomas
d'Aquin qui implique de l'indécision, etc. Discuter les raisons
des uns et des autres nous menerait trop loin. J'ai indiqué
mon point de vue, comme essai de conciliation entre les deux
courants opposés: éternité de l'acte créateur, mais non de
I'univers méme, et j'ai dit pourquoi. Beaucoup de raisons sont
données contre ou pour, qui n’en sont pas et qui confondent
la création et 1'univers. Souvent, on semble croire que, si la
création était éternelle, le monde le serait aussi et par consé-
quent, ajoute-t-on, il serait infini; c’est une erreur, car, méme
si 'effet était instantané avec sa cause, il serait toujours sous
la dépendance de celle-ci et par conséquent il ne serait ni
absolu, ni infini.

II. La Providence.

Mon intention n’est pas de traiter ici de la Providence
ex professo, pas plus que je n'ai traité de la création ex pro-
fesso: ce sont des volumes qu'il faudrait faire. Je veux seule-
ment toucher cette question en tant qu'elle se relie a celle de
la création et la complete. Telle notion de la création entraine
en effet une notion correspondante de la Providence.

L'univers comme effet ne peut pas étre séparé de sa cause,
qui est en méme temps son unique raison d’étre. Dieu ayant
créé l'univers ou plutdot le créant continuellement et le soute-
nant sans cesse dans son existence toujours contingente et re-
lative, ne peut pas l'abandonner & lui-méme. Dieu l'a créé par
nécessité de perfection; or Dieu étant sans cesse parfait et ne
pouvant jamais cesser de l'étre, ne peut pas étre indifférent a
son ceuvre, qui est la conséquence logique et nécessaire de la
plénitude de son étre. L’acte providentiel est donc aussi néces-



86 —

saire, de la part de Dieu, que l'acte de la création. La sagesse
avec laquelle Dieu s’est exprimé en créant, ne serait plus de
la sagesse si elle ne continuait pas l'ccuvre commencée, si elle
cessait de la diriger vers le but prévu et voulu, en un mot si
elle abandonnait a elles-mémes les forces contingentes et les lois
établies pour leur direction. La notion méme de loi implique
de la stabilité dans cette direction et nécessite par conséquent
un gouvernement, une surveillance, donc une providence.
Dr’ailleurs, la moindre attention aux choses de T'univers
suffit pour nous convaincre qu'une force supérieure mene le
monde; qu'aucun homme ne fait les lois ni ne les applique,
soit les lois générales, soit les lois particulieres; qu'aucun
homme n’est capable de corriger les déviations qui semblent
parfois se produire; que cette force supérieure est intelligente,
sage, puissante, morale, en ce sens qu’'elle tend & maintenir
Pordre contre les vellé¢ités apparentes de désordres, a faire
triompher le bien contre les maux qui se glissent ¢a et 1a entre
les choses et jusque dans la vie de I'humanité. A étudier I'his-
toire de pres, il semble bien que tout y serait incompréhen-
sible sans cette force cachée qui fait servir nos actes a des
fins que nous n'avons ni prévues, ni souhaitées, et qui méme
nous effraient quelquefois. [.’homme s’agite et Dieu le mene.
On peut dire que la Providence est 'Emmanuélisme, Dieu
avec nous. Dieu est avec nous dans les lois de l'univers, lois
ol nous apercevons les merveilles mathématiques, astrono-
miques, physico-chimiques, qui remplissent ie monde contin-
gent. Dieu est avec nous dans l'histoire, ol nous apercevons
les grands hommes et les grands événements, les génies, les
héros, les prophétes, les saints, les petits qui sont ignorés, mais
grands dans leur obscurité. Ce sont 14 les voix de Dieu; a
nous de les entendre. Cest la la Providence de Dieu; a nous
de la comprendre. Donc la Providence s’exerce par les révé-
lations ou les manifestations permanentes de Dieu, soit dans
I'univers, soit dans I'humanité. Dans ’humanité, elle se mani-
feste par les jets de lumigre, les idées sublimes, les inspirations
héroiques et saintes, par la ruine des impies, par le triomphe
final des justes, surtout des justes qui vivent modestement,
humblement, sans gloire. On peut donc, on doit donc voir la
Providence jusque dans le role du paganisme et du péché,
car elle est admirable A faire beaucoup de peu, et surtout a



= BF ==

tirer le bien du mal, la vertu du vice, la joie de la souf-
france, la perfection de l'imperfection méme. Oui, certes, ce
qui doit nous paraitre surtout merveilleux, c’est I'ensemble
harmonieux qui résulte de toutes ces relativités, qui sont pour-
tant toutes défectueuses en elles-mémes; c’est le progres final
qui s'opére dans la marche du monde et de 1'humanité, mal-
gré tous les ¢éléments de décadence qui résultent des imper-
fections inévitables des étres contingents, surtout des libertés
imparfaites. Cette vue optimiste de 1'histoire, qui ne dissi-
mule aucune défectuosité des détails, mais qui affirme la
beauté morale du tout, n'est point une chimeére; elle doit servir
d’appui a4 une confiance inébranlable en Dieu.

Cependant, dira-t-on, pourquoi ces déviations, ces erreurs,
ces tendances au mal? Comment les concilier avec I'étre absolu
et parfait, avec sa sagesse, sa justice, sa puissance, en un
mot avec toutes les qualités absolues qui constituent son étre
absolu? Tel est le probleme du mal et de la souffrance, le
plus grave et le plus difficile de tous les problémes philoso-
phiques.

Cependant, en y réfléchissant sérieusement, on peut 1'é-
claircir, assez du moins pour apercevoir les grandes lignes et
s'attacher aux principaux points de repére.

Nous avons déja vu que le mal, quel qu'il soit, n'est pas
imputable a Dieu; qu'il vient de la nature méme de 'étre relatif
et contingent, et non de la nature de l'absolu et du parfait?).
Mais alors, dit-on, pourquoi Dieu crée-t-il? Ne serait-il pas
mieux qu’il ne créat pas du tout, s'il ne peut créer que des
étres imparfaits? Non. Dieu parfait ne peut pas ne pas créer;
I'étre en soi, l'énergie en soi, la vie en soi, ne peut pas ne
pas produire. Mais, d’autre part, I'absolu ne peut pas produire
I'absolu; il ne peut créer que le relatif, le fini, le limité, I'im-
parfait. Sans doute, il peut, il doit méme combiner les actions
de ces étres imparfaits de maniére qu'elles aboutissent finale-
ment a4 la plus grande somme possible de vérité, de sagesse,
de justice, de sainteté qu’ils puissent atteindre. Mais toujours

1) St. Grégoire de Nysse dit dans son Disc. cafécher. (V, 11): « Aucune appa-
rition du mal n'a eu son principe dans la volonté divine, car le vice échapperait au
bldme s'il pouvait se réclamer de Dieu comme de son créateur et de son auteur.
Mais le mal prend naissance au dedans, 1l se forme par un effort de notre volonté
toutes les fois que I"dme s’éloigne du mal.»



— 88 —

est-il que le relatif et le contingent ne peuvent étre que relatif
et contingent; que leur nature, qui a sa raison d'étre, doit &tre
respectée; que les essences, les genres, les espeéces, les parti-
culiers ont leurs actions propres; que toutes ces actions ont
leurs combinaisons entre elles; qu'elles exercent les unes sur
les autres des influences qui, une fois produites, doivent entrai-
ner leurs conséquences logiques.

Toutes ces actions des forces contingentes sont limitées et
imparfaites. Plus une de ces forces a de qualitatif, moins elle
a de matiere, et moins son action est imparfaite; mais, au con-
traire, moins elle a de qualitatif, plus elle a de matiere, et
plus son action est imparfaite. Donc, plus une force est maté-
rielle, plus elle est concentrée en elle-méme, repliée sur elle-
méme, absorbée par elle-méme, vivant ou agissant pour elle-
méme et non pour le tout; au contraire, plus une force a de
qualitatif, plus elle se communique et s’harmonise avec le tout,
plus elle entre dans le concert général, dans l'idéal social,
plus elle sort en quelque sorte de 1'étroitesse de son moi, plus
elle se sacrifie et se donne, s'élargit, se dilate, se répand, se
perfectionne, concourt ainsi a son progres individuel et au
progrés social: qui perd son ame la retrouve et la sauve.
C’est la loi du sacrifice, loi non seulement de charité, mais de
sagesse,.

Mais alors, demande-t-on, pourquoi Dieu parfait a-t-il créé
des forces contingentes minimales, plus matérielles que spiri-
tuelles, plus remplies de non-étre que d’étre? N'aurait-il pas
did se borner aux forces supérieures, qui eussent ainsi cons-
titué un univers plus parfait et plus digne de lui? Non. Car
I'étre en soi doit rayonner dans toute la mesure du possible,
sans pouvoir en retrancher quoi que ce soit. La beauté de ce
-ayonnement est précisément dans cette totalité des rayons,
dans cette plénitude d'épanouissement, dans cette surabondance
de vie. Toute parcelle d’étre contingent a droit a 1'existence,
puisqu’elle est de l'étre. L'étre en soi ne peut pas éliminer des
formes possibles et relatives de l'étre; ces formes sont ce
qu'elles sont,. elles tiennent a l'étre et rentrent dans l'étre. Si
petites soient-elles, elles sont; donc elles doivent étre. Elles
doivent avoir leur jeu, leur action, leur évolution; et méme,
cette ¢volution n'en sera que plus belle, si, partie de trés bas,
elle s'éleve tres haut. L'homme, esprit inférieur et doué d'une



s B e

liberté trés limitée, donc trés imparfaite, trés sujette a 'erreur
et & la déviation, n’en aura que plus de mérite a étre en
partie le fils de ses ceuvres, 4 s’élever de chute en chute mal-
gré ses imperfections, & vaincre ses infirmités, a développer
ses vertus, & conquérir la palme. Son bonheur sera plus intense
s'il est mérité. N'est-ce pas 1a une raison suffisante pour que
I'étre en soi, le bien en soi, triomphe en quelque sorte avec
plus d’éclat, lorsque de la petitesse sort la grandeur, de la
faiblesse la force, de la souffrance la joie et la récompense?

C'est sous l'empire de cette vérité que nombre de mora-
listes ont cherché a justifier Dieu en disant que les épreuves
par lesquelles 'homme passe lui ont été imposées par 'amour
de Dieu, qui veut ainsi le récompenser davantage? Ce raison-
nement ne me semble pas fondé. Les souffrances sont quel-
quefois si grandes, les mélanges de souffrances, d'erreurs et
de vices si effroyables et si répugnants qu'il est difficile d'y
découvrir de 'amour de la part de Dieu. Je préfere m'en tenir
a la sagesse des lois qui gouvernent le monde, et attribuer les
malheurs en question a l'infériorité des forces contingentes, a
la mauvaise combinaison de leurs actions, a la défectuosité
des volontés, au mauvais usage des libertés. La perfection de
Dieu agira en conséquence pour corriger les défections et ré-
parer le mal; mais elle ne peut pas violer les natures et les
essences, elle ne peut les diriger qu'en les maintenant dans
leur étre propre: il lui faudra donc un temps considérable, de
longues séries d’existence peut-étre, des évolutions multiples,
pour opérer ces corrections et cette ceuvre de salut. Mais Dieu
est éternel, sa sagesse est patiente,

On voit ainsi que la providence, prise en soi dans son en-
semble, n'est pas seulement 'ceuvre de Dieu, mais aussil'ceuvre
des forces contingentes et particulierement des forces libres.
Toutes ces forces de l'univers agissent entre elles et les unes
sur les autres; les volontés libres également. Aucun de ces
facteurs ne saurait étre ¢éliminé. Dieu dirige, corrige, empéche
la barque de sombrer, mais il laisse les eaux et les matelots
agir de leur coté. Il y a donc de la contingence, et méme
beaucoup, dans la providence ou dans le gouvernement des
choses de l'univers.

Et forcément il doit en étre ainsi. Les accusations dont
Dieu est constamment l'objet ne sont donc aucunement fon-



90 —

dées; elles partent d'une fausse notion de Dieu, de la création
et de la providence. Elles supposent que le mal est un étre
en soi et que ['éfre en soi pourrait facilement le vaincre et
I'écarter. C’est une erreur. Le mal n’est pas un étre en soi,
car s'il en était un, il proviendrait de I'étre en soi, c’est-a-dire
de Dieu, ce qui est inadmissible. La mal est une privation qui
vient de la limite et de la contingence des étres relatifs; le
mal moral, en particulier, vient de l'imperfection de la liberté
humaine. Plus 'humanité s’efforcera de répandre la lumiere, la
vérité et surtout l'amour de la vérité, la justice et surtout
Pamour de la justice, plus elle progressera, s'améliorera, se
rapprochera de Dieu, et concourra ainsi avec la providence
divine au bonheur de chacun et de tous.

Dieu, qui nous a créés sans nous, ne peut pas nous sau-
ver sans nous, parce que l'¢tre absolu doit respecter les étres
contingents, Ni la création, ni la providence divine ne sont
donc des actes arbitraires, mais des actes de sagesse absolue
et d'amour absolu. Aussi devons-nous, méme au seul point de
vue philosophique, avoir une conflance entiere, en quelque
sorte absolue, dans 1'étre parfait qui nous a créés et qui nous
tient constamment attachés a son étre, pour nous diriger vers
une plus grande vérité, vers une plus parfaite sainteté, et vers
la félicité que la possession de cette vérité et la pratique de
cette sainteté doivent nous procurer.

Des philosophes enseignent que 1'étre est le mouvement,
donc qu'il n'y a d'autre étre que 1'évolution; que c’est elle qui
développe et qui crée; que Dieu, par conséquent, n’est pas
I'immobile; que I'immobilité, d’ailleurs, n’est qu'une abstraction;
que Dieu ou le mouvement est donc en perpétuelle évolution,
en perpétuel changement; que c’est ainsi qu'il se crée et s'ac-
croit toujours davantage.

Erreurs sur erreurs. Oui, 'étre en soi est énergie, I'énergie
produit 'action et le mouvement; l'action et le mouvement,
choses passageres, sont produites par l'énergie ou 1'étre, mais
elles ne sont pas, a elles seules, toute la réalité de 1l'énergie.
Ne voir que l'évolution ou l'action des forces sans voir les
forces mémes, c’est ne pas voir l'essentiel, le stable, le cons-
tant. Sans doute, Dieu n’est pas immobile, puisqu’il agit sans
cesse; mais son étre en soi est stable, constant, immutable,
toujours plein, infini, parfait; ni il ne perd quoi que ce soit,



e 0] —

ni il n'acquiert quoi que ce soit: car les étres qu"il produit, les
formes dans lesquelles il se manifeste et rayonne, ne sont pas
pour lui des acquisitions; il donne, mais ne regoit pas. Le
contingent est trop pauvre pour pouvoir donner a l'absolu de
I’étre qui ne serait pas déja dans I'étre en soi. Ce n’est donc
pas l'étre de Dieu qui évolue, mais les étres contingents pro-
duits par Dieu, lesquels, chacun dans son espéce et suivant
les lois de son espéce, agissent, se transforment et manifes-
tent ainsi le qualitatif divin qui rayonne constamment en eux.
Donc dire que Dieu se crée est un non-sens: car l'étre en soi
est; il est, mais il ne devient pas; les formes contingentes
évoluent et se transforment (warree ¢er), mais 1'étre absolu
ne saurait se transformer, ne pouvant rien acquérir ni rien
perdre. Clest la vie parfaite qui est en lui, mais non 1'évolu-
tion et le changement; 1’évolution et le changement sont dans
les étres changeants ou contingents, forces relatives dont I'étre
consiste a n'étre que des formes de 1'étre absolu. Donc Dieu
ne peut pas s'accroitre, parce qu'étant éternellement 1'étre en
soi, 1'étre plein et parfait, il ne pourrait acquérir (s'il pouvait
acquérir) que ce qu'il possede déja.

Dire que Dieu grandit non en lui, mais dans son ceuvre,
est un langage inexact. Il faut dire que son ceuvre grandit et
évolue sans cesse; mais son ceuvre est distincte de lui, et il
est distinct de son ceuvre. L'absolu et le contingent ne sont
pas séparés, mais distincts; 1’absolu se manifeste dans le con-
tingent, qui est la manifestation incompléte et le rayonnement
limité de l'absolu. Avec nos faibles yeux, nous hommes, nous
percevons mieux ce qui est faible et limité; le contingent est
a notre portée, l'absolu au dela; nous n’entrevoyons donc l'ab-
solu que dans le contingent, et voyvant que le contingent évolue,
se transforme, se perfectionne, s'accroit, nous en concluons
que Dieu évolue et grandit dans 1'univers. Illusion. La vérité
est que c'est l'univers qui se perfectionne en Dieu, comme
I'effet dans sa cause. ,

Cette doctrine est-elle triste et conduit-elle au pessimisme?
On pourrait le croire en y voyant un Dieu fatal qui aurait
tout déterminé par ses lois et qui, enfermé dans sa sagesse,
ne pourrait plus se plier aux désirs de son amour ni accéder
a4 nos pricres. Il n'en est pas ainsi. Dieu est nécessairement
ce qu'il est, donc nécessairement parfait; il ne peut pas ne pas



92 __

1 étre. Cette vérité certaine, absolue, doit suffire & nous con-
soler: car jamais sa sagesse ne nous fera défaut, jamais sa jus-
tice et son amour ne nous abandonneront, ni nous en particu-
lier, ni son ceuvre en général. A dire vrai, nous devrions nous
réjouir méme, s'il était emprisonné dans sa sagesse et son
amour. Qu'avons-nous a craindre d'une sagesse qui ne peut
pas faiblir, et d'un amour qui s'étend a tous les étres créés
par lui, si petits soient-ils? A dire vrai, notre unique désir
devrait étre de le glorifier, et notre unique priére une pridre
d’adoration et non de demande ; ou, si nous voulons lui demander
quelque chose, nous devrions ne lui demander que l'extension
de son regne, l'irradiation de sa beauté dans l'univers toujours
en progrés. Du moment, en effet, que notre place est marquée
dans ce royvaume et dans cet univers, qu'avons-nous a désirer
de plus? Si nous voulons que cette place soit plus élevée, éle-
vons-nous nous-mémes; nous savons, par l'absoluité de sa jus-
tice, que finalement il sera rendu a chacun et 4 tous selon leurs
ceuvres.

Le seul pessimisme qui soit logique est celui qui vient des
hommes et de nous-mémes, mais non de Dieu. Dieu est le con-
solateur. C'est nous-mémes qui sommes les artisans de nos
propres malheurs, en ce sens que, loin de savoir profiter des
ressources de la vie et du milieu dans lequel nous sommes
appelés a nous développer, nous nous détériorons par des pen-
sées décourageantes, par des sentiments malsains. Nous de-
vrions faire de la vie une recherche constante du vrai et du
bien, et nous n'en faisons trop souvent qu'une recherche de
plaisirs égoistes et inférieurs. Nous voulons qu’elle soit tou-
jours une trouvaille heureuse, une bonne fortune, un succes;
et, de bonne foi, que faisons-nous pour qu’il en soit ainsi? Le
méritons-nous vraiment?

Soyons justes envers le vrai, le beau et le bien, envers
l'idéal, en un mot envers Dieu vivant et personnel, et il sera

juste envers nous.
E. MicHAUD.




	Études de théodicée : création et providence

