
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 65

Artikel: Über das Subjekt der kirchlichen Unfehlbarkeit

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403722

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403722
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 54 —

ÜBER DAS SUBJEKT

DER KIRCHLICHEN UNFEHLBARKEIT.

Die in den Nummern 63 und 64 dieser Zeitschrift veröffentlichten

Äusserungen Hefeies über die Infallibilität zeigen, dass

er sein schliessüches Verhalten zu rechtfertigen trachtete durch
die mechanische Auffassung der konziüaren Unfehlbarkeit und
durch die ebenso mechanische Auffassung der Bedeutung einer
Zustimmung des „episcopatus dispersus". Demgegenüber dürfte
es nicht unangemessen erscheinen, die Lehre von der
kirchlichen Unfehlbarkeit genauer zu beleuchten. Teilweise im
Anschluss an Aufzeichnungen, die nach Vorträgen des sei. Prof.
Reusch gemacht wurden, soll dies auf Grund der in der altkatholischen

Literatur niedergelegten Forschungsresultate und unter
Bezugnahme auf die neukatholischen Darstellungen namentlich
bei Scheeben und Heinrich im folgenden durch Aufstellung
einiger Thesen geschehen, nachdem eine kurze Skizze der
vatikanischen Doktrin vorausgeschickt ist.

a) Eine Lehre, die weder mit der richtigen 1), noch mit der
mechanischen2) Auffassung der Unfehlbarkeit allgemeiner
Konzilien harmoniert, ist die auf dem Vatikanum verkündigte. Nach
der vatikanischen Lehre ist der Papst mit jener Unfehlbarkeit
ausgerüstet, womit Christus seine Kirche bei der Definition
einer auf den Glauben oder die Sitten bezüglichen Lehre
ausgestattet wissen wollte. Darum sind die Entscheidungen des

Papstes, wenn er ex cathedra spricht, d. h. wenn er in Ausübung
seines Amtes als Hirt und Lehrer aller Christen kraft seiner
höchsten apostolischen Autorität eine den Glauben oder die
Sitten betreffende Lehre als von der gesamten Kirche festzu-

') Siehe im folgenden Nr. 13 ff.
>) Nr. 10.



DO —

halten definiert, aus sich, nicht etwa erst infolge der Zustimmung
der Kirche, unabänderlich '), d. h. ein unzweifelhaft richtiger
Ausdruck der katholischen Lehre.

b) Nach der vatikanischen Lehre „steht das höchste Lehr-
und Richteramt dem Papste zu als dem einzigen und höchsten

Haupte der Kirche, nur in Vereinigung mit ihm und in
Unterordnung unter ihm dem Episkopate2)".

c) Die Definitionen al'gemeiner Konzilien sind als unzweifelhaft

richtiger Ausdruck der katholischen Lehre nur anzusehen,
weil und insofern sie vom Papste ex cathedra verkündigt werden.
Er kann darum auch den Aussprüchen eines Konzils entgegentreten,

und ereignete sich der Fall, class auf der einen Seite
sämtliche übrige Bischöfe des Erdkreises, auf der anderen der
Papst allein stände, so mussten alle, auch sämtliche Bischöfe,
seiner Entscheidung sich unterwerfen3).

d) Die Berufung eines allgemeinen Konzils ist nur eines
der verschiedenen Mittel, welche der Papst anwenden kann,
um eine von ihm selbst zu gebende definitive Lehrentscheidung
vorzubereiten4).

e) Die Definitionen von Partikularkonzilien sind als unfehlbar

anzusehen, wenn der Papst dieselben durch eine Approbatio
in forma solemni zu seinen eigenen macht5).

f) Durch die Unfehlbarkeit des Papstes ist zugleich
„verbürgt, dass er in seinen dogmatischen Entscheidungen niemals
die Grenzen seiner Kompetenz überschreitet" °).

g) Ob eine Kundgebung des Papstes „eine förmliche
Lehrentscheidung ist, wie weit sich diese erstreckt und was sie

umfasst, hängt von der Absicht ab, welche der Papst dabei hat" 7).

An eine bestimmte Form ist er dabei nicht gebunden 8). Etwaige
Zweifel und Streitigkeiten über die Frage, ob und inwieweit eine

*) Const. I de eccles. Chr. c. 4.

2) Heinrich, Dogmatische Theologie, zweiter Band, Mainz 1876. S. 247.
3) Heinrich, a. a. O., S. 207 f. Seheeben, Handbuch der katholischen

Dogmatik, erster Band, Freiburg i. B. 1873 (in: Theol. Bibliothek), 1. Buch
Nr. 512 und Nr. 536. Langen, D. vatik. Dogma I. 1—3.

4) Heinrich, a a. 0.. Seite 261.

s) Scheeben, a. a. 0 Nr. 571, Nr. 573.
6) Heinrich, a. a. 0.. Seite 215. Theol. Literaturbl. 1870, 413.
7) Heinrich, a. a. 0., S. 217.

8) Ebenda, S. 218.



— 56 —

päpstliche Entscheidung unfehlbar sei, erledigt „autoritativ und
definitiv'" der Papst*).

h) Der Papst fällt seine Lehrentscheidungen „nicht kraft
einer Revelation oder eigentlichen Inspiration, sondern durch
Anwendung der in der allgemeinen Ordnung gegebenen
entsprechenden Mittel der Erforschung der Schrift und Tradition,
des Nachdenkens und des Gebetes, aber Gott sorgt dafür, dass
diese Mittel in genügendem Masse wirklich angewendet werden

und lässt nicht zu, dass eine päpstliche Lehrentscheidung
in temerärer Weise ohne die nötigen Vorbereitungen oder gar
in absichtlicher Bosheit erlassen werde. Wenn also der Papst
eine formell gültige Lehrentscheidung erlässt, so ist es vermöge
der göttlichen Assistenz auch gewiss, dass die dazu nötigen
inneren Bedingungen genügend vorhanden sind, und dass somit die
formell gültige Entscheidung immer auch materiell richtig ist" 2).

i) „Der Papst ist bei seinen Lehrentscheidungen unbedingt
an die Überlieferung und an den Sinn der Kirche gebunden,
aber die göttliche Assistenz bürgt dafür, dass er in seinen
Kathedralentscheidungen nie von der Überlieferung der Kirche
abweicht, und es ist darum nicht nur unmöglich, dass die Kirche
sich einer Lehrentscheidung des Papstes nicht unterwerfe,
sondern auch unmöglich, dass sie in derselben nicht ihren
eigenen Glauben wiedererkenne" 3).

k) „Alle Theologen geben zu, dass der Papst, von
Kathedralentscheidungen abgesehen, eine irrige Meinung in Glaubenssachen

haben könne." Nicht wenige geben auch als möglich
zu, „dass der Papst persönlich ein Häretiker werden könne",
sagen dann aber, in diesem Falle werde Gott verhindern, „dass
ein solcher Papst seine häretische Meinung durch eine
Kathedralentscheidung der Kirche als Glaubensartikel vorschreibe".
„Andere halten es für eine sehr probabele und fromme Meinung",
„weil für naturgemässer und dem Wohle der Kirche
entsprechender", „dass Gott nicht zulasse, dass ein Häretiker Papst
oder dass ein Papst Häretiker werde" 4).

I) Die doktrinellen Dekrete der römischen Kongregationen
sind nicht unfehlbar, haben aber eine so starke Präsumption

') Heinrich, a. a. O., S. 220.
s) Heinrich, a. a. 0., S. 237 f. Cf. Scheeben, a. a. 0., Nr. 482.

3) Heinrich, a. a. 0., S. 266.

4) Ebenda, S. 257.



— 57 —

der Wahrheit für sich, dass wenigstens für die Zeit, wo sie
erlassen werden, Zustimmung zu denselben gefordert werden
muss. Dekrete des Papstes selbst und also unfehlbar sind solche
Dekrete (nach der Ansicht der meisten infallibilistischen
Theologen), wenn der Papst dieselben förmlich bestätigt und zu
promulgieren befiehlt. In welcher Form diese Bestätigung zu
erteilen ist, um die Dekrete unfehlbar zu machen, hängt von
der Intention des Papstes ab. Nach der gewöhnlichen Ansicht
genügt die Promulgation eines Dekretes mit einer Formel wie :

Sanctissimus sua suprema auctoritate confirmavit et promulgari
mandavitv). — —

Gehen wir nun dazu über, gegenüber der im bisherigen
skizzierten neukathoüschen Doktrin die richtige Auffassung
anzudeuten.

1. Über das von Christus und den Aposteln vermittelte
depositum fidei hinaus gibt es keine neuen Offenbarungen.
Desgleichen ist im N. T. die Kirchenordnung festgelegt.

2. Deswegen braucht man aber nicht das Prinzip der
historischen Entwicklung als auch in der Kirche zu Recht bestehend
zu bestreiten. Wie jede andere Gesellschaft musste auch sie

unter veränderten Umständen veränderte Formen annehmen.
Die Zeit der ungehindertsten und weitesten Verbreitung
bedingte eine andere Gestalt und andere Einrichtungen, als die
Periode der Gründung und der Anfänge des kirchlichen Lebens..
Aber während jede andere, rein menschliche Gesellschaft ihre
Entwicklung bis zu dein Grade völliger Umgestaltung ausdehnen
darf, kann die Kirche als göttliche Stiftung, ohne ihrer
Bestimmung mehr oder minder untreu zu werden, nie die Grundzüge

verleugnen, welche Christus selbst ihr aufgeprägt, und
mit denen sie, durch die Apostel repräsentiert, zuerst in der
Welt erschien 2). — Diese Regel, auf die Frage nach der kirchlichen

Unfehlbarkeit angewendet, ergibt folgendes.

3. Im weitesten Sinne ist die Kirche die Trägerin und Be-

wahrerin der geoffenbarten religiösen Wahrheit. Diesen
Lehrinhalt bewahrt sie von Geschlecht zu Geschlecht der Mensch-

') Scheeben, a. a. O., Nr. 564 ff. Heinrich, a. a. 0., II, 553 f. Deutscher
Merkur 1885, Nr. 4, S. 28. Reusch, Der Prozess Galilei's und die Jesuiten,
Bonn 1879, S. 444 ff., S. 470 ff.

') J. Langen, Das vatik. Dogma, Bonn 1876, I, 21.



— 58 --
heit unter dem (jedoch im besondern nicht nachweisbaren)
Beistand des hl. Geistes. Darin also besteht die Unfehlbarkeit
der Kirche, dass die von Christus und den Aposteln überlieferte
Lehre unter göttlichem Schutze siegreich gegen alle Neuerungen
verteidigt, erfolgreich vor allen Miss Verständnissen und
Missdeutungen bewahrt, unverändert, unvermindert und unvermehrt
erhalten bleibt bis zum Ende der Zeiten r). Mit Rücksicht auf
diese Tätigkeit ist die Kirche eine „Säule und Grundfeste der
Wahrheit112).

4. Was aber ist die Kirche Wie schon der Name sxxXrfiia
sagt, die Versammlung oder die Gesamtheit der Gläubigen,
welche die Idee des Reiches Gottes sichtbar darstellt. So oft das
Wort im N. T. uns begegnet, hat es diese Bedeutung, z. B. auch
Matth. 18, 15 ff., 1 Kor. 5, 1 ff., 6, 1 ff. Es war die Auffassung
in der patristischen Zeit und noch im Mittelalter, dass die Kirche
(nicht die Hierarchie, sondern) die Gesamtheit der Gläubigen
sei, dass alles der Kirche ATerheissene dieser Gemeinschaft gelte,
welche Priester wie Gläubige umfasse. Die Hierarchen sah man
als die Organe der Kirche an, welche sie repräsentierten, und
deren die Gesamtheit sich bediente, um ihren Glauben
auszusprechen. Daher konnte bei Glaubensfragen nicht die eigene
Meinung der Bischöfe, oder das von ihnen willkürlich, vielleicht
sehr oberflächlich und unreif gebildete Urteil massgebend sein,
sondern nur das Zeugnis der Gesamtheit, welche sich der
Hierarchie als ihres Mundes bediente. Nicht den Bischöfen war
die Unfehlbarkeit verheissen als Werkzeugen des hl. Geistes,
denen dann die Gesamtheit der Gläubigen sich blind zu
unterwerfen hatte, sondern diese, d. i. die Kirche, besass die Zuversicht,

class unter dem Schutze des hl. Geistes die von den Aposteln
überlieferte Wahrheit unversehrt in ihr werde erhalten bleiben
bis zum Ende der Zeiten. Bei einer richtigen Würdigung und

Handhabung ihres Amtes konnten die Bischöfe sicher sein, das

Richtige, das allen gemeinsame Glaubensbewusstsein
unverfälscht zum Ausdruck zu bringen ; bei einer Verkennung und
Veruntreuung vernichteten sie sofort selbst ihre ganze
Autorität3'.

') J. H. Keinkens, Die päpstl. Dekrete vom 18. Juli 1870, Münster 1871,
Vorwort. J. Langen, a. a. 0., I, 28.

2) 1 Tim. 3, 15.

3) Langen, a. a. 0., II, 115. Deutscher Merkur 1872, 136.



— 59 —

Im Anschlüsse an Augustins1) Ausspruch: „Ecclesia est

populus Dei toto orbe terrarum diffusus", definiert noch der
Catechismus Romanus2): „Ecclesia est populus fidelis per
universum orbem dispersus" und fügt nur bei3) : „Universee etiam
ecclesiae partes ecclesia) nomine significari soient" : 1 Kor. 1,

2 Ecclesise Dei, quas est Corinthi. Dann : „Interdum ecclesiae
nomine eius prsesides ac pastores significantur" ; als Beispiel wird
nur Matth. 18, 17 angeführt: Si te non audierit, die ecclesise.

5. Wie jede geordnete Gemeinschaft der Organisation
bedarf, so traf auch der Heiland Einrichtungen dafür, dass die
von ihm gegründete Gemeinschaft das ihr vorgesteckte Ziel zu
erreichen vermochte und in ihrem Bestand gesichert war. Neben
andern Aufträgen übergab er den Aposteln die Gewalt, alle
Völker zu lehren4]. Die Apostel setzten durch Handauflegung
Kirchenvorsteher ein als Teilnehmer an ihrer Gewalt und als
Nachfolger in ihrem Amte 5). Christus aber ist es, der die Apostel
erwählt und mit seinen Vollmachten ausgerüstet in die Welt
sendet6;; oder nach seiner Auffahrt der hl. Geist, der auch in
der Folgezeit, wenngleich mittelbar, die Kirchenvorsteher
bestellt, die christliche Gemeinde zu leiten7).

6. Die Kirchengewa.lt geht also nicht von der Gemeinde
aus, sondern stammt von Gott und wird im Namen Christi
ausgeübt. Aber die Gemeinde, die Verwirklichung des Reiches
Gottes ist der Zweck, dem die Kirchengewalt mit ihren Trägern
sich dienstbar zu machen hat, und der einzelne Träger handelt
als Repräsentant der Gemeinde. Nur weil die kirchlichen
Vollmachten nicht der ganzen Gemeinde, sondern bloss einzelnen
Personen übertragen werden können, sind solche mit denselben
ausgerüstet8).

7. Mit der Verkündigung der geoffenbarten Wahrheit sind
vorzugsweise die Bischöfe, und unter ihrer Aufsicht die Priester
und Diakonen, betraut. Aber das Lehren ist nicht in demselben
Sinne ein Privileg der Hierarchie, wie die Vermittlung der Gnade

') De catech. rud. c. 3.

2) b X, 2.

3) qu. 10.

4) Matth. 28, 19 f.

5) 1 Tim. 4, 14. 2 Tim. 1, 6.

6) Luk. 6, 13. Joh. 15, 16. 20, 21.

') Apg. 1, 23 ff., 13. 2. 20, 28.

8) Die neutest. Beweisstellen siehe bei Langen, a. a. 0., I, 23 ff. cf. II, 112.



— 60 —

durch die hl. Sakramente. Der Hierarchie wird darum auch der
Beistand des hl. Geistes in besonderer Weise zuteil, ohne dass

aber darum einem einzelnen oder der Gesamtheit der Hierarchie
die Unfehlbarkeit verbürgt wäre. Noch im Mittelalter wurden
die Worte Matth. 28, 20 : „Siehe ich bin bei euch alle Tage bis
ans Ende der Welt" nicht in der Wreise, wie es jetzt gewöhnlich

geschieht, auf die Bischöfe bezogen und dann als Beweis
für die Unfehlbarkeit der allgemeinen Konzilien oder der sog.
lehrenden Kirche verwendet. Der Begriff „lehrende Kirche" in
dem modernen Sinne der Infallibilisten ist überhaupt dem Altertum

bis zum 12. Jahrhundert völlig fremd : man kannte nur
eine Kirche, und das war die Gesamtheit der Gläubigen. Freilich

hat diese Kirche ihre Lehrer, aber diese Lehrer stehen
den Gläubigen nicht als Unmündigen gegenüber, sondern haben
nur die der gesamten Kirche innewohnende apostolische
Überlieferung zu verkünden l).

8. Die Verheissung Jesu: „Die Pforten der Hölle werden
sie nicht überwältigen" 2), verbürgt sowohl das Fortbestehen der
Kirche bis zum Ende der Zeiten, als auch die Erhaltung der
von Christus verkündigten Lehre, da der Glaube an diese Lehre
für die Mitglieder der Kirche notwendig ist. Wenn aber auch
Kirche und Offenbarung niemals untergehen werden, so ist es

doch immerhin denkbar und möglich, dass die geoffenbarte
Wahrheit in einzelnen Teilen der Kirche verkannt und getrübt
werde. Diese Möglichkeit, die zur Zeit des Arianismus
Wirklichkeit geworden ist, dachten sich manche angesehene Theologen

sehr ausgedehnt. Selbst nach der Lehre spätmittelalterlicher

Theologen ist der Fall denkbar, dass die gesamte
Hierarchie die Lehre Christi verkannte oder verleugnete, und
vorübergehend nur Laien derselben treu blieben. Die Tradition
würde dadurch nicht unterbrochen werden und unter der
Einwirkung des hl. Geistes auch bei der Hierarchie — in den vom
Glauben abgefallenen und sich wieder bekehrenden oder in
neuen Mitgliedern — wieder zur Geltung kommen. In seinem
Kommentar zu den Sentenzen des Lombarden3) schreibt z. B.

der hl. Bonaventura : "Wenn auch der Glaube in einzelnen
Personen verloren gehen kann, so ist er doch niemals im allge-

') Langen, a. a. 0., II, 107, 115. III, 93.

3) Matth. 16, 18.

s) Lib. 4, dist. 4, p. 1, dub. 2.



— 61 —

meinen verloren gegangen, noch wird er verloren gehen nach
jener Stelle : Siehe ich bin bei euch etc. Wie daher die Art
immer wenigstens in Einem Individuum erhalten bleibt, so auch
der Glaube in irgend einem aus den Gläubigen. Ebendaselbst ')
sagt er : Die gesamte Kirche (universa ecclesia) kann nicht
irren ; denn dem Petrus ist als dem Repräsentanten der Kirche
(in persona ecclesiaej gesagt : Ich habe für dich gebetet2).

9. Im allgemeinen hielt man noch im spätem Mittelalter
an der Auffassung fest, class die der Kirche gemachten
Verheissungen der Gesamtheit der Gläubigen gelten, nicht der
Hierarchie. Thomas von Aquin ist der erste, der der Hierarchie
den Namen „Kirche" zuerkennt im Gegensatz zu den Laien,
während seine unmittelbaren Vorgänger hiervon noch nichts
wussten. Durch diese später manchmal wiederholte Übertragung
des Begriffes Kirche wurden auch die der Kirche übertragenen
Befugnisse und gegebenen Versprechungen auf die Hierarchie
beschränkt. Aber so sehr erhielt sich auch in dieser Zeit die
altkirchliche Anschauung, dass die Stelle : „Sage es der Kirche",
zur klassischen Beweisstelle wurde für die Unterordnung des

Papstes unter das Konzil, und die andere : „Ich bin bei euch„ von
niemandem auf die Unfehlbarkeit der Hierarchie gedeutet ward3).

Nach einigen Spuren im späteren Mittelalter wurde die
altkirchliche Auffassung erst in neuerer Zeit mehr und mehr
verlassen, an die Stelle der Unfehlbarkeit der Gesamtkirche
trat die Unfehlbarkeit der Hierarchie, und es wurde die der

') Lib. 4, dist. 20, p. 2, cl. 1, qu. 2.

2) Langen, Das vatik. Dogma, Bonn 1876, I, 115. Weitere Stellen aus
den mittelalterlichen Theologen siehe ebenda III, 139, 147 f., 152 f. Vgl.
ferner Joh. de Turrecremata de potestate Papa? et Concilii generalis tractatus.
Oeniponti 1871, herausgegeben von J. Friedrich, p. 14 : « Zur Zeit des Ensebius
von Vercelte, des Hilarius und des Martinus waren diese fast allein katholisch,

da fast alle anderen Prälaten und Kleriker von der arianischen Pest
angesteckt waren Wir müssen fest hoffen, dass Christus, wie bisher,
so auch in Zukunft seine Kirche vor allen Gefahren, die ihr den Untergang
bringen müssteil (finalia pericula), schützen wird. Von ihr hat er Matth. XVI
gesagt : Et portse inferi non praävalebunt adversus eam. Non enim dixit :

Non agitabiuit vel perturbabunt, sed non finaliter pnevalebunt usque videlicet

ad ipsius extinetionem seu finalem consummationem. »

3) Langen, a. a. 0., III, 98. Deutscher Merkur 1872, S. 136. — Selbst
im vatikanischen Dekret findet sich noch eine deutliche Spur der altkirchlichen

Auffassung, indem es die Unfehlbarkeit, qua divinus Eedemptor
Ecclesiam suam instructam esse voluit, auf den Papst überträgt.



(Gesamt-)Kirche gegebene Verheissung der Irrtumslosigkeit auf
die Hierarchie bezogen. Der Unterschied zwischen Klerus
und Laien, und zwischen Bischöfen und Priestern, ferner die
naturgemässe Anordnung, dass das Lehramt in der Kirche
vorzugsweise durch die Bischöfe, und unter ihrer Aufsicht durch
die Priester und Diakonen, wahrgenommen wird, auch die miss-
deutete Stelle Eph. 4, 11, wurden nämlich dazu benützt, die
Distinktion zwischen „lehrender" und „hörender" Kirche zu
machen und auf jene (den Episkopat) das zu beziehen, was
Christus der (Gesamt-)Kirche verheissen hat, namentlich Matth.
28, 20. So entstand die Lehre von der „Unfehlbarkeit der
Hierarchie",1), oder von dem „vermöge des verheissenen göttlichen
Beistandes unfehlbaren Urteil des von Christus eingesetzten
kirchlichen Lehramtes" 2) : oder, wie Möhler sich ausdrückt :

„Die dogmatischen Bestimmungen des (mit der allgemeinen
Mitte vereinigten) Episkopates sind untrüglich, denn er
repräsentiert die allgemeine Kirche, und eine von ihm falsch auf-
gefasste Glaubenslehre würde das Ganze dem Irrtume
preisgeben. Ist darum die Anstalt, welche Christus zur Erhaltung
und Erklärung seiner Wahrheit errichtet hat, in dieser ihrer
Funktion keinem Irrtume unterworfen, so auch das Organ nicht,
durch welches die Kirche sich ausspricht3)." Darauf beruht es,
dass man der lehrenden Kirche aktive, der hörenden Kirche
passive Unfehlbarkeit zuschreibt ^).

Dementsprechend nennt man dann „ecclesia dispersa" die
nicht zu einem allgemeinen Konzil versammelten Bischöfe5),
weshalb Hefele6) auch geradezu von einem „episcopatus
dispersus" spricht. Der consensus ecclesiae dispersée in diesem
Sinne hat aber ebenso wie der consensus der Mitglieder eines

allgemeinen Konzils nur insofern die Bedeutung einer Konstatierung

des Glaubens der Gesamtkirche, als die Bischöfe die

') Heinr. Klee, Kath. Dogmatik, Mainz 1844, I. Bd. S. 184.

8) Heinrich, Dogmatische Theologie, I. Bd., Mainz 1873, S. 694. Cf. S. 698 ff.
II. Bd., Mainz 1876, S. 163 ff.

3) Möhler, Symbolik, S. 393.

*) Klee, a. a. O., S. 135. Heinrich, Dogm.Th.,II, 209. Cf.Heinrich, Lehrbuch

der kath. Dogmatik, Mainz 1900, Nr. 1273. Liebermann, Institutiones
Theological II, 144.

s) A. a. 0. S. 289. Liebermann, a. a. O. 595.

9) Siehe den Artikel : Aktenstücke Hefele und die Infallibilität betreffend

in Nr. 64 dieser Zeitschrift.



— 63 —

naturgemässen Vertreter ihrer Diözesen, also auch die berufenen
Zeugen des in ihren Diözesen überlieferten und herrschenden
Glaubens sind. — —

10. Nach der vor dem Vatikanum herrschenden modernen
Theorie von der Unfehlbarkeit der Konzilien ]) sind die
dogmatischen Definitionen allgemeiner Konzilien darum ein
unzweifelhaft richtiger Ausdruck der katholischen Lehre, weil sie

von dem Episkopate in Verbindung mit dem Papste als solche
promulgiert werden 2).

Ob ein Konzil ein allgemeines ist, kann allerdings nur fide
huniana gewusst werdenB). Es ist aber ein allgemeines, wenn
es vom Papste (und Episkopate) als solches anerkannt wird4).

11. Soll diese Theorie richtig sein, so muss nachgewiesen
werden können, dass Christus verheissen hat : einer Versammlung,

welche (nach Ansicht des Papstes und der Bischöfe) die
zu einem allgemeinen Konzil erforderlichen Bedingungen
erfülle, werde der hl. Geist immer in der Weise beistehen, dass
sie vor jeder unrichtigen dogmatischen Entscheidung bewahrt
bleiben müsse, in ähnlicher Weise, wie an den sakramentalen
Akt die Gnadenwirkung geknüpft ist6).

12. Das ist aber nicht nachzuweisen, vielmehr ist ein solcher
juristischer Mechanismus, vermittelst dessen, wenn nur gewisse
äussere gesetzliche Bestimmungen beobachtet werden, sich
zweifellose Beschlüsse des hl. Geistes ergeben, der alten Kirche
völlig fremd6).

') Klee, Dogm. I, S. 289. Liebermann, a. a. 0., 596 f.
2) So sagt der zweite Hirtenbrief, den die bayerischen Bischöfe in

Verbindung mit den übrigen deutschen ausserösterreichischen im Mai 1871

an den Klerus und die katholischen Laien richteten (bei Friedberg, Samml.
d. Aktenstücke z. 1. vat. Konzil, Tüb. 1872 S. 717) über das Vatikanum :

« Eine allgemeine Kirchenversaminlung hat gesprochen, und daher nicht bloss
die Bischöfe und Väter des Konzils, sondern mit ihnen und durch sie der
verheissene hl. Geist. Dies glaubt von einer allgemeinen Kirchenversammlung

jeder Katholik. Wer also ihren Glaubeiisentscheidungen sich nicht
unterwirft, der widersteht der christlichen Wahrheit, der widersteht nicht
Menschen, sondern Gott. »

3) Liebermann, a. a. 0., S. 604. Vgl. aber Heinrich II, 591.
4) Siehe den eben erwähnten Eichstätter Hirtenbrief 1. c. Scheeben,

Hdbch. d. kth. Dogm. I, 1 Nr. 544.
5) Ketteier, Das unfehlbare Lehramt des Papstes nach der Entscheidung

des vatikanischen Konzils, Mainz 1871, S. 8.

ô) Reinkens, Die päpstl. Dekrete vom 18. Juli 1870, II, 37, 43. IT. 39.

Schulte, Stellung der Konzilien, Päpste und Bischöfe, Prag 1871, S. 45 ff.
cf. Deutscher Merkur 1871, 351.



— 64 —

a) Das N. T. enthält keine solche Verheissung. Matth. 28,
20; Joh. 14, 16 u. s. w. reden von der Kirche, nicht von einem
Konzil, und Matth. 18, 20 bezieht sich auf das gemeinsame
Gebet. Wenn die Beschlüsse des Apostelkonzils mit: „es hat
dem hl. Geiste und uns gefallen"-l) eingeleitet werden, so folgt
daraus nicht, dass jedes allgemeine Konzil als solches den
Beistand des hl. Geistes in dem oben angegebenen Sinne
habe 2).

') Apg. 15, 28.

2) Peter Richard Kenrick, Erzbsch. v. St. Louis im Staate Missouri in
Nordamerika, de Pontificia Infallibilitate, Neapel 1870, S. 30—42. Seine
Erörterungen werden im Theol. Literaturblatt, 1870, S. 574 f. folgendermassen
zusammengefasst : Die Übereinstimmung der Kirchen findet ihren Ausdruck
in dem allgemeinen Konzil, auf dem die Gesamtkirche in den Bischöfen
der einzelnen Kirchen repräsentiert ist. Nur aus Drang der Notwendigkeit
sind diese Konzilien in der alten Kirche gehalten worden. Dass diesen
Versammhingen die höchste Autorität beiwohne, glaubte das christliche Altertum

; und dies anerkennen in der Gegenwart nicht nur alle Katholiken,
sondern auch der grösste Teil derer, die sich von der Kirche g'elrennt
haben. Die Theologen legen insgemein den allgemeinen Konzilien Unfehlbarkeit

bei, unter Aufstellung g'ewisser Bedingungen. Es darf kaum
angenommen werden, der Erlöser habe die Generalkonzilien im Auge, da er
verhiess, er werde in Mitte zweier sein, die sich in seinem Namen
versammeln ; und noch viel weniger darf angenommen werden, es könnten,
weil die mit den Gaben des hl. Geistes ausgerüsteten Apostel geschrieben:
Visum est Spiritui Sancto et nobis, diese Worte ganz in demselben Sinne
von ihren Nachfolgern mit Recht gebraucht werden. Dass der Beistand
des hl. Geistes den allgemeinen Konzilien gewährt werde, leugne ich zwar
keineswegs ; aber es ist nicht zu billigen, wenn damit gesagt werden will,
es sei in den Beschlüssen der Kon/.ilien nichts, als die Aussprüche des
hl. Geistes enthalten, da aus ihren Verhandlungen hervorgeht, der G.aube
sei in den Konzilien viel mehr durch die beigebrachten Zeugnisse der alten
Väter, als durch die Autorität sichergestellt worden, von welcher die
Konzilien geglaubt hätten, sie komme ihnen aus dem Beistande des hl. Geistes
zu. — In den allgemeinen oder ökumenischen Konzilien übt die Kirche
ihre höchste Autorität in Sachen des Glaubens aus, so dass, wenn bei ihrer
Abhaltung die erforderlichen Bedingungen beobachtet wurden, jener den
Namen eines Katholiken nicht verdient, welcher ihren Beschlüssen sich zu
unterwerfen sich weigert Daraus folgt aber nicht, dass die Kirche ihr Lehramt

nur in den allgemeinen Konzilien ausübe, da ihr Glaube aus den in
allgemeinen Konzilien aufgestellten Glaubensbekenntnissen, aus den liturgischen

Büchern und aus der täglichen Predigt des Wortes Gottes durch die
Bischöfe den Gläubigen bekannt wird. Das unfehlbare Lehramt übt also
die Kirche nach Verschiedenheit der Umstände immer aus, stets mit
demselben Ansehen, wenn auch nicht immer auf dieselbe Weise; denn siehölt
nie auf, ihren Kindern «die Säule und Grundfeste der Wahrheit» zu sein.
— Ohne Zweifel kann durch die Konzilien den sich erhebenden Irrtümern
glücklicher und auch schneller begegnet werden, als durch das Ansehen
des alleinigen Papstes, auch wenn die Zustimmung- der sog-enannten Ecclesia



— 65 —

b) In den ersten drei christlichen Jahrhunderten ist ein
allgemeines Konzil niemals als ein unfehlbares Mittel zur Entscheidung

von Glaubeiisstreitigkeiten in Aussicht genommen worden.
Praktisch wurde in der genannten Periode nach der Traditionsregel

jede Lehrstreitigkeit schliesslich entschieden, oder nicht
entschieden, nicht durch formellen Beschluss, sondern tatsächlich.

War eine Lehre gegen die einmütige Überlieferung vor
allem in den grossen apostolischen Kirchen, so wurde sie als
Irrlehre immer wieder abgewiesen ; war der Zweifel an ihrer
Allgemeinheit nur künstlich von einzelnen Personen erregt,
und wurde die Übereinstimmung der Kirche dargetan, so wurde
ihre Anerkennung zum förmlichen Bekenntnisse; fanden sich
aber in den verschiedenen Kirchen verschiedene Ansichten, so

erfolgte keine Entscheidung, weil man die apostolische Predigt
darin nicht erkannte. — Das erste allgemeine Konzil hat 325

Kaiser Konstantin berufen, um die religiöse Einheit in seinem
Reiche herzustellen1).

c) Bei den Kirchenvätern findet sich die fragliche Theorie
nicht. Augustinus sagt sogar2): Plenaria concilia sa3pe priora
posterioribus emendari, cum aliquo experimento rerum aperi-
tur, quod clausuni erat, et cognoscitur, quod latebat.

dispersa durch ausdrücklichen oder stillschweigenden Beitritt der Bischöfe
hinzukommt. Denn diese Beistimmung darf nicht ohne Grund vorausgesetzt
werden, noch kann sie leicht erwiesen werden, und sie scheint der
Bedingung jener « grossen Untersuchung » (Apg'. 15,7) zu ermangeln, weiche
in den Konzilien stattfindet, wenn die Bischöfe unter einander ihre
Ansichten erörtern. Den Neuerern wird es immer freistehen, diese Zustimmung
zu leugnen und sie entweder der Sorglosigkeit oder der Furcht der
Bischöfe zuzuschreiben, den Dekreten des Papstes sich zu widersetzen. Die
mit der Feier der Konzilien notwendig verbundene längere Frist kann der
besseren Untersuchung der in Frage stehenden Sache nur förderlich sein ;

und das höchste, allgemein anerkannte Ansehen derselben scheint geeigneter

zu sein, die Irrenden auf den WTeg der Wahrheit zurückzuführen,
als ein Dekret des römischen Papstes, welches sie als das eines einzelnen
Menschen und als nicht genugsam erwogen zurückweisen können. Es fehlt
nicht an solchen, welche meinen, das schwere Unglück, welches die Kirche
durch die letzten vier Jahrhunderte erlitten hat, hätte nicht so weit um
sich greifen oder so lange dauern können, wenn allgemeine Konzilien
schneller und häufiger, als es wirklich geschehen, wären gefeiert worden.

') Reinkens, Ppstl. Dekrete, II, 31 ff.
2) De baptismo c. Donat. 2, 4. Über die Bedeutung dieser Stelle, und

wie dieselbe zu erklären ist, s. J. Langen im Theol. Literaturblatt, 1870,
S. 496 f. ; 1873, S. 368 f. Jedenfalls zeigt die im Texte mitgeteilte Stelle,
dass dem hl. Augustinus die Annahme einer mechanischen Konzilsunfehl-
barkeit durchaus fern lag.

Kevne intern.de Theologie. Heft 65, 1909. 5



— 66 —

d) Die Bedenken gegen die Beschlüsse des fünften
allgemeinen Konzils wurden nicht auf Zweifel an seiner Ökumeni-
zität, sondern auf den Inhalt seiner Beschlüsse gestützt1).

e) Auch spater noch wurde oft eine Anschauung
vorgetragen, welche jener Theorie widerspricht. Dass man sich das
allgemeine Konzil nicht als einen auf alle Fälle vom hl. Geiste
dirigierten Mechanismus dachte, beweist am deutlichsten Karl
der Grosse, der den ökumenischen Charakter eines Konzils
lediglich von dessen Übereinstimmung mit der alten Lehre
abhängig machte. In den libri Carolini wird das Ansehen des
vom Papste anerkannten siebenten allgemeinen Konzils
bestritten, „weil es die Reinheit des allgemeinen Glaubens nicht
unbefleckt bewahrt habe", und „mit den Dogmen der alten Väter
nicht zufrieden", „den Lehren der Gesamtkirche widerspreche" s).

Im 15. Jahrhundert waren es gerade die oppositionellen
Elemente, welche die Unfehlbarkeit der allgemeinen Konzilien
betonten, um den Beschlüssen von Konstanz und Basel das nötige
Gewicht zu verschaffen. Es wurde aber anderseits durch eine
vorsichtige Begriffsbestimmung der Gedanke an einen Infaüi-
bilitäts-Mechanismus ferngehalten3). Ähnlich wurde später dem
Protestantismus gegenüber verfahren*).

') Hefele, Konziliengesch., II, 911 ff.
2) Libri Carol. 4, 28. Langen, Vat. Dogma, II, 138.

s) Langen, a. a. 0., III, 149, 151, 154—157. Deutscher Merkur 1872, 309,

Vergi, den oben erwähnten Traktat von Turrecremata, wo S. 46 der
Gedanke ausgeführt wird : Ein allgemeines Konzil ist nicht immer jene Kirche,
die nicht irren kann, denn einige Konzilien haben geirrt, und ihre
Irrtümer sind später von Päpsten oder anderen Konzilien berichtigt worden.
S. 91 f. heisst es, von einem in der rechten Weise versammelten und in
der rechten Weise fortgeführten, beständig mit seinem Haupte vereinigten
Konzil sei nicht leicht anzunehmen, dass es in einen Irrtum falle, da mit
Wahrscheinlichkeit die Gegenwart des hl. Geistes angenommen werden
dürfe. Quod tarnen hoc sit ita necessarium, ut oppositum eius sit
impossibile, non videtur Denn non est necesse dicere, concilium esse

illam ecclesiam, quae errare non potest. Nach S. 93 f. muss man den
Beschlüssen eines allgemeinen Konzils gehorchen, sofern sie nicht der hl. Schrift
und den Dekreten früherer Konzilien widersprechen, namentlich in Glaubenssachen.

S. 95 : Wenn der Papst oder ein Konzil einen Glaubensartikel
festsetzen (condendo unum articulum fidei), so machen sie denselben nicht,
sondern leiten ihn aus der hl. Schrift oder aus einem anderen Artikel ab

(eliciunt). Et ideo si concdiiim aliquem articulum de novo conderef, qui esset

contra s. scripturam vel ex illa non posset elici, non teneremur illum pro
articulo fidei suscipere.

4) Das Nähere darüber siehe bei Langen, Das vat. Dogma, IV, 18 ff.



— 67 —

f) Wäre jene Theorie richtig, so wäre eine der wichtigsten
Aufgaben gewesen, die Erfordernisse zu einem allgemeinen
Konzil in der nämlichen Weise genau festzustellen, wie die
Erfordernisse zur gültigen Spendung der Sakramente genau
festgestellt worden sind. Es ist aber nie darauf besonderes Gewicht
gelegt worden, theoretisch zu bestimmen, z. B. wie viele
Bischöfe an einem Konzil teilnehmen müssen ; wer Stimmrecht
habe u. s. w.l). — Es ist sogar kontrovers, welche Konzilien
als ökumenisch anzusehen sind2).

13. Bei richtiger Auffassung der Autorität allgemeiner
Konzilien in Glaubenssachen hat ein allgemeines Konzil die Aufgabe,
aufgetauchten Irrtümern und Zweifeln gegenüber den
überlieferten Glauben der Kirche zu konstatieren. Es ist das sicherste
Mittel zur Lösung dieser Aufgabe, wenn die Mitglieder des Konzils

a) wirklich die ganze Kirche repräsentieren,
b) frei und wahrheitsgemäss von dem Glauben der durch

sie vertretenen Teile der Kirche Zeugnis ablegen,
c) die betreffenden Fragen gewissenhaft nach der hl. Schrift

und der Tradition prüfen, und
d) einmütig auf Grund dieser Zeugnisablegung (b) und

Prüfung (c) die Glaubenssätze formulieren3).
14. Dabei hat das Konzil den Beistand des hl. Geistes. Wenn

aber von allgemeinen Konzilien in Ausdrücken geredet wird, wie:
sie hätten per spiritum sanctum, annuente sp. s. definiert, od. dgl.,
so wird damit ein spezifischer Beistand des hl. Geistes in dem
unter Nr. 10 angegebenen Sinne für das allgemeine Konzil schon
darum nicht beansprucht, weil die nämlichen Ausdrücke auch
von Partikularsynoden gebraucht werden. Die Möglichkeit, dass

ein (scheinbar) allgemeines Konzil irre, ist also damit nicht
ausgeschlossen.

15. Wenn die Konzilsbeschlüsse von den Mitgliedern der
alten Konzilien und von den Kirchenvätern als unzweifelhaft
richtig angesehen wurden, so geschah das nicht auf Grund des

Glaubens an eine Unfehlbarkeit der allgemeinen Konzilien in
dem unter Nr. 10 angegebenen Sinne, sondern auf Grund der

') Hefele, Konziliengesch., I, 16 ff.
*) A. a. O., S. 59 ff.
3) Schulte, Lehrb. des Kirchenrechts S. 348—50. Derselbe, Stellung

der Konzilien etc. S. 58.



— 68 —

Überzeugung, dass jene Beschlüsse die in Schrift und Tradition
enthaltene Lehre zum Ausdruck brachten ').

16. Diejenigen Theologen, denen es mit dem unter Nr. 13
angedeuteten katholischen Glaubensgrundsatz wirklich ernst ist,
messen den allgemeinen Konzilien die höchste Autorität bei und
halten ihre Aussprüche für verbindlich, weil sie in ihnen die Re-
präsentation der Kirche erblicken. Der Streit, ob das allgemeine
Konzil unfehlbar sei oder nicht, ist —- nicht für den römischen
— wohl aber für den katholischen Theologen mehr ein Streit
um das Wort, als um die Sache. Die, welche die Frage bejahen,
denken dabei an das wahre allgemeine Konzil, welches nicht
identisch ist mit der Zusammenkunft sämtlicher Bischöfe, sondern
erst dann in die Erscheinung tritt, wenn es als wirklicher
Repräsentant der Gesamtkirche deren Lehre zum Ausdruck bringt.
Und jene, welche die Frage verneinen, wollen damit eben den
Gedanken aussprechen, dass die Wahrheit nicht an einen
konziüaren Mechanismus gebunden sei, sondern möglicherweise
auch auf einem (äusserlich) allgemeinen Konzil verleugnet
werden könne2).

17. Wenn aber ein Kouzilsdekret sich als der hl. Schrift
und der Tradition widersprechend, also als materiell unrichtig,
erweisen lässt, so wird auch immer die formelle Ungültigkeit
desselben durch den Mangel wenigstens eines der oben unter
Nr. 13 a—cl angegebenen Requisite zu erweisen sein3). Die
Anwendung auf das Vatikanum ergibt sich von selbst. —

Anhang. Nachträglich gelangte durch die Güte des Herrn
Prof. Dr. J. Friedrich in München ein Schreiben zu meiner
Kenntnis, das eine prächtige Ergänzung zu dem im 64. Bande
dieser Zeitschrift S. 693 mitgeteilten Briefe Kettelers an den
Nunzius über die Berufung deutscher Konsultoren bildet, und
daher hier anhangsweise veröffentlicht werden soll.

J) Döllinger's Erklärung vom 9. März 1870 über die neue Geschäftsordnung

und ihre theol. Bedeutung, bei Friedberg, Samlg. d. Aktenst. z. 1.

vat. Konzil, Tüb. 1872, S. 422ff. Theol. Literaturbl. 1873,128. Schulte, Stellung
der Konzilien etc. S. 36. Reinkens, Päpstl. Dekrete, II, S. 31 ff. bes. S. 37.

") Langen, Das vatik. Dogma, IV, 17.

3) Über die in Nr. 13 ff. angedeutete konziliare Autorität vgl. noch
namentlich das Kapitel « von den Kirchenversammlungen » im Kathol.
Katechismus, herausgegeben im Auftrage der altkatholischen Synode. Bonn.



— 69 —

Prof. Cornelius in München, Freund Döllingers und von
diesem in vieler Beziehung unterrichtet, schrieb an Oberlehrer
Stumpf in Koblenz :

Rigi-Scheideck, 15. August 1869.

Dagegen will ich dir verraten, dass Hefele bei seiner
neuüchen Anwesenheit [in München] sein Erlebnis in Rom
erzählt hat. Nachdem man ihn 3 Wochen hat spazieren gehen
lassen, hat man ihm einen Bericht über Zeremoniell und
Geschäftsordnung am Trienter Konzil aufgetragen. Auf sein

Begehr bekam er dafür ein paar Bände von den Akten des
Konzils. Aber nicht nach Hause, sondern er musste in einem
kalten Zimmer arbeiten. Er machte seine Arbeit, die man,
wie er sagt, von jedem anderen für 10 Gulden hätte machen
lassen können — und war fertig. Du kannst daraus ersehen,
was diese Konsultationen und Vorbereitungen für das Konzil
zu bedeuten haben. Die anderen Herren dürfen nichts sagen,
indem man sie eidlich zum Stillschweigen verbunden hat. Bei
Hefele hat man das vergessen!

Man hat auch versucht, Hefele für seine Bestätigung als
Bischof eine Bedingung aufzuerlegen : nämlich eine Ausdehnung
des Seminarunterrichts in Rottenburg, in der Art, dass dadurch
die Tübinger Fakultät brachgelegt würde. Er hat das frank
und frei abgelehnt, und so musste man es dabei lassen. —

Menn.


	Über das Subjekt der kirchlichen Unfehlbarkeit

