Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 65

Artikel: Uber das Subjekt der kirchlichen Unfehlbarkeit
Autor: Menn

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403722

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403722
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UBER DAS SUBJEKT
DER KIRCHLICHEN UNFEHLBARKEIT.

Die in den Nummern 63 und 64 dieser Zeitschrift veroffent-
lichten Ausserungen Hefeles iiber die Infallibilitit zeigen, dass
er sein schliessliches Verhalten zu rechtfertigen trachtete durch
die mechanische Auffassung der konziliaren Unfehlbarkeit und
durch die ebenso mechanische Auffassung der Bedeutung einer
Zustimmung des ,episcopatus dispersus“. Demgegeniiber diirfte
es nicht unangemessen erscheinen, die Lehre von der kirch-
lichen Unfehlbarkeit genauer zu beleuchten. Teilweise im An-
schluss an Aufzeichnungen, die nach Vortrigen des sel. Prof.
Reusch gemacht wurden, soll dies auf Grund der in der altkatho-
lischen Literatur niedergelegten Forschungsresultate und unter
Bezugnahme auf die neukatholischen Darstellungen namentlich
bei Scheeben und Heinrich im folgenden durch Aufstellung
einiger Thesen geschehen, nachdem eine kurze Skizze der vati-
kanischen Doktrin vorausgeschickt ist.

a) Eine Lehre, die weder mit der richtigen?), noch mit der
mechanischen ?) Auffassung der Unfehlbarkeit allgemeiner Kon-
zilien harmoniert, ist die auf dem Vatikanum verkindigte. Nach
der vatikanischen Lehre ist der Papst mit jener Unfehlbarkeit
ausgertistet, womit Christus seine Kirche bei der Definition
einer auf den Glauben oder die Sitten beziiglichen Lehre aus-
gestattet wissen wollte. Darum sind die Entscheidungen des
Papstes, wenn er ex cathedra spricht, d. h. wenn er in Ausiibung
seines Amtes als Hirt und Lehrer aller Christen kraft seiner
hochsten apostolischen Autoritit eine den Glauben oder die
Sitten betreftende Lehre als von der gesamten Kirche festzu-

) Siehe im foigenden Nr. 13 ff.
#) Nr. 10.



halten definiert, aus sich, nicht etwa erst infolge der Zustimmung
der Kirche, unabinderlich?!), d. h. ein unzweifelhaft richtiger
Ausdruck der katholischen Lehre.

b) Nach der vatikanischen Liehre ,steht das hoéchste Lehr-
und Richteramt dem Papste zu als dem einzigen und hochsten
Haupte der Kirche, nur in Vereinigung mit ihm und in Unter-
ordnung unter ihm dem Episkopate ?)“.

¢) Die Definitionen al'gemeiner Konzilien sind als unzweifel-
haft richtiger Ausdruck der katholischen Lehre nur anzusehen,
weil und insofern sie vom Papste ex cathedra verkiindigt werden.
Er kann darum auch den Ausspriichen eines Konzils entgegen-
treten, und ereignete sich der Fall, dass auf der einen Seite
siimtliche {ibrige Bischofe des Irdkreises, aut der anderen der
Papst allein stande, so miissten alle, auch simtliche Bischofe,
seiner Entscheidung sich unterwerfen?).

d) Die Berufung eines allgemeinen Konzils ist nur eines
der verschiedenen Mittel, welche der Papst anwenden kann,
um eine von ihm selbst zu gebende definitive Lehrentscheidung
vorzubereiten 4).

e) Die Definitionen von Partikularkonzilien sind als unfehl-
bar anzusehen, wenn der Papst dieseiben durch eine Approbatio
in forma solemni zu seinen eigenen macht?).

/) Durch die Unfehlbarkeit des Papstes ist zugleich ,ver-
birgt, dass er in scinen dogmatischen Entscheidungen niemals
die Grenzen seiner Kompetenz iiberschreitet” ®).

g) Ob eine Kundgebung des Papstes ,eine formliche Lehr-
entscheidung ist, wie weit sich diese erstreckt und was sie um-
fasst, hiingt von der Absicht ab, welche der Papst dabei hat® 7).
An eine bestimmte Form ist er dabei nicht gebunden 8). Etwaige
Zweifel und Streitigkeiten tber die Frage, ob und inwieweit eine

1 Const. I de eccles. Chr. c. 4.

%) Heinrich, Dogmatische Theologie, zweiter Band, Mainz 1876. S. 247,

%) Heinrich, a. a. O., S. 267 f. Scheeben, Handbuch der katholischen
Dogmatik, erster Band, Freiburg i. B. 1873 (in: Theol. Bibliothek), 1. Buch
Nr. 512 und Nr. 336. Langen, D. vatik. Dogma I, 1—3.

*) Heinrich, a a. 0., Seite 261.

%) Scheeben, a. a. O, Nr. 571, Nr. 573.

) Heinrich, a. a. O., Seite 215. Theol. Literaturbl. 1870, 413.

Y Heinrich, a. a. O., 8. 217.

) Ebenda, S. 218.



papstliche Entscheidung unfehlbar sei, erledigt ﬂamtorltajtiv und
definitiv* der Papst?).

f) Der Papst fillt seine Lehrentscheidungen _nicht kraft
einer Revelation oder eigentlichen Inspiration, sondern durch
Anwendung der in der allgemeinen Ordnung gegebenen ent-
sprechenden Mittel der Erforschung der Schrift und Tradition,
des Nachdenkens und des Gebetes, aber Gott sorgt dafiir, dass
diese Mittel in geniigendem Masse wirklich angewendet werden
. ... und lasst nicht zu, dass eine pépstliche Lehrentscheidung
in temeriarer Weise ohne die nétigen Vorbereitungen oder gar
in absichtlicher Bosheit erlassen werde. Wenn also der Papst
eine formell giiltige Lehrentscheidung erlisst, so ist es vermoge
der gottlichen Assistenz auch gewiss, dass die dazu notigen
inneren Bedingungen geniigend vorhanden sind, und dass somit die
formell giiltige Entscheidung immer auch materiell richtig ist“ 2).

i) ,Der Papst ist bei seinen Lehrentscheidungen unbedingt
an die Uberlieferung und an den Sinn der Kirche gebunden,
aber die gottliche Assistenz birgt dafar, dass er in seinen
Kathedralentscheidungen nie von der Uberlieferung der Kirche
abweicht, und es ist darum nicht nur unmdéglich, dass die Kirche
sich einer Lehrentscheidung des Papstes nicht unterwerfe,
sondern auch unmoglich, dass sie in derselben nicht ihren
eigenen Glauben wiedererkenne* 9).

k) ,Alle Theologen geben zu, dass der Papst, von Kathedral-
entscheidungen abgesehen, eine irrige Meinung in (laubens-
sachen haben konne.“* Nicht wenige geben auch als moglich
zu, ,dass der Papst personlich ein Haretiker werden konne“,
sagen dann aber, in diesem Falle werde Gott verhindern, ,dass
ein solcher Papst seine hiretische Meinung durch eine Kathedral-
entscheidung der Kirche als Glaubensartikel vorschreibe“.
yAndere halten es fur eine sehr probabele und fromme Meinung*,
»weil fir naturgemésser und dem Wohle der Kirche entspre-
chender®, .dass Gott nicht zulasse, dass ein Haretiker Papst
oder dass ein Papst Haretiker werde“*).

[) Die doktrinellen Dekrete der romischen Kongregationen
sind nicht unfehlbar, haben aber eine so starke Prasumption

Y Heinrich, a. a. 0., S. 220,

?) Heinrich, a. a. ()., S. 237 f. Cf. Scheeben, a. a. 0., Nr. 482.
3) Heinrich, a. a. 0., S. 266

%) Ebenda, S. 25T7.



57

der Wahrheit fiir sich, dass wenigstens fiir die Zeit, wo sie er-
lassen werden, Zustimmung zu denselben gefordert werden
muss. Dekrete des Papstes selbst und also unfehlbar sind solche
Dekrefte (nach der Ansicht der meisten infallibilistischen Theo-
logen), wenn der Papst dieselben formlich bestéitigt und zu
promulgieren befiehlt. In welcher Form diese Bestitigung zu
~erteilen ist, um die Dekrete unfehlbar zu machen, hingt von
der Intention des Papstes ab. Nach der gewdohnlichen Ansicht
geniigt die Promulgation eines Dekretes mit einer Formel wie:
Sanctissimus sua suprema auctoritate confirmavit et promulgari
mandavit?!), — —

Gehen wir nun dazu tiber, gegeniiber der im bisherigen
skizzierten neukatholischen Doktrin die richtige Auffassung
anzudeuten,

1. Uber das von Christus und den Aposteln vermittelte
depositum fidei hinaus gibt es keine neuen Offenbarungen. Des-
gleichen ist im N. T. die Kirchenordnung festgelegt.

2. Deswegen braucht man aber nicht das Prinzip der histo-
rischen Entwicklung als auch in der Kirche zu Recht bestehend
zu bestreiten. Wie jede andere Gescllschaft musste auch sie
unter verianderten Umstdnden verdnderte Formen annehmen.
Die Zeit der ungehindertsten und weitesten Verbreitung be-
dingte eine andere Gestalt und andere Einrichtungen, als die
Periode der Griindung und der Anfange des kirchlichen Lebens..
Aber wihrend jede andere, rein menschliche Gesellschaft ihre
Entwicklung bis zu dem Grade volliger Umgestaltung ausdehnen
darf, kann die Kirche als gottliche Stiftung, ohne ihrer Be-
stimmung mehr oder minder untreu zu werden, nie die Grund-
ziige verleugnen, welche Christus selbst ihr aufgepriagt, und
mit denen sie, durch die Apostel reprisentiert, zuerst in der
Welt erschien?). — Diese Regel, auf die Frage nach der kirch-
lichen Unfehlbarkeit angewendet, ergibt folgendes.

3. Im weitesten Sinne ist die Kirche die Tréigerin und Be-

wahrerin der geoffenbarten religiosen Wahrheit. Diesen Lehr-
inhalt bewahrt sie von Geschlecht zu Geschlecht der Mensch-

1 Scheeben, a. a. O, Nr. 564 ff. Heinrich, a. a. O, 1I, 553 f. Deutscher
Merkur 1883, Nr. 4, S. 28, Reusch, Der Prozess Galilei’'s und die Jesuiten,
Bonn 1879, S. 444 ff., S. 470 ff.

) J. Langen, Das vatik. Dogma, Bonn 1876, I, 21.



ey B oo

heit unter dem (jedoch im besondern nicht nachweisbaren)
Beistand des hl. Geistes. Darin also besteht die Unfehlbarkeit
der Kirche, dass die von Christus und den Aposteln tiberlieferte
Lehre unter gottlichem Schutze siegreich gegen alle Neuerungen
verteidigt, erfolgreich vor allen Missverstindnissen und Miss-
deutungen bewahrt, unveriindert, unvermindert und unvermehrt
erhalten bleibt bis zum Ende der Zeiten?!). Mit Rucksicht auf
diese Téatigkeit ist die Kirche eine ,Saule und Grundfeste der
Wahrheit* ?),

4. Was aber ist die Kirche ? Wie schon der Name <xxdyoic
sagt, die Versammlung oder die Gesamtheit der Gliubigen,
welche die Idee des Reiches Gottes sichtbar darstellt. So oft das
Wort im N. T. uns begegnet, hat es diese Bedeutung, z. B. auch
Matth. 18, 15 ff,, 1 Kor. 5, 1 ff, 6, 1 ff. Iis war die Auffassung
in der patristischen Zeit und noch im Mittelalter, dass die Kirche
(nicht die Hierarchie, sondern) die Gesamtheit der Gliubigen
sei, dass alles der Kirche Verheissene dieser Gemeinschaft gelte,
welche Priester wie Gliubige umfasse. Die Hierarchen sah man
als die Organe der Kirche an, welche sie repriasentierten, und
deren die Gesamtheit sich bediente, um ihren Glauben auszu-
sprechen., Daher konnte bei Glaubensfragen nicht die eigene
Meinung der Bischofe, oder das von ihnen willkiirlich, vielleicht
sehr oberfliichlich und unreif gebildete Urteil massgebend sein,
sondern nur das Zeugnis der Gesamtheit, welche sich der
Hierarchie als ihres Mundes bediente. Nicht den Bischofen war
die Unfehlbarkeit verheissen als Werkzeugen des hl. Geistes,
denen dann die Gesamtheit der Gliaubigen sich blind zu unter-
werfen hatte, sondern diese, d. i. die Kirche, besass die Zuver-
sicht, dass unter dem Schutze des hl. Geistes die von den Aposteln
tiberlieferte Wahrheit unversehrt in ihr werde erhalten bleiben
bis zum Ende der Zeiten. Bei einer richtigen Wiirdigung und
Handhabung ihres Amtes konnten die Bischofe sicher sein, das
Richtige, das allen gemeinsame Glaubensbewusstsein unver-
falscht zum Ausdruck zu bringen; bei einer Verkennung und
Veruntreuung vernichteten sie sofort selbst ihre ganze Auto-
ritit?).

1) J. H. Reinkens, Die pépstl. Dekrete vom 18. Juli 1870, Miinster 1871,
Vorwort. J. Langen, a. a. 0., I, 28.

5 1 Tim. 3, 15.

) Langen, a.a. O., II, 115. Deutscher Merkur 1872, 136.




— 59 —

Im Anschlusse an Augustins?!) Ausspruch: ,Ecclesia est
populus Dei toto orbe terrarum diffusus®, definiert noch der
Catechismus Romanus?): ,Ecclesia est populus fidelis per uni-
versum orbem dispersus“ und fiigt nur bei?): [ Universe etiam
ecclesice partes ecclesiee nomine significari solent*: 1 Kor. 1,
2 Ecclesiee Dei, quee est Corinthi. Dann: , Interdum ecclesize
nomine eius preaesides ac pastores significantur®; als Beispiel wird
nur Matth. 18, 17 angefiihrt: Si te non audierit, dic ecclesiee.

b. Wie jede geordnete Gemeinschaft der Organisation be-
darf, so traf auch der Heiland Einrichtungen dafiir, dass die
von ihm gegriindete Gemeinschaft das ihr vorgesteckte Ziel zu
erreichen vermochte und in ihrem Bestand gesichert war. Neben
andern Auftrigen Ubergab er den Aposteln die Gewalt, alle
Volker zu lehrent*). Die Apostel setzten durch Handauflegung
Kirchenvorsteher ein als Teilnehmer an ihrer Gewalt und als
Nachfolger in ihrem Amte ). Christus aber ist es, der die Apostel
erwithlt und mit seinen Vollmachten ausgeristet in die Welt
sendet ®); oder nach seiner Auffahrt der hl. Geist, der auch in
der Folgezeit, wenngleich mittelbar, die Kirchenvorsteher be-
stellt, die christliche Gemeinde zu leiten?).

6. Die Kirchengewalt geht also nicht von der Gemeinde
aus, sondern stammt von Gott und wird im Namen Christi aus-
geiibt. Aber die Gemeinde, die Verwirklichung des Reiches
Gottes ist der Zweck, dem die Kirchengewalt mit ihren Trigern
sich dieustbar zu machen hat, und der einzelne Triager handelt
als Reprasentant der Gemeinde. Nur weil die kirchlichen Voll-
machten nicht der ganzen Gemeinde, sondern bloss einzelnen
Personen ibertragen werden koénnen, sind solche mit denselben
ausgeriistet %),

1. Mit der Verkiindigung der geoffenbarten Wahrheit sind
vorzugsweise die Bischéfe, und unter ihrer Aufsicht die Priester
und Diakonen, betraut. Aber das Lehren ist nicht in demselben
Sinne ein Privileg der Hierarchie, wie die Vermittlung der Gnade

) De catech. rud. c. 3.

)1, X, 2.

% qu. 10.

1) Matth. 28, 19 f.

% 1 Tim. 4, 14. 2 Tim. 1, 6.

& Luk. 6, 13. Joh. 15, 16. 20, 21.

) Apg. 1, 23 ff, 13, 2. 20, 28.

’) Die neutest. Beweisstellen siehe bei Langen,a.a. 0., I, 23 ff. cf. II, 112.



= b =

durch die hl. Sakramente. Der Hierarchie wird darum auch der
Beistand des hl. Geistes in besonderer Weise zuteil, ohne dass
aber darum einem einzelnen oder der Gesamtheit der Hierarchie
die Unfehlbarkeit verbiirgt wiare. Noch im Mittelalter wurden
die Worte Matth. 28, 20: _Siehe ich bin bei euch alle Tage bis
ans Ende der Welt“ nicht in der Weise, wie es jetzt gewdhn-
lich geschieht, auf die Bischife bezogen und dann als Beweis
tir die Unfehlbarkeit der allgemeinen Konzilien oder der sog.
lehrenden Kirche verwendet. Der Begriff ,lehrende Kirche“ in
dem modernen Sinne der Infallibilisten ist iiberhaupt dem Alter-
tum bis zum 12. Jahrhundert vollig fremd: man kannte nur
eine Kirche, und das war die Gesamtheit der Gliubigen. Frei-
lich hat diese Kirche ihre Lehrer, aber diese Lehrer stehen
den Glaubigen nicht als Unmiindigen gegeniiber, sondern hahen
nuar die der gesamten Kirche innewohnende apostolische Uber-
lieferung zu verkiinden!).

8. Die Verheissung Jesu: ,Die Pforten der Hoélle werden
sie nicht tiberwaltigen* ?), verbiirgt sowohl das Fortbestehen der
Kirche bis zum Ende der Zeiten, als auch die Erhaltung der
von Christus verkiindigten Lehre, da der Glaube an diese Lehre
fur die Mitglieder der Kirche notwendig ist. Wenn aber auch
Kirche und Offenbarung niemals untergehen werden, so ist es
doch immerhin denkbar und moglich, dass die geoffenbarte
Wahrheit in einzelnen Teilen der Kirche verkannt und getriibt
werde. Diese Moglichkeilt, die zur Zeit des Arianismus Wirk-
lichkeit geworden ist, dachten sich manche angesehene Theo-
logen sehr ausgedehnt. Selbst nach der Lehre spitmittelalter-
licher Theologen ist der Fall denkbar, dass die gesamte Hier-
archie die Liehre Christi verkdnnte oder verleugnete, und vor-
tibergehend nur Laien derselben treu blieben. Die Tradition
wiirde dadurch nicht unterbrochen werden und unter der Ein-
wirkung des hl. Geistes auch bei der Hierarchie — in den vom
Glauben abgefallenen und sich wieder bekehrenden oder in
neuen Mitgliedern — wieder zur Geltung kommen. In seinem
Kommentar zu den Sentenzen des Lombarden3) schreibt z. B.
der hl. Bonaventura: Wenn auch der Glaube in einzelnen Per-
sonen verloren gehen kann, so ist er doch niemals im allge-

1) Liangen, a. a. O., II, 107, 115. III, 93.
?) Matth. 16, 18.
%) Lib. 4, dist. 4, p. 1, dub. 2.



— 61 —

meinen verloren gegangen, moch wird er verloren gehen nach
jener Stelle: Siehe ich bin bei euch etc. Wie daher die Art
immer wenigstens in Einem Individuum erhalten bleibt, so auch
der Glaube in irgend einem aus den Glaubigen. Ebendaselbst?)
sagt er: Die gesamte Kirche (universa ecclesia) kann nicht
irren ; denn dem Petrus ist als dem Repréisentanten der Kirche
(in persona ecclesie) gesagt: Ich habe fiur dich gebetet ?).

9. Im allgemeinen hielt man noch im spéitern Mittelalter
an der Auffassung fest, dass die der Kirche gemachten Ver-
heissungen der Gesamtheit der Gliubigen gelten, nicht der |
Hierarchie. Thomas von Aquin ist der erste, der der Hierarchie °
den Namen ,Kirche* zuerkennt im Gegensatz zu den Laien,
wihrend seine unmittelbaren Vorginger hiervon noch nichts
wussten. Durch diese spiiter manchmal wiederholte Ubertragung
des Begriffes Kirche wurden auch die der Kirche iibertragenen
Befugnisse und gegebenen Versprechungen auf die Hierarchie
beschriankt. Aber so sehr erhielt sich auch in dieser Zeit die
altkirchliche Anschauung, dass die Stelle : ,Sage es der Kirche*,
zur klassischen Beweisstelle wurde fir die Unterordnung des
Papstes unter das Konzil, und die andere : ,Ich bin bei euch,, von
niemandem auf die Unfehlbarkeit der Hierarchie gedeutet ward?3).

Nach einigen Spuren im spéiteren Mittelalter wurde die
altkirchliche Auffassung erst in neuerer Zeit mehr und mehr
verlassen, an die Stelle der Unfehlbarkeit der Gesamtkirche
trat die Unfehlbarkeit der Hierarchie, und es wurde die der

1) Lib. 4, dist. 20, p. 2, d. 1, qu. 2.

) Langen, Das vatik. Dogma, Bonn 1876, I, 115. Weitere Stellen aus
den mittelalterlichen Theologen siehe ebenda III, 139, 147 f, 152 f Vgl
ferner Joh. de Turrecremata de potestate Papze et Concilii generalis tractatus.
Oeniponti 1871, herausgegeben vondJ. Friedrich, p.14: « Zur Zeit des Ensebius
von Vercelle, des Hilarius und des Martinus waren diese fast allein katho-
lisch, da fast alle anderen Priilaten und Kleriker von der arianischen Pest
angesteckt waren . . . . Wir miissen fest hoffen, dass Christus, wie bisher,
so auch in Zukunft seine Kirche vor allen Gefahren, die ihr den Untergang
bringen miissten (finalia pericula), schiitzen wird. Von ihr hat er Matth. XVI
gesagt: Kt porte inferi non prevalebunt adversus eam. Non enim dixit:
Non agitabunt vel perturbabunt, sed non finaliter prevalebunt usque vide-
licet ad ipsius extinctionem seu finalem consummationem. »

%) Langen, a. a. O, III, 98. Deutscher Merkur 1872, S. 136. — Selbst
im wvatikanischen Dekret findet sich noch eine deutliche Spur der altkirch-
lichen Auffassung, indem es die Unfehlbarkeit, qua divinus Redemptor
Eecelesiam suam . . . . instructam esse voluit, auf den Papst iibertrigt.



(Gesamt-)Kirche gegebene Verheissung der Irrtumslosigkeit auf
die Hierarchie bezogen. Der Unterschied zwischen Klerus
und Laien, und zwischen Bischofen und Priestern, ferner die
naturgemiisse Anordnung, dass das Lehramt in der Kirche vor-
zugsweise durch die Bischofe, und unter ihrer Aufsicht durch
die Priester und Diakonen, wahrgenommen wird, auch die miss-
deutete Stelle Eph. 4, 11, wurden némlich dazu beniitzt, die
Distinktion zwischen ,lehrender“ und ,hérender“ Kirche zu
machen und auf jene (den Episkopat) das zu beziehen, was
Christus der (Gesamt-)Kirche verheissen hat, namentlich Matth.
28, 20. So entstand die Lehre von der ,Unfehlbarkeit der Hier-
archie“!), oder von dem ,vermoge des verheissenen gottlichen
Beistandes unfehlbaren Urteil des von Christus eingesetzten
<irchlichen Lehramtes“?) : oder, wie Mohler sich ausdriickt:
,Die dogmatischen Bestimmungen des (mit der allgemeinen
Mitte vereinigten) IEpiskopates sind untriiglich, denn er repréi-
sentiert die allgemeine Kirche, und eine von ihm falsch auf-
gefasste Glaubenslehre wiirde das Ganze dem Irrtume preis-
geben. Ist darum die Anstalt, welche Christus zur Erhaltung
und Erklarung seiner Wahrheit errichtet hat, in dieser ihrer
Funktion keinem Irrtume unterworfen, so auch das Organ nicht,
durch swelches die Kirche sich ausspricht 8).“ Darauf beruht es,
dass man der lehrenden Kirche aktive, der horenden Kirche
passive Unfehlbarkeit zuschreibt?).

Dementsprechend nennt man dann ,ecclesia dispersa“ die
nicht zu einem allgemeinen Konzil versammelten Bischofe ?),
weshalb Hefele®) auch geradezu von einem .,episcopatus dis-
persus“ spricht. Der consensus ecclesize dispersee in diesem
Sinne hat aber ebenso wie der consensus der Mitglieder eines
allgemeinen Konzils nur insofern die Bedeutung einer Konsta-
tierung des Glaubens der Gesamtkirche, als die Bischofe die

) Heinr. Klee, Kath. Dogmatik, Mainz 1844, I. Bd. S. 184.

%) Heinrich, Dogmatische Theologie, I. Bd., Mainz 1873, S.694. Cf.S.698 ff.
II. Bd., Mainz 1876, S. 163 ff.

3) Méhler, Symbolik, S. 393.

Y Klee, a. a. O., S. 135. Heinrich, Dogm.Th., IT, 209. Cf. Heinrich, Lehr-
buch der kath. Dogmatik, Mainz 1900, Nr. 1273. Liebermann, Institutiones
Theologice 11, 144.

5 A.a. 0. S.289. Liebermann, a.a. 0. 595.

8) Siehe den Artikel: Aktenstiicke Hefele und die Infallibilitit betref-
fend in Nr. 64 dieser Zeitschrift.



— 63 —

naturgeméissen Vertreter ihrer Diozesen, also auch die berufenen
Zeugen des in ihren Didzesen tberlieferten und herrschenden
Glaubens sind. — —

10. Nach der vor dem Vatikanum herrschenden modernen
Theorie von der Unfehlbarkeit der Konzilien!) sind die dog-
matischen Definitionen allgemeiner Konzilien darum ein un-
zweifelhaft richtiger Ausdruck der katholischen Lehre, weil sie
von dem Episkopate in Verbindung mit dem Papste als solche
promulgiert werden 2).

Ob ein Konzil ein allgemeines ist, kann allerdings nur fide
humana gewusst werden®). Es ist aber ein allgemeines, wenn
es vom Papste (und Episkopate) als solches anerkannt wird*).

11. Soll diese Theorie richtig sein, so muss nachgewiesen
werden konnen, dass Christus verheissen hat: einer Versamm-
lung, welche (nach Ansicht des Papstes und der Bischofe) die
zu einem allgemeinen Konzil erforderlichen Bedingungen er-
tille, werde der hl. Geist immer in der Weise beistehen, dass
sie vor jeder unrichtigen dogmatischen Entscheidung bewahrt
bleiben miisse, in dhnlicher Weise, wie an den sakramentalen
Akt die Gnadenwirkung gekntipft ist?).

12. Das ist aber nicht nachzuweisen, vielmehr ist ein solcher
juristischer Mechanismus, vermittelst dessen, wenn nur gewisse
dussere gesetzliche Bestimmungen beobachtet werden, sich
zweifellose Beschliisse des hl. Geistes ergeben, der alten Kirche
vollig fremd °).

1) Klee, Dogm. I, S. 289. Liebermann, a. a. 0., 596 f.

2) So sagt der zweite Hirtenbrief, den die bayerischen Bischéfe in Ver-
bindung mit den iibrigen deutschen ausserdsterreichischen im Mai 1871
an den Klerus und die katholischen Laien richteten (beiFriedberg, Samml.
d. Aktenstiicke z. 1. vat. Konzil, Tiib. 1872 S. 717) iiber das Vatikanum :
«Eine allgemeine Kirchenversammlung hat gesprochen, und daher nicht bloss
die Bischife und Viter des Konzils, sondern mit ihnen und durch sie der
verheissene hl. Geist. Dies glaubt von einer allgemeinen Kirchenversamm-
lung jeder Katholik. Wer also ihren Glaubensentscheidungen sich nicht
unterwirft, der widersteht der christlichen Wahrheit, der widersteht nicht
Menschen, sondern Gott. »

?) Liebermann, a. a. 0., S. 604. Vgl. aber Heinrich II, 591.

1) Siehe den eben erwiihnten Eichstdtter Hirtenbrief 1. ¢. Scheeben,
Hdbch. d. kth. Dogm. I, 1 Nr. 544.

%) Ketteler, Das unfehlbare Lehramt des Papstes nach der Entscheidung
des vatikanischen Konzils, Mainz 1871, S. 8.

®) Reinkens, Die pépstl. Dekrete vom 18. Juli 1870, II, 37, 43. IV. 39.
Schulte, Stellung der Konzilien, Pipste und Bischofe, Prag 1871, S. 45 ff.
cf. Deutscher Merkur 1871, 351.



— 64 —

a) Das N.T. enthiilt keine solche Verheissung. Matth. 28,
20; Joh. 14, 16 u. s. w. reden von der Kirche, nicht von einem
Konzil, und Matth. 18, 20 bezieht sich auf das gemeinsame
Gebet. Wenn die Beschliisse des Apostelkonzils mit: ,es hat
dem hl. Geiste und uns gefallen“!) eingeleitet werden, so folgt
daraus nicht, dass jedes allgemeine Konzil als solches den
Beistand des hl. Geistes in dem oben angegebenen Sinne
habe 2).

1) Apg. 15, 28.

%) Peter Richard Kenrick, Erzbsch. v. St. Louis im Staate Missouri in
Nordamerika, de Pontificia Infallibilitate, Neapel 1870, S. 30—42. Seine Er-
orterungen werden im Theol. Literaturblatt, 1870, S. 574 f. folgendermassen
zusammengefasst : Die Ubereinstimmung der Kirchen findet ihren Ausdruck
in dem allgemeinen Konzil, auf dem die Gesamtkirche in den Bischdfen
der einzelnen Kirchen reprisentiert ist. Nur aus Drang der Notwendigkeit
sind diese Konzilien in der alten Kirche gehalten worden. Dass diesen Ver-
sammlungen die hichste Autoritit beiwohne, glaubte das christliche Alter-
tum; und dies anerkennen in der Gegenwart nicht nur alle Katholiken,
sondern auch der grosste Teil derer, die sich von der Kirche getrennt
haben. Die Theologen legen insgemein den allgemeinen Konzilien Unfehl-
barkeit bei, unter Aufstellung gewisser Bedingungen. Es darf kaum an-
genommen werden, der Erloser habe die Generalkonzilien imm Auge, da er
verhiess, er werde in Mitte zweier sein, die sich in seinem Namen ver-
sammeln ; und noch viel weniger darf angenommen werden, es kinnten,
weil die mit den Gaben des hl. Geistes ausgeriisteten Apostel geschrieben:
Visum est Spiritui Sancto et nobis, diese Worte ganz in demselben Sinne
von ihren Nachfolgern mit Recht gebraucht werden. Dass der Beistand
des hl. Geistes den allgemeinen Konzilien gewiihrt werde, leugne ich zwar
keineswegs ; aber es ist nicht zu billigen, wenn damit gesagt werden will,
¢s sei in den Beschliissen der Koncsilien nichts, als die Ausspriiche des
hl. Geistes enthalten, da aus ihren Verhandlungen hervorgeht, der Giaube
sei in den Konzilien viel mehr durch die beigebrachten Zeugnisse der alten
Viter, als durch die Autoritét sichergestellt worden, von welcher die Kon-
zilien geglaubt hitten, sie komme ihnen aus dem Beistande des hl. Geistes
zu. — In den allgemeinen oder okumenischen Kouzilien iibt die Kirche
ihre hochste Autoritit in Sachen des Glaubens aus, so dass, wenn bei ihrer
Abhaltung die erforderlichen Bedingungen beobachtet wurden, jener den
Namen eines Katholiken nicht verdient, welcher ihren Beschliissen sich zu
unterwerfen sich weigert. Daraus folgt aber nicht, dass die Kirche ihr Lehr-
amt nur in den allgemeinen Konzilien ausiibe, da ihr Glaube aus den in all-
gemeinen Konzilien aufgestellten Glaubensbekenntnissen, aus den liturgi-
schen Blichern und aus der tiglichen Predigt des Wortes Gottes durch die
Bischife den Glaubigen bekannt wird. Das unfehlbare T.ehramt iibt also
die Kirche nach Verschiedenheit der Umstdnde immer aus, stets mit dem-
selben Ansehen, wenn auch nicht immer auf dieselbe Weise: denn sie hoig
nie auf, ihren Kindern «die Siule und Grundfeste der Wahrheit » zu sein.
— Ohne Zweifel kann durch die Konzilien den sich erhebenden Irrtiimern
gliicklicher und auch schneller begegnet werden, als durch das Ansehen
des alleinigen Papstes, auch wenn die Zustimmung der sogenannten Ecclesia



65 -—

b) In den ersten drei christlichen Jahrhunderten ist ein all-
gemeines Konzil niemals als ein unfehlbares Mittel zur Entschei-
dung von Glaubensstreitigkeiten in Aussicht genommen worden.
Praktisch wurde in der genannten Periode nach der Traditions-
regel jede Lehrstreitigkeit schliesslich entschieden, oder nicht
entschieden, nicht durch formellen Beschluss, sondern tatsich-
lich. War eine Lehre gegen die einmiitige Uberlieferung vor
allem in den grossen apostolischen Kirchen, so wurde sie als
Irrlehre immer wieder abgewiesen ; war der Zweifel an ihrer
Allgemeinheit nur kiinstlich von einzelnen Personen erregt,
und wurde die Ubereinstimmung der Kirche dargetan, so wurde
ihre Anerkennung zum formlichen Bekenntnisse; fanden sich
aber in den verschiedenen Kirchen verschiedene Ansichten, so
erfolgte keine Entscheidung, weil man die apostolische Predigt
darin nicht erkannte. — Das erste allgemeine Konzil hat 325

Kaiser Konstantin berufen, um die religiose Einheit in seinem
Reiche herzustellen?).

¢) Bei den Kirchenvitern findet sich die fragliche Theorie
nicht. Augustinus sagt sogar?®): Plenaria concilia s&epe priora
posterioribus emendari, cum aliquo experimento rerum aperi-
tur, quod clausum erat, et cognoscitur, quod latebat.

dispersa durch ausdriicklichen oder stillschweigenden Beitritt der Bischife
hinzukommt. Denn diese Beistimmung darf nicht ohne Grund vorausgesetzt
werden, noch kann sie leicht erwiesen werden, und sie scheint der Be-
dingung jener « grossen Untersuchung » (Apg. 15, 7) zu ermangeln, weiche
in den Konzilien stattfindet, wenn die Bischofe unter einander ihre An-
sichten erértern. Den Neuerern wird es immer freistehen, diese Zustimmung
zu leugnen und sie entweder der Sorglosigkeit oder der Furcht der Bi-
schofe zuzuschreiben, den Dekreten des Papstes sich zu widersetzen. Die
mit der Feier der Konzilien notwendig verbundene lingere Frist kann der
besseren Untersuchung der in Frage stehenden Sache nur forderlich sein ;
und das hochste, allgemein anerkannte Ansehen derselben scheint geeig-
neter zu sein, die Irrenden auf den Weg der Wahrheit zuriickzufiihren,
als ein Dekret des rémischen Papstes, welches sie als das eines einzelnen
Menschen und als nicht genugsam erwogen zuriickweisen kinnen. Es fehlt
nicht an solchen, welche meinen, das schwere Ungliick, welches die Kirche
durch die letzten vier Jahrhunderte erlitten hat, hitte nicht so weit um
sich greifen oder so lange dauern kinnen, wenn allgemeine Konzilien
schneller und hiufiger, als es wirklich geschehen, wiren gefeiert worden.

1) Reinkens, Ppstl. Dekrete, II, 31 ff.

) De baptismo c. Donat. 2, 4. Uber die Bedeutung dieser Stelle, und
wle dieselbe zu erkliren ist, s. J. Langen im Theol. Literaturblatt, 1870,
S. 496 f.; 1873, S. 368 f. Jedenfalls zeigt die im Texte mitgeteilte Stelle,

dass dem hl. Augustinus die Annahme einer mechanischen Konzilsunfehl-
barkeit durchaus fern lag.

Revue intern.de Théologie. Heft 65, 1909,

<



— 66 —-

d) Die Bedenken gegen die Beschliisse des fiinften allge-
meinen Konzils wurden nicht aut Zweifel an seiner Okumeni-
zitit, sondern auf den Inhalt seiner Beschliisse gestiitzt?).

e) Auch spater noch wurde oft eine Anschauung vorge-
tragen, welche jener Theorie widerspricht. Dass man sich das
allgemeine Konzil nicht als einen auf alle Fille vom hl. Geiste
dirigierten Mechanismus dachte, beweist am deutlichsten Karl
der Grosse, der den oOkumenischen Charakter eines Konzils
lediglich von dessen Ubereinstimmung mit der alten Lehre ab-
hiingig machte. In den libri Carolini wird das Ansehen des
vom Papste anerkannten siebenten allgemeinen Konzils be-
stritten, ,weil es die Reinheit des allgemeinen Glaubens nicht
unbefleckt bewahrt habe“, und , mit den Dogmen der alten Viiter
nicht zuirieden®, ,den Lehren der GesamtKkirche widerspreche* 2).

Im 15. Jahrhuudert waren es gerade die oppositionellen
Elemente, welche die Unfehlbarkeit der allgemeinen Konzilien
betonten, um den Beschlissen von Konstanz und Basel das notige
Gewicht zu verschaffen. Es wurde aber anderseits durch eine
vorsichtige Begriffsbestimmung der Gedanke an einen Infalli-
bilitits-Mechanismus ferngehalten 3). Ahnlich wurde spiiter dem
Protestantismus gegentiber verfahren?).

1) Hefele, Konziliengesch., II, 911 ff.

%) Libri Carol. 4, 28. Langen, Vat. Dogma, II, 138.

) Langen, a. a. O., ITI, 149, 151, 1564—157. Deutscher Merkur 1872, 309,
Vergl den oben erwihnten Traktat von Turrecremata, wo S.46 der Ge-
danke ausgefithrt wird : Ein allgemeines Konzil ist nicht immer jene Kirche,
die nicht irren kann, denn einige Konzilien haben geirrt, und ihre Irr-
tiimer sind spiiter von Pipsten oder anderen Konzilien berichtigt worden.
S. 91 f. heisst es, von einem in der rechten Weise versammelten und in
der rechten Weise fortgefiihrten, bestindig mit seinem Haupte vereinigten
Konzil sei nicht leicht anzunehmen, dass es in einen Irrtum falle, da mit
Wahrscheinlichkeit die Gegenwart des hl Geistes angenommen werden
ditrfe. Quod tamen hoc sit ita necessarium, ut oppositum eius sit im-
possibile, non videtur . ... Denn non est necesse dicere, concilium esse
ilam ecclesiam, quee errare non potest. Nach S. 93 f. muss man den Be-
schliissen eines allgemeinen Konzils gehorchen, sofern sie nicht der bl. Schrift
und den Dekreten fritherer Konzilien widersprechen, namentlich in Glaubens-
sachen. S. 95: Wenn der Papst oder ein Konzil einen Glaubensartikel fest-
setzen (condendo unum articulum fidei), so machen sie denselben nicht,
sondern leiten ihn aus der hl. Schrift oder aus einem anderen Artikel ab
(eliciunt). Et ideo si coneilium aliquem articulum de novo conderet, qui esset
contra s. scripturam vel ex illa non posset elici, non teneremur illum pro

articulo fidei suscipere.
4) Das Niihere dariiber siehe bei Langen, Das vat. Dogma, IV, 18 ff.



67 —

/) Ware jene Theorie richtig, so wire eine der wichtigsten
Aufgaben gewesen, die Erfordernisse zu einem allgemeinen
Konzil in der nimlichen Weise genau festzustellen, wie die Er-
fordernisse zur giiltigen Spendung der Sakramente genau fest-
gestellt worden sind. Es ist aber nie darauf besonderes Gewicht
gelegt worden, theoretisch zu bestimmen, z. B. wie viele Bi-
schofe an einem Konzil teilnehmen missen; wer Stimmrecht
habe u.s. w.!). — Es ist sogar kontrovers, welche Konzilien
als 6kumenisch anzusehen sind?). — —

13. Bei richtiger Auffassung der Autoritit allgemeiner Kon-
zilien in Glaubenssachen hat ein allgemeines Konzil die Aufgabe,
aufgetauchten Irrtiimern und Zweifeln gegeniiber den {iber-
lieferten Glauben der Kirche zu konstatieren. Ls ist das sicherste
Mittel zur Losung dieser Aufgabe, wenn die Mitglieder des Konzils

a) wirklich die ganze Kirche repriisentieren,

b) frei und wahrheitsgemiss von dem Glauben der durch
sie vertretenen Teile der Kirche Zeugnis ablegen,

¢) die betreffenden Fragen gewissenhaft nach der hl. Schrift
und der Tradition priifen, und

d) einmiitig auf Grund dieser Zeugnisablegung (4) und Pri-
tung (¢) die Glaubenssitze formulieren 3).

14. Dabei hat das Konzil den Beistand des hl. Geistes. Wenn
aber von allgemeinen Konzilien in Ausdriicken geredet wird, wie:
sie hitten per spiritum sanctum, annuente sp. s. definiert, od. dgl.,
so wird damit ein spezifischer Beistand des hl. Geistes in dem
unter Nr. 10 angegebenen Sinne fiir das allgemeine Konzil schon
darum nicht beansprucht, weil die ndmlichen Ausdriicke auch
von Partikularsynoden gebraucht werden. Die Moglichkeit, dass
ein (scheinbar) allgemeines Konzil irre, ist also damit nicht aus-
geschlossen.

15. Wenn die Konzilsbeschliisse von den Mitgliedern der
alten Konzilien und von den Kirchenviitern als unzweifelhaft
richtig angesehen wurden, so geschah das nicht auf Grund des
Glaubens an eine Unfehlbarkeit der allgemeinen Konzilien in
dem unter Nr. 10 angegebenen Sinne, sondern auf Grund der

Yy Hefele, Konziliengesch., I, 16 ff.

7 A a. 0., S. 59 ff

3) Schulte, Lehrb. des Kirchenrechts S. 348—50. Derselbe, Stellung
der Konzilien ete. S. 58.



_ 68 —

Uberzeugung, dass jene Beschliisse die in Schrift und Tradition
enthaltene Lchre zum Ausdruck brachten '),

16. Diejenigen Theologen, denen es mit dem unter Nr, 13
angedeuteten katholischen Glaubensgrundsatz wirklich ernst ist,
messen den allgemeinen Konzilien die hochste Autoritiat bei und
halten ihre Ausspriiche fiir verbindlich, weil sie in ihnen die Re-
prasentation der Kirche erblicken. Der Streit, ob das allgemeine
Konzil unfehlbar sei oder nicht, ist — nicht fir den réomischen
— wohl aber fiir den katholischen Theologen mehr ein Streit
um das Wort, als um die Sache. Die, welche die Frage bejahen,
denken dabei an das wahre allgemeine Konzil, welches nicht
identisch ist mit der Zusammenkunft simtlicher Bischofe, sondern
erst dann in die Erscheinung tritt, wenn es als wirklicher Re-
prisentant der Gesamtkirche deren Lehre zum Ausdruck bringt.
Und jene, welche die Frage verneinen, wollen damit eben den
Gedanken aussprechen, dass die Wahrheit nicht an einen
konziliaren Mechanismus gebunden sei, sondern moglicherweise
auch auf einem (#dusserlich) allgemeinen Konzil verleugnet
werden kinne?2).

17. Wenn aber ein Konzilsdekret sich als der hl. Schrift
und der Tradition widersprechend, also als materiell unrichtig,
erweisen ldsst, so wird auch immer die formelle Ungultigkeit
desselben durch den Mangel wenigstens eines der oben unter
Nr. 13 a—d angegebenen Requisite zu erweisen sein?). Die
Anwendung auf das Vatikanum ergibt sich von selbst. —

Anhang. Nachtriglich gelangte durch die Giite des Herrn
Prof. Dr. J. Friedrich in Miinchen ein Schreiben zu meiner
Kenntnis, das eine prichtige Ergiinzung zu dem im 64. Bande
dieser Zeitschrift S. 693 mitgeteilten Briefe Kettelers an den
Nunzius iiber die Berufung deutscher Konsultoren bildet, und
daher hier anhangsweise verotfentlicht werden soll.

1) Doéllinger’s Erklirung vom 9. Médrz 1870 iiber die neue Geschéfts-
ordnung und ihre theol. Bedeutung, bei Friedberg, Samlg. d. Aktenst. z. 1.
vat. Konzil, Tiib. 1872, S.422ff. Theol. Literaturbl. 1873, 128. Schulte, Stellung
der Konzilien ete. S. 36. Reinkens, Piipstl. Dekrete, II, S. 31 ff. bes. S. 37.

%) Langen, Das vatik. Dogma, IV, 17.

3) Uber die in Nr. 13 ff. angedeutete konziliare Autoritit vgl. noch
namentlich das Kapitel «von den Kirchenversammlungen » im Kathol.
Katechismus, herausgegeben im Auftrage der altkatholischen Synode. Bonn.



— 69

Prof. Cornelius in Miinchen, Freund Déllingers und von
diesem in vieler Beziehung unterrichtet, schrieb an Oberlehrer
Stumpf in Koblenz :

Rigi-Scheideck, 15. August 1869.

... Dagegen will ich dir verraten, dass Hefele bei seiner
neulichen Anwesenheit [in Munchen] sein Erlebnis in Rom
erzihlt hat. Nachdem man ihn 3 Wochen hat spazieren gehen
lassen, hat man ihm einen Bericht tber Zeremoniell und
Geschéftsordnung am Trienter Konzil aufgetragen. Auf sein
Begehr bekam er dafiir ein paar Bédnde von den Akten des
Konzils. Aber nicht nach Hause, sondern er musste in einem
kalten Zimmer arbeiten. Er machte seine Arbeit, die man,
wie er sagt, von jedem anderen fiir 10 Gulden hitte machen
lassen konnen — und war fertig. Du kannst daraus ersehen,
was diese Konsultationen und Vorbereitungen fiir das Konzil
zu bedeuten haben. Die anderen Herren dirfen nichts sagen,
indem man sie eidlich zum Stillschweigen verbunden hat. Bei
Hefele hat man das vergessen!

Man hat auch versucht, Hefele fiir seine Bestitigung als
Bischof eine Bedingung aufzuerlegen: némlich eine Ausdehnung
des Seminarunterrichts in Rottenburg, in der Art, dass dadurch
die Tubinger Fakultiat brachgelegt wiirde. Er hat das frank
und frei abgelehnt, und so musste man es dabei lassen. —

MENN.




	Über das Subjekt der kirchlichen Unfehlbarkeit

