
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 65

Artikel: Ist der Ehestand eines altkatholischen Bischofs vereinbar mit der
Ausübung des Bischofsamtes und steht er im Einklang mit der
Kirchendisziplin der ersten christlichen Jahrhunderte? [Schluss]

Autor: Richterich, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403721

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403721
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 28

Ist der Ehestand eines altkatholischen Bischofs
vereinbar mit der Ausübung des Bischofsamtes

und steht er im Einklang mit der

Kirchendisziplin der ersten christlichen
Jahrhunderte

4 (Schluss.)

Unter dem Einflüsse der Anschauung vieler Kirchenväter
und der römischen Kirche erlassen mehrere Synoden in den
Einzelkirchen des Okzidents Beschlüsse, die dem Zölibat nach
und nach die Wege bahnen. Es gelang den römischen Bischöfen
Siricius (384—398), Innocenz I. (402—417) und Leo I. (f 461),
an Stelle des evangelischen Rates ein Zölibatsgebot zu setzen,
welches von mehreren Synoden bestätigt und dann von andern
erneuert und eingeschärft wurde. Siricius erliess (385) eine
Dekretale an Himerius, Bischof von Tarragona (Spanien) [Gratian,
Bd. 187, Migne, col. 597, c. 3,4, DecretimiLXXII]. Dieselbe hat
folgenden Inhalt : „Die Priester, welche ehelichen Umgang haben,
dürfen das heilige Opfer nicht darbringen. Aus dem alten
Testamente gehe ganz klar hervor, dass die Priester während
der Zeit des Tempeldienstes enthaltsam sein sollen. Christus
habe dieses Gesetz nicht aufgehoben. Die Presbyter, die täglich

das heilige Opfer darbringen, sind durch ein unabänderliches

Gesetz vom Tag der Weihe an zur Enthaltsamkeit
verpflichtet. Wenn gleichwohl ein Geistlicher mit seiner Frau
Umgang hat, so wisse er, dass er durch die Gewalt des apostolischen

Stuhles aus dem geistlichen Stande ausgeschlossen ist
und nie mehr die heiligen Geheimnisse feiern darf. Jeder
Kleriker, der mit einer Witwe oder zum zweitenmal sich
verheiratet, soll seiner Würde und seiner Vorrechte verlustig sein



— 29 —

und nur Rechte der Laiengemeinschaft geniessen" '). Der Papst
kann „Tag und Nacht nicht genug darüber weinen", dass es

gerade in der Diözese Tarragona so viele verehelichte Priester
gebe. Langen, Geschichte der römischen Kirche, I, S. 620, meint
hierüber : ..^Das Zölibatsgesetz für Diakonen und Priester, welches
Siricius aufstellt, war nicht neu. Bekanntlich hatte die spanische
Nationalsynode von Elvira (305) es zuerst gegeben, während
früher nur die Praxis bestand, dass nach der Ordination keine
neue Ehe eingegangen, die früher abgeschlossene aber
fortgesetzt werden durfte. Nun scheint gerade in Spanien (nach
dem Briefe des Himerius) die Übertretung des verschärften
Zölibatsgesetzes sehr oft vorgekommen zu sein. Charakteristisch
aber ist, dass Siricius dasselbe als ein von Anfang an in der
Kirche bestandenes, von Christus selbst angeordnetes und aus
dem Wesen des christlichen Priestertums von selbst sich
ergebendes behandelt — Avährend frühere Bischöfe und Priester
ihre vor der Weihe abgeschlossene Fjhe ungestört fortgesetzt
hatten, und im Orient dies noch immer Sitte war. Die Ehe
erscheint dem römischen Bischöfe nach seiner halbmanichäischen
Auffassung der ehelichen Verhältnisse als etwas Fleischliches,
Obszönes, welches mit der pflichtschuldigen Reinheit der
Altardiener sich nicht vereinigen lässt." Siricius legte die Frage,
ob verheiratete Priester noch ehelichen Umgang haben dürften,
am 6. Januar 386 einer von 80 Bischöfen besuchten römischen
Synode vor und setzt die afrikanische Kirche von den
Beschlüssen, welche mit seinem Schreiben an Himerius
übereinstimmen, in Kenntnis. Eine sonderbare Exegese entwickelt
darin der Papst betreffend I. Tim. III, 3. Wenn man sich auf
die Worte: Eines Weibes Mann, berufe, so sei damit nicht die
gegenwärtige Konkupiszenz zu zeugen gemeint, sondern die
zukünftige Enthaltsamkeit. Paulus denke nicht an solche, die
auch nach der Weihe noch Kinder erzeugen, sondern nur an
solche, die enthaltsam sein wollen (non permanenti in con-

') Hi vero (sacerdotes) qui illiciti privilegii excusatione nituntur, et
sibi asserunt veteri hac lege concessimi, noverint se ab omni ecclesiastico
honore, quo indigne usi sunt, apost. sedis auctoritate dejectos, nec unquam
posse veneranda attrectare mysteria, quibus se ipsi, dum obscœnis ciipidi-
tatibus inhiant, privaverunt. Siricius nennt die Ehe ein crimen. Er redet
von den „eigenen Gattinnen der Priester und Leviten". Migne 13, col. 1133ff. :

de conjugibus propriis sacerdotum et levitarum.



— 30 —

cupiscentia generandi dixit, sed propter continentiam futuram).
Mansi, torn. Ill, col. 670. In einer Dekretale an den gallischen
Episkopat „verteidigt er den Priesterzölibat in der Form, wie
er im Abendlande erst seit dem Anfang des 4. Jahrhunderts
bestand, und wie der Orient ihn nie gekannt hat, und ergeht
sich in noch massloseren Ausdrücken als in jener Dekretale
an Himerius. Er schildert den ehelichen Umgang geradezu als
Schmutz, Unreinigkeit, Befleckung". Langen I, S. 646.

Innocenz I. wiederholte die Verordnung seines Vorgängers
in einem Schreiben an Bischof Victricius von Rouen, damit
auch in der gallischen Kirche die verheirateten Priester aus
dem geistlichen Stande ausgestossen würden. Die Disziplin der
römischen Kirche sollte die von allen Bischöfen einzuhaltende
Norm sein.

Papst Leo I. (f 461) schrieb an die Metropoliten Ostillyriens :

Bischöfe, Priester und Diakonen dürften gemäss 1. Tim. III, 2,

nur einmal verheiratet gewesen sein, und zwar, wie das mosaische

Gesetz gebiete, nur mit einer Jungfrau.
Die gleiche Vorschrift wird wiederholt im Schreiben an

Bischof Anastasius von Thessalonich. „Mit der Ordination müsse
der eheliche Umgang aufhören; dieser sei nicht einmal den
Subdiakonen gestattet. Diejenigen, die Frauen hätten, sollten
sie so ansehen, als hätten sie keine, und wer vor der Weihe
nicht geheiratet habe, müsse ledig bleiben." Im Briefe an Bischof
Rusticus von Narbonne (epist. 167) lesen wir: Die Bischöfe,
Priester und alle Altardiener müssen sich des ehelichen
Umgangs enthalten, aus der fleischlichen Ehe muss eine geistige
werden, doch dürfen sie ihre Frauen nicht entlassen, sondern
müssen sie haben, als hätten sie sie nicht, damit einerseits die
Liebe bewahrt wird und doch die Werke der Ehe aufhören 1).

Der nämliche Papst beklagt sich in seinem Schreiben an die
afrikanische Kirche (445), dass Unwürdige zu den kirchlichen
Würden, selbst zum Episkopate zugelassen würden. Namentlich
dürfe niemand die höheren Weihen empfangen, der mehrere

') Lex contineutia; eadem est altaris ministris, quse episcopis atque
presbyteris, qui quum essent laïci sive iectores, licite et uxores ducere, et
filios procreare potuerunt: sed quum ad praedietos pervenerunt gradus,
ccepit eis non licere quod licuit. Unde, ut de carnali fiat spirituale con-
jiigium, oportet eos nec dimittere uxores, et quasi non habeant sie habere,
quo et salva sit Caritas, et cessent opera nuptiarum.



— 31 —

Male, oder, was schon das A. T. verbiete, mit einer Witwe
verheiratet gewesen sei. Wenn es wahr sei, dass einer sogar
zum Priestertum zugelassen worden, der sich mit zwei Frauen
zugleich verheiratet (duarum simul est maritus uxorum), und
ein anderer, der seine Frau entlassen und eine neue geehelicht
habe, so sei das ganz gesetzwidrig. Vgl. Langen II, S. 17.

Immer allgemeiner wurde es im Okzident, wo nicht zur
Übung, doch zur Vorschrift, nur Ehelose oder Wiiwer oder
solche Verehelichte, die Enthaltung von ihren Weibern
gelobten, zur Priesterweihe und zum Bischofsamte zuzulassen.
Die die Oberherrschaft über die gesamte Kirche sich an-
massenden römischen Bischöfe bemühten sich, nach und nach
behufs Befestigung ihrer Ansprüche die sich in Rom
aufgedrängte Kirchendisziplin betreffend den Priesterzölibat auch
den andern Kirchen aufzunötigen. Der Patriarch Eutychius
von Alexandrien bemerkt treffend in seinen Annalen I, 451:
A tempore enim apostolorum usque ad concilium trecentorum
oetodeeim, uxores (ipsis episcopis) erant, adeo ut si quis qui
uxorem duxerat episcopus constitueretur, maneret ipsa cum ilio
neque ab eo recederet, exceptis patriarchis. Ulis autem uxores non
erant, neque conjugatum quemquam ad munus illud provehebant.
Bemerkenswert sind die Beschlüsse mehrerer in der
abendländischen Kirche gegen Ende des vierten und Anfang des
fünften Jahrhunderts gehaltenen Synoden. Die zweite Synode
von Carthago (390) bestimmte Canon 2 : Zur Enthaltsamkeit
verpflichtet sind die Bischöfe und Priester, nec non et levitse
(Diakonen und Subdiakonen) vel qui sacramentis divinis inserviunt,
Corp. jur. Can. c. 3, Dist. 31. Die sechste Synode von Carthago
('101) machte folgende Vorschrift: „Die Bischöfe, Priester und
Diakonen dürfen mit ihren Frauen keinen Umgang haben,
sonst sind sie von ihrem Amt zu entfernen. Die übrigen
Kleriker aber sind zu solcher Enthaltsamkeit nicht verbunden" l).
Die Geistlichen waren also vielfach verheiratet. Die Synode
von Hippo in Afrika (393): Canon 12: Die Söhne der Bischöfe
und Kleriker sollen nicht mit Heiden, Häretikern und Schismatikern

verheiratet werden. Canon 13: Bischöfe und Kleriker
sollen ihre Söhne nicht zu frühe selbständig machen, bevor sie
in betreff ihrer Sitten Sicherheit haben2).
„

») Siehe Hefele: Konziliengeschichte, Bd. II, SS. 49, 83.
2) Hefele II, S. 57.



— 32 —

Die Synode Teleptensis (418): Der Bischof, der einen zum
Kleriker weihet, welcher eine Witwe oder Verstossene geheiratet,

verliert das Weiherecht. Den Geistlichen ist verboten,
eine Witwe oder Verstossene zu ehelichenl).

Synode von Valence (374) : Verbot, keinen zu weihen, der
zweimal verheiratet gewesen (Canon 1).

Synode von Orange (441). Canon 25: Zweimal Verheiratete
dürfen, falls man sie ihres rechtschaffenen Wandels willen in
den Klerus aufnimmt, nicht höher als zum Subdiakon befördert
werden.

Synode von Arles (524). Canon 3: Keiner, der Busse getan,
oder zum zweitenmal oder eine Witwe geheiratet hat, darf
zum Bischof, Priester oder Diakon geweiht werden.

Synode von Tours (461). Canon 2: Kleriker, welche nach
der Weihe den ehelichen Umgang noch fortsetzen, sollen keinen
höheren Grad mehr erlangen, auch dürfen sie das hl. Opfer
nicht mehr darbringen und den hl. Dienst nicht mehr
vollziehen, doch ist ihnen die hl. Kommunion gestattet. Kleriker,
die heiraten dürfen, sollen keine Witwen ehelichen (Canon 4).

Synode von Agde (506) in Languedoc (südliches Gallien).
Nach Vorlesung der älteren Verordnungen de bigamis non
ordinandis, namentlich des Canon 1 der Synode von Valence
(374), milderte die Synode die alte Strenge dahin, dass

diejenigen bigami oder Ehemänner von Witwen, welche jetzt
schon ordiniert seien, wohl den Titel (die Würde) des Presby-
teriums und Diakonats beibehalten, dass aber solche Priester
nicht konsekrieren (Messe lesen), solche Diakonen nicht (am
Altar) dienen dürften.

Synode von Angers (453;. Canon 11: Nur wer einmal, und
zwar mit einer Jungfrau, verheiratet ist, kann Diakon oder
Priester werden.

Synode zu Rom (465). Canon 2: Wer nicht eine Jungfrau
geheiratet oder wer sich zum zweitenmal verehelicht hat, darf
zu den hl. Graden nicht erhoben werden.

Synode von Epaon (517): Das apostolische Verbot, dass
kein zum zweitenmal Verheirateter und auch nicht wer eine
Witwe geheiratet, Priester oder Diakon werden dürfe, muss
aufs neue eingeschärft werden. Das Weihen Verheirateter kam
also sehr häufig vor.

*) Hefele II, S. 46.



- 33 —

Dritte Synode zu Orleans (538) : Keiner darf Kleriker
werden, der zweimal oder an eine Witwe verheiratet war1).

Vierte Synode zu Orléans (541): Hat ein Bischof wissentlich
einen bigamus oder den Mann einer Witwe zum Leviten oder
Priester ordiniert, so soll er wissen, dass er auf ein Jahr lang
von allen geistlichen Funktionen suspendiert ist; die unrechtmässig

Geweihten aber sollen degradiert werden2).
Zweite Synode von Ades (443 oder 452). Canon 3: Bei

Strafe der Exkommunikation darf kein Geistlicher vom Diakon
an aufwärts eine Frauensperson bei sich haben, ausser seiner
Grossmutter, Mutter, Tochter, Nichte, oder seiner eigenen Drau,
nachdem auch diese das Gelübde der Keuschheit abgelegt hat3).

Zweite Synode von Tours (567). Canon 13: Ein Bischof,
der keine Frau (Bischöfin, episcopam) hat, darf keine Frauensperson

in seinem Geleite haben. Canon 12: Der Bischof darf
seine Frau nur als seine Schwester betrachten4).

Die zahlreichen Bestimmungen der spanischen Synoden
über Witwen von Bischöfen u. s. w. beweisen die fortwährende
Ordination Verheirateter.

Die erste Synode von Toledo (398) bestimmte im Canon 1 :

Diejenigen Diakonen oder Priester, welche vor dem durch den
lusitanischen Bischof erlassenen Zölibatsgebot ehelichen
Umgang mit ihren Frauen gehabt haben, sollen nicht zu höheren
Stellen befördert werden.

Spätere Synoden von Toledo (589, 633, 653, 655) bedrohen
die Bischöfe, Priester und Diakonen, welche der Gattinnen sich
nicht enthalten, mit der Degradation zum Lektor und
bestimmen, dass von Bischöfen bis zum Subdiakon mit freien
oder unfreien Frauen erzeugte Kinder erbuufähig und beständig
Sklaven der Kirche sein sollen, welcher der Vater angehörte.
Vgl. v. Schulte, Aufhebung des Zölibats, S. 11.

') Hefele, Konzilieiigeschichte II, SS. 592, 295, 704, 568, 583, 592,
682, 775.

2) Siehe Hefele II, S. 781.

3) Si quis de clericis, a gradu diaconatus, in solatio suo mulierem
preeter aviam, matrem, sororem, filiam, nepotem, vel conversam secum
uxorem habere prœsumpserit a communione alienus habeatur. Vgl. Hefele II,
S. 298 ff.

4) Episcopus episcopam non habentem, nulla sequatur tinba mulierum
Siehe Hefele III, S. 24.

Revue intern.de Théologie. Heft 65, 1909. 3



Die Synode von Geroiia (Spanien) von 517 schreibt vor:
Wer verheiratet ordiniert wurde, vom Bischof bis zum
Subdiakon, hat den ehelichen Umgang mit seiner Frau aufzugeben.

Die irische Kirche verlangt vom Bischof, er solle sein Eines
Weibes Mann oder jungfräulich. Die Ehe der Geistlichen galt
in dieser Kirche als Regel. Die Synode des hl. Patricius vom
Jahre 456 bestimmte z.B. im Canon 6: „Jeder Geistliche vom
Ostiarius bis zum Priester dessen Frau unverschleierten
Hauptes einhergeht, soll von den Laien verachtet und von der
Kirche getrennt werden." Das setzt offenbar das regelmässige
Verheiratetsein voraus. Vgl. v. Schulte, S. 11 u. 12.

Diese Verordnungen, von einer ganzen Menge abendländischer

Diözesan-, Provinzial- und Nationalsynoden wiederholt,
beweisen, dass sie immer und immer wieder tatsächlich
übertreten wurden. Dazwischen begegnet uns hie und da auch die
Erneuerung des Verbotes, dass nach der Weihe kein Kleriker
mehr heiraten dürfe. Eine Synode von Augsburg aus dem Jahre
952 setzt die Strafe der Absetzung auf ein derartiges Vergehen
(Hefele IV, S. 602 f.), während noch im Jahre 925 ein Konzil
von Spalato die Priesterehe duldetl).

Das vierte allgemeine Konzil von Chalcedon (451) nimmt
bezug auf die Ehe der Geistlichen in den Canones 14 und 16.

Der Canon 14 verbietet den Lektoren nnd Kantoren
andersgläubige (hétérodoxe) Frauen zu ehelichen. Ihre Kinder, falls
sie bei den Häretikern getauft wurden, sollen der Gemeinschaft
der katholischen Kirche zugeführt werden. Im 16. Canon wird
unter Strafe des Bannes den Mönchen und gottgeweihten Jung-

') Das Konzil von Auxerre (585) spricht, als von etwas Selbstverständlichem,

von der Ehefrau des Priesters als von der Priesterin (presbytera) :

non liceat presbytero in imo lecto cum sua presbytera dormire. Siehe
Preisen, Geschichte des kanonischen Eherechts, S. 729.

2) Canon 14: 'Ensidi) iv noiv snagylcag iivyxsyyigrp:ca Toig dva-
yvioüiaic xià ipdXiaig ydiitir, wgiösv q ilyia Ovroâoç. /trj sStìvai ziva
aixinv tzsoódoSor yvvaìxa Xanßiivsiv: zovg ai i^ôq sx zoioizon- yd^iiov
ncaâonoii^Oavzag, si [lèv tqöaüav ßanrl'uai id sì aihoòv zsylre'iza
Tzagà roìg algszixoìg, ngoodytiv cevzù zft xoivmvla zitg xudo/.ixìjg
èxxXrjoi'ccg.

Canon 16: IJaglrtvov èavri)v dvuOtlaixv z'ò dtanthij Ot'p, &'c-

aviojg òt xuì /.lOVicÇovrag /u] s'StTvai ydivo ngotìopi.'.iTv, sì ât ys
svgtOsìtv zovzu noiovvzeg, taiwaav dxoivo'ìvrjzoi: dig'acci.itv et s'ytiv

xqv uvdsvziav zìtg s.n avzoig (piXuvlfgtoniicg zòv xaca zCnov sni'axonor.



— 35 —

Auf diesem Konzil erschienen die Bischöfe Asiens,
verneigten sich und erklärten: „Habt Erbarmen mit uns und
unseren Kindern. Wenn hier ein Bischof von Ephesus geweiht
wird, so wird man unsere Kinder töten und die Stadt ist
verloren." Das Konzil beschloss die Wahl eines neuen Bischofs
von Ephe'sus. Fleury1), welcher dieses Vorkommnis erwähnt,
fügt bei : „Il faut entendre que la plupart de ces écêques avaient
été mariés et qu'ils craignaient une sédition à Ephèse, si on y
envoyait un évêque élu à Chalcédoine."

Im Jahre 499 hielten die Nestorianer unter dem Vorsitz
des Obermetropoliten Babäus, welcher verheiratet war, eine
Synode ab, welche die früher schon gegebene Erlaubnis wiederholte,

dass alle Geistlichen, auch Bischöfe und Mönche, in
einmaliger Ehe leben dürften fauch noch nach Empfang der
Weihen und nach Ablegung der Gelübde). Im Jahre 485 hatte
nämlich eine persische Synode unter dem Vorsitze des nesto-
rianisch gesinnten Metropoliten Barsumas von Nisibis diese
Erlaubnis gegeben2). Der arabische und syrische Schriftsteller
Abulfaradsch oder Bar Hebräus (f 1286), Bischof von Aleppo
(Biblioth. orient. T. Ill, P. II, Assemani), bezeugt, dass bis 778

die Bischöfe in Persien verheiratet waren.
Im theodosianischen Kodex (438) sind verschiedene kaiserliche

Gesetze aufgezeichnet, die von den an die Kleriker, ihre
Frauen und Kinder verliehenen Privilegien und Immunitäten
handeln. Gesetz X de episcopis lautet: Quod conjugibus et
liberis eorum indulgemus; Gesetz XIV: Omnibus clericis hujus-
modi prerogativa suecurrat, ut conjuges eorum ac liberi immunes

semper a censibus, et separati ab hujusmodi muneribus
persévèrent.

Die staatliche Gesetzgebung unter Kaiser Justinian I. (527
bis 565) glaubte auch über die Ehe der Geistlichen folgende
Bestimmungen treffen zu müssen : 1. Diejenigen Personen, welche
vor Empfang der Subdiakonatsweihe verheiratet sind und die

erste Frau haben, keine Witwe oder Defloricrie, dürfen bis

zum Priester aufsteigen und das eheliche Leben fortsetzen.
2. Wer die Weihe des Subdiakons oder eine höhere empfangen
hat und heiratet, dessen Ehe ist nichtig, die Kinder sind
unehelich und er wird abgesetzt. 3. Zu Bischöfen dürfen nur

') Voir Fleury, Hist, du christianisme. Vol. II, livre 28, chap. 26.

') Siehe Hefele, Bd. II, SS. 611, 618; Mansi, T. VII, col. 1170 sqq.



— 36 —

Geistliche geweiht werden, die unverheiratet sind und ohne

Kinder *).

Im Jahre 692 wurde auf dem Boden der staatlichen Gesetze

und der Praxis das kirchliche Recht im Oriente durch die

Satzungen der Trullanischen Synode abgeschlossen. (Synode

nsvdsxzq oder Quinisextum, an welcher 211 Bischöfe aus dem

Morgenlande teilnahmen.)
Dieselbe erliess in betreff der Priesterehe folgende Canones2).

J) C. de episc. et cler. I, 3; Nov. vgl. v. Schulte, Zölibat, S. 9.

2) Canon 3: 'Ensiârj ôt ô tvatßrfi xal qü.oygiaioc \(iwv ßaaiXsvg

zrj ayia. zuvti] xal oixov(isvixfj ngoatqwv^at avvóoio, ó'aus zovg tv
xXr,gro xuTuXtyo(lt'vovg, xcà uXXoig tu Gtìu dianogli(itvoviug. Kaila-
govg anoqlp'ca xal Xsizovgyovg df.iw[xovg, xcà Tifi votgùg tov (isydXov

Qtov, xal Hvjiaxog xcà dgyisgtwg, itvafag dÇîovç, livaxal/ùgui zs zà

s£ udt'auwv ydjxiov loviotg tnizgißtvia (ivaq ngòg lovio óì ziòv (lèv

zrjç 'Pwpaiwv uyaoic'czrfi sxxXrdaiuç tov tTc dxgißti'ag XTjgrjD-ìjvai xa-
vóvu ngozil)s(xivwv, xwv ôè vnò tòv tî^ç QsoipvXdxiov xavzqg xal
ßuOiXtaog nóXtcog Dgóvov, tov zifi qiX.avdgwniag xià avvinai)si'ag,
sìg sv afxipóxsga (d'ßuvzsg, nazgixwg ofxov xul QtoqiXiòg, wç /xi'zs to
ngàov ìxXvzov, /tr/rs azvqòv to avairjgòv xuzuXsii} oi/xsv xal (idXiacu
zov s£ dyvoiag nzwpuiog tig oìx oXiywv dvôgiZv nX^iroç âiqxovxoç,

avvogiòptv, u'azs zovc (lèv arai yójxoig nspinaotvTag xul (tt'ygi..
ôovXwdsvzuç tij uuugiia xui (li] txiijuui luvirjg ngotAo/icVOvg, xuDui-
gt'ati xavovtxfi vnoßuX.stv, tovç ôt Tin roto ih io (liv zìfi ó'iyufiìag melisi
nsgintaóvxag, ngò ài, zffi rjuùv smyvo'atwg zò avpqtgov snt'yvw-
xóiag, xcà zò xuxòv sç tuvzwv nsgixóxpuvTug, xal nóggw zpv Stvi/v

zavirjv xal vótjov av(inXox\v sxôiwS,avzuç, it xcà wv al xuzù ôtvcsgov

yu(iov yvvaìxtg aioqgoavvip', xcà iwv ngdrp avxoìg nagavo[irt2ttvzwv
zaytwg snuul/ó(itvoi, sirs ngtaßvztgoi sin ôaixovoi, ovzsç ivyydvoitv
Toviovç tâo'îs ntnuìallea (lèv nuaqg Isonzixìg XstTovgyi'ng, ìjxoi sisg-
yiag rfiq snl gqxóv une ygóvuv snaifcqO-ivzag tifi ot ii/xr/g tîjç xazà

xrjv xaD-tdgav xul aiuaiv (isrtysiv, dgxoiqit'vovg zij ngosôgfa xal ngoa-
xXaiovzug zio Kvguo avyywgql/i'vai avzoïç zò sx Tifi dyvoiag dvó/.irj(ia
(svôoysïv yàg scsgov tov zà oìxsìu TrjfisXsìv òqsiXovzu zguv(iaia,
uvaxóXovliov). zovc ôt yuuszf; (lèv (lia avvaqdtvntç, sì yi'ga f ngaa-
Xrjipd-tîaa szvyxuttv me ui'nwg óì xul TOig (itzu njv ytigoioviuv yuprp
évi jTuguióaoi ngoa.Jliuf.ilaut'zaç, xovx lau ngiaßvrt'govg xal diaxó-

vovg xcà vnooiuxóvovg, rtôq snl ßguyvv tivù ygóvov sìgyl/s'vTug Tifi
isgûç XsiTOvgyi'ug xcà ènnipr.lJ-tVTug, avl/lç avzovg sv toTç oixsîoiç
ânoxuTuaTal>Tyca ßuilfioT'g. (irjâapwg sv izs'qin (itiÇovi ngoxónzovzag



— 37 —

Canon 3: Alle zum zweitenmal verheirateten Kleriker sollen
abgesetzt werden, falls sie sich nicht bessern (der Frauen ent

ßad/Xfo, ngoôijXwç ôiaXvO-évxog avxoïçxov txO-t'apov avvoixsaiov. Tavxa
óì (isygi ogi'Çovztç uno zov rtugóvzoc, xul uvuvsoî(itvoi zò\
xavóvu zòv ôtayogsvovza, zov ovai ycéfioig ovimXaxtvxa /isrù to ßdn
nana, r nuXXuxrv xXi ar'e(isvov, (ir] ôvvuaJ u sìvui sm'axonov > irosa-
ßvttgov ì) diùxovov, ij ohmç zov xaxuXóyov zov isguiixov o oâvzwç
xul tòv ytjguv Xujóvia, rt sxßsß).rj(iivi]v, rj izuiguv rj oìxéziv, ìj zwi
snl zrjç axqvrjç, prj ôvvuGlfai sivai sm'axonov rj nqsaßvzsgov rj ou -

r.ovov, rj oXioç zov xazaXóyov tov Isguzlxov.
Canon 6: Ensiôi) xal nugù zoTg dnoGroXixolç xuvóGiv sigarai,

ztàv sic xXrjgov ngouyoiit'vojv dydfiwv, /xóvovg dvuyvdacag xul ipdX.zug

yu/istv xal yiffç tovto naguqvXurioVTsg, ôg(Ço(isv, cìnò tov vèr /xr]ôa-
/uòg vnooiuxóvov q uôsiuv yu(iixòv savziò avviazàv avvoixioiov ; sì di
covro zoX(ujaoi noiijaat, xallciigstoDio. Eì ôè ßovXoizo zig ziiöv sic

xXrjgov ngosgyo(itvwv yd(iov vópin Gvvdnzsadca yvvaixl, izgò xrjç tov
vnooiuxóvov »; oiaxóvov >/ nosahn s'oov ytiooznvfnc xorxn nonrz-'xw.

Canon 12: Kal zovzo ôè sic yvoiaov ij/isztguv ij/.iïsv, wç sv zs yq
'AipQixfj xcà Aißvi], xul sTs'goig rónoig, ol xwv sxtias ltsoqiX2aruzoi
ngotôooi GvvoixsTv zu~c îô>'aic YKtttTcac, xcà (iszù Tijv sn cevzoìg ngo-
sXO-ovGav ysigocoviuv, ov nuguiiovviui, ngóaxo(iixa zoïç Xuoìg ziD-svzsg

xal axuvôuX.ov. IJoXXrjg ovr rjfûv GnovôTfi ovaqç, zov nuvza ngòg
oicpsXsiav ziòv vnò ysTgct noiuvfwv ôiungàzziathui, è'âoÇsv, wGzs (iq-
ôupiwg zò zowvzov dirò zov vvv yivtaliui, tovto ôè qu(isv, ovx sn
dlrszijati rj uvuzgonfj zwv dnoazoXixwg vsfxopodszrßitvwv, aXXà xijç
aiOTsgt'uç rai Trjg siri to xgeìzTov ngoxonijç twV Xctwv ngo(iqdov(isvoi,
xul xov (xij ôovvui (iwpóv tivù xuzd Tijg IsguTixijç xuTuGràaswg
El ôt zig ipwguO-siq zò zowvzov ngûzziov, xaU-atqslGOui.

Canon 13: Ensiôrj ôè sv zrjj 'Pwfiaiwv sxxXijOia sv zûSsi xuvovoç

nagaôsôotil}ai ôn'yvwjisv zovç (lîX'Xovzug ôiuxôvov ij ngsößvzsgov ysigo-
zoviaç d'ÇiovGdai, xudopoXoïsv, wç ovxtzi zuïç avzwv Gvvûnzovzui
yu(Utcàç, r/xsTç xw dgyai'ro s'SaxoXovDovvrsç xuvóvi zrjç unoaroXixrç
dxoißstag xia zii'Stwç, zù tcòv isgwv àvôgwv xarà vofiovç GvvoixcOiu,
xa dna tov vvv sôgulaliai ßovXoi.iSx)-u, /iqôufiwç uvtwv ti]v ngòg
yu(isiùç Gvrciqsiuv ÔiuXvovtsç. it unoGzsgovvrtç avzovç zrfi ngòg

u/./.ijXovç xarà xuigòv zòv ngoarjxovTU o(uXt'aç, ioGts, si ziç uÇioç

svgtl/si'q ngòg ysigoToviuv vnooiuxóvov r] ôiuxovov rt ngiaßvTtgov,
ovtoç (irjôu(iôïg xwXvs'GxTio snl toiovtov ßalX(iov s[ißtßuCsGl)-ut, yuixsTrj
iTvvoixwv vo/xi'fxoi [itJTS (ujv sv Tfî) zffi ytigoToviug xuigw ùnuiztialTw
òuoXoystv, wç unoaciJGszai rrjg vo(d(iov ngòg Tijv oixsiav ya(isTr]v



— 38 —

nalten). Diejenigen aber, welche vor Erlassung unseres Dekrets
jene unerlaubte Verbindung aufgehoben, Busse getan und
Enthaltsamkeit gelernt, oder derer Frauen zweiter Ehe gestorben
sind, sollen vom hl. Dienst entfernt werden, dürfen aber, wenn
sie einige Zeit Busse getan, den ihrer Würde zukommenden
Platz in der Kirche behaupten.

Die Priester, Diakonen und Subdiakonen, welche zwar nur
einmal, aber eine Witwe heirateten, sollen, nachdem sie einige
Zeit Busse getan, wieder in ihr Amt eingesetzt werden können,
aber keine höhere Stufe erlangen. Ihre unheilige Ehe muss
aufgelöst werden.

In Zukunft kann, den alten Canones gemäss, niemand
Bischof oder überhaupt Kleriker werden, der nach seiner Taufe
zweimal verheiratet war, oder eine Konkubine hatte, oder eine
Witwe oder Entlassene, oder Buhlerin oder Sklavin oder
Schauspielerin heiratete (vgl. can. apost. 16 u. 17).

Canon 6 : Die Verordnung der apostolischen Canones (Nr. 27

oder 26) wird, weil oft nicht befolgt, erneuert, class nämlich
nur die Lektoren und Kantoren, nicht aber die Subdiakonen,
nach Empfang der Weihe noch heiraten dürfen. Alle andern,
wenn sie sich verehelichen wollen, müssen dies vor der Sub-
diakonatsweihe tun.

Canon 12: Trotz der Übung in Afrika, ist den Bischöfen
der eheliche Umgang mit ihren Frauen verboten.

èfiiXietç ygij yàg love Tip livGiaGzqgiw ngoasôgsvovzuç, er i-p
xuioio zig ziòv ciykov (isTuysigrjaswg syxguTsTç sivui sv nùGiv, ïlnwç
ôvvqliwaiv, o nagù roc 0sov, cènXwç càrovOiv, sniiv/tlv. Eï zig orr
zoX/xrjGot nagù tovç dnoacoXixovç xuvôvuç xivovfitvoç, zivà zwi Isgoi-

(uvû)v, ngfaßvrt'gwr, qußtv, i] ôiaxôvwv rj vnoôiuxovwv, cinointgtîv
zîjç ngòc zijv vó(U(iov yvvuTxu Gvvuipsiuç zs xul xoivwviuç, xul/utgu'Gllw
wGavTWç xcà tï zig ngsGßvisgog i] ôucxovoç zqv saveov yvvaïxu ngo-
ipdasi svXaßsi'ac sxßäXXti, uqoqiÇtal/w, snijxt'vwv ôè, xult-uigitaliw.

Canon 48: rj tov ngòg sniOxonTc ngosôgiuv uvayojitvov yvvij,
xeni', xoivqv aviijpwviav tov oixtiov iivôgoç ngoôiu'SsvylitÏGa, (isxà
zrtv fVr3 avztô zijç sntGxonîjç ysigozovi'av, sv (lovuair^gi'io sia zw nóggw
zrjç zov sniaxónov xuzuywyìfi loxoooiirjßt'vip, xcà zqç sx tov sniGxónov
ngovoi'aç dnoXuvtrw. Ei ôè xal cìmice ipuvsiq, xal ngòg zò Tifi ôtu-
xovi'uç dvnßißuCt'GÜ-w u'Çîwpa. Pitra, Juris ecclesiastici Grœcorum
historia et monumenta. Tom. II.



— 39 —

Canon 13: In der römischen Kirche müssen die, welche
das Diakonat oder Presbytérat empfangen wollen, versprechen,
mit ihren Frauen keinen Umgang mehr zu haben. Wir aber

gestatten ihnen gemäss der apostolischen Canones (Nr. 5 oder 6)

die Fortsetzung der Ehe. Wer solche Ehen trennen will, soll
abgesetzt und der Kleriker, der unter dem Vorwand der
Religion seine Frau entlässt, exkommuniziert werden. Beharrt er
aber dabei, so wird er abgesetzt. Die Subdiakonen, Diakonen
und Priester müssen in der Zeit, wo der hl. Dienst an ihnen
ist, sich ihrer Frauen enthalten.

Canon 48 : Die Frau desjenigen, der zur bischöflichen
Würde befördert wird, muss in Übereinstimmung mit ihrem
Manne zuvor von diesem getrennt werden und nach seiner
Weihe in ein Kloster eintreten, entfernt von dem Bischofssitze.
Er aber muss für sie (ihren Unterhalt) sorgen. Erscheint sie

würdig, so kann sie auch Diakonissin werden.

Nicht viel später wollte die Übung aufkommen, dass Geistliche

noch innerhalb der ersten zwei Jahre nach empfangener
Weihe sich verheirateten, allein Kaiser Leo der Weise (886 bis
911) stellte dies wieder ab und brachte das Gesetz der Trullaner
Synode wieder in Geltung mit der Modifikation und Milderung,
dass die Subdiakonen, Diakonen und Priester, die sich nach

empfangener Weihe verehelichen, nicht mehr wie bisher ganz
aus dem Klerus ausgestossen und ad communionem laicalem
reduziert werden sollen, sondern nur, dass sie das (höhere)
Amt, so sie bei ihrer Verheiratung inne hatten, verlieren, aber
sonst im Klerus und Kirchendienst bleiben und für solche
Funktionen verwendet werden sollen, welche mit der (später
geschlossenen) Ehe vereinbar sind (z.B. Administrationsgeschäfte).
In der orientalischen orthodoxen Kirche gilt daher bis heute
folgendes kirchliche Recht, was die Priesterehc anbelangt: Zu
Bischöfen befördert man nur Unverheiratete, wTeil Verheiratete
sich von den Frauen trennen mussten (gewöhnlich Kleriker aus
dem Mönchsstande;. Nach der Subdiakonatsweihe ist die Heirat
verboten, daher schreiten die angehenden Geistlichen kurz vor
dem Empfang der Weihe zur Ehe. Die zweite Ehe und die
mit einer Witwe sind unstatthaft. Diese Bestimmungen gelten
auch für die mit der römischen Kirche unierten griechischen
Kirchen.



— 40 —

Trotz den Eheverboten, die von der römischen Kirche
ausgingen, liefert uns die Kirchengeschichte die Beispiele mehrerer
verheirateter Bischöfe.

Der hl. Basilius, Bischof von Cäsarea in Kappadozien, war
der Sohn eines Bischofs (f 379), sowie sein Bruder Gregor von
Nyssa (f 395). Gregor von Nyssa war verheiratet, wie der
Brief seines Landsmannes, des hl. Gregors von Nazianz, beweist,
worin dieser ihn über den Tod seiner Gattin Theosebia tröstet.
(Epistola 197. Migne 37, col. 321 ss. Vgl. Gregor Nyssa [de
virg. 3, III, 525, spez. B. C.])1).

Gregor von Nazianz, geboren frühestens 329, war das älteste
von zehn Kindern des gleichnamigen Vaters, welcher im Alter
von beinahe hundert Jahren nach 45jährigem Episkopat als
Bischof von Nazianz starb. Der jüngste Sohn, Petrus von
Sebaste, wurde der ..Zehnten" der Familie genannt. Der
Einfluss seiner schon von den Eltern und Voreltern her christlichen

Gattin Nonna hatte den Vater dem Christentum
zugeführt. Der jüngere Gregor wurde erzeugt als sein Vater schon
Priester war2;. Andere deuten die untenstehenden Worte, als
wäre der Sohn während des Bischofsamtes seines Vaters geboren.

Rührend ist, wie Gregor von Nazianz (Sohn) von den
Tugenden seiner Eltern spricht und auch seiner Schwester
Gorgonia. In Gegenwart des hl. Basilius nennt er in seiner
Lobrede auf den Vater denselben einen weisen und einsichtsvollen

Führer, eine leuchtende Fackel verbreitend das Licht
des Heiles, ein Hirte geschmückt mit allen Tugenden, bewährt
durch eine lange Erfahrung in der Fürsorge für die Seelen.

„Ich glaube nicht, dass es eine glücklichere Ehe gegeben hat
als die meines Vaters und meiner Mutter Nonna. Letztere

') Sed quid faciamus adversus Dei legem jam olim vigentem ac
dominantem, quœ Theosebiam meam habet (meam enim earn voco quae, ut
Dei legibus consentaueum erat, vixit; quandoquidem spiritualis cognatio
corpoream antecellit). Theosebiam, Ecclesia; decus, Christi ornamentum ;

setatis nostrœ utilitatem, feminarum fiduciam; Theosebiam vere sacram
atque sacerdoti comparera (Isgs'wç ai'Çvyov), et parem honore, magnisque
mysteriis dignam. ep. 197.

2J Ovrrm zoGovzov sxßsixtzgrjxag ßiov. wGoç ôlijXS-s d-vGlwv Sflov
ygóvoc. Nondum tot anni sunt tui quot jam in sacris mihi sunt peracti
victimis. Bd. 37, col. 1064 (Carm. de vita sua). Nach der römischen Deutung
ist von christlichen Opfern die Rede, denen der Vater als Laie anwohnte,
doch sind die Opfer zu verstehen, die er als Priester darbrachte.



— 41 -
stärkte ihren Gemahl im Glauben und in der Frömmigkeit,
war seine Gehülfin und Führerin'"*).

Der gelehrte Synesius, Bischof von Ptolemais, gestorben
vor 415 (geboren zwischen 370 und 375), war verheiratet und
nahm das Bischofsamt nur unter der Bedingung an, dass
eisernen ehelichen Umgang mit seiner Gattin fortsetzen dürfe.
Er widerstand einige Zeit, wie seine Briefe an Theophilus,
Patriarch von Alexandrien, und an seinen Bruder Evoptius
beweisen. „Gott, das Gesetz und die heilige Hand des
Theophilus gaben mir eine Gattin. Ich beabsichtige durchaus nicht,
mich von ihr zu trennen oder ihr nur heimlich wie ein
Ehebrecher zu nahen. Ich begehre und wünsche, in rechtmässig
fortgesetzter Ehe viele und treffliche Kinder zu bekommen.
Das weiss derjenige wohl, von dem der Weiheakt abhängt"2).

In seinem Briefe an seinen Bruder und an Hypathia (413)
drückt er seinen tiefen Schmerz aus über den herben Verlust
seiner Kinder s\

>) Oratio XVIII funebris in patrem, col. 994, n°" VII et VIII, T. 37.
Oratio VIII funebris in laudem sororis suae Gorgoni», nos IV et V, col. 794,
T. 37. Amisimus vitro nostrae facem, salutis lumen nobis, eum omni virtuti
ac pastorali disciplina, quam diuturno tempore collegerat, pereg're pro-
fectum, dierum simul ac prudentise plenum, et gloriœ senectute corona-
tum Sic enim existimo, si quis ab ultimis terrarum finibus, atque ex
universo hominum genere, prœstautissimum conjugium conciliare studuisset,
nullum usquam hoc praestantius aptiusque reperiri potuisse. Ita enim
virorum ac mulierum optima et prœclarissima quaeque in unum confluxe-
rant, ut hoc matrimonium, non minus virtutis quam corporum, nexus esset...
Mulier Dei beneficio concessa, non modo adjutrix, sed et dux et
antesignana fuit, utque quœ eum vita et sermone ad optima quœque per seip-
sam ducens, ac caeteris quidem in rebus, ut matrimonii leges ferebant, viro
suo parere optimum esse judicans, fidei autem et pietatis magistram quoque
se prsebere haudquaquam erubuit.

Die Schwester nennt er „ornamentimi feminarum et virtutis exemplar".
Gregor von Nazianz war unverehelicht. (Siehe Carmen lugubre de animœ
suae calamitaübus, T. 37, col. 1373 : dvzàç è'nsizu yû(ioio ßugvv L,vyòv
sxvàç tl/qxu.)

2) Mihi igitur et Deus ipse, et lex, et sacra Theophili manus uxorem
dédit. Quare hoc omnibus praedico, testorque, neque me ab ea prorsus
velie separari, neque adulteri more cum ea clanculum consuescere. Alteram

enim nequaquam pium est, alteram illicitum. Sed hoc utique cupiam,
ac precabor, plurimos mihi et quam optimos esse liberos. Hoc unum ab
eo ignorari non oportet, penes quem creandi potestas est. Epist. ad fratrem
CV, Bd. 66, col. 1482.

3) Epist. 88 ad fratrem, col. 1456: Tgiwv àggîvwv sv tzi jxoi Xsintzui.
Ad magistram, col. 1351 : Paulathn me mortuorum liberorum recordatio



— 42 —

Bischof Hilarius von Poitiers (f 366) hat nach dem Bericht
des ältesten Biographen zuerst den Ehestand erwählt, in dem er
Vater einer Tochter wurde, die den Namen Abra erhielt. Ob

er schon als Heide geheiratet, oder erst nachdem er Christ
geworden, darüber ist gar keine Nachricht auf uns gekommen.
Wie er die Seinen zart und rührend geliebt, davon zeugt eine

sinnige Legende. „Innige Vaterliebe und idealer Sinn
offenbaren sich darin zugleich." „Ich möchte, dass du (Abra) im
Leben erschienest als die schönste von allen und im blühendsten
Glücke" '). Er überlebte seine Frau und seine Tochter.

Hilarius, Bischof von Arles, liess auf einer Synode (444;
den Bischof Celidonius von Besançon absetzen, weil er sich
mit einer Witwe verheiratet hatte. Celidonius appellierte an
den römischen Bischof Leo L, welcher ihn wiedereinsetzte.
Trotz dem Entscheide des Papstes und eines Briefes desselben
an die Bischöfe der Provinz Vienne unterzog sich Hilarius
nicht und wahrte die Freiheit seiner Kirche. Celidonius blieb
abgesetzt (vgl. Langen II, S. 11 ff. Fleury, vol. II, p. 394 ss.

Migne L, col. 1237 s.).

Paulinus, Bischof von Nola, t 431, war verheiratet mit
Therasia und hatte einen Sohn2).

conficit. Utinam aut vivere, aut sepulcri liberorum meminisse desinam
(Vgl. Fleury. Hist, christ., livre XXII, cap. XLI.)

'•) Siehe Bischof Reinkens Monographie über Hilarius von Poitiers,
SS. 31, 231, 228: den Brief richtete er aus dem Exil an seine Tochter.

Hilariura Pictavorum episcopum conjugatum fuisse, et cum uxore
etiam post suseeptum episcopatum cohabitasse non inficiantur cordatiores
pontefieii. Guglielmus Cave, Scriptor. ecclesiastic, hist, litteraria. Sœculum
Arianum ad annum 351, L p. 134. in folio. Genevœ 1705.

Jean Boiichet de Poitiers (Annales d'Aquitaine et antiquités du
Poitou) sagt von ihm: Um sich an die Synode von Seleucia zu begeben,
musste er sich trennen de son évêché, de sa femme et de sa fille, que
tant il aimait.

2) Migne, T. 61, col. 21 s.: Paulinus Therasiam similem sibi sortitus est

conjugem, quœ ing'entia ei contulit praedia. Virtuti et studio ejus proximo
accessit, neque a viri proposito de fuggendo seculo discrepans, transcriptis
in aliorum jura suis prœdiis, virum in Nolœ secessum fortiter secuta est;
et exiguo illic contenta cespite, solabatur sese caritatis, simplicitatis et
religionis obsequiis Post longa vota soboles tandem virilis illis in His-
pania agentibus obtigit ; sed vitalis non fuit, sub octavum enim ab ortu
diem raptus puer vitam expedivit, et Compiuti sepultus est. An alios filio^
procrearmi non compertum.



— 43 —

Der hl. Patricias, Bischof und Apostel von Irland, geb. 377,
war nach seiner eigenen Aussage ein Sohn des Diakons Cal-
purnius und letzterer ein Sohn des Priesters Potitus (vgl.
Bollandistes, Confessio S. Patricii t. II, mart. p. 533).

Der berühmte Senator Urbicus, Bischof von Clermont,
trennte sich nach seiner Bischofsweihe von seiner Frau, welche
ihm eine Tochter geschenkt hatte1).

Der achte Bischof von Clermont Namatius setzte den
ehelichen Umgang mit seiner Gattin fort (um 450)2).

Siclonius Apollinaris, Bischof von Clermont (462), war
verheiratet mit einer Tochter des Kaisers. Letztere äusserte ihre
Unzufriedenheit, als ihr Mann ohne ihr Wissen Silbergeschirr
den Armen verschenkte3).

Bischof Simplicius von Autun Avar verehelicht mit Palladia
und hatte einen Sohn und eine Tochter, welche eine weise
Erziehung erhielten4).

Der fränkische Geschichtsschreiber Gregor von Tours
(f 594) erzählt uns auch, dass Dcdmcdius, Bischof von Rhodes
(Rhudenœ civitatis episcopus) in seinem Testament den König
ersuchte, ihm den Nachfolger (non conjugali vinculo nexus)
zu bestimmen und dabei jeden Fremden oder verheirateten
Bewerber zu übergehen. (S. Greg. Tur. Hist. Franc, lib. V,
cap. 47, col. 362, Migne Band 71). Es ist dies ein Beweis, dass
oft verheiratete Kandidaten zu Bischöfen befördert wurden.

Victorius, Bischof von Rennes, war verheiratet und seine
Tochter hiess Doninola. Francüio, Bischof von Tours, hatte zur
Gattin Clara5). Gregor von Tours berichtet den Tod durch

') Primus episcopus Urbicus fuit, ex senatoribus conversus, uxorem
habens, quœ juxta consuetndinem ecclesiasticam remota a consortio sacer-
dotis religiose vivebat. Greg. Turon. Hist. Praneorum L, I. cap. XXXIX,
Band 71, col. 181, Migne.

2) Ibidem. Lib. II, cap. XVII, col. 215. Namatius, cujus conjux basili-
cam S. Stephani suburbano murorum œdificavit.

3) Sidonius, vir secundum saeculi dignitatem nobilissimus, et de primis
Galliarum senatoribus : ita ut filiam sibi Aviti imperatoris in matrimonio
sociaret. Nesciente conjuge, vasa argentea auferebat a domo, et pauperi-
bus erogabat. Quod illa cum cognoseeret, seandalizabatur in cum, ibid.
Lib. II. cap. XXII, col. 217.

*) S. Sidon. Apollinar. Epist. IX, Lib. VII. Patrologia lat. 58, col. 575, 580.
5) Greg. Turon. Hist. Franc, lib. VIII, cap. 32, col. 472 Quartiis.

decimus Francilio ex senatoribus ordinatili- episcopus, habens conjugem,
Claram nomine, sed filios non habens. Ibid, lib. X, cap. 31, n° 14, col. 569.



— 44 —

die Hand des Gatten eines auf der Tat des Ehebruchs
ertappten Priesters Dagulf und bemerkt: Ideoque documentum
sit hsec causa clericis-, ne contra canonum statuta extranearum
mulierum consortio potiantur, cum hrec et ipsa lex canonica
et omnes scriptura? sancta? prohibeant: printer has feminas,
quibus crimen non potest œstimari. Ibid. lib. VIII, cap. 19, Migne
71, col. 461.

Der hl. Hieronymus (f 420) rügt, dass in der orientalischen
Kirche die Priester und Bischöfe verheiratet sind und Kinder
haben1).

Nach dem Berichte des Baronius erwähnen Cassiodor und
Eusebius einen Bischof, Pankratius mit Namen, Sohn eines
gleichnamigen Bischofs und Bruder eines Bischofs Herkules.
Annal, eccles., toni. VI, annum 493.

Cassius, Bischof von Varni (Umbrien in Italien) war
Ehemann. Vir vita? venerabilis Cassius Varniensis episcopus. Vides
sanctissimum virum ex conjugio (ut aliis etiam plerisque viris
sanctissimis contigit) vocatum ad episcopatum, egregia claruisse
sanctitate: cujus pra3claram memoriam annis singulis in
Ecclesia celebranclam eeclesiasticge tabulas reddunt die ipsius
natali qui ita describitur a sancto Gregorio papa. (Baronius,
Annales eccles. anno 558., torn. VII, col. 493.)

Papst Pelagius I. (f 560) gestattete die Weihe eines
verheirateten Priesters zum Bischof von Syrakus, weil das Volk
ihn wollte und kein anderer da sei, ohne andere Bedingung
als die Verpflichtung, kein Kirchengut der Frau und den
Kindern zuzuwenden. (Siehe Langen II, S. 398 f.)2)

Papst Gregor der Grosse (f 604) trägt den Verwaltern des

römischen Patrimoniums auf Sizilien auf, dafür zu sorgen,
dass die Bischöfe ihres Bezirkes nicht mit anderen Frauen
zusammenwohnten als mit der Mutter, Tante oder Schwester,

') Tom. 23, col. 354, lib. contr. Vigilantium: Proli nefas! episcopos,
sui sceleris dicitur habere consortes: si tarnen episcopi nominandi sunt,
qui non ordinant diaconos, nisi prius uxores duxerint : nulli cœlibi cre-
dentes pudicitiam, imo ostendentes quam sancte vivant qui male de
omnibus siispicantur : et nisi prœgnantes uxores videri'nt clericorum, iufan-
tesque de ulnis matrum vag'ientes, Christi sacramenta non tribuant.

2) Gratian macht dazu folgende Bemerkung, Decr. Grat. I D, 28 c. 13,

Migne 187, col. 161 : « Siehe, dem zum Bischof Erwählten wird nicht
verboten, Frau und Kinder zu haben. Ecce hac auctontate electus in episcopatum

non prohibetur habere uxorem et fllios.



— 45 —

eventuell indessen dürften sie ihre Gattinnen, welche sie in
Keuschheit zu leiten hätten, nicht verlassen (Langen II, S. 465 f.).
An seinen Legaten Petrus auf Sizilien schrieb er: „Vor drei
Jahren wurde den Subdiakonen aller Kirchen Siziliens
geboten, sich nach der Sitte der römischen Kirche durchaus des

ehelichen Umganges zu enthalten. Diejenigen, welche mit
ihren Frauen gelebt haben, dürfen keine höhere Weihe
empfangen". Ep. lib. I, p. 42, Mansi, toni. IX, 1060. Gregor lobt
einen verheirateten Priester, weil er mit seiner „Priesterin"
lebe wie mit einer Schwester1).

Karl der Grosse (f 814) empfiehlt in seinen Kapitularien
den Klerikern den Zölibat; wenn sie aber diese Vollkommenheit

nicht erreichen könnten, so sollten sie sich mit einer Ehe

begnügen und nach dem Ableben der Gattin ledig bleiben.
Si sacerdotes plures uxores habuerint sacerdotio priventur.
(Capitular, ann. 769 n° 5.)

Papst Nikolaus I. (f 867) in seinem Schreiben an die
Bulgaren meint, das Verhalten der verheirateten Priester sei zu
tadeln, doch seien sie zu dulden und nicht zu verdrängen,
denn Christus habe ja auch Judas nicht aus dem Apostelkollegium

verdrängt (ep. 97, resp. 70, col. 1006). Mit Recht rügt
der Patriarch Photius das in Rom herrschende manichäische
Verbot der Priesterehe, wo man uneheliche Kinder und ehelose
Mütter antreffe. Patr. grœca, toni. 102, col. 722—742, vgl.
meine Monographie über Nikolaus I. (S. 100 f.). Dennoch finden
wir mehrere verehelichte Bischöfe und Päpste: So Papst
Hadrian I, der Nachfolger Nikolaus L, Bischof Arsenius von
Orta, der Vater des berüchtigten Abtes und römischen
Bibliothekars Anastasius; der Vater des späteren Papstes Marinus
(882) war ein Presbyter aus dem Toskanischen. (Siehe meine
Schrift, S. 7.) Im kirchlichen Rechtsbuche (Decretum Gratiani,
tom. 187, col. 307) findet sich folgende Stelle: Osius papa
filius Stephani subdiaconi. Bonifacius papa fuit filius Jucundi
presbyteri. Theodorus papa filius Theodori episcopi. Silverius
papa filius Silverii episcopi Roma? Gelasius ex patre
episcopo. Valerio natus est. Complures etiam alii inveniuntur, qui
de sacerdotibus nati apostolica? sedi praefuerunt. Gratian sagt

') Decr. Grat. I, D. 32, e. 18, Migne P. L. 187, col. 184: Presbyter
quidam sibi commissam regebat ecclesiam cum magno timore Domini,
qui ex tempore accepti ordinis presbyteram suam ut sororem diligens.



— 46 —

ausdrücklich: es seien diese Päpste Kinder aus legitimer Ehe
gewesen (col. 312: Quum ergo ex sacerdotibus nati in summos
Pontefices supra legantur esse promoti, non sunt intelligendi
cle fornicatione, sed de legitimis conjugiis nati, quse sacerdotibus
ante prohibitionem ubique licita erant, et in orientali ecclesia
usque hodie eis licere probatur). Im 10. und 11. Jahrhundert
findet man verheiratete Priester in Italien, Spanien, Deutschland

und England, sogar einige Bischöfe. Nach Fleury hist,
christ., vol. IV, p. 50 s. war Erzbischof Robert von Rouen (989—
1037) mit Herlève verehelicht und hatte 3 Söhne. Ebenso
Johonée, Bischof von Dol (Bretagne ').

Heribert, Erzbischof von Mailand, gestorben um die Mitte
des 11. Jahrhunderts, war mit einer sehr reichen Frau namens
Useria verheiratet. Peter Damien wirft Armibert, Bischof von
Turin, vor, dass er den Priestern seiner Diözese die Ehe
gestatte.

In der Lombardei waren die meisten Priester und
Diakonen verheiratet und wollten dies den besonderen Freiheiten
der Kirche des hl. Ambrosius, die sich nicht nach der römischen
zu richten brauche, beizählen2). Die Priesterehe war in
Mailand eine Regel der kirchlichen Disziplin. Erst Papst
Alexander II. (t 1073), Mailänder von Geburt, gelang es, den
Zölibat durchzusetzen.

In England gebot Dunstan, Erzbischof von Canterbury,
t 968, den verheirateten Klerikern, ihre Frauen zu entlassen ;

doch scheint diese Massregel erfolglos gewesen zu sein. Papst
Paschalis IL lässt Anselm von Canterbury die Fähigkeit, Priesterssöhne

zu ordinieren. Anselm betont in einem Brief an den

Papst, die verehelichten Priester hätten trotz allen Verboten
und Bannflüchen Umgang mit ihren Frauen (Labb. Conc, torn.
X, c. 731). Ein unter diesem Erzbischof abgehaltenes Konzil
zu Westminster (1102) erneuerte das Zölibatsgebot. Noch im
elften Jahrhundert erscheint als Regel, dass die Geistlichen

') Tom. IV, p. 273. Depuis son épiscopat, Johonée s'était marié
publiquement, et avait plusieurs enfants. Quand ses filles étaient venues
à l'âge d'être mariées, il leur avait donné en dot des terres de l'Eglise.
Grégoire VII le déposa. Johonée se plaignit d'avoir été déposé injustement

et fit écrire au pape en sa faveur par le roi d'Angleterre (vers l'an
1078).

5) Hefele, Konziliengeschichte IV, S. 793.



— 47 —

verheiratet waren und mit ihren Frauen lebten. So berichtet
der Abt Desiderius von Montecasino, der spätere Papst Viktor III. :

Die Priester und Diakonen nahmen Frauen nach Laienart und
setzten ihre Kinder zu Erben ein, auch einige Bischöfe wohnten
mit ihren Frauen zusammen, und diese schlechte und
fluchwürdige Gewohnheit herrschte am meisten zu Rom (Dial, de

mirac. S. Bened. in Acta O. B. sfec. IV, p. 2, 451).
Auf der Synode von Pavia 1018 liess Benedikt VIII. be-

schliessen: „Kein Geistlicher soll ein Weib anrühren, ihre
Kinder sollen Leibeigene der Kirche werden."¦ Die Synode von
Bourges (1031) erliess ebenfalls strenge Verordnungen gegen
die verheirateten Kleriker. Als der Cluniacenser Mönch Hildebrand

seit 1048 einen gewaltigen Einfluss auf die kirchlichen
Verhältnisse erhielt, wurde mönchische Zucht der Geistlichen
gefordert. Die Ausrottung der Simonie und die energische
Durchführung des Zölibats waren zwei Reformpunkte, welche
die Besserung des Klerus herbeiführen sollten. Von ihm
geleitet, geboten die Päpste Leo IX. (1048 — 1054), Nikolaus IL
(1059—1061) und Alexander IL (1061— 1073) auf römischen
Synoden: man dürfe bei keinem Geistlichen, der notorischer
Concubinarius sei, der hl. Messe beiwohnen (Nullus missam
audiat presbyteri, quem seit concubinati! indubitanter habere
aut subintroduetam midierem (c. 5 und 6. Dist. 32). Unter
concubinarius aber wurde auch derjenige Priester verstanden,
welcher den Umgang mit einer vorher schon geehelichten
Frau fortsetzte oder erst nach der Weihe heiratete. (So Nikolaus

IL auf der Synode von 1059.) Papst Alexauder IL sprach
gegen alle Bischöfe, Priester und Diakonen, welche ein Weib
nehmen oder ein schon früher genommenes behalten würden,
die Absetzung aus. (Corp. jur. canon, c. 16, Dist. 81.) (Si quis
amodo episcopus, presbyter, aut diaconus feminam aeeeperit
vel acceptant retinuerit, proprio gradu décidât, usque dum ad
satisfactionem veniat, nec in choro psallentium maneat, nec
aliquam portionem de rebus ecclesiasticis habeat.)

Als Hilclebrand selbst als Gregor VII. (1073—1086) den

päpstlichen Stuhl bestieg, verordnete er auf der ersten Fastensynode

zu Rom 1074, dass kein konkubinarischer Geistlicher
Messe lesen oder auch in einem anderen niederen Ordo am
Altare dienen dürfe. Den Funktionen der Widerspenstigen
solle das Volk durchaus nicht anwohnen (nec illi, qui in



— 48 —

crimine fornicationis jacent, Missas celebrare aut secundum
inferiores ordines ministrare altari debeant. Statuimus etiam,
ut si ipsi contemtores fuerint nostrarum, mimo sanctor. Patrum
constitutionum, populus nullo modo eorum officia recipiat.
Corp. jur. can. e. 15 Dist. 81 s.). In einem besonderen Schreiben
forderte Gregor VII. namentlich den Bischof Otto von Konstanz
auf, die in seiner grossen Diözese fast allgemein eingeführte
Priesterehe zu unterdrücken. Bischof Otto gestattete trotzdem
seinen Geistlichen nicht nur die Fortsetzung der Ehe, sondern,
falls sie noch nicht verheiratet waren, auch die Eingehung
einer solchen. Die Nachfolger Gregors VII. setzten den Kampf
gegen die Priesterehe mit grösster Energie fort. Urban II.
erklärt 1089 nicht nur alle Geistlichen, die auf den ehelichen
Umgang nicht verzichten wollten, für abgesetzt, sondern gibt
auch den weltlichen Fürsten die Erlaubnis, sich der Frauen
von Geistlichen zu bemächtigen und sie zu ihren Sklavinnen
zu machen (prineipibus indulgemus licentiam, ut eorum
fcommas maneipent servituti, Mansi, torn. XX, col. 724). Eine
Synode von Troyes 1107 (unter Paschalis IL) verordnet, dass
verheiratete Geistliche nicht einmal mehr mit den Laien
kommunizieren dürften (Mansi, torn. XX, col. 1223). Eine Synode
in London (1108) übergab alle beweglichen Güter der
verheirateten Geistlichen, sowie deren Frauen (Konkubinen
genannt) samt ihrem Vermögen den Bischöfen. Das unter Calixt IL
abgehaltene sogenannte IX. allgemeine Konzil (I. Laterankonzil
1123) erklärte die von Subdiakonen und höheren Geistlichen
(nach der Weihe) geschlossenen Ehen für nichtig und befahl
ihre Trennung. (Presbyteris, diaconis, subdiaconis et monachis
coneubinas habere seu matrimonia contrahere penitus interdici-
mus; contracta quoque matrimonia ab hujusmodi personis dis-
jungi, et personas ad pœnitentiam redigi debere, juxta sacro-
rum canonum diffinitiones judicamus. Corp. jur. can. c. 8,

Dist. 27.) Das zweite Laterankonzil unter Innocenz IL 1139
(sogenannte X. allgemeine Konzil) wiederholte diese Bestimmung
und bildet seitdem gemeines Recht mit dem anderen Satze,
dass die Verheiratung Entziehung der Pfründe herbeiführt und
Verheiratete nur nach Trennung von ihren Frauen geweiht
werden dürfen. (Siehe v. Schulte, Zölibat, S. 15.) Gleichwohl
steht historisch fest, dass bis auf das 16. Jahrhundert trotz dieses
Gesetzes sowTohl öffentliche Heiraten von Geistlichen statt-



— 49 —

fanden, als auch insbesondere das Halten von Konkubinen
durch dieselben zu den ganz gewöhnlichen Dingen gehörte.
Es ist daher nicht zu verwundern, dass Stimmen für Aufhebung
des Zölibats sich erhoben. Nach Fleury hist, christ., Vol. V,
p. 727 sagte Bischof Durandis von Mende in seinem vom Papst
verlangten Memorandum an das Konzil von Vienne (1311):
„En général l'auteur demande une grande réforme dans la
cour de Rome, dans les prélats et tout le clergé. L'incontinence

y était si commune qu'il propose de permettre le mariage
aux prêtres comme dans l'Eglise grecque ; et il se plaint qu'on
voyait des lieux infâmes près des églises, et en cour de Rome,
près le palais du pape, et que son maréchal tirait un tribut
des femmes prostituées." Auf dem Konzil von Konstanz (1414—
1418) war Kardinal Zctbarella der Meinung, dass dem tief
gewurzelten Übel der Unzucht der Geistlichen wohl nur durch
Zulassung der Priesterehe gesteuert werden dürfte. Auf dem
Konzil von Basel (1431) erklärte der Abt Tucleschi, später
Erzbischof von Palermo : Das Kirchenverbot der Ehe beruhe
nicht auf dem Wesen der Priesterweihe und auf keiner
göttlichen Vorschrift. Er glaube, die Kirche habe nicht nur die
Gewalt, sondern könne auch in dem Umstände, dass die
Erfahrung lehre, das Verbot der Ehe habe das gerade Widerspiel

von dem, was es beabsichtige, bewirkt, die stärkste
Aufforderung finden, dasselbe zurückzunehmen und es jedem, der
enthaltsam zu leben Kraft in sich fühle, zu freiem Entschluss
anheimzugeben; denen aber, die solche Kraft sich nicht
zutrauen, die Ehe zu gestatten. Der Sekretär des Konzils Aeneas

Sylvius, der spätere Papst Pius IL, war der gleichen Ansicht.
„Selbst ein Verheirateter könne als Papst gewählt werden.
Waren doch mehrere Päpste, war doch Petrus selbst verehelicht."

(Fortasse non esset pejus, sacerdotes quam plures uxorari,
quoniam multi salvarentur in sacerdotio conjugato, qui sterili in
presbyteratu damnantur. Sacerdotibus magna ratione sublatas nuptias,

majori restituendas. Platina, vita Pii II, p. 321, vgl. Wessenberg,

Die grossen Kirchenversammlungen, II, S. 228, 481 f.).
Auf dem Konzil von Trient wurde die Frage des Zölibates

im Jahre 1563 behandelt. Kaiser Ferdinand L, Herzog Albrecht
von Bayern und andere hatten die Aufhebung desselben
verlangt. „Man tadelte sogar die päpstlichen Legaten, einen so

gefährlichen Artikel zur Erörterung gebracht zu haben, da es

Revue intern, de Théologie. Heft 65, 1909. 4



— 50 —

augenscheinlich sei, dass die Priester durch die Ehe, indem
sie alle Neigungen derselben ihren Gattinnen und Kindern,
somit ihrer Familie und ihrem Vaterlande zuwenden würden,
von der engen Abhängigkeit vom hl. Stuhle würden losgebunden
werden. Ihnen die Ehe erlauben sei ebensoviel, als die geistliche

Hierarchie zerstören und den Papst zum blossen Bischof von
Rom herabsetzen." Siehe Wessenberg IV, S. 108. Das Konzil
brachte das Zölibat-gesetz, ein reines Disziplinargesetz, in eine
dogmatische Formel. Es wurden folgende Sätze aufgestellt:
Wer behauptet, der verheiratete Stand sei dem Stand der
Jungfräulichkeit oder dem Zölibate vorzuziehen und es sei
besser und seliger, zu heiraten, als in Jungfräulichkeit oder
im Zölibat zu leben, der sei im Banne. Sess. XXIV, Can. 10,
de sacr. matr. Si quis dixerit, statum conjugalem anteponen-
dum esse statili virginitatis, vel cœiibatus.- et non esse melius
ac bcatius mauere in virginitate, aut cœlibatu, quam jungi
matrimonio, anathema sit.

„Wer sagt: die Geistlichen, welche die hl. Weihe
empfangen haben, oder die Oi'denspersonen, welche feierlich
Keuschheit gelobt, können eine Ehe eingehen und die
eingegangene Ehe sei ungeachtet des Kirchengesetzes oder des

Gciübdes gültig; und das Gegenteil sei nichts als die Ehe
verdammen, und es können aile eine Ehe schüessen, die in
sich die Gabe der Keuschheit, auch wenn sie dieselbe gelobt
haben, nicht fühlen: der sei verflucht, cla Gott dies den richtig
Bhtenden nicht versagt und nicht zulässt, dass wir über das,

was wir können, versucht werden.'1 Sess. XXIV, canon 9. Si

quis dixerit clericos in saciis ordinibus constitutos, vel reguläres

constiiutos, vel reguläres, castitatem solemniter professos

pos^e ma r.monium contrahere, coniractumque validum esse,

non obstante lege ecclesiastica, vel voto; et oppositum nil
aliud e.-se, quam damnare matrimonaim; posseque omnes
contraitele matrimonium, qui non sentiunt se castitatis, etiam si

eam voveriiit, habere donum: anathema sit: cum Deus id recte
petentibu.-! non deneget. nec patiatur nos supra id quod possimus
ten, ari.

Cain n XII: Si quis d xer.t, causas matrimoniales non

sipcare ad indices ercle.-das.icos: anathema sit. Wenn einer
behauptet, die Ehesachen gehörten nicht vor die kirchlichen
Richter, dei- >ei im Hanne."



— 51 —

Wir sind am Ende unserer Darstellung. Zum Schlüsse
erwähnen wir einige Exegeten, wrelche dem Worte des Apostels
Paulus an Timotheus und Titus, dass der Bischof, oder Priester
oder Diakon „avôgu iuÙç yvvaixòg"- der Mann Eines Weibes
sein soll, auch im Sinne der sukzessiven Bigamie verstehen :

So der gelehrte Theodoret j 457 : Ich teile die Ansicht
derer, welche glauben, der Apostel verlange einfach, dass man
zu Bischöfen und Priestern nur Männer weihe, welche eine
einzige Frau haben und mit ihr in einer ehrsamen und keuschen
Ehe leben. Schuldig ist derjenige, welcher seine Frau entlässt
und eine andere heiratet. Aber man darf denjenigen nicht
tadeln, welcher nach dem Ableben seiner Frau durch sein

Temperament gezwungen wird, eine zweite zu heiraten, denn
es ist eigentlich weniger der Wille als der Zufall, welcher
ihn zur zweiten Ehe drängt!).

In der afrikanischen Kirche hatte ein Priester zwei Frauen
zugleich und ein anderer hatte nach Entlassung seiner Frau
eine zweite genommen. Papst Leo I. rügt dies (qui sicut ad
nos relatum est, duarum simul est maritus uxorum vel illum
qui ab uxore dimissus alteram duxisse perhibetur, epist. XII,
torn. 54, col. 646 Migne).

Im Briefe an Oceanus (epist. 69, col. 654, t. 22, Migne)
verteidigt Hieronymus (f 420) den spanischen Bischof Car-
terius, welcher sich wiederverheiratet hatte, und er versichert,

*) Theodoret, Migne 82, Epist. I ad Tim., col. 803 ss.: Unius uxoris
virum. Virginitatem autem nec Graeci exercebant, nec admittebant Judsei.
Illud autem, unius uxoris virum, mihi videntur quidem recte dixisse. Olim
enim consueverant et Graeci et Judaei cum duabus et tribus, et pluribus
etiam uxoribus simul jungi lege matrimonii; quin nunc etiam duas simul
uxores ducere, rem habent cum concubinis et meretricibus. Dixerunt ergo
divinum Apostolum dixisse, eum qui cum una sola uxore pudice cohabitât,
dignum esse qui ordinetur episcopus. Neque enim secundum, inquiunt,
rejecit matrimonium, qui illud saepe jussit fieri. «Mulier enim, inquit, alle,
gata est lege, quamdiu vivit vir ejus » : si autem vir mortuus fuerit, libera
est ut cui vult niibat», tantum in Domino. Et rursus: «Dico autem in-
nuptis et viduis» et utroque ordine conjuncto, unam legem constituit.
Rerera enim incnmbente continentia, non est in voluntatis potestate secundum

matrimonium. Si enim ipse, priore expulsa uxore, alteri fuerit conjunetus
dignus est reprehensione et aecusationi obnoxius. Sin autem vis mortis
priorem disjunxerit urgensque natura seeundse uxori conjungi cœgerit
non ex voluntate, sed ex casu processif secundum matrimonium. Hœc et alia
id genus considerans, admitto eorum interpretationem qui sic intellexerunt.



— 52 —

dass, ohne die Presbyter und übrigen niederen Kleriker zu
zählen, die bigamen Bischöfe zu seiner Zeit ein so zahlreich
besuchtes Konzil hätten bilden können, wie das von Rimini
(359), wo 400 zugegen waren (Nosti problema tuum : Carterius
Hispaniae episcopus, homo et eetate vetus et sacerdotio, unam
antequam baptizaretur, alteram post lavacrum, priore mortua,
duxit uxorem : et arbitraris eum contra Apostoli fecisse sen-
teniiam, qui in catalogo virtutum episcopum unius uxoris
virum praeceperit ordinandum. Miror autem te unum protra-
xisse in medium, cum omnis mundus his ordinationibus plenus
sit: non dico de presbyteris, non de inferiore gradu: ad

episcopos venio, quos si sigillatim voluero nominare, tantus numerus
congregabitur, ut Ariminensis Synodi multitudo superetur).

Auch der gelehrte Theologe Claude d'Espence f 1571 (de
continentia lib. I, cap. I; versteht die Stelle wie folgt: die
Worte des Apostels beziehen sich nicht auf Männer, welche
einmal verehelicht waren und Witwer oder ledig sind, sondern
auf gegenwärtig verheiratete Männer, welche nur eine Frau
haben und nicht, wie einige meinen, nur eine Frau gehabt
haben.

Baronius (Annales eccl. VI, anno 448, epist. Theodoreti ad
Domnum de causa Irensei) erwähnt mehrere bigame Bischöfe,
wie Diogenes, Domninus1).

Mit Recht betont Klemenz von Alexandrien (gegen 202),
dass die Ehe eine sittliche Einrichtung sei. Nos fecit natura
aptos ad matrimonium. ut liquet ex compositione corporum
masculorum et feminarum, et frequenter illud acclamant:
Crescite et multiplieamini. Est ergo omnino uxor ducenda,
et patria? causa, et liberorum successionis, et mundi, quantum
est in nobis, perfectionis. Stromata lib. Ill, cap. 23, Migne
P. Gr. Vili, col. 1087 ss.

Obige Ausführungen berechtigen uns daher zur Bejahung
der beiden im Titel erwähnten Fragen. Zu einem altkatholischen

') Quod vero ad bigamiam pertinet, nostros majores secutus sum:
beatae enim et pise memoriae Alexander (ante Theodotum hic fuit Antio-
chenus episcopus) qui apostolicam hanc sedein rexit, cum beatissimo
Acacio, Berceensi episcopo beatae memoriae Diogenem ordinavit bigamum
existentem, similiter etiam beatus Prailius Domninum Cacsareae episcopum
bigamum. Consuetudinem itaqne secuti sumus, et homines insignes, tum
doctrina, tum vita célèbres.



— 53 —

Bischof kann ein verheirateter Priester gewählt und geweiht
werden, auch ein lediger Bischof kann sich verheiraten. Die
Kirchendisziplin der ersten christlichen Jahrhunderte bildet
kein impedimentum — ein allgemein bindendes Gesetz hierüber
hat die allgemeine Kirche nicht aufgestellt. Daher haben die
verschiedenen protestantischen Kirchen, darunter auch die

anglo- amerikanische Kirchengemeinschaft, ihren Geistlichen,
auch den Bischöfen den Zölibatszwang nicht auferlegt.

Dr. Johann Richterich.


	Ist der Ehestand eines altkatholischen Bischofs vereinbar mit der Ausübung des Bischofsamtes und steht er im Einklang mit der Kirchendisziplin der ersten christlichen Jahrhunderte? [Schluss]

