Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 65

Artikel: Das bibelkritische Programm der Modernisten
Autor: Herzog, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403720

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403720
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS BIBELKRITISCHE PROGRAMM
DER MODERNISTEN.

Am 8. September 1907 erschien die Bulle Pascendi Domi-
nici Gregis, mit der die papstliche Kurie das, was man Moder-
nismus nennt, zum ersten Mal in ein System gebracht und
gleichzeitig feierlich verdammt hat. Schon im Oktober des
gleichen Jahres gaben die Theologen, die sich zu der Societa
Internazionale Scientifico-Religiosa mit Sitz in Rom (Via della
Scrofa, 10) verbunden haben, unter dem Titel II programma
dei Modernisti eine Antwort auf die genannte Bulle heraus.
Diese Schrift wurde seither in verschiedene Sprachen iber-
setzt. Die autorisierte deutsche Ubersetzung erschien als , Pro-
gramm der italienischen Modernisten® zu Jena im Verlag von
Eugen Diederichs, der auch eine Reihe anderer reformkatholischer
Schriften verbreitet. Hier ist also das Programm speziell als
eine Kundgebung der ,italienischen® DModernisten aufgefasst.
Man wird indessen annehmen diirfen, dass die Bezeichnung
,Societa internazionale“ richtig sei. Wenigstens gehért zu den
regelmissigen Mitarbeitern am Organ dieser Gesellschaft, der
zu Rom erscheinenden Halbmonatsschrift Nova et Vetera, auch
der aus dem Jesuitenorden gestossene Englinder George Tyrrell.

In der Doppelnummer 13 und 14 dieser Zeitschrift (Juli
1908) wurden die Statuten der genannten internationalen Ge-
sellschaft veréffentlicht und die Gesinnungsgenossen aller
Linder zum Beitritt eingeladen. Art. 11 der Statuten lautet:
»,Dic Mitglieder verpflichten sich: 1. zur christlichen Religiositit,
2. zum DBekenntnis des Programms der Gesellschaft, 3. zur mog-
lichsten Verbreitung der Anschauungen und Arbeiten der Ge-
sellschaft, 4. in der Entwicklung des biirgerlichen Lebens
Trager des christlichen Werkes des Friedens und der Hoff-



nung zu sein, 5. mit der lebhaftesten Sympathie die Herstellung
grosserer Gerechtigkeit unter den Menschen zu unterstiitzen.“
Gemiéss Art. 15 konnen Mitglieder, die sich gegen die Statuten
verfehlen, von der Gesellschaft ausgeschlossen werden. Unter
dem Programm der Gesellschaft ist aber, wie in Art. 9 aus-
driicklich gesagt wird, das ,programma dei Modernisti* zu
verstehen. Dieses Programm wird als das comune terreno d’in-
tesa, also gewissermassen als das gemeinschaftliche Glaubens-
bekenntnis bezeichnet. Demnach hat sich der in die Gesell-
schaft Eintretende auch zu den Anschauungen zu bekennen,
die in dem Abschnitt ,Die Kritik und das Neue Testament“
(S. 40—68 der deutschen Ausgabe, die hier ausschliesslich
beriicksichtigt wird) vorgetragen werden.

Damit gehen die Modernisten zu weit. Man wiirde es ver-
stehen, wenn sie in ihre Statuten etwa den Satz aufgenommen
hitten: Es ist nicht unkatholisch, die Geschichte der Ent-
stehung und der Sammlung der neutestamentlichen Biicher
wissenschaflich zu erforschen und die Resultate dieser Forschung
offentlich vorzutragen. Mit einem solchen Satz wiirden die
Modernisten einfach auch fiir Katholiken die Freiheit der
Wissenschaft zur Geltung gebracht haben. Allein im ,Pro-
gramm® wird nicht bloss die Zulissigkeit bibelkritischer For-
schung gelehrt, sondern es werden bereits auch angeblich
gesicherte Resultate dieser Forschung proklamiert, die Moder-
nisten also, die Mitglieder der internationalen wissenschaft-
lichen Gesellschaft werden wollen, auch auf diese Resultate
verpflichtet. Zur Auferlegung einer derartigen Verpflichtung
haben die Modernisten ebensowenig Berechtigung wie die papst-
Jiche Bibelkommission.

In dem zitierten Abschnitt werden iiber den neutestament-
lichen Kanon folgende Ansichten vorgetragen: Die synoptischen
Evangelien sind nicht unabhingig von einander. Das éilteste
Evangelium ist das des Markus; es wurde von Matthiaus und
Lukas benutzt; diese beiden sind unabhiingig von einander,
wohl aber haben beide in einer Schrift, die man allgemein
als ,Logia“ bezeichnet, eine zweite gemeinschaftliche Quelle.
Welche weitern Quellen die Synoptiker beniitzt haben, ldsst
sich nicht mehr feststellen. Auch der Verfasser der Apostel-
geschichte hat seinen Stoff mehreren schriftlichen Quellen ent-
nommen; er ist vom Verfasser der ,Wir“-Stiicke zu unter-



e AR e

scheiden. Der Verfasser des vierten Evangeliums hat das
Markus- und Lukasevangelium gekannt, ob auch das Matthius-
evangelium, ist fraglich. Das zweite Evangelium kann den in
der Apostelgeschichte und in den Briefen wiederholt erwéhnten
Markus oder Johannes Markus aus Jerusalem zum Verfasser
haben. Matthaus mag Verfasser der ,lLogia“ sein, aber eben
darum nicht des von den ,Logia“ zu unterscheidenden Mat-
thausevangeliums. Ebenso ist Lukas hochstens der Verfasser
der , Wir“-Stiicke. Uber den Verfasser des vierten Evangeliums
lasst sich nicht einmal eine fliichtige Andeutung machen; aber
er ist wahrscheinlich nicht identisch mit Johannes. Die pau-
linischen Briefe sind meistens authentisch, sicher nicht die
Pastoralbriefe und der Hebréderbrief (der ja auch gar keine
Uberschrift triigt). Auch die katholischen Briefe sind pseud-
epigraphisch. Die Apokalypse wird nicht niaher berticksichtigt.
,In den Evangelien herrscht von Anfang bis zum Ende die
Wahrheit des Glaubens; doch findet sich nicht immer die
historische Wahrheit, welche in den verschiedenen Evangelien
verschieden vorhanden, und bei Markus gross, bei Johannes
am geringsten ist.“

Selbstverstindlich konnten diese Ansichten in der Pro-
grammschrift nicht einlédsslich erdrtert und begriindet werden.
Doch glaubten die Verfasser, ihre Meinung hinsichtlich des
synoptischen Problems einigermassen rechtfertigen zu sollen.
Auf die Gefahr hin, als sehr wenig kritisch veranlagt und
nicht hinlénglich unterrichtet zu erscheinen, wage ich zu ge-
stehen, dass ich mich von der Prioritit des Markusevangeliums
bisher nicht tiberzeugen konnte.

1. Fur die Prioritit des Markusevangeliums macht das
~Programm® in erster Linie die Tatsache geltend, dass sich
das in Markus enthaltene Material mit ganz geringen Aus-
nahmen auch in den zwei andern Synoptikern findet, wahrend
Matthéus und Lukas sehr viel eigentiimlichen Stoff haben.
Es wird dazu bemerkt, ,man koénnte nicht verstehen, wie
eine reichere Quelle, z. B. Matthaus, drmer und zu einem
kirzern Evangelium geworden sein konnte“; es sei nicht
moglich, anzunehmen, dass Markus nur ,einen Auszug“ aus
den beiden andern Evangelien habe machen wollen; er tibergehe
Dinge von grosser Wichtigkeit und verbreite sich mehr als die
andern liber Umstinde von keinem Wert in bezug auf die Lehre.



PN |-

Die Tatsache, auf die hiermit das ,Programm® sich beruft,
ist notorisch. Abgesehen von nebensichlichen Notizen, hat
Matthius 20, Lukas 33, Markus nur 4 eigene Stiicke. Auch
ist das Markusevangelium tiberhaupt viel kirzer als das des
Matthius oder Lukas. Augustin meinte daher, Markus sei der
pedissequus et breviator des Matthidus. (De consens. Evang. I, 4.)
Ganz diirfte diese Meinung nicht abzulehnen sein. So ist z. B,
die Versuchungsgeschichte bei Mark. 1, 12. 13 einfach unver-
standlich, wenn die Seitensynoptiker nicht zu Rate gezogen
werden; man vernimmt nicht, wozu Jesus versucht wurde und
wie das dwxovely der Engel aufzufassen ist. So kurz konnte
sich Markus fassen, weil er die Versuchungsgeschichte als
bekannt voraussetzte. Dass Markus allerdings bisweilen viel
umsténdlicher erzihlt als Matthius und Lukas, zeigt z. B. der
Bericht tiber die Enthauptung des Tiufers, auf den mit der
Notiz Mark. 1, 14 wie bei Matth. 4, 12 zum voraus hinge-
wiesen wird. Vgl. Mk. 6, 17-20 mit Luk. 3, 19. 20; Mt. 14, 3-b.
Aber ich vermag nicht einzusehen, warum hier die grossere
Ausfiihrlichkeit fur die Prioritit des Markus sprechen soll,
wiithrend die auffillige Kirze der Versuchungsgeschichte nicht
als ein Beweis flir die spiitere Entstehung dieses Evangeliums
zugelassen wird. Die Versuchungsgeschichte ist allerdings eine
Tatsache von grosser Wichtigkeit ,in bezug auf die Lehre“.
Aber Markus behandelt sie offenbar nicht deswegen so kurz,
weil er sie nicht nédher kennt, sondern weil er sie als bekannt
voraussetzt, oder vielleicht auch, weil es ihm tiberhaupt weniger
um die Liehre selbst als um die der Lehre zu grunde liegenden
charakteristischen Vorgénge zu tun ist. So mag es sich mit
vielen andern Abschnitten verhalten. Auf den ersten Blick
erkennt der Leser, dass bei Markus das doktrinelle Interesse
hinter dem historischen zuriicktritt. Er schreibt weder wie
Matthdus speziell fir judenchristliche Leser, die wissen
wollen, dass sich in Jesus die messianische Weissagung erfillt
hat, noch wie Lukas speziell fiir heidenchristliche Leser, die
wissen wollen, dass sie mit vollem Recht auf das messianische
Heil Anspruch machen. Daher ist auch schwer festzustellen,
wie weit oder wie wenig weit er in der Weglassung dogmatisch
wichtiger Dinge gehen durfte. Aus solchen Weglassungen einen
Schluss auf die Prioritit des Markusevangeliums zu ziehen,
ist willkiirlich., Eben so willkiirlich ist die Annahme, der spitere



s B0 ==

Schriftsteller miisse alles beriicksichtigen, was seine Vorgénger
in ihre Darstellung aufgenommen haben, und daher ein um-
fangreicheres Buch schreiben als diejenigen, die vor ihm den
gleichen Stoff behandelt haben; folglich sei das kiirzeste Evan-
gelium auch das erste; hatte Markus als letzter geschrieben,
so ware sein Evangelium das umfangreichste geworden. Ich
meine im Gegenteil, dass Markus als spéterer Schriftsteller
viele Dinge als bekannt voraussetzen und sich auf das be-
schrinken durfte, was er aus besondern Griinden als sein

Material betrachten musste.

2, Der zweite Grund, der angeblich zum Schluss berechtigt,
dass das Markusevangelium den beiden andern Synoptikern
bereits vorlag, ist nach dem ,Programm"“ die Aufeinanderfolge
der verschiedenen Abschnitte. Wiahrend Matthdus und Lukas
in dieser Hinsicht ,nie (libereinstimmen, wenn sie eine von
Markus verschiedene Reihenfolge einhalten“, stimmt Markus
bald mit Matthius gegen Lukas, bald mit Lukas gegen Mat-
thius tberein. Folglich bezeichne Markus den gemeinsamen
Weg, ,von dem sich bald der eine, bald der andere seiner
Gefahrten entfernt“.

Die hier angerufene Tatsache muss wiederum als richtig
zugegeben werden. Zwei Beispiele mégen das Verhéltnis ver-
anschaulichen. Markus geht 1, 21 bis 3, 6 mit Lukas 4, 31
bis 6, 11 parallel:

Mark. 1, 21-—28; Luk. 4, 31—37: Heilung eines Dimonischen;
die Erzdhlung wird an beiden Orten mit derselben allge-
meinen Bemerkung geschlossen.

Mark. 1, 29—39; Luk. 4, 38—44: Im Hause der Schwieger-
mutter des Petrus; am Schluss wiederum eine gleichartige
allgemeine Bemerkung.

Mark. 1, 40—45; Luk. 5, 12—16: Heilung eines Aussiitzigen;
abermals an beiden Orten dieselben abschliessenden Be-
merkungen.

Mark. 2, 1—13; Luk. b, 17—26: Heilung des Gichtbriichigen.
Beide Evangelisten reden zum Schluss in demselben Sinn
von den Kundgebungen des Erstaunens.

Mark. 2, 14—17; Luk. 5, 27—32: Berufung des Levi, der im
ersten Evangelium Matthidus genannt wird. Die zwei Evange-
listen motivieren mit der Erzidhlung den gleichen Ausspruch
Jesu.



— 17 —

Mark. 2, 18—22; Luk. 5, 33—39: Das Fasten der Junger. Die
gleichen frappanten Bilder, die zur Entschuldigung der an
den alten Ubungen Festhaltenden dienen.

Mark. 2, 23—28; Luk. 6, 1—b: Das Ahrenraufen. Dieselbe
Schlusssentenz.

Mark. 3, 1—6; Luk. 6, 6—11: Heilung der verdorrten Hand-
Zum Schluss wird von beiden Evangelisten die Wirkung

des Vorganges auf die Pharisder erwihnt.

In diesem langen Abschnitt fehlt bei Markus nur eine
Parallele zu Luk. 5, 1—11, wo die Berufung des Apostels
Petrus erziahlt wird. Bei Matthidus f{ehlt eine Parallele zu
Mark. 1, 21—28; zu den bei Markus aufeinanderfolgenden
Abschnitten hat Matthdus Seitenstiicke 8, 14—17; 8, 1--4;
9, 1—8; 9, 9—13; 9, 14—17; 12, 1—8; 12, 9—14, also zum
Teil in ganz anderer Reihenfolge.

Dagegen geht Markus 6, 14 bis 9, 50 mit Matthdus 14,
1—18, 10 parallel. Es handelt sich um folgende Perikopen:
1. Mk. 6, 14—29; Mt. 14, 1—12: Enthauptung des Taufers.
2. Mk. 6, 30—44; Mt. 14, 13—21: Speisung der 5000.

3. Mk. 6, 45—52; Mt. 14, 22—33: Wandeln auf dem Meer.
4. Mk. 6, 53—56; Mt. 14, 34— 36: Abschliessende allgemeine

Bemerkungen.

Mk. 7, 1—23; Mt. 15, 1—20: Menschensatzung und Gottes

Gebot.

Ut

6. Mk. 7, 24—30; Mt. 15, 21—28: Die Phoénizierin.

7. Mk. 7, 31—37; Mt. 15, 29—31: Heilungen.

8. Mk. 8, 1—9; Mt. 15, 32—39: Speisung der 4000.

9. Mk. 8, 10—12; Mt. 16, 1—4: Zeichenforderung.

10. Mk. 8, 13—21; Mt. 16, 5—12: Erinnerung an die beiden

Speisungen.

11. Mk. 8, 22—26: Heilung eines Blinden, ohne Parallele bei
Matth.

12. Mk. 8, 27—30; Mt. 16, 13—20: Bei Césarea Philippi.

13. Mk. 8, 31—9, 1; Mt. 16, 21—28: FErste Ankiindigung der
Passion.

14. Mk. 9, 2—13; Mt. 17, 1—13: Verkldrung.

15. Mk. 9, 14—29; Mt. 17, 14—21: Heilung eines Epileptischen.

16. Mk. 9, 30—32; Mt 17, 22—23: Zweite Ankundigung der
Passion.

17. Mk. 9, 33—50; Mt. 18, 1—10: Rangstreit, Selbstverleugnung.

Revue intern. de Théologie, Heft 65, 1909, 2



Von den in diesem Abschnitt bel Matthdus vorkommenden
Stiicken fehlt bei Markus nur eine Parallele zu Matth. 17
24—27, wo von der durch Petrus zugleich fir Jesus zu ent-
richtenden Doppeldrachme die Rede ist. Lukas verhélt sich in
diesem Abschnitt zu DMark. folgendermassen: Zu 1: keine
Parallele; zu 2: Luk. 9, 11—17; zu 3: keine Parallele; zu 4:
keine Parallele; zu 5: keine Parallele; zu 6: keine Parallele;
zu 7: Kkeine Parallele; zu 8: keine Parallele; zu 9; keine
Parallele; zu 10: keine Parallele; zu 11: keine Parallele; zu
12: Luk. 9, 18—20; zu 13: Luk. 9, 21—27; zu 14: Luk. 9,
28—36; zu 15: Luk. 9, 37T—42; zu 16: Luk. 9, 43—45; zu 17:
Luk. 9, 46—50; die Warnung vor dem Argernis: Luk. 17, 1—4.
Hier ist also Lukas offenbar viel ,édrmer“ als Markus. Wenn
es, wie das ,Programm®“ meint, nicht verstindlich ist, wie eine
reichere Quelle zu einem #&rmern Evangelium werden Kann,
so muss angenommen werden, dass der drmere Lukas wenigstens
in dem vorliegenden Abschnitt die Quelle fiar Markus bildet.
Viel weniger aber wire zu verstehen, wie Lukas in langen
Abschnitten dem Markus folgen kann, um ihn dann ganz zu
verlassen und dem Evangelisten Matthius die Moglichkeit zu
verschaffen, nun an seine Stelle zu treten und dem Evange-
listen Markus das Geleite zu geben. Viel einfacher ist die
Annahme, auch Markus sei zwar insofern ein selbstindiger
FEvangelist, als er eine besondere Quelle zur Verfiigung hat, allein
er beriicksichtige bei der Benutzung dieser Quelle die bereits vor-
handenen Evangelien des Matthdus und Lukas. Dass sich Markus
bei seinen Aufzeichnungen wesentlich an die Predigt des
Apostels Petrus gehalten hat, ist die bis auf Papias zuriick-
gehende einstimmige Uberlieferung der alten Kirche. Diese
Uberlieferung steht in treflicher Ubereinstimmung damit, dass
Markus in langen Abschnitten, in denen er sonst mit Matthéus
oder Lukas parallel geht, gerade solche Dinge weglisst, die
Petrus nicht gut zum Gegenstand seiner Predigt machen konnte,
dagegen aber doch dieses Apostels héufiger gedenkt als die
beiden andern Synoptiker. Der genannte Bischof von Hiera-
polis hat (um 125) bekanntlich auch schon die auffillige Kiirze
und sachliche Unvollstindigkeit des Markusevangeliums be-
merkt, daran aber Kkeinen Anstoss genommen, sondern im
Gegenteil die Meinung geiussert, der Verfasser habe &«
yodyes keinen Fehler begangen (bei Euseb. H. E. 35, 39).



Nach dem ,Programm® verraten Matthdus und Lukas
ihre Abhingigkeit von Markus sogar dann, wenn sie sich von
diesem entfernen. Das wird mit zwei Beispielen illustriert.
Man wird zur Annahme berechtigt sein, dass diese Beispiele
nach der Meinung des ,Programms“ als ganz besonders be-
weisend anzusehen sind. Das erste Beispiel wird in folgende
Worte gekleidet: ,Matthius setzt die Heilung des Aussitzigen
nach der Bergpredigt (8, 1—4), als Jesus, von der Menge um-
geben, vom Berge herniederstieg, aber das Wort Jesu zum
Aussiitzigen: sage es niemanden, setzt voraus, dass die Tat
abseits geschehen ist, wie es gerade Markus iiberliefert.*
Wenn die Auffassung des Programms richtig ist, so muss Mat-
thaus als ein sehr eilfertiger und unvorsichtiger Schriftsteller
bezeichnet werden. In zwei aufeinander folgenden Sitzen
wiirde er sagen: das und das ist vor den Augen vieler Leute
geschehen; aber niemand durfte es wissen! Einem derartigen
unsinnigen Widerspruch soll er anheimgefallen sein, weil er
gedankenlos aus dem ihm vorliegenden Markusevangelium die
Weisung Jesu heriibernahm: ,Siehe zu, sage es niemand.“
Folglich sei das Markusevangelium eine Quelle des Matthéus-
evangeliums. Ich halte diese Schlussfolgerung nicht fir richtig.
Das ,Programm* hitte die ganze Weisung Jesu zitieren sollen:
nolehe zu, sage es niemand, sondern gehe hin, zeige dich dem
Priester und opfere die Gabe, die Moses befohlen hat, zu einem
Zeugnis fir sie.“ Die ersten judenchristlichen Leser des Evan-
geliums, die die Vorschriften 3. Mos. 14, 1 ff. kannten, ver-
standen diesen Befehl natiirlich in dem Sinne, der Aussitzige
diirfe sich einstweilen noch nicht der Heilung rithmen, sondern
habe sich vorerst zu dem im vorliegenden Fall kompetenten
Priester zu begeben, die gesetzlichen Opferhandlungen zu ver-
richten und sich in aller Form rein erklaren zu lassen. Dass
iibrigens die Heilung inmitten des Volkes geschehen sei, sagt
auch Matthius nicht und konnten sich die Leser, die wussten,
dass ein Aussitziger sich abzusondern hatte, auch gar nicht
vorstellen. Moglich ist aber allerdings, dass der heidenchrist-
liche Lukas dem in diesem Abschnitte Markus folgt, den Befehl,
von der Heilung nicht zu reden, einfach im Sinne einer Ge-
heimhaltung verstanden hat. Die Perikopen Mt. 8, 1—4; Luk.
5, 12—16; Mark. 1, 40—45 gehdren, wie unten erlidutert werden
soll, zu denen, die meines Erachtens ganz besonders deutlich
beweisen, dass Markus als der dritte Evangelist anzusehen ist.



Das zweite Beispiel betrifft die Perikopen Mt. 12, 46—50;
Luk. 8, 19—21; Mark. 3, 31—35; es wird im ,Programm* mit
folgenden Worten verwertet: ,Lukas setzt den Besuch der Ver-
wandten Jesu nach der Rede von den Gleichnissen, welche
offentlich vor der Menge gehalten wurde; aber die Jesu ge-
gebene Nachricht: Deine Mutter und deine Briider stehen draussen
und wollen dich sehen, setzt voraus, dass es sich ereignete,
wihrend Jesus im Hause war, wie es auch im zweiten Evan-
gelium geschieht.“ Lukas wiirde sich also einer #hnlichen
Nachlassigkeit schuldig gemacht haben wie nach dem ersten
Beispiel Matthius: er folgte seiner Vorlage, dem Markusevan-
gelium, so gedankenlos, dass er das éorixaow {fw (deiv ae Felovreg
heriibernahm, ohne zu beachten, dass er ja soeben gesagt habe,
Jesus selbst befinde sich draussen; folglich bilde Markus die
Quelle fiir T.ukas! Allein diese Beweisfiihrung scheitert schon
an dem Umstand, dass Lukas ja gar nicht sagt, Jesus habe
sich ,draussen“ befunden, als ihn die Verwandten suchten
sondern eben auch nur von einem oykoc redet, der Jesum um-
gab und Mutter und Briider hinderte, mit Jesus ovvrvyeir. Es
ist unbegriindet, wenn im ,Programm® angenommen wird,
Lukas habe die Szene auch chronologisch mit dem Vortrag
der Gleichnisse verbinden und an denselben Ort verlegen
wollen. Wie das gleich 8, 22 folgende &ysvero d¢ &v @ rdv
rusowy zeigt, legt hier der Evangelist auf die chronologische
Aufeinanderfolge gar kein Gewicht. Unmittelbar vor der Peri-
kope 19—21 teilt er eine Jiingerrede mit, die auch nach Matth.
13, 10 ff. nicht vor den Leuten gehalten worden ist, denen
Jesus das Gleichnis vom Sidemann vorgetragen hatte. Da
Lukas tiber Zeit und Ort des Besuches der Verwandten nichts
Bestimmtes sagt, ist es willkiirlich, die Ausserung: ,Deine
Mutter und deine Bruder stehen draussen,” aus Markus her-
zuleiten; auch hier ist das umgekehrte Verhéltnis, dass sich
Markus aut Matthdus und Lukas stiitzt, sehr wohl denkbar.

3. Ein weiteres Argument fir die Prioritit des Markus
findet das ,Programm“ in den Umstinden, die von den drei
Synoptikern bei der Darstellung des ihnen gemeinschaftlichen
Materials hervorgehoben werden. ,Auch hier stimmt gewohn-
lich Markus mit einem der beiden tiberein, nicht diese aber
zusammen im Widerspruch mit Markus, wenn man einige kleine
Einzelheiten, besonders linguistischer Art, ausnimmt; der Grund



— 21 —

hiervon kann nirgends anders gesucht werden, als in der Ab-
tassungsart der Synoptiker“ (nella composizione dei Sinottici).
Das soll heissen: auch in den einzelnen Umstinden, die von
den Synoptikern beriicksichtigt werden, zeige es sich, dass
Markus fiir Matthius und Lukas die Quelle bilde. Dieser Satz
wird nicht néher erldutert und mit keinen Beispielen belegt.
Ein Urteil lidsst sich aber nur gewinnen, wenn man die Texte
solcher Perikopen, die in allen drei synoptischen Evangelien
vorkommen, genau mit einander vergleicht. Eine solche Ver-
gleichung zeigt, dass bei Markus charakteristische Ausdriicke
und Wendungen, die bei Matthéus und Lukas getrennt vor-
kommen, in eigenartiger Weise in einander verschmolzen sind.
Man beachte folgende Parallelstellen:

Matth. 8, 16: owieg d¢ yevousvns, Luk. 4, 40: dévorvroeg 02
vot 1Aiov, Mark. 1, 32: owias d¢ yevouévig, ore &dv 6 1iog. —
Haben sich hier Matthius und Lukas briiderlich in die bei
Markus vorkommenden Wendungen geteilt oder hat sich Markus
von den beiden andern Synoptikern beeinflussen lassen? Letz-
teres halte ich fiir wahrscheinlicher,

Matth. 8, 3: s0%sws sxaSsoiodn, Luk. 5, 13: «vFsws 1] Aémoa
aaijldsy an’ avror, Mark. 1, 42: xai e09dg adniddev am’ aviod 7
rémoee, xal xadepioYr. Bel Markus also wieder die gleiche aus
Matthaus und Lukas geschopfte Abundanz von Worten! Sie
erklirt sich aus der unwillkiirlichen Benutzung des in Matthéus
und Lukas vorliegenden Wortlauts.

Matth. 9, 9: wagdywy — &lder, Luk. b, 27: &7AYev xal £9eci-
oaro, Mark. 2, 13 f.: &&ijA%er — xai maodywy &ldev. Hier moti-
viert Markus das Ausgehen mit der von ihm beigefiigten Notiz,
Jesus habe das zu ihm kommende Volk gelehrt. Obwohl er
damit dem Gehen eigentlich ein Ziel setzt, fahrt er Vers. 14, an
Matthius sich anschliessend, doch fort mit den Worten: ,Und
im Vorbeigehen sah er“. Die Verschmelzung ist hier nicht
besonders gut gelungen.

Matth. 8, 28: &L%dvrug elc 7o méoav, Liuk. 8, 2T: fEeddovue
émi ww yiv, Mark. 5, 1f.: 780y el w0 mépav .. . xal EedddvTog
Sx tot mhofov. Auch hier wird man die etwas schwerfiillige
Verbindung der beiden Siitze: ,Und sie kamen jenseits des
Meeres ... und als er aus dem Schiffe kam“, aus der Beein-
flussung durch die beiden Seitensynoptiker zu erkldren haben,



T

Matth. 14, 2: die rofro «i dvvcuss evegyodiow &v aveg, Luk.
9,9: ’]mdi*z’y-r gyw (:c’;‘ré‘xsgoa’;f.lﬂa, Mark. 6, 15: die zovro evegyotay

al dvvauag &v wvrg ... 161 ov éyw drexspdlion Twdvrny, obros
nyso$,. — Nach Matthius wvermutet IHerodes, Jesus besitze

Wunderkraft, weil er der auferstandene Téaufer sei; nach Lukas
zweifelt Herodes, dass Jesus der Téufer sei, da er ja diesen
habe enthaupten lassen; nach Markus glaubt Herodes, dass Jesus
der wiedererstandene Téufer sei, den er hatte enthaupten lassen,
und erklirt sich daraus Jesu Wundermacht.

Nach Matth. 16, 13 stellt Jesus in der Gegend von Cisarea
Philippi an die Junger die Frage, fiir wen ihn die Leute hielten;
nach Luk. 9, 18, als er allein war und die Jinger bei ihm
(ohne Ortsangabe); nach Mark. 8, 27 begibt sich Jesus mit den
Jingern in die Dorfer von Césarea Philippi und stellt unter-
wegs — also wie er mif den Jiingern allein ist — die Frage
an diese. Markus sucht auch hier beiden andern Synoptikern
gerecht zu werden. Schwieriger war das im folgenden Fall:

Nach Matth. 20, 29 hat Jesus die Blinden geheilt, als er
mit seinen Jingern Jericho verliess (éxmogevousvmr), nach Luk.
18, 35, einen Blinden, als er sich Jericho nahte (v v &yyiCen
avrov ¢ Teparyw): auch Markus spricht 10, 46 nur von einem
Blinden, leitet aber die Erzahlung ein mit den Worten: i
oyovrar elg Tsperyod. aal exmogevousvov avrod «mo leperyal. So-
wohl das Kommen nach Jericho wie das Weggehen von Jericho
ist hier erwihnt; diese Umstindlichkeit erklirt sich aus der
Rucksichtnahme auf Matthius und Lukas.

Auf Grund dieses Tatbestandes darf man nicht bloss sagen,
dass Markus hiufig mit einem der beiden Seitensynoptiker
ubereinstimme, wihrend diese selbst sich von einander unter-
scheiden, sondern man muss anerkennen, dass Markus in ganz
auffilliger Weise die Texte von Matthiaus und Lukas in ein-
ander verschmelze. Ebensowenig wie Matthius und Lukas in
der Reihenfolge der Perikopen abwechselnd den Fiihrer Markus
begleiten und verlassen, haben sie sich in der Hervorhebung
von Einzelheiten in das von Markus ihnen gebotene Material
geteilt, sondern die Sache ist umzukehren: Markus folgt den
beiden andern, hat aber in der ihm zu Gebote stehenden
Originalquelle seine besondere Direktive und seinen eigen-
artigen Stoff, was ihn nicht hindert, sich immer wieder von
Matthéius und Lukas beeinflussen zu lassen. Markus ist der

e et e

B T



_ 923 __

__dritte und letzte, nicht der erste der Synoptiker. Diese Ansicht

~ ist nichts weniger als neu; allein sie verdient den Vorzug vor
der im ,Programm® vorgetragenen Meinung.

4. Die Verfasser des ,Programms“ machen aber fiir ihre
Hypothese noch ein viertes Argument geltend, und zwar mit
folgenden Worten:

,Schliesslich ist die Sprache des Markus voll von Hebréiis-
men, welche teilweise in Matthius und Lukas verschwinden.
Nun ist es nicht moglich, anzunehmen, dass Markus absichtlich
die Sprache des Matthdus und Lukas unrein gemacht habe,
wihrend man leicht versteht, dass die zwei andern Evange-
listen bemiiht waren, die Sprache der Quelle, aus der sie ge-
schopft haben, zu korrigieren und zu verbessern.*

Das ist ein schwaches Argument. Vorerst ist das Mehr
oder Weniger der hebriisierenden Firbung nicht leicht zu
messen. Sogar im Lukasevangelium finden sich Abschnitte, die
sich lesen wie Stiicke aus der Septuaginta. Nachdem der
Evangelist mit einer klassischen griechischen Periode begonunen
hat, verfallt er in V. 5 mit yérero &r raic rusoac ‘Hooidov ganz
in die Schreibweise griechischer Juden, die sich von Jugend
an an den Stil der Septuaginta gewohnt haben. Mag er nun
die Perikopen der evangelischen Vorgeschichte aus hebriischen
oder griechischen Quellen geschopft haben, so beweist er mit
deren Aufnahme in der vorliegenden Form, dass er nicht sehr
ingstlich auf guten griechischen Stil bedacht ist. LEr wiirde
sich daher, auch wenn er nach Markus geschrieben hiitte,
kaum viel Mihe gegeben haben, die Sprache seciner Vorlage
,20 korrigieren und zu verbessern“; vielmehr wirde er sich
in diesem Falle wahrscheinlich auch an Markus so enge an-
geschlossen haben, dass seine Abhéangigkeit von diesem Evange-
listen deutlich zu erkennen wire. Dass sich aber sogar Matthius
sprachlich vor Markus auszeichne und bemiiht sei, die Schreib-
weise des letztern zu Kkorrigieren und zu verbessern, wird man
wohl als eine unerweisliche Behauptung bezeichnen dirfen,
die keiner ernsten Widerlegung bedarf. Uberraschend ist es
freilich nicht, wenn der Jerusalemite Johannes Markus, der
Schiiler, Begleiter und Sekretiir des Apostels Petrus, auch noch
in vorgeriicktem Alter eine Sprache redet und schreibt, die
immer noch seine hebriische Herkunft verriit. Uberdies kommt
in Betracht, dass niemand das schriftstellerische Talent dieses



— 924

Evangelisten kennt. Woher nimmt man die Berechtigung, zum
voraus zu erwarten, dass er besser griechisch schreibe als
Matthiius und Lukas, falis er diese Evangelien vor sich hatte ?
Es handelte sich ihm ja nicht bloss um eine literarische Leistung,
die er der Kritik der Nachwelt unterwerfen durfte, sondern
um eine Schrift, die nach den iltesten Zeugnissen von Anfang
an fir eine christliche Gemeinde bestimmt war, die apostolische
Predigt nach Moglichkeit ersetzen und zur Erbauung der Christ-
glaubigen dienen sollte. In solchen Fillen achtet man sogar
heute noch nicht allzu streng auf die literarische und oratorische
Form, sondern man gibt sich, wie man ist, und gibt das Beste,
was man hat.

Statt auf das sprachliche Kolorit, dessen Beurteilung stets
subjektivem IErmessen unterworfen ist, eine Meinung tiber das
synoptische Problem zu stiitzen, diirfte es richtiger sein, auf
die Umstiinde Gewicht zu legen, aus denen mit einiger Sicher-
heit auf die Zeit der Abfassung der einzelnen Evangelien ge-
schlossen werden kann. Neuerdings hat ein Gelehrter, dessen
Autoritit in bibelkritischen Fragen auch von den Verfassern
des ,Programms® nicht angefochten wird, Professor Ad. Harnack,
in einer glianzenden Schrift willig anerkannt, dass die Griinde
nicht gerade beweisend seien, mit denen er selbst frither dar-
zutun suchte, dass die Apostelgeschichte nicht vor dem Jahre
78 geschrieben sein konne; ,sehr gewichtige Beobachtungen*®
sprachen dafiir, ,dass sie (und daher auch das Lukasevangelium)
schon am Anfang der sechziger Jahre abgefasst® sei. (Die
Apostelgeschichte, Leipzig, 1908, S. 217 ff.) Wenn auch das
Matthiusevangelium aus so friher Zeit stammt, so kann das
Markusevangelium den beiden andern Synoptikern nicht wohl
als Quelle gedient haben. Johannes Markus aus Jerusalem
steht den Juden und dem Judentum beinahe schon so fern wie
Johannes. Er gibt seinen Lesern tiber die Sitten und Gebriuche
,der Pharisder und aller Juden“ in einer Weise Aufschluss,
die erkennen lasst, dass er persinlich diese Dinge ldngst hinter
sich hat (7, 3 ff.). Es dirfte kaum zuféllig sein, dass im ganzen
Markusevangelium das Wort »duoes, von dem doch sonst, wie
in den neutestamentlichen Schriften {iberhaupt, so auch im
Matthius- und Lukasevangelium, ein ausgiebiger Gebrauch ge-
macht wird, kein einziges Mal vorkommt. Entweder fehlen bei
Markus die entsprechenden Parallelstellen oder es wird eine



— 925

Wendung gebraucht, die den Ausdruck »duoc tiberfliissig macht.
Letzteres geschieht an zwei Stellen. Nach Matth. 22, 36 fragt
ein rouoc: welches Gebot ist gross &v zgi véup; Markus hin-
gegen redet von sic vov ypeuuarswy und gibt die Frage wieder
in der Form: moie €ueiv Evrodr, modry mévrwr. Nach Matth. 22, 40
wird die Unterredung abgeschlossen mit der Erklirung: an
diesen zwei Geboten 0Zos 0 vduog xgéuaras xui oi woogiTar; nach
Mark. 12, 31 einfach mit: weilov vovrwv ally dvroly) odx Z6twr.
Das aus dem »duoc genommene Beispiel dafiir, dass die Sabbat-
verordnung nicht immer verbindlich sei (Matth. 12, 5) wird bei
Mark. 2, 23 ff. — hier allerdings tibereinstimmend mit Luk. 6,
1 ff. — weggelassen. Sonst aber ist fiir die L.eser des Lukas-
evangeliums der Begriff »ouo¢ mindestens so verstindlich wie
fir die des Matthidusevangeliums. Bezeichnend ist insbesondere
der Spruch Luk. 16, 16, fiir den Markus keine Parallele hat.
Fiir die Leser des Markus hat die mosaische Gesetzesordnung
offenbar gar kein besonderes Interesse. Auf die Bedingungen,
unter denen auf Grund des mosaischen Gesetzes eine Ehe-
scheidung als zulissig erscheinen konnte, nimmt er in der
Wiedergabe der beztiglichen Lehrrede Jesu gar keine Riicksicht
mehr, sondern liasst den Heiland einfach das Prinzip der Un-
aufloslichkeit aufstellen (10, 5 ff.). Dagegen formuliert er die
Worte Jesu — seinem Geiste vollkommen entsprechend — so,
wie wenn Jesus auch ausdriicklich von der Moglichkeit ge-
sprochen hiitte, dass das Weib eine Ehescheidung einleite (10,
12). Dafiir hitten die Juden kein Verstédndnis gehabt. Wer die
Worte Jesu so wiedergab, befand sich in der griechisch-
romischen Welt. Sogar die nebensichliche Notiz, dass das in
Aetre dvo bestehende Opfer der Witwe einen xododiene — qua-
drans ausmache (12, 42), ist bezeichnend: Markus setzte vor-
aus, dass den Lesern die romische Bezeichnung der kleinen
Kupfermiinze besser bekannt sei als die griechische. Uberhaupt
ist bei Markus die Menge gréazisierter lateinischer Worte auf-
fallig; noch deutlicher als die Erlauterung araméiischer Aus-
dricke beweist sie, dass Markus fir Leser schreibt und unter
Leuten sich befindet, die eher in Rom als in Jerusalem zu
suchen sind.

Einen ganz andern Eindruck macht das Matthiausevangelium;
es hat zwar keine judenchristliche Tendenz, ist aber fiir Juden-
christen bestimmt und noch in der Zeit entstanden, in der —



— %6 —

wenigstens nach der Vorstellung des Verfassers und seines
Leserkreises — das Evangelium kaum iiber die Grenzen Pa-
lastinas hinausgedrungen war. Fiir die Leser ist wichtig, zu
wissen, dass Jesus der Sohn Abrahams ist und dass in seiner
Person die messianische Weissagung sich erfiillt hat. Auf diesen
letztern Umstand macht der Verfasser ausdriicklich etwa zwolf-
mal aufmerksam. Ebenso miissen die Leser genau dariiber
unterrichtet werden, wie sich die Gesetzgebung des Alten Bundes
zu der des Neuen Bundes verhidlt. Dabei wird besonders auf
die Ubungen Riicksicht genommen, in denen der gesetzeseifrige
Israelite die Betdtigung der Religiositat sah, auf das demon-
strative Fasten, Beten, Opfern. Es wird vorausgesetzt, dass
sich die Leser noch am jidischen Opferkultus beteiligen (5,
23 ff.). Sie nehmen keinen Anstoss, wenn ihnen Ausserungen
Jesu mitgeteilt werden, nach welchen an cine willkiirliche
Beseitigung der mosaischen Gesetzesordnung nicht zu denken
ist (5, 17 1)), und die Jinger den Befehl erhalten, nicht auf die
Strassen der Heiden zu gehen und nicht in die Stidte der Sa-
mariter, sondern zu den verlornen Schafen des Hauses Israel
(10, 5 £.). Wihrend das Weib aus Syrophonizien nach Mark. 7, 27
mit «ysg mowror yooratdirar T rexre nicht einfach abgewiesen
wird, sondern scfort die Zusicherung erhilt, dass in zweiter
Linie auch ihrer gedacht werden soll, teilt Matthius 15, 24. 26
die Worte Jesu noch so mit, wie sie lauten mussten, wenn sich
Jesus vorerst einfach auf den judischen Standpunkt stellte.
Judische Krinkungen sind den Lesern ohne weitere Erlauterung
noch wverstindlich (5, 22). Der mit Adyos mogreias (5, 52) be-
zeichnete Ausnahmefall, der eine Ehescheidung entschuldigt
und den Exegeten so grosse Schwierigkeit bereitet, ist den
Lesern noch ebensogut bekannt wie die pharisiische Kasuistik,
die gestattet, eidlich die Unwahrheit zu sagen, ohne sich doch
eines Meineids schuldig zu machen (5, 33 ff.). Sie wissen noch,
wie es sich mit der Verpflichtung verhilt, die Jidgayue zu be-
zahlen (17, 24) und kennen die Kirchendisziplin der Synagoge
noch so gut, dass sie ohne weiteres verstehen, was mit dem
Satze genieint ist: oo Gor womep 6 SIvinog xai 6 vedrrg (18, 17).
Der Verfasser sieht sich veranlasst, eine jidische Krinkung
auf ihren Ursprung zuriickzufithren, unter der die Leser ,bis
auf den heutigen Tag® zu leiden haben (28, 11—15), ja sogar
einmal aus der Reserve herauszutreten und sich mit einer



direkten Mahnung an den Leser zu wenden (0 avaymwe'oxor rositw,
24, 15). Sieht man ab von der Widmung, mit der Lukas sein
Evangelium einleitet, so ist das in den synoptischen Evangelien
das einzige Mal, dass auf die Leser direkt Riicksicht genommen
wird. An der zitierten Stelle handelt es sich aber um das, was
die Christgliaubigen in Jerusalem zu tun haben, wenn das ihnen
bekannnte gdéivyue wis foruvicews — ein fur heidenchristliche
Leser wiederum schwer verstéindlicher Ausdruck — Tatsache
geworden sein wird. Der Verfasser weiss also, dass seine Schrift
den Jerusalemiten in die Hande kommt; er steht den Glau-
bigen in Jerusalem nahe und empfindet fir sie eine ganz be-
sondere Teilnahme.

Diese Dinge, die sich dureh das ganze Matthiusevangelium
hindurchziehen und Keineswegs etwa bloss den angeblich von
einem andern Verfasser stammenden Logia entnommen sind,
beweisen doch wohl mehr als gewisse sprachliche Hebréismen,
die stehen geblieben oder korrigiert worden sein allen. Das alteste
Evangelium ist das Matthiusevangelium; als es geschrieben
wurde, war Jerusalem noch der Mittelpunkt der christlichen
Kirche. Das Markusevangelium aber entstand in einer Zeit,
als der Verfasser bereits Veranlassung hatte, mehr Riicksicht
auf die Kirche Roms und der rémischen Welt zu nehmen.
Immer bestitigt sich wieder die Tatsache, dass Markus als der
dritte in der Reihe der Synoptiker anzusehen ist.

Das ,Programm der Modernisten® ist eine Kundgebung,
die Respekt einflosst; aber man wird gut tun, auch dieses
L,Programm* Kkritisch aufzunehmen. Eduard HERZOG.




	Das bibelkritische Programm der Modernisten

