
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 17 (1909)

Heft: 65

Artikel: Das bibelkritische Programm der Modernisten

Autor: Herzog, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403720

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403720
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


12

DAS BIBELKRITISCHE PROGRAMM
DER MODERNISTEN.

Am 8. September 1907 erschien die Bulle Pascendi Dominici

Gregis, mit der die päpstliche Kurie das, was man Modernismus

nennt, zum ersten Mal in ein System gebracht und
gleichzeitig feierlich verdammt hat. Schon im Oktober des

gleichen Jahres gaben die Theologen, die sich zu der Società

Internazionale Scientifico-Religiosa mit Sitz in Rom fVia della
Scrofa, 10) verbunden haben, unter dem Titel 11 programma
dei Modernisti eine Antwort auf die genannte Bulle heraus.
Diese Schrift wurde seither in verschiedene Sprachen übersetzt.

Die autorisierte deutsche Übersetzung erschien als
„Programm der italienischen Modernisten"- zu Jena im Verlag von
Eugen Diederichs, der auch eine Reihe anderer reformkatholischer
Schriften verbreitet. Hier ist also das Programm speziell als
eine Kundgebung der „italienischen* Modernisten aufgefasst.
Man wird indessen annehmen dürfen, dass die Bezeichnung
„Società internazionale" richtig sei. Wenigstens gehört zu den

regelmässigen Mitarbeitern am Organ dieser Gesellschaft, der
zu Rom erscheinenden Halbmonatsschrift Nova et Vetera, auch
der aus dem Jesuitenorden gestossene Engländer George Tyrrell.

In der Doppelnummer 13 und 14 dieser Zeitschrift i Juli
1908) wurden die Statuten der genannten internationalen
Gesellschaft veröffentlicht und die Gesinnungsgenossen aller
Länder zum Beitritt eingeladen. Art. 11 der Statuten lautet:
„Die Mitglieder verpflichten sich: 1. zur christlichen Religiosität,
2. zum Bekenntnis des Programms der Gesellschaft, o. zur
möglichsten Verbreitung der Anschauungen und Arbeiten der
Gesellschaft, 4. in der Entwicklung des bürgerlichen Lebens

Träger des christlichen Werkes des Friedens und der Hoff-



— 13 —

nung zu sein, 5. mit der lebhaftesten Sympathie die Herstellung
grösserer Gerechtigkeit unter den Menschen zu unterstützen."
Gemäss Art. 15 können Mitglieder, die sich gegen die Statuten
verfehlen, von der Gesellschaft ausgeschlossen werden. Unter
dem Programm der Gesellschaft ist aber, wie in Art. 9
ausdrücklich gesagt wird, das „programma dei Modernisti* zu
verstehen. Dieses Programm wird als das comune terreno d'intesa,

also gewissermassen als das gemeinschaftliche
Glaubensbekenntnis bezeichnet. Demnach hat sich der in die Gesellschaft

Eintretende auch zu den Anschauungen zu bekennen,
die in dem Abschnitt „Die Kritik und das Neue Testament"
(S. 40—68 der deutschen Ausgabe, die hier ausschliesslich
berücksichtigt wird) vorgetragen werden.

Damit gehen die Modernisten zu weit. Man würde es

verstehen, wenn sie in ihre Statuten etwa den Satz aufgenommen
hätten: Es ist nicht unkatholisch, die Geschichte der
Entstehung und der Sammlung der neutestamentlichen Bücher
wissenschaflich zu erforschen und die Resultate dieser Forschung
öffentlich vorzutragen. Mit einem solchen Satz würden die
Modernisten einfach auch für Katholiken die Freiheit der
Wissenschaft zur Geltung gebracht haben. Allein im
„Programm" wird nicht bloss die Zulässigkeit bibelkritischer
Forschung gelehrt, sondern es werden bereits auch angeblich
gesicherte Resultate dieser Forschung proklamiert, die Modernisten

also, die Mitglieder der internationalen wissenschaftlichen

Gesellschaft werden wollen, auch auf diese Resultate
verpflichtet. Zur Auferlegung einer derartigen Verpflichtung
haben die Modernisten ebensowenig Berechtigung wie die päpstliche

Bibelkommission.
In dem zitierten Abschnitt werden über den neutestamentlichen

Kanon folgende Ansichten vorgetragen: Die synoptischen
Evangelien sind nicht unabhängig von einander. Das älteste
Evangelium ist das des Markus; es wurde von Matthäus und
Lukas benutzt; diese beiden sind unabhängig von einander,
wohl aber haben beide in einer Schrift, die man allgemein
als „Logia" bezeichnet, eine zweite gemeinschaftliche Quelle.
Welche weitern Quellen die Synoptiker benützt haben, lässt
sich nicht mehr feststellen. Auch der Verfasser der
Apostelgeschichte hat seinen Stoff mehreren schriftlichen Quellen
entnommen; er ist vom Verfasser der „Wir"-Stücke zu unter-



— 14 —

scheiden. Der Verfasser des vierten Evangeliums hat das
Markus- und Lukasevangelium gekannt, ob auch das
Matthäusevangelium, ist fraglich. Das zweite Evangelium kann den in
der Apostelgeschichte und in den Briefen wiederholt erwähnten
Markus oder Johannes Markus aus Jerusalem zum Verfasser
haben. Matthäus mag Verfasser der „Logia" sein, aber eben
darum nicht des von den „Logia" zu unterscheidenden
Matthäusevangeliums. Ebenso ist Lukas höchstens der Verfasser
der „Wir"-Stücke. Über den Verfasser des vierten Evangeliums
lässt sich nicht einmal eine flüchtige Andeutung machen; aber
er ist wahrscheinlich nicht identisch mit Johannes. Die
paulinischen Briefe sind meistens authentisch, sicher nicht die
Pastoralbriefe und der Hebräerbrief (der ja auch gar keine
Überschrift trägt). Auch die katholischen Briefe sind pseud-
epigraphisch. Die Apokalypse wird nicht näher berücksichtigt.
„In den Evangelien herrscht von Anfang bis zum Ende die
Wahrheit des Glaubens; doch findet sich nicht immer die
historische Wahrheit, welche in den verschiedenen Evangelien
verschieden vorhanden, und bei Markus gross, bei Johannes
am geringsten ist."

Selbstverständlich konnten diese Ansichten in der Pro-
grammschrift nicht einlässlich erörtert und begründet werden.
Doch glaubten die Verfasser, ihre Meinung hinsichtlich des

synoptischen Problems einigermassen rechtfertigen zu sollen.
Auf die Gefahr hin, als sehr wenig kritisch veranlagt und
nicht hinlänglich unterrichtet zu erscheinen, wage ich zu
gestehen, dass ich mich von der Priorität des Markusevangeliums
bisher nicht überzeugen konnte.

1. Für die Priorität des Markusevangeliums macht das

„Programm" in erster Linie die Tatsache geltend, dass sich
das in Markus enthaltene Material mit ganz geringen
Ausnahmen auch in den zwei andern Synoptikern findet, während
Matthäus und Lukas sehr viel eigentümlichen Stoff haben.
Es wird dazu bemerkt, „man könnte nicht verstehen, wie
eine reichere Quelle, z. B. Matthäus, ärmer und zu einem
kürzern Evangelium geworden sein könnte" ; es sei nicht
möglich, anzunehmen, dass Markus nur „einen Auszug" aus
den beiden andern Evangelien habe machen wollen; er übergehe
Dinge von grosser Wichtigkeit und verbreite sich mehr als die
andern über Umstände von keinem Wert in bezug auf die Lehre.



— 15 —

Die Tatsache, auf die hiermit das „Programm" sich beruft,
ist notorisch. Abgesehen von nebensächlichen Notizen, hat
Matthäus 20, Lukas 33, Markus nur 4 eigene Stücke. Auch
ist das Markusevangelium überhaupt viel kürzer als das des

Matthäus oder Lukas. Augustin meinte daher, Markus sei der
pedissequus et breviator des Matthäus. (De consens. Evang. I, 4.)
Ganz dürfte diese Meinung nicht abzulehnen sein. So ist z. B,
die Versuchungsgeschichte bei Mark. 1, 12. 13 einfach
unverständlich, wenn die Seitensynoptiker nicht zu Rate gezogen
werden ; man vernimmt nicht, wozu Jesus versucht wurde und
wie das òiaxovtìv der Engel aufzufassen ist. So kurz konnte
sich Markus fassen, weil er die Versuchungsgeschichte als
bekannt voraussetzte. Dass Markus allerdings bisweilen viel
umständlicher erzählt als Matthäus und Lukas, zeigt z. B. der
Bericht über die Enthauptung des Täufers, auf den mit der
Notiz Mark. 1, 14 wie bei Matth. 4, 12 zum voraus
hingewiesen wird. Vgl. Mk. 6, 17-20 mit Luk. 3, 19. 20; Mt. 14, 3-5.
Aber ich vermag nicht einzusehen, warum hier die grössere
Ausführlichkeit für die Priorität des Markus sprechen soll,
während die auffällige Kürze der Versuchungsgeschichte nicht
als ein Beweis für die spätere Entstehung dieses Evangeliums
zugelassen wird. Die Versuchungsgeschichte ist allerdings eine
Tatsache von grosser Wichtigkeit „in bezug auf die Lehre".
Aber Markus behandelt sie offenbar nicht deswegen so kurz,
weil er sie nicht näher kennt, sondern weil er sie als bekannt
voraussetzt, oder vielleicht auch, weil es ihm überhaupt weniger
um die Lehre selbst als um die der Lehre zu gründe liegenden
charakteristischen Vorgänge zu tun ist. So mag es sich mit
vielen andern Abschnitten verhalten. Auf den ersten Blick
erkennt der Leser, dass bei Markus das doktrinelle Interesse
hinter dem historischen zurücktrittTAEr schreibt weder wie
Matthäus speziell für judenchristliche Leser, die wissen
wollen, dass sich in Jesus die messianische Weissagung erfüllt
hat, noch wie Lukas speziell für heidenchristliche Leser, die
wissen wollen, dass sie mit vollem Recht auf das messianische
Heil Anspruch machen. Daher ist auch schwer festzustellen,
wie weit oder wie wenig weit er in der Weglassang dogmatisch
wichtiger Dinge gehen durfte. Aus solchen Weglassungen einen
Schluss auf die Priorität des Markusevangeliums zu ziehen,
ist willkürlich. Eben so willkürlich ist die Annahme, der spätere



— 16 —

Schriftsteller müsse alles berücksichtigen, was seine Vorgänger
in ihre Darstellung aufgenommen haben, und daher ein
umfangreicheres Buch schreiben als diejenigen, die vor ihm den
gleichen Stoff behandelt haben ; folglich sei das kürzeste
Evangelium auch das erste; hätte Markus als letzter geschrieben
so wäre sein Evangelium das umfangreichste geworden. Ich
meine im Gegenteil, dass Markus als späterer Schriftsteller
viele Dinge als bekannt voraussetzen und sich auf das
beschränken durfte, was er aus besondern Gründen als sein
Material betrachten musste.

2. Der zweite Grund, der angeblich zum Schluss berechtigt,
dass das Markusevangelium den beiden andern Synoptikern
bereits vorlag, ist nach dem „Programm" die Aufeinanderfolge
der verschiedenen Abschnitte. Während Matthäus und Lukas
in dieser Hinsicht „nie übereinstimmen, wenn sie eine von
Markus verschiedene Reihenfolge einhalten", stimmt Markus
bald mit Matthäus gegen Lukas, bald mit Lukas gegen
Matthäus überein. Folglich bezeichne Markus den gemeinsamen
Weg, „von dem sich bald der eine, bald der andere seiner
Gefährten entfernt".

Die hier angerufene Tatsache muss wiederum als richtig
zugegeben werden. Zwei Beispiele mögen das Verhältnis
veranschaulichen. Markus geht 1, 21 bis 3, 6 mit Lukas 4, 31

bis 6, 11 parallel:
Mark. 1, 21—28; Luk. 4, 31—37: Heilung eines Dämonischen;

die Erzählung wird an beiden Orten mit derselben
allgemeinen Bemerkung geschlossen.

Mark. 1, 29—39; Luk. 4, 38—44: Im Hause der Schwiegermutter

des Petrus; am Schluss wiederum eine gleichartige
allgemeine Bemerkung.

Mark. 1, 40—45; Luk. 5, 12—16: Heilung eines Aussätzigen;
abermals an beiden Orten dieselben abschliessenden
Bemerkungen.

Mark. 2, 1—13; Luk. 5, 17—26: Heilung des Gichtbrüchigen.
Beide Evangelisten reden zum Schluss in demselben Sinn
von den Kundgebungen des Erstaunens.

Mark. 2, 14—17; Luk. 5, 27—32: Berufung des Levi, der im
ersten Evangelium Matthäus genannt wird. Die zwei Evangelisten

motivieren mit der Erzählung den gleichen Ausspruch
Jesu.



— 17 —

Mark. 2, 18—22; Luk. 5, 33—39: Das Fasten der Jünger. Die
gleichen frappanten Bilder, die zur Entschuldigung der an
den alten Übungen Festhaltenden dienen.

Mark. 2, 23—28; Luk. 6, 1—5: Das Ährenraufen. Dieselbe
Schlusssentenz.

Mark. 3, 1—6; Luk. 6, 6—11: Heilung der verdorrten Hand"
Zürn Schluss wird von beiden Evangelisten die Wirkung

des Vorganges auf die Pharisäer erwähnt.
In diesem langen Abschnitt fehlt bei Markus nur eine

Parallele zu Luk. 5, 1—11, wo die Berufung des Apostels
Petrus erzählt wird. Bei Matthäus fehlt eine Parallele zu
Mark. 1, 21—28 ; zu den bei Markus aufeinanderfolgenden
Abschnitten hat Matthäus Seitenstücke 8, 14—17; 8, 1—4;
9, 1—8; 9, 9—13; 9, 14—17; 12, 1—8; 12, 9—14, also zum
Teil in ganz anderer Reihenfolge.

Dagegen geht Markus 6, 14 bis 9, 50 mit Matthäus 14,

1—18, 10 parallel. Es handelt sich um folgende Perikopen:
1. Mk. 6, 14—29; Mt. 14, 1—12: Enthauptung des Täufers.
2. Mk. 6, 30—44; Mt. 14, 13—21: Speisung der 5000.
3. Mk. 6, 45—52; Mt. 14, 22—33: Wandeln auf dem Meer.
4. Mk. 6, 53—56; Mt. 14, 34—36: Abschliessende allgemeine

Bemerkungen.
5. Mk. 7, 1—23; Mt. 15, 1—20: Menschensatzung und Gottes

Gebot.
6. Mk. 7, 24—30; Mt. 15, 21—28: Die Phönizierin.
7. Mk. 7, 31—37; Mt. 15, 29—31: Heilungen.
8. Mk. 8, 1—9; Mt. 15, 32—39: Speisung der 4000.
9. Mk. 8, 10—12; Mt. 16, 1—4: Zeichenforderung.

10. Mk. 8, 13—21; Mt. 16, 5—12: Erinnerung an die beiden
Speisungen.

11. Mk. 8, 22—26: Heilung eines Blinden, ohne Parallele bei
Matth.

12. Mk. 8, 27—30; Mt. 16, 13—20: Bei Cäsarea Philippi.
13. Mk. 8, 31—9, 1; Mt. 16, 21—28: Erste Ankündigung der

Passion.
14. Mk. 9, 2—13; Mt. 17, 1—13: Verklärung.
15. Mk. 9, 14—29; Mt. 17, 14—21: Heilung eines Epileptischen.
16. Mk. 9, 30—32; Mt. 17, 22—23: Zweite Ankündigung der

Passion.
17. Mk. 9, 33—50; Mt. 18, 1—10: Rangstreit, Selbstverleugnung.

Revue intera, de Théologie. Heft 65, 1909. 2



— 18 —

Von den in diesem Abschnitt bei Matthäus vorkommenden
Stücken fehlt bei Markus nur eine Parallele zu Matth. 17

24—27, wo von der durch Petrus zugleich für Jesus zu
entrichtenden Doppeldrachme die Rede ist. Lukas verhält sich in
diesem Abschnitt zu Mark, folgendermassen: Zu 1: keine
Parallele; zu 2: Luk. 9, 11—17; zu 3: keine Parallele; zu 4:
keine Parallele; zu 5: keine Parallele; zu 6: keine Parallele;
zu 7: keine Parallele; zu 8: keine Parallele; zu 9; keine
Parallele ; zu 10 : keine Parallele ; zu 11 : keine Parallele ; zu
12: Luk. 9, 18—20; zu 13: Luk. 9, 21—27; zu 14: Luk. 9,

28—36; zu 15: Luk. 9, 37—42; zu 16: Luk. 9, 43—45; zu 17:
Luk. 9. 46—-50; die Warnung vor dem Ärgernis: Luk. 17, 1—4.
Hier ist also Lukas offenbar viel „ärmer" als Markus. Wenn
es, wie das „Programm" meint, nicht verständlich ist, wie eine
reichere Quelle zu einem ärmern Evangelium werden kann,
so muss angenommen werden, dass der ärmere Lukas wenigstens
in dem vorliegenden Abschnitt die Quelle für Markus bildet.
Viel weniger aber wäre zu verstehen, wie Lukas in langen
Abschnitten dem Markus folgen kann, um ihn dann ganz zu
verlassen und dem Evangelisten Matthäus die Möglichkeit zu
verschaffen, nun an seine Stelle zu treten und dem Evangelisten

Markus das Geleite zu geben. Viel einfacher ist die
Annahme, auch Markus sei zwar insofern ein selbständiger
Evangelist, als er eine besondere Quelle zur Verfügung hat, allein
er berücksichtige bei der Benutzung dieser Quelle die bereits
vorhandenen Evangelien des Matthäus und Lukas. Dass sich Markus
bei seinen Aufzeichnungen wesentlich an die Predigt des

Apostels Petrus gehalten hat, ist die bis auf Papias
zurückgehende einstimmige Überlieferung der alten Kirche. Diese
Überlieferung steht in trefflicher Übereinstimmung damit, dass

Markus in langen Abschnitten, in denen er sonst mit Matthäus
oder Lukas parallel geht, gerade solche Dinge weglässt, die
Petrus nicht gut zum Gegenstand seiner Predigt machen konnte,
dagegen aber doch dieses Apostels häufiger gedenkt als die
beiden andern Synoptiker. Der genannte Bischof von Hiera
polis hat (um 125) bekanntlich auch schon die auffällige Kürze
und sachliche Unvollständigkeit des Markusevangeliums
bemerkt, daran aber keinen Anstoss genommen, sondern im
Gegenteil die Meinung geäussert, der Verfasser habe i'via

ygàii>aç keinen Fehler begangen (bei Euseb. H. E. 3, 39).



— 19 —

Nach dem „Programm" verraten Matthäus und Lukas
ihre Abhängigkeit von Markus sogar dann, wenn sie sich von
diesem entfernen. Das wird mit zwei Beispielen illustriert.
Man wird zur Annahme berechtigt sein, dass diese Beispiele
nach der Meinung des „Programms" als ganz besonders
beweisend anzusehen sind. Das erste Beispiel wird in folgende
Worte gekleidet: „Matthäus setzt die Heilung des Aussätzigen
nach der Bergpredigt (8, 1—4), als Jesus, von der Menge
umgeben, vom Berge herniederstieg, aber das Wort Jesu zum
Aussätzigen: sage es niemanden, setzt voraus, dass die Tat
abseits geschehen ist, wie es gerade Markus überliefert."
Wenn die Auffassung des Programms richtig ist, so muss
Matthäus als ein sehr eilfertiger und unvorsichtiger Schriftsteller
bezeichnet werden. In zwei aufeinander folgenden Sätzen
würde er sagen: das und das ist vor den Augen vieler Leute
geschehen; aber niemand durfte es wissen! Einem derartigen
unsinnigen Widerspruch soll er anheimgefallen sein, weil er
gedankenlos aus dem ihm vorliegenden Markusevangelium die
Weisung Jesu herübernahm: „Siehe zu, sage es niemand."
Folglich sei das Markusevangelium eine Quelle des
Matthäusevangeliums. Ich halte diese Schlussfolgerung nicht für richtig.
Das „Programm" hätte die ganze Weisung Jesu zitieren sollen:
„Siehe zu, sage es niemand, sondern gehe hin, zeige dich dem

Priester und opfere die Gabe, die Moses befohlen hat, zu einem

Zeugnis für sie." Die ersten judenchristlichen Leser des

Evangeliums, die die Vorschriften 3. Mos. 14, 1 ff. kannten,
verstanden diesen Befehl natürlich in dem Sinne, der Aussätzige
dürfe sich einstweilen noch nicht der Heilung rühmen, sondern
habe sich vorerst zu dem im vorliegenden Fall kompetenten
Priester zu begeben, die gesetzlichen Opferhandlungen zu
verrichten und sich in aller Form rein erklären zu lassen. Dass

übrigens die Heilung inmitten des Volkes geschehen sei, sagt
auch Matthäus nicht und konnten sich die Leser, die wussten,
dass ein Aussätziger sich abzusondern hatte, auch gar nicht
vorstellen. Möglich ist aber allerdings, dass der heidenchristliche

Lukas dem in diesem Abschnitte Markus folgt, den Befehl,
von der Heilung nicht zu reden, einfach im Sinne einer
Geheimhaltung verstanden hat. Die Perikopen Mt. 8, 1—4; Luk.
5, 12—16; Mark. 1, 40—45 gehören, wie unten erläutert werden
soll, zu denen, die meines Erachtens ganz besonders deutlich
beweisen, dass Markus als der dritte Evangelist anzusehen ist.



— 20 —

Das zweite Beispiel betrifft die Perikopen Mt. 12, 46—50;
Luk. 8, 19—21; Mark. 3, 31—35; es wird im „Programm" mit
folgenden Worten verwertet: „Lukas setzt den Besuch der
Verwandten Jesu nach der Rede von den Gleichnissen, welche
öffentlich vor der Menge gehalten wurde; aber die Jesu
gegebene Nachricht: Deine Mutter und deine Brüder stehen draussen
und wollen dich sehen, setzt voraus, dass es sich ereignete,
während Jesus im Hause war, wie es auch im zweiten
Evangelium geschieht." Lukas würde sich also einer ähnlichen
Nachlässigkeit schuldig gemacht haben wie nach dem ersten
Beispiel Matthäus: er folgte seiner Vorlage, dem Markusevangelium,

so gedankenlos, dass er das eorfjxaoiv è'Çw lâsiv as d-iXovxi-ç

herübernahm, ohne zu beachten, dass er ja soeben gesagt habe,
Jesus selbst befinde sich draussen; folglich bilde Markus die
Quelle für Lukas Allein diese Beweisführung scheitert schon
an dem Umstand, dass Lukas ja gar nicht sagt, Jesus habe
sich „draussen"- befunden, als ihn die Verwandten suchten
sondern eben auch nur von einem o%lo<; redet, der Jesum umgab

und Mutter und Brüder hinderte, mit Jesus 6vvxv%tTv. Es
ist unbegründet, wenn im „Programm" angenommen wird,
Lukas habe die Szene auch chronologisch mit dem Vortrag
der Gleichnisse verbinden und an denselben Ort verlegen
wollen. Wie das gleich 8, 22 folgende tytvtro ai h' più irnv
rjfj.£Qwv zeigt, legt hier der Evangelist auf die chronologische
Aufeinanderfolge gar kein Gewicht. Unmittelbar vor der Perikope

19—21 teilt er eine Jüngerrede mit, die auch nach Matth.
13, 10 ff. nicht vor den Leuten gehalten worden ist, denen
Jesus das Gleichnis vom Säemann vorgetragen hatte. Da
Lukas über Zeit und Ort des Besuches der Verwandten nichts
Bestimmtes sagt, ist es willkürlich, die Äusserung: „Deine
Mutter und deine Brüder stehen draussen," aus Markus
herzuleiten ; auch hier ist das umgekehrte Verhältnis, dass sich
Markus auf Matthäus und Lukas stützt, sehr wohl denkbar.

3. Ein weiteres Argument für die Priorität des Markus
findet das „Programm" in den Umständen, die von den drei
Synoptikern bei der Darstellung des ihnen gemeinschaftlichen
Materials hervorgehoben werden. „Auch hier stimmt gewöhnlich

Markus mit einem der beiden überein, nicht diese aber
zusammen im Widerspruch mit Markus, wenn man einige kleine
Einzelheiten, besonders linguistischer Art, ausnimmt; der Grund



— 21 —

hiervon kann nirgends anders gesucht werden, als in der
Abfassungsart der Synoptiker" (nella composizione dei Sinottici).
Das soll heissen: auch in den einzelnen Umständen, die von
den Synoptikern berücksichtigt werden, zeige es sich, dass
Markus für Matthäus und Lukas die Quelle bilde. Dieser Satz
wird nicht näher erläutert und mit keinen Beispielen belegt.
Ein Urteil lässt sich aber nur gewinnen, wenn man die Texte
solcher Perikopen, die in allen drei synoptischen Evangelien
vorkommen, genau mit einander vergleicht. Eine solche
Vergleichung zeigt, dass bei Markus charakteristische Ausdrücke
und Wendungen, die bei Matthäus und Lukas getrennt
vorkommen, in eigenartiger Weise in einander verschmolzen sind.
Man beachte folgende Parallelstellen:

Matth. 8, 16 : àipi'aç ai yevofisvqç, Luk. 4, 40 : âvvovroç as

rov fjXiov, Mark. 1, 32 : ôipiag de yevofiévr/g, ors ëâv ó rf.ioç. —
Haben sich hier Matthäus und Lukas brüderlich in die bei
Markus vorkommenden Wendungen geteilt oder hat sich Markus
von den beiden andern Synoptikern beeinflussen lassen Letzteres

halte ich für wahrscheinlicher.

Matth. 8, 3 : svds'coç èxad-sçiod^q, Luk. 5, 13 : svdsaig rj Xstcqu

ccnrjlrtv an avcov, Mark. 1, 42: xal sv&vg dnrjXlrsv ein aviov rj
Àc'noa, xcà êxa2reçia^ij. Bei Markus also wieder die gleiche aus
Matthäus und Lukas geschöpfte Abundanz von Worten! Sie
erklärt sich aus der unwillkürlichen Benutzung des in Matthäus
und Lukas vorliegenden Wortlauts.

Matth. 9, 9 : nuQctym' ¦— stasi; Luk. 5, 27 : s2-i~Xdsv xal süsd-

Occto, Mark. 2, 13 f.: sÇîjld-sv ¦— xal naodywv sidsv. Hier motiviert

Markus das Ausgehen mit der von ihm beigefügten Notiz,
Jesus habe das zu ihm kommende Volk gelehrt. Obwohl er
damit dem Gehen eigentlich ein Ziel setzt, fährt er Vers. 14, an
Matthäus sich anschliessend, doch fort mit den Worten : „Und
im Vorbeigehen sah er". Die Verschmelzung ist hier nicht
besonders gut gelungen.

Matth. 8, 28 : èXO-óvrog sic rò ns'gav, Luk. 8, 27 : s'5sX$óvti

snl tt[v yi,v, Mark. 5, 1 f. : rjXD-ov sïç to ns'gav xal sSsXiróvrog

sx tov nXoiov. Auch hier wird man die etwas schwerfällige
Verbindung der beiden Sätze: „Und sie kamen jenseits des

Meeres und als er aus dem Schiffe kam", aus der
Beeinflussung durch die beiden Seitensynoptiker zu erklären haben.



— 22 —

Matth. 14, 2: dui covro al avvàfisig srsgyovOiv sv ccvtm, Luk.
9,9: 'Iwcévvrp' s'yio untxsifâXiGa, Mark. 6, 15: dia toììto svsgyovaiv
ai óvvdfisig sv avviò 16: ÓV syoì unsxsipàXioa Iwdvvrjv, ovxog
rjys'glh]. — Nach Matthäus vermutet Herodes, Jesus besitze
Wunderkraft, weil er der auferstandene Täufer sei; nach Lukas
zweifelt Herodes, dass Jesus der Täufer sei, da er ja diesen
habe enthaupten lassen; nach Markus glaubt Herodes, dass Jesus
der wiedererstandene Täufer sei, den er hatte enthaupten lassen,
und erklärt sich daraus Jesu Wundermacht.

Nach Matth. 16, 13 stellt Jesus in der Gegend von Cäsarea

Philippi an die Jünger die Frage, für wen ihn die Leute hielten ;

nach Luk. 9, 18, als er allein war und die Jünger bei ihm
(oline Ortsangabe); nach Mark. 8, 27 begibt sich Jesus mit den
Jüngern in die Dörfer von Cäsarea Philippi und stellt unterwegs

— also wie er mit den Jüngern allein ist — die Frage
an diese. Markus sucht auch hier beiden andern Synoptikern
gerecht zu werden. Schwieriger war das im folgenden Fall:

Nach Matth. 20, 29 hat Jesus die Blinden geheilt, als er
mit seinen Jüngern Jericho verliess (sxnogsvo/nsvwv), nach Luk.
18, 35, einen Blinden, als er sich Jericho nahte (sv n» syyi'Csiv

avrai' sic Ifosr/o)); auch Markus spricht 10, 46 nur von einem
Blinden, leitet aber die Erzählung ein mit den Worten : xal

sg%ovrai slg Isosiyw. xal sxnogsvot.itvov avxov dna 'Itgttyoi
Sowohl das Kommen nach Jericho wie das Weggehen von Jericho
ist hier erwähnt; diese Umständlichkeit erklärt sich aus der
Rücksichtnahme auf Matthäus und Lukas.

Auf Grund dieses Tatbestandes darf man nicht bloss sagen,
dass Markus häufig mit einem der beiden Seitensynoptiker
übereinstimme, während diese selbst sich von einander
unterscheiden, sondern man muss anerkennen, dass Markus in ganz
auffälliger Weise die Texte von Matthäus und Lukas in
einander verschmelze. Ebensowenig wie Matthäus und Lukas in
der Reihenfolge der Perikopen abwechselnd den Führer Markus
begleiten und verlassen, haben sie sich in der Hervorhebung
von Einzelheiten in das von Markus ihnen gebotene Material
geteilt, sondern die Sache ist umzukehren: Markus folgt den
beiden andern, hat aber in der ihm zu Gebote stehenden
Originalquelle seine besondere Direktive und seinen
eigenartigen Stoff, was ihn nicht hindert, sich immer wieder von
Matthäus und Lukas beeinflussen zu lassen. Markus ist der



_dritte und letzte, nicht der erste der Synoptiker. Diese Ansicht
ist nichts weniger als neu; allein sie verdient den Vorzug vor
der im „Programm" vorgetragenen Meinung.

4. Die Verfasser des „Programms- machen aber für ihre
Hypothese noch ein viertes Argument geltend, und zwar mit
folgenden Worten :

„Schliesslich ist die Sprache des Markus voll von Hebräis-

men, welche teilweise in Matthäus und Lukas verschwinden.
Nun ist es nicht möglich, anzunehmen, dass Markus absichtlich
die Sprache des Matthäus und Lukas unrein gemacht habe,
während man leicht versteht, class die zwei andern Evangelisten

bemüht waren, die Sprache der Quelle, aus der sie
geschöpft haben, zu korrigieren und zu verbessern.a

Das ist ein schwaches Argument. Vorerst ist das Mehr
oder Weniger der hebräisierenden Färbung nicht leicht zu
messen. Sogar im Lukasevangelium finden sich Abschnitte, die
sich lesen wie Stücke aus der Septuaginta. Nachdem der
Evangelist mit einer klassischen griechischen Periode begonnen
hat, verfällt er in V. 5 mit syersro sv raTg f-iisgaig Uqmòov ganz
in die Schreibweise griechischer Juden, die sich von Jugend
an an den Stil der Septuaginta gewöhnt haben. Mag er nun
die Perikopen der evangelischen Vorgeschichte aus hebräischen
oder griechischen Quellen geschöpft haben, so beweist er mit
deren Aufnahme in der vorliegenden Form, class er nicht sehr
ängstlich auf guten griechischen Stil bedacht ist. Er würde
sich daher, auch wenn er nach Markus geschrieben hätte,
kaum viel Mühe gegeben haben, die Sprache seiner Vorlage
„zu korrigieren und zu verbessern"; vielmehr würde er sich
in diesem Falle wahrscheinlich auch an Markus so enge
angeschlossen haben, dass seine Abhängigkeit von diesem Evangelisten

deutlich zu erkennen wäre. Dass sich aber sogar Matthäus
sprachlich vor Markus auszeichne und bemüht sei, die Schreibweise

des letztern zu korrigieren und zu verbessern, wird man
wohl als eine unerweisliche Behauptung bezeichnen dürfen,
die keiner ernsten Widerlegung bedarf. Überraschend ist es

freilich nicht, wenn der Jerusalemite Johannes Markus, der
Schüler, Begleiter und Sekretär des Apostels Petrus, auch noch
in vorgerücktem Alter eine Sprache redet und schreibt, die
immer noch seine hebräische Herkunft verrät. Überdies kommt
in Betracht, dass niemand das schriftstellerische Talent dieses



— 24 —

Evangelisten kennt. Woher nimmt man die Berechtigung, zum
voraus zu erwarten, dass er besser griechisch schreibe als
Matthäus und Lukas, falls er diese Evangelien vor sich hatte?
Es handelte sich ihm ja nicht bloss um eine literarische Leistung,
die er der Kritik der Nachwelt unterwerfen durfte, sondern
um eine Schrift, die nach den ältesten Zeugnissen von Anfang
an für eine christliche Gemeinde bestimmt war, die apostolische
Predigt nach Möglichkeit ersetzen und zur Erbauung der
Christgläubigen dienen sollte. In solchen Fällen achtet man sogar
heute noch nicht allzu streng auf die literarische und oratorische
Form, sondern man gibt sich, wie man ist, und gibt das Beste,
was man hat.

Statt auf das sprachliche Kolorit, dessen Beurteilung stets
subjektivem Ermessen unterworfen ist, eine Meinung über das

synoptische Problem zu stützen, dürfte es richtiger sein, auf
die Umstände Gewicht zu legen, aus denen mit einiger Sicherheit

auf die Zeit der Abfassung der einzelnen Evangelien
geschlossen werden kann. Neuerdings hat ein Gelehrter, dessen

Autorität in bibelkritischen Fragen auch von den Verfassern
des „Programms" nicht angefochten wird, Professor Ad. Harnack,
in einer glänzenden Schrift willig anerkannt, dass die Gründe
nicht gerade beweisend seien, mit denen er selbst früher
darzutun suchte, dass die Apostelgeschichte nicht vor dem Jahre
78 geschrieben sein könne; „sehr gewichtige Beobachtungen"
sprächen dafür, „dass sie (und daher auch das Lukasevangelium)
schon am Anfang der sechziger Jahre abgefasst" sei. (Die
Apostelgeschichte, Leipzig, 1908, S. 217 ff.) Wenn auch das

Matthäusevangelium aus so früher Zeit stammt, so kann das

Markusevangelium den beiden andern Synoptikern nicht wohl
als Quelle gedient haben. Johannes Markus aus Jerusalem
steht den Juden und dem Judentum beinahe schon so fern wie
Johannes. Er gibt seinen Lesern über die Sitten und Gebräuche

„der Pharisäer und aller Juden" in einer Weise Aufschluss,
die erkennen lässt, dass er persönlich diese Dinge längst hinter
sich hat (7, 3 ff.). Es dürfte kaum zufällig sein, dass im ganzen
Markusevangelium das Wort ró^iog, von dem doch sonst, wie
in den neutestamentlichen Schriften überhaupt, so auch im
Matthäus- und Lukasevangelium, ein ausgiebiger Gebrauch
gemacht wird, kein einziges Mal vorkommt. Entweder fehlen bei
Markus die entsprechenden Parallelstellen oder es wird eine



— 25 —

Wendung gebraucht, die den Ausdruck i-ó/iog überflüssig macht.
Letzteres geschieht an zwei Stellen. Nach Matth. 22, 36 fragt
ein vo/i-ixog: welches Gebot ist gross sv zù vófit»; Markus
hingegen redet von slg zàv y.ia/1/.iazstov und gibt die Frage wieder
in der Form: noia èozlv svzolrj ngohrj ndvzm-. Nach Matth. 22, 40
wird die Unterredung abgeschlossen mit der Erklärung: an
diesen zwei Geboten oXog 6 vóuog xgt'fiazui xal ol ngoipr^ca; nach
Mark. 12, 31 einfach mit: fisiXmv toviwv dXXrj svtoXtj oiìx è'aziv.

Das aus dem vóf.iog genommene Beispiel dafür, dass die
Sabbatverordnung nicht immer verbindlich sei (Matth. 12, 5) wird bei
Mark. 2, 23 ff. — hier allerdings übereinstimmend mit Luk. 6,

Iff.'— weggelassen. Sonst aber ist für die Leser des

Lukasevangeliums der Begriff vó/jog mindestens so verständlich wie
für die des Matthäusevangeliums. Bezeichnend ist insbesondere
der Spruch Luk. 16, 16, für den Markus keine Parallele hat.
Für die Leser des Markus hat die mosaische Gesetzesordnung
offenbar gar kein besonderes Interesse. Auf die Bedingungen,
unter denen auf Grund des mosaischen Gesetzes eine
Ehescheidung als zulässig erscheinen konnte, nimmt er in der
Wiedergabe der bezüglichen Lehrrede Jesu gar keine Rücksicht
mehr, sondern lässt den Heiland einfach das Prinzip der
Unauflöslichkeit aufstellen (10, 5 ff.). Dagegen formuliert er die
Worte Jesu — seinem Geiste vollkommen entsprechend — so,
wie wenn Jesus auch ausdrücklich von der Möglichkeit
gesprochen hätte, dass das Weib eine Ehescheidung einleite (10,
12). Dafür hätten die Juden kein Verständnis gehabt. Wer die
Worte Jesu so wiedergab, befand sich in der griechischrömischen

Welt. Sogar die nebensächliche Notiz, dass das in
Xsnzà âvo bestehende Opfer der Witwe einen xodgdvzijg qua-
drans ausmache (12, 42), ist bezeichnend : Markus setzte voraus,

dass den Lesern die römische Bezeichnung der kleinen
Kupfermünze besser bekannt sei als die griechische. Überhaupt
ist bei Markus die Menge gräzisierter lateinischer Worte
auffällig; noch deutlicher als die Erläuterung aramäischer
Ausdrücke beweist sie, dass Markus für Leser schreibt und unter
Leuten sich befindet, die eher in Rom als in Jerusalem zu
suchen sind.

Einen ganz andern Eindruck macht das Matthäusevangelium;
es hat zwar keine judenchristliche Tendenz, ist aber für
Judenchristen bestimmt und noch in der Zeit entstanden, in der —



— 26 —

wenigstens nach der Vorstellung des Verfassers und seines
Leserkreises — das Evangelium kaum über die Grenzen
Palästinas hinausgedrungen war. Für die Leser ist wichtig, zu
wissen, dass Jesus der Sohn Abrahams ist und dass in seiner
Person die mcssianische Weissagung sich erfüllt hat. Auf diesen
letztern Umstand macht der Verfasser ausdrücklich etwa zwTölf-

mal aufmerksam. Ebenso müssen die Leser genau darüber
unterrichtet werden, wie sich die Gesetzgebung des Alten Bundes
zu der des Neuen Bundes verhält. Dabei wird besonders auf
die Übungen Rücksicht genommen, in denen der gesetzeseifrige
Israelite die Betätigung der Religiosität sah, auf das
demonstrative Fasten, Beten, Opfern. Es wird vorausgesetzt, dass
sich die Leser noch am jüdischen Opferkultus beteiligen (5,
23 ff.). Sie nehmen keinen Anstoss, wenn ihnen Äusserungen
Jesu mitgeteilt werden, nach welchen an eine willkürliche
Beseitigung der mosaischen Gesetzesordnung nicht zu denken
ist (5, 17 ff'.), und die Jünger den Befehl erhalten, nicht auf die
Strassen der Heiden zu gehen und nicht in die Städte der
Samariter, sondern zu den verlornen Schafen des Hauses Israel
(10, 5 f.). Während das Weib aus Syrophönizien nach Mark. 7, 27

mit iiqsg ngùcov xooxaGd^vai zà ztxra nicht einfach abgewiesen
wird, sondern sofort die Zusicherung erhält, dass in zweiter
Linie auch ihrer gedacht werden soll, teilt Matthäus 15, 24. 26
die Worte Jesu noch so mit, wie sie lauten mussten, wenn sich
Jesus vorerst einfach auf den jüdischen Standpunkt stellte.
Jüdische Kränkungen sind den Lesern ohne weitere Erläuterung
noch verständlich (5, 22). Der mit Xóyog nogrtiuc (5, 32)
bezeichnete Ausnahmefall, der eine Ehescheidung entschuldigt
und den Exegeten so grosse Schwierigkeit bereitet, ist den
Lesern noch ebensogut bekannt wie die pharisäische Kasuistik,
die gestattet, eidlich die Unwahrheit zu sagen, ohne sich doch
eines Meineids schuldig zu machen (5, 33 ff.). Sie wissen noch,
wie es sieh mit der Verpflichtung verhält, die Siôgayjia zu
bezahlen (17, 24) und kennen die Kirchendisziplin der Synagoge
noch so gut, dass sie ohne weiteres verstehen, was mit dem
Satze gemeint ist : l'ano not ulantg ò slirixòg xcà 6 zsXujvrjg (18,17).
Der Verfasser sieht sich veranlasst, eine jüdische Kränkung
auf ihren Ursprung zurückzuführen, unter der die Leser „bis
auf den heutigen Tag" zu leiden haben (28, 11—15), ja sogar
einmal aus der Reserve herauszutreten und sich mit einer



— 27 —

direkten Mahnung an den Leser zu wenden (d dvayivdoxm v vosécu,

24, 15). Sieht man ab von der Widmung, mit der Lukas sein

Evangelium einleitet, so ist das in den synoptischen Evangelien
das einzige Mal, dass auf die Leser direkt Rücksicht genommen
wird. An der zitierten Stelle handelt es sich aber um das, was
die Christgläubigen in Jerusalem zu tun haben, wenn das ihnen
bekannnte ßasXvyfia zrjg sgr^iwosmg — ein für heidenchristliche
Leser wiederum schwer verständlicher Ausdruck — Tatsache
geworden sein wird. Der Verfasser weiss also, class seine Schrift
den Jerusalemiten in die Hände kommt; er steht den
Gläubigen in Jerusalem nahe und empfindet für sie eine ganz
besondere Teilnahme.

Diese Dinge, die sich durch das ganze Matthäuscvangelium
hindurchziehen und keineswegs etwa bloss den angeblich von
einem andern Verfasser stammenden Logia entnommen sind,
beweisen doch wohl mehr als gewisse sprachliche Hebräismen,
die stehengeblieben oder korrigiert worden sein allen. JDas älteste
Evangelium ist das Matthäusevangelium; als es geschrieben
wurde, war Jerusalem noch der Mittelpunkt der christlichen
Kirche. Das Markusevangelium aber entstand in einer Zeit,
als der Verfasser bereits Veranlassung hatte, mehr Rücksicht
auf die Kirche Roms und der römischen Welt zu nehmen.
Immer bestätigt sich wieder die Tatsache, dass Markus als der
dritte in der Reihe der Synoptiker anzusehen ist.

Das „Programm der Modernisten" ist eine Kundgebung,
die Respekt einflösst; aber man wird gut tun, auch dieses

„Programm" kritisch aufzunehmen. Eduard Herzog.


	Das bibelkritische Programm der Modernisten

