Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)
Heft: 63

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

D. Fritz BArTH: Einleitung in das Neue Testament. Giitersloh
1908, 467 Seiten, Mk. 7.

Es gereicht uns zu hoher Freude, auf dieses unlingst er-
schienene Werk hinweisen zu konnen. Inmitten der endlosen
Fragen und Hypothesen, welche die Einleitungswissenschaft
der letzten Jahrzehnte aufgebracht hat, moéchten wir das Buch
eine Tat nennen, die es uns ,als einen ruhenden Pol in der
Erscheinungen Flucht* darbietet. Der Verfasser, Professor der
Theologie an der Universitdt Bern, sagt, in einer Reihe von
Einleitungswerken werde dem Leser ,mit Ungestiim suggeriert,
dass die wissenschaftliche Unbefangenheit nur auf einer Seite
zu finden sei, bei der Theologie, welche sich die ,moderne*
nennt, dass die meisten Einleitungsfragen eigentlich bereits in
ihrem Sinn entschieden seien, und dass nur verzweifelter Tra-
ditionalismus sich da und dort noch an verlorene Positionen
anklammere. Wer durch eigene Mitarbeit mit den Fragen ver-
traut ist, kann nur mit einiger Ironie auf diese Bemiihungen
hinblicken, die Schwiche der Beweise durch zuversichtliche
Behauptungen aufzuwiegen“. Dem gegeniiber will B. eine Ein-
leitung geben, die wirklich zum Verstindnis des Neuen Testa-
mentes dient und . die einzigartige Grosse dieses Buches nicht
verwischen, sondern zur vollen Geltung bringen soll“. Und
wir konnen sagen, dass der Verfasser seinen Zweck in einer
so ruhigen und herzlich warmen, dabei wissenschaftlich so
sicheren und griindlichen Art verfolgt, dass man sich mit ihm
wieder einmal recht eines gesunden und wissenschaftlich freien
Positivismus und Koenservativismus freuen kann, der wirklich
gesicherte Ergebnisse der Forschung gern in sich aufnimmt.
Darum koénnen wir das Werk gerade fiir altkatholische Kreise
aufs wiarmste empfehlen. Angenehm hat es uns beriihrt, dass



— 591 —

auch Langen-Bonn unter den katholischen Gelehrten genannt
ist, welche die Einleitungswissenschaft gefordert haben, und
es ist uns gerade an dem vorliegenden Werke wieder klar
geworden, dass Langens Leitfaden durchaus noch nicht ver-
altet ist. _

In der speziellen Einleitung stehen die Paulinischen Briefe
voran, ,als Briefliteratur unter paulinischem Einfluss® werden
Hebréder, 1. Petri, Jakobus, Judas und 2. Petri behandelt.
Dann folgen die Synoptiker mit Aposteigeschichte und zuletzt
die Johanneischen Schriften. In der allgemeinen Einleitung ist
§ 38: Grundsiitze der Textkritik, in seiner Kiirze und Uber-
sichtlichkeit eben so angenehm als musterhaft. Moge dem
schonen und tlichtigen Werke nach dem Wunsche des Ver-
fassers der Iirfolg gegeben sein: in unserer wild bewegten Zeit
etwas beizutragen zur Befestigung der Leser auf dem ewigen
Grund! G. M.

BAUMGARTEN, Fritz (Prof. am Bertholdsgymnasinm und Privat-
dozent an der Universitdt zu Freiburg i. B.): Freiburg im
Breisgau. Berlin 1907.

Das Buch ist der erste Band eines Sammelwerkes, das
illustrierte Monographien iber die deutschen Hochschulen umfassen
soll. In fliissiger Sprache und mit warmen Worten schildert
der von seinem Gegenstand begeisterte Verfasser die 450jihrige
Geschichte der Alberto-Ludoviciana von ihren ersten Anfingen
bis zur Gegenwart. Seine Gabe ist wertvoll fiir alle, die jetzt
und in Zukunft zur Freiburger Universitidt in Beziehung stehen.
In den Ausfilhrungen tiber die theologische Fakultit werden
wir daran erinnert, dass schon im ersten Jahrhundert Geiler
von Kaysersberg, Johannes Eck, Thomas Murner und Erasmus
von Rotterdam unter ihren Lehrern erscheinen, und dass
auch eine Anzahl ihrer spéteren Professoren Triger bekannter
Namen sind.

Wie es mit dem Betriebe der Studien zu der Zeit aussah,
als die gewaltsam eingefiihrten Jeswiten die Universitit be-
herrschten, geht aus einigen, Seite 66 zusammengestellten
Fragen hervor, die sie den Kandidaten bei Erlangung philo-
sophischer Wiirden gelegentlich vorlegen konnten. So galt es
im Jahr 1623 die Fragen zu beantworten: ,Ob und wo ein



92 —

|
Ot

Niedergang zur Holle sei?* — ,0b das Gewiirm, das der Ver-
dammten Leiber zernagt, durch Naturkraft im Feuer leben
konne?“ Im Jahr 1629: ,0b der Schluss probabel sei: er ver-
wendet keine Sorgfalt auf seinen Anzug, also ist er ein Genie?*
Im Jahr 1657: ,Welcher Promotor hat der Jungfrau Maria die
Magisterwiirde erteilt?* — JIst der Mantel, womit sie ihre
Schiitzlinge deckt, der philosophische ?% — _War der Blitz, der
das Rad der hl. Katharina verbrannte, ein natiirlicher?* Im
Jahr 1666: ,Was ist vom Verstand mancher Heiligen zu halten,
welche die Philosophie verachtet zu haben scheinen?“ 1687:
sLiésst sich der Schwaben Geschwitzigkeit tibel deuten?¢ Im
Jahr 1711: ,Ist der Philosoph oder der Dichter in grésserer
Gefahr, zu ligen?* — Unter solchen Umstiinden war es trotz
allem freudig zu begriissen, dass Maria Theresia und Joseph IIT.
hier Wandel schafiten.

Treftfend ist Seite 133 der im Jahr 1901 verstorbene Kirchen-
und Kunsthistoriker Franz Xaver Kraus charakterigiert: .. ,Neben
der (Kirchen- und) Kunstgeschichte pflegte Kraus in Freiburg
die Danteforschung; Dante war der eigentliche Leitstern seines
Lebens, zumal im Alter, als er, vereinsamt, in eine sentimen-
tale Schwermut sich einspann. Wie Dante, so hatte auch Kraus
das Bedirfnis, iiber die Schédden seiner Kirche nachzudenken
und schriftstellerisch sich zu dussern. Der Reformkatholizis-
mus, der fiir wissenschaftliche Kritik und fiir Abkehr von den
lediglich politischen Machtbestrebungen des Ultramontanismus
wirkt, erkennt in Kraus einen seiner vornehmsten Fiihrer. DMit
zunehmender Schiirfe hat er gegen die ecclesia politica seine
gewandte Feder in Bewegung gesetzt, zumal seit die wohlbe-
grindete Hoffnung, Freiburger Lrzbischof zu werden, sich zer-
schlagen hatte. Das grosste Aufsehen erregten seine kirchen-
politischen Briefe, die er hauptsichlich unter dem Pseudonym
sSpectator® in der Munchner Allgemeinen Zeitung erscheinen
liess. Das System seiner Kirche hinderte ihn bis zum Tode,
sich als Verfasser dieser kiihn Kkritisierenden Briefe zu be-
kennen, und seine korrektglaubigen Freunde wollen ihn noch
heute nicht dafiir gelten lassen. Die Palme des eigentlichen
Mirtyrertums blieb dem pseudonymen Kritiker versagt und
muss auch von uns ihm versagt werden. Seine Grosse liegt
durchaus auf dem Gebiete der Forschung, der Kritik und der
schriftstellerischen Arbeit. Die Versuche, ihn auch zu einem



— 9593 —

grossen Charakter und Helden zu machen, sind als verfehlt
zu bezeichnen. Kraus besass eine merkwiirdige Gabe, mit
hohen und allerhéchsten Personen zu verkehren, er war ein
vollendeter Hof- und Weltmann, mit seiner geschmeidigen Ge-
stalt und dem feingeformten, schénen Kopf die Zierde jedes
Salons und auch in den Boudoirs schingeistiger Damen ausser-
ordentlich gern gesehen. Seine Beziehungeun umspannten die
Welt. Aber seine Stirke war doch auch seine Schwiche. Die
in Freiburg mit ihm lebten, mussten erfahren, dass er stark
nach oben schielte, dass er in allem und jedem die Hand gern
im Spiel hatte, dass er nicht immer das Pridikat einer ge-
raden, zuverlissigen Personlichkeit fiir sich in Anspruch nehmen
konnte.* — In den letzten Bemerkungen liegt auch die Er-
klirung dafir, dass Kraus nicht altkatholisch war. L,

BoxweTrscH: Jesus Christus in Bewusstsein und Frommigkeit
der Kirche.

JErREMIAS: Der Einfluss Babyloniens auf das Verstindnis des
Alten Testamentes.

SierreErT: Die Heidenbekehrung im Alten Testament und im
Judentum.

KarTan: Der Mensch Jesus Christus, der einige Mittler zwi-
schen Gott und den Menschen. Gr. Lichterfelde-Berlin 1903,
Das Heft 50 Pf.

Mit den benannten Schriftchen beginnt Serie IV (Heft 1—4)
der ,Biblischen Zeit- und Streitfragen zur Aufkliarung der Ge-
bildeten*. Was die ,Religionsgeschichtlichen Volksbiicher fiir
die deutsche christliche Gegenwart“ vom «religionsgeschicht-
lichew», das wollen diese Verdffentlichungen vom positiven
Standpunkte aus: Die Gebildeten tiber Fragen aufkldaren, durch
deren entsprechende Beantwortung man bei dem heutigen In-
differentismus oder Unglauben eine erneute Hinwendung zur
christlichen Religion und besonders zur Person Christi zu er-
wecken hofft. Im Zusammenhang damit werden dann auch die
alttestamentlichen Probleme behandelt.

Wéhrend die Schrift von Bonwetsch in populdrer Form
die dogmengeschichtliche Entwicklung des Glaubens an die
Gottheit Christi und die Bedeutung seines Werkes darstellt, will



— B0 —

diejenige von Kaftan in programmatischer Form ,Richtlinien
geben in den religios-theologischen Wirren unserer Zeit“, in-
dem sie nach 1. Tim. 2, 5 f., Christum als den einzigen Mittler
zwischen Gott und den Menschen darstellt. Dieses Apostelwort
ist heute ,so universell, wie es gedacht wurde in der Stunde
seiner Geburt. Es leuchtet in ihm die die Zeit bezwingende,
die Ewigkeit in sich tragende Wahrheit fiir alles auf Erden,
das Menschenantlitz tragt".

Die Abhandlung von Sieffert stellt die Ansicht des Alten
Testamentes iiber den Zutritt der IHeiden zum messianischen
Heile, sowie die Entwicklung dieser Anschauung im spiteren
Judentum dar. Hochst interessant sind die Abschnitte {iber
judische Proselyvten und Propaganda. Ganz aktuell sind die
Darlegungen von Jeremias (Verfasser des grossen Werkes: Das
Alte Testament im Lichte des Alten Orients, 2. Aufl. 1906), die
den Nachweis bringen, dass die Religion Israels nicht als eine
Entiehnung aus Babylon, sondern als eine Mittragerin der all-
gemeinen religiosen Kultur des Orients zu betrachten, daneben
aber in einer einzigartigcen Weise ,Offenbarung® ist, namlich
die Initiative durch den lebendigen Gott, der die Erziehung des
Menschengeschlechts regiert (S. 14). Darum freuen wir uns der
aufgedeckten Fiden, die vom ausserbiblischen Orient zur Bibel
tihren, aber wir werden nimmermehr eine babylonische Turm-
politik gutheissen, die die Geisteswelt des alten Orients auf
Kosten der biblischen {iiberschitzt (S. 32). G. M.

Karl Buppe: Geschiechte der althebriischen Literatur.
Alfr. BERTHOLET: Apokryphen und Pseudepigraphen. Leipzig
1906. In 1 Band, 433 S. Alk. 7.50.

Das Werk bildet Band VII, Abt. 1, der bei C. F. Amelang-
Leipzig erscheinenden ,Literaturen des Ostens in Einzeldar-
stellungen“. Dem Rahmen dieses Unternehmens entsprechend
vill es die althebriiischen Schriftwerke, .ganz abgesehen von
ihrer Wiirde als heiliges Buch zweier Religionsgemeinschatten,
unter dem Gesichtswinkel einer Weltliteratur betrachten®.
Damit ist von selbst gegeben, dass anders wie bei der eigent-
lichen Einleitung ins Alte Testament, die durch wissenschaftliche
Analyse zu eigener Uberzeugung und Mitarbeit befihigen soll,



— 939 —

dem Leser eine geschlossene Ansicht entgegentreten muss, die
ihn sowohl wissenschaftlich orientiert als auch in den Geist
des hebriischen Schrifttums einfiihrt. Dieser doppelte Zweck
wird denn auch in dem ganzen Werke festgehalten. Ohne viel
von dem schweren Untergrunde gerade der alttestamentlichen
Fragen und Forschungen zu merken, werden wir doch zu allem
Wesentlichen hingefiihrt und gewinnen einen klaren Uberblick
iber das, was wir heute von den das Alte Testament betreffenden
Hypothesen und Ergebnissen wissen miissen. Obschon der Ver-
fasser zu den fortschrittlichen Theologen auf diesem Gebiete
gehort, wird sein Standpunkt nirgends ein aufdringlicher, sondern
bewahrt allenthalben die wissenschaftliche Ruhe, die allein Ver-
trauen erweckt. Es ist durchaus richtig, was Budde sagt: ,die
ubergrosse Liebe, die gar zu eifrige Anteilnahme, die diesem
Schrifttum zu teil geworden, ist nachgerade in eine Zweifelsucht
umgeschlagen, der nichts mehr als sicher, alles als moglich
erscheint, und jeder feine Kopf macht sich selbst zum Funda-
ment eines ganz neuen Baues aus den alten Stoffen®. (5. IX.)

Wir weisen besonders auf die Abschnitte: die Gesetze der
hebriischen Dichtung (S. 23 ff.), die verschiedenen Quellendar-
stellungen (8. 32 und 93 fI.), die Abhandlung iiber die Psalmen
(S. 247) und das Buch Hiob (5. 309).

Der von Bertholet verfasste Anhang tiber die Apokryphen
und Pseudepigraphen (S. 337 ff.) enthdlt beachtenswerte Be-
merkungen iber den Sinn und Umfang dieser Begriffe und
gibt dann eine tibersichtliche Darstellung dieser Literatur, deren
Wert Bertholet dahin zusammenfasst, dass sie weder von einer
geistigen Erstarrung des Judentums, wie man sich seine letzten
vorchristlichen Jahrhunderte friher vorgestellt hat, Zeugnis
gibt, noch anderseits zur ,schonen® Literatur gerechnet werden
kann; nicht die formelle, sondern die stoffliche Seite ist das
Wichtige an ihr, und diese ist auf das eine grosse Ziel der
Religion eingestellt: So ist auch diese Literatur von dem ein
beredtes Zeugnis, was des Judentums unvergingliche Grosse
bleibt (S. 422). G. M.

— Geschichte der christlichen Literaturen des Orients. Leipzig
1907, 281 S. Mk. 4.

Vorstehendes Buch ist Band VII, Abt. 2, der ,Literaturen

des Ostens in Einzeldarstellungen® und als solches an die vorher



— 596 —

besprochene Geschichte der althebriischen Literatur von Budde
angeschlossen. s enthélt die syrische und christlich-arabische
(C. Brockelmann), die armenische (Fr. Nic. Finck), die koptische
(Joh. Leipoldt), die dthiopische Literatur (Enno Littmann). Der
Anschluss dieser Literaturen an die althebriische erscheint vor
allem gerechtfertigt bei den ihr sprachlich verwandten und
nahestehenden unter ihnen, dass aber insbesondere die syrische
Literatur durch die hebriische aufs stiirkste beeinflusst wurde,
zeigt das vorliegende Werk, wiahrend das nicht semitische
Armenische in seiner Literaturentwicklung vorwiegend unter
griechischem Einflusse stand (S. 79). Dass man in den behan-
delten Sprach- und Volksgebieten mit Ausnahme des Arabischen
eigentlich nur von einer christlichen Literatur reden kann, tritt
deutlich aus ihrer Geschichte hervor. Es ist durchgingig eine
Monchs- und Theologenliteratur, zum Teil, wie in Armenien,
geradezu das bewusste Mittel, eine selbstindige nationale
Literatur gegen fremde Vélker und Unterdriicker zu schaffen
(8. 79 f.).

Das meist gleich trockene wie schwierige Gebiet ist wohl
kaum in solchem Zusammenhange von gewiegten Sachkennern
eben so knapp als genau behandelt worden (vgl. die orientali-
schen Literaturen, Teil I, Abt. VII, der Kultur der Gegenwart,
Leipzig 1906). Das Werk bildet die unentbehrliche Erginzung
jeder Patrologie und Kirchengeschichte. G. M.

D. CruwoLsox: Das letzte Passamahl Christi und der Tag seines
Todes. Leipzig 1908. 190 S. Folio. MK. 6.

Die Schrift ist ein anastatischer Neudruck der 1892 er-
schienenen Ausgabe, vermehrt um 3 Beilagen und Verbesse-
rungen. Der jetzt fast 90jahrige Verfasser war Professor des
Hebraischen (Nichttheologe) an der Geistlichen Akademie zu
St. Petersburg und stand dort in freundschaftlicher Beziehung
zu dem uns Altkatholiken so wohlgesinnten Protopresbyter
Janischew.

Chwolson sucht die bekannten Stellen bei den Synoptikern
und bei Johannes durch eine Konjektur zu Matth. 26, 17 in
Einklang zu bringen (S. 10 f., S. 180). Danach erhilt das
Tostn téy @ltuwy den Sinn von ,Tag vor dem Pascha® (modey



— 397 —

rot meuye) und dieser wire der 13. Nisan gewesen. Das Schlachten
des Paschalamms wurde vom 14. Nisan auf den 13. verlegt,
weil der 14. (vom jiidischen Abendanfang an) in jenem Jahre
ein Sabbat war. Verzehrt aber wurde es von einem Teil der
Juden, wie es Christus mit seinen Jiingern tat, am 13. Nisan,
weil sie glaubten, dass dies am Tage der Schlachtung geschehen
miisse, von anderen dagegen am Abend des 14, Nisan, als dem
eigentlich vorgeschriebenen Tage. Damit wire dann Joh. 18, 28
erkliart (ive gayoow ve mdoya).

Wenn Chwolson sich wiederholt beklagt, dass seiner Arbeit
von den Gelehrten so wenig Beachtung gezollt worden sei, so
ist das bedauerlich. Denn sie bildet, auch wenn man seinen
Erorterungen nicht tiberall zustimmt, in jedem Falle eine ge-
lehrte und bedeutende Bereicherung der Frage, die er selbst
nach Binseus eine ,vetus et nobilis et magnis contendentium
studiis agitata queestio* nennt (Langen finden wir S. 71 erwéhnt,
ohne besondere Anfilihrung seiner einschliigigen Werke: Die
letzten Lebenstage Jesu u.s. w.). Was uns aber besondere
Achtung vor Chwolson abgewinnen muss, ist seine griindliche
Kenntnis der rabbinischen Literatur bis ins Mittelalter hinein.
Wenn er sich auch mit bezug hierauf beklagt, dass diese Lite-
ratur viel zu wenig, zum Teil gar nicht von den Fachtheologen
gekannt sei, und behauptet, dass ohne die Kenntnis derselben
ein wirkliches Verstindnis wie des Neuen Testaments, so be-
sonders von Jesu Lehre und Bedeutung, nicht moéglich sei, so
miissen wir ihm darin recht geben, aber auch hinzufiigen, dass
die neuere neutestamentliche Forschung mit Energie sich dieser
Literatur zuzuwenden beginnt. Aus seiner Kenntnis des rab-
binischen Judentums entwirft Chwolson eine héchst interessante
Schilderung der Halachah und der Agadah in ihrer Verschieden-
heit, ebenso gewinnt er daraus ein anderes Bild des Pharisier-
tums als das gewohnliche, und gelangt zu dem Schlusse, dass
die wahrhaft frommen Pharisider von Christus weder ange-
griffien noch dieser von jenen verfolgt und getotet wurde. Diese
Schuld trifft das sadducdiische Hohenpriestertum, G. M.



— 598 -—

A. DureNGUEs: Monsieur Boileau de l'archevéché. Agen,
Noubel-Lamy, in-8°, 339 p., 1907, 7 fr. 50.

Ce volume massif, ol une table quoique détaillée remplace
mal la division habituelle en chapitres avec titres précis, serait
écrasant pour la personnalité, en somme trés secondaire, de
I'abbé Boileau, si 'auteur n’avait profité des démélés auxquels
prit part ce conseiller du cardinal de Noailles, pour traiter 2
nouveau les questions du quiétisme, des Réflexions wmorales
du P. Quesnel, du FProbléme ecclésiastique, du Cas de conscience
et de I’Appel contre-la bulle «Unigenitus». L'abbé Boileau, a
titre de commensal et de conseiller de 'archevéque de Noailles,
a été, effectivement, mélé a toutes ces affaires. Saint-Simon I'a
étrangement calomnié; mais son nouvel historien 1'a justifié
treés catégoriquement, et a fait ressortir la pureté de ses moeurs,
le sérieux de sa vie, sa modestie, son apreté au travail, son
constant rigorisme malgré sa santé chétive, toutes choses qui
auraient dfi, ce semble, abréger sa vie et qui cependant lui
permirent de vivre jusqu'a l'age de 86 ans (1649-1735).

Les faiblesses et les tergiversations de l'archevéque de
- Noailles envers le parti des jésuites, sont connues. Assez jan-
séniste pour déplaire a ces derniers et & Louis XIV, mais assez
royaliste pour accorder au roi a peu pres tout ce que le roi
exigeait de lui, cet archevéque trés honnéte, mais trés timide,
commit dans son administration fautes sur fautes. L.’abbé Boi-
leau essaya de les empécher, mais en vain. Plus janséniste que
son maitre, il aurait voulu de la part de l'archevéque une
résistance plus ferme contre les jésuites et contre le parti ultra-
montain; et lorsque l'archevéque se décida, en 1720, & un ac-
commodement, il montra, au contraire, une hostilité d’autant
plus grande contre la bulle «Unigenitus». Méme encore en
1735, sentant ses forces faiblir, il renouvela son appel au futur
concile, et mourut ainsi fidele & sa conscience.

Son historien n’hésite pas a proclamer cette vie «admi-
rable». C'est un courage rare de la part d'un chanoine, en ce
temps ou le simple mot de jansénisme semble satanique a la
plupart des catholiques-romains actuels. Aussi 'honorable cha-
noine s'empresse-t-il de remarquer (p. 237) qu'une ombre toute-
fois obscurcit cette vie, a savoir, de la part d'un théologien
<« qui savait par cceur son saint Augustin», l'oubli de cette



— 599 —

parole «décisive» de saint Augustin: « Rome a parlé, la cause
est finie.» On voit que le bon chanoine ne sait pas, lui, son
saint Augustin par cceur. S'il avait lu seulement le passage
en question, il aurait vu qu'il s'agissait d'une cause ol 1'Orient
avait déja fait connaitre son sentiment; qu’il ne manquait plus,
pour qu'il y efit 'unanimité nécessaire, que le témoignage du
patriarcat d’Occident; et que celui-ci exprimé, la cause en effet
était finie, non en vertu d'une prétendue autorité particuliere
de Rome en matiere doctrinale, mais simplement en vertu du
témoignage rendu par I'Eglise universelle.

Ce qui donne de l'intérét a cet ouvrage, c’est la part trés
active que l'abbé Boileau prit a réfuter et a faire condamner
M= Guyon, en envoyant contre elle 4 Fénelon un véritable
réquisitoire (p. 136-155); c'est 'habileté avec laquelle Fénelon
se vengea, en représentant 4 Rome et a la Cour Noailles et
Boileau comme les instruments aveugles du jansénisme, si bien
que les quiétistes, vaincus en 1699, triomphérent en 1703 sous
le nom de molinistes, et réussirent a déterminer Louis XIV a
demander au cardinal d’écarter 1’abbé Boileau de son conseil
(p. 223-225). L'auteur rappelle de curieux détails sur la genése
du livre des Réflexions morales (p. 174-175). Il explique ainsi
le role de l'abbé dans laffaire de 1'Ordonnance du 20 aofit
1696, portant condamnation du livre de 1'Exposition de la foi
(écrit par I'abbé Barcos et publié par Dom Gerberon). Boileau
et Bossuet avaient pris part a la rédaction de cette Ordon-
nance, et le parti du P. Quesnel en fut exaspéré. « Quelle ne
dut pas étre, dit M. Durengues (p. 191), la douloureuse stupé-
faction de M. Boileau en voyant tourner ainsi les choses. Tres
attaché, tres inféodé au parti, il n'avait vraiment pas le sens
janséniste. On se rappelle avec quelle ingénuité il proposait
au P. Quesnel, pour les Réflexions morales, des corrections
de la plus rigoureuse orthodoxie. De méme, et c'était le re-
proche que lui adressait Fénelon, il aimait & répéter avec le
grand Arnauld, avec Quesnel, avec tous les chefs du parti:
Le jansénisme w'est qu'un fantome. Mais il est évident qu'il
ne l'entendait pas comme eux. Pour lui, tout le monde ré-
prouvait sinceérement les cinq Propositions condamnées, sans
plus s’inquiéter et s'embarrasser si elles étaient ou non dans
Jansénius, et, toujours selon lui, l'accusation de jansénisme
n'était rien autre qu'une arme déloyale dans les mains des ad-



— 600 —

versaires de la grace augustinienne. Par conséquent, dans son
idée, le jansénisme était bien réellement un fantome, et il
n’avait pas vu de mal a s’acharner sur cette chimeére. Ainsi
s’explique comment, poussé plutdt que poussant, il avait laissé
son archevéque s'engager & sa suite, a I'égard du parti, dans
un fort mauvais pas.»

On lira aussi avec intérét tout ce qui concerne le Pyo-
bieme ecclésiastique (1698) et le Cas de conscience (1701-1703).
Bref, ce volume trés documenté est important, non au point
de vue des doctrines, qui ne sont ni discutées ni éclaircies,
mais & celui des faits. Le long Appendice sur M Rose, voyante
a laquelle l'abbé Boileau attacha trop d’importance dans l'af-
faire du quiétisme, mérite aussi d'étre signalé (p. 239-301).

E. M.

ST. GREGOIRE DE Nvsse: Discours catéchétique, texte grec,
traduction frangaise, introduction, notes critiques et index
par L. Mermier. Paris, A. Picard, in-12, 213 p., 1908, 3 fr.

Ce Discours tient, dans l'ccuvre de Grégoire de Nysse,
une place tres importante. 11 touche aux points les plus essen-
tiels du christianisme. Sa lecture s’impose a4 quicongue veut
connaitre la tradition catholique. Je me bornerai, ici, & signaler
la doctrine du Saint sur la Trinité, sur l'apocatastase et sur
I’eucharistie.

Trinité. Grégoire, dit M. Méridier, oppose Vvmrigrave a
Vool : il explique la différence entre la substance et 'hypos-
tase. En ce sens, vmdurruic se trouve volontiers chez Grégoire
joint & medcwmror. Mais vndorwvic était emplové d abovd comuiie
synonvme de oveic: (par exemple dans le symbole de Nicée).
Ce sens primitif reparait quelquefois chez Gr... D'autres par-
laient d'ume seule hypostase, mais interrogés par Athanase,
ils ont déclaré ne pas prendre le mot dans le méme sens que
les Sabelliens el en faire le synomyme de ovoie, Remarquer
qu’Athanase, bien que donnant en général au mot vmdorasic
le sens d'hypostase, 'emploie parfois comme synonyme de
ovoice Au synode d’Alexandrie, en 362, les deux formules: une
hypostase, trois hypostases, furent admises, 4 condition qu'on
leur gardat le sens orthodoxe. — Et encore: Grégoire emploie
indifféremment le mot roosmmor et le mot 1 rdorzui: pour dé-



— 601 —

signer les personnes divines, malgré la teinte de sabellianisme
du mot medowmov. Grégoire de Nazianze emploie plus rare-
ment que Basile le mot vadorecic et se sert volontiers de
modowrroy, ce qui est une concession a la théologie occidentale
(voir Tertullien).

Apocatastase. Gr. enseigne que Satan lui-méme doit étre
finalement sauvé. Il donne a aiwroc non pas le sens d'éternel,
mais de trés long. 1l réduit les peines de l'enfer au sentiment
d'aioyxdry éprouvé par le pécheur et 2 la 0wson0i 1@y ayadar.
L'aloydyy sert & consumer les pensées mauvaises; et il déve-
loppe l'idée que le feu de l'enfer est un xad«ooiov mvo.

Eucharistie. M. Méridier dit: «La consécration du pain et
du vin dans le sacrement opére en eux le changement de
Jorme que les fonctions physiques déterminaient dans le corps
du Christ. Grace a elle, le pain et le vin deviennent zmimé-
diatement le corps et le sang du Christ. Dans cette théorie,
Gr. va notablement plus loin que Théodoret. Toutefois /! serait
inexact de parler ict de transsubstantiation. 1l s’agit pour Gr.
non d'un changement de substance, mais d'un changement de
forme. La théorie donnée par lui doit donc étre étudice en
dehors des théories occidentales. Elle n'a vien a voir avec
l'objet de la querelle qui mit aux prises, au XI° siecle, Béren-
ger et Lanfranc. Par l'importance qu'elle attribue & I'sidoc, elle
élude la difficulté d’expliquer un changement de substance...
Jean de Damas a pris cette doctrine pour point de départ,
bien qu'Zl la dépasse en précision et en hardiesse. D'une part,
Jean affirme la complete identité des éléments consacrés avec
le corps et le sang du Christ; de l'autre, il déclare que le pain
et le vin deviennent par la consécration le corps historique
du Christ, #une question que Gr. ne souléve méme pas. Mais,
encore une fois, ces #iéories sont sorties du «Discours caté-
chétique », et au second concile de Nicée, en 787, la doctrine
de fean de Damas devient celle de I'Eglise d’Orient.»

Que de conséquences a tirer de ces trois aveux! Entre
autres celle-ci: ce qui passe actuellement pour dogme était
autrefois simple théorie, et théorie particuliere sans aucun
caracteére dogmatique. E. M.

Revue iutern. de Théologic. Heft 83, 1903, 29



e GOP —

Rob. HELBLING : Grammatik der Septuaginta, Laut- und Wort-
lehre. Gottingen 1907. XVIII und 149 S.

Die gelehrte und griindliche Arbeit muss als ein wichtiger
Beitrag zur griechisch-biblischen Sprachforschung bezeichnet
werden, die in letzter Hinsicht auch der Erkenntnis der neu-
testamentlichen Gréazitiat zu gute kommt. Der Verfasser beriick-
sichtigt die #lteren, meist zerstreuten Arbeiten auf diesem Ge-
biete, fiir dessen Offenlegung, wie er sagt, bisher noch wenig
geschehen ist. Als oberster Grundsatz gilt ihm, das Griechische
der LXX zu den papyri, ostraka und Inschriften, sowie zur
hellenistischen Literatursprache in Beziehung zu bringen, wie
das auch beim Neuen Testament geschehen muss: ,Der Sonder-
begriff einer biblischen Griizitit, die ihre eigenen Wege geht,
unabhingig von der Welt, die sie umgibt, ist damit mindestens
in Frage gestellt, ja er kann sogar bereits als iiberwunden
gelten.* Wir haben in der LXX nichts anderes als die aus der
ersten griechischen Sprachperiode seit Alexander dem Grossen
hervorgegangene , Kooy * vor uns, welche im Gegensatz zu jener,
als der Zeit des Sonderlebens der Dialekte, die Periode der
Spracheinheit ist. Durch die Einsicht in den Charakter der
Sprache der LXX schwinden, abgesehen davon, dass man immer
in ihr eine Ubersetzung vor sich hat, die meisten sogenannten
Hebraismen, woraus folgt, dass auch sie dem hellenistischen
Leser verstindlich waren. G. M.

A. Houtin: La crise du clergé, 2¢ éd. revue, modifiée et aug-
mentée. Paris, E. Nourry, 334 p., 3 fr. 50, 1908.

Nos lecteurs connaissent déja la premieére édition de cet
important volume!). LLa seconde est plus précieuse encore, vu
ses additions. Ce sujet qui touche a tant de personnes, ne con-
tient cependant aucune personnalité, tant l'auteur est maitre
de lui-méme et de ses appréciations, tant sa critique est ob-
jective et en quelque sorte impersonnelle. Cette documentation
ferme et serrée est de premier ordre. Aucune page n’'est ré-
futable. Ce qui est dit de MM. Loisy, Duchesne, Tyrrell, de
Meissas, etc., semble absolument fondé. On remarquera aussi le

1) Avril 1907, p. 366-370.



— 603 —

tableau comparatif entre les années 1877 et 1906, relativement
au manque de prétres; aprés la suppression du budget des
cultes, le péril s’aggrave terriblement. Plusieurs documents
relatifs & ce qu'on appelle « modernisme », et d’ailleurs trés in-
téressants, sont cités par l'auteur. Bref, ce volume est rempli
de tant de choses qu'il est impossible de I'analyser en quelques
lignes; je préfere engager les lecteurs a le lire trés attentive-
ment. L’esprit de 'auteur se reflete avec netteté dans les lignes
suivantes (p. 7-8):

«Il n’est point étonnant que des natures fieres et libres
refusent quelquefois d'obéir a des ordres arbitraires ou in-
justes, et préferent la révolte & ce qu’elles sont amenées a con-
sidérer comme un perpétuel esclavage ... Le caractere spécial
de nombreuses crises actuelles consiste en ce qu’elles viennent
de Uintelligence, et non point du cavactere ow des meurs. Ce
sont des drames de téte. Ceux qui partent, déclarent que le
dogme ecclésiasiique est faux, qu’ils ne peuvent vivre dans
I'imposture et dans le mensonge. Ils avaient cru prendre un
sacerdoce, ils ne veulent pas faire un métier. Ce ne sont pas
des dévoyés, ce sont des fourvoyés. Apres avoir été dupes, ils
refusent d’étre complices. »

Ce style, digne de Tacite par son énergique concision,
donne un singulier relief aux aveux et aux griefs. L'Eglise de
Rome aura beau faire, elle n'effacera pas les stigmates que ce
volume imprime sur son front, et qu’elle ne mérite que trop

par ses fausses doctrines, ses fausses méthodes et sa fausse
éducation.

Dans cette seconde édition, 'auteur a retranché de la pre-
miére quelques chapitres relatifs aux évéques, chapitres qu'il
veut évidemment compléter et transformer en un ouvrage dis-
tinct, qu'il intitulera: Ewvéques et Diocéses. Déja la premiere
série de ces monographies vient de paraitre & la librairie
Nourry, in-12, 120 p.; elle contient des études sur le cardinal
Perraud, sur les dioceéses d’Autun, de Cambrai, de Clermont,
de Lyon et de Tours., Nous attendons la seconde série avec
impatience; elle sera entiérement nouvelle. E. M.



604 =

D. Ernst KUHL: Erliuterung der paulinischen Briefe unter
Beibehaltung der Briefform. 1. Band: Die ilteren Briefe des
Paulus. Gr. Lichterfelde-Berlin 1907. 418 S. Mk. 6.

In den von allen Richtungen der protestantischen Theologie
gemachten Versuchen, das Neue Testament dem Verstindnis
und der Liebe der ,modernen“ Menschen nahezubringen, be-
deutet das vorliegende Werk des positiven Verfassers etwas
ganz Eigenartiges. Es bringt eine von Vers zu Vers fort-
schreitende Wiedergabe des paulinischen Textes, nicht in wort-
licher Ubersetzung, sondern in der Art, dass darin zugleich der
Sinn der Gedanken, die Erlauterung der Begriffe, die Erklirung
der Uberginge u. s. w. enthalten ist, also gewissermassen eine
Paraphrase nach modernem Geschmack und Bediirfnisse, das
alles aber so kurz und klar, so die eigentliche Diktion wvon
Paulus schonend, dass man den Text In einem Zuge weiter-
Liest, als ob man wirklich dessen Briefe vor sich hiitte. Auf
diese Weise verschwinden die stilistischen Harten, die rabbi-
nischen Spitzfindigkeiten und verschlungenen Schlussfolgerungen
des Apostels wie spielend vor dem Verstidndnisse des Lesers.
Der berufene Exeget aber wird tiberall erkennen, wie geschickt
und einfach die wissenschaftliche Erklirung Satz um Satz in
die Arbeit verwoben ist. Freilich kann man ja auch ver-
schiedener Meinung sein, ob das von Kiihl eingeschlagene Ver-
fahren iberhaupt statthaft oder ob es denn noch Paulus sei,
der in diesem Gewande zu uns rede. Demgegeniiber ist es
jedenfalls ein schones und fruchtbringendes Unternehmen, den
Gedankengang des Apostels aus seiner oft schweren Verstindlich-
keit und héiufigen Beziiglichkeit auf ganz personliche und ort-
liche Verhiltnisse in das allgemeine Empfinden und Bediirfen
der Christen herauszustellen und dadurch die Liebe zur
hl. Schrift zu wecken.

In dem vorliegenden 1. Band sind als éltere Briefe nach-
einander behandelt: 1. und 2. Thessalonicher, Galater, 1. und
2. Korinther und Romerbrief. Druck und Papier sind vorziiglich.

G. M.



— 6056 —

E. Lavisse: Histoire de France. T. VII: Louis XIV, la
religion, les lettres, les arts, la guerre, 1661-1685. Paris,
Hachette, in-8°, 415 p., 1907, 6 fr.

C'est un véritable monument que M. Lavisse, aidé de ses
collaborateurs, éleve a la gloire de la France. Cette Histoire
de France — qu'il ne faut pas confondre avec 1'Histoire géné-
rale qui a été publiée, aussi sous sa direction, chez Colin —
comprendra 18 volumes. Celui-ci est le 14e

La division en est tres simple. Deux parties: a l'intérieur,
le gouvernement de la religion et de lintelligence; a l'exté-
rieur, la politique de 1661 a 1685. Sous ces titres généraux,
des sous-titres avec des subdivisions assez nombreuses et des
indications dans les marges; le tout, sans fatigue et avec un
résultat de clarté voulu et obtenu. Les sources de cette époque
sont si abondantes que l'auteur est forcé de trier et de se
borner aux faits principaux. Il évite ainsi le fouillis des détails
secondaires; son récit, substantiel et sobre, gagne en clarté;
il est écrit avec aisance et esprit. L’'auteur s'applique mani-
festement 4 étre aussi objectif et aussi impartial que possible.
Tel lecteur, indépendant aussi, ne sera pas toujours de son
avis; mais tous, & quelque école qu'ils appartiennent, rendront
certainement justice au sérieux de son exposition.

On est d’abord surpris des titres donnés aux livres VI et
VII: «le gouvernement de la religion», et «le gouvernement
de l'intelligence ». En réalité, ils sont justes, en ce sens que,
bien que ni la religion ni l'intellicence ne soient matiéres gou-
vernables, mais plutét matiéres gouvernantes, cependant
Louis XIV et ses ministres ont voulu gouverner et les con-
sciences et les esprits. On pourrait dire avec plus de vérité
qu'ils ont cherché a gouverner par la religion, ainsi que par
les lettres, les arts, les sciences, comme moyens de domination.
Comment ont-ils réussi? M. Lavisse termine sa triple étude sur
le jansénisme, le gallicanisme et le protestantisme, par ce mot:
«LLa politique contre les réformés, comme la politique contre
Rome et contre les jansénistes, finira en banqueroute» (p. 80).
Pourquoi? Il serait intéressant et fort utile de I'expliquer. Mais
M. Lavisse, qui fait de l'histoire et non de la philosophie de
I'histoire, n’était pas chargé de pénétrer dans cette difficile
question, et il ne I'a pas touchée. Il s’est borné a constater



— 606 —

la déchéance de I'Eglise de France, comme aussi celle de la
royauté de droit divin. «L’Eglise gallicane, dit-il, cliente du
Roi, domestiquée, asservie, et qui jamais plus ne se réunissait
selon les formes canoniques, était une puissance déche, i la-
quelle T'histoire ne peut s'intéresser. Quant au régime du
«sacerdoce royal» révé par l'avocat général Talon et qui au-
rait doublé d'un despotisme religienx un despotisme politique,
il efit été intolérable. La parole du Christ: Rendez a César
ce qui appartient & César et a Dieu ce qui appartient & Dieu,
fut une parole libératrice. Avoir deux maitres au lieu d'un,
c’est un commencement de liberté» (p. 37).

La pauvre Eglise de France de 1682 ressemblait & une
femme qui voulait étre battue par le roi — c'était la compa-
raison de M™® de Grignan, comparaison que M®=° de Sévigné
trouvait «divine» — comme de nos jours elle veut encore
étre battue, mais par le pape. Il semble qu'il soit de sa des-
tinée d’'étre toujours battue par l'un de ses deux maris. M. La-
visse n’a pas dissimulé le coup de fouet que le pape donna
en plein visage aux évéques de 1682, par son bref du 11 avril,
«olt il leur disait & peu prés qu'ils étaient des laches », et cela,
parce qu'ils étaient en effet lachement soumis a la volonté de
Louis XI[V. Toute cette affaire fut un mélange de comédie et
de tragédie: de fragédie, pour la forme et pour sauver les
apparences qu'il fallait sauver, soit du coté de Rome, soit du
coté du Roi; de comédie, parce qu'au fond ni le pape ni le
Roi ne voulaient sérieusement ce schisme dont ils avaient sans
cesse la menace A la houche. Le pape n'en voulait pas, parce
qu'il sentait trés bien, comme un cardinal lui en fit 'observa-
tion, que «la France était dans une telle situation que de son
changement dépendaient la durée et la dignité du siége apos-
tolique » (p. 35). Louis XIV en voulait encore moins, d’abord
parce qu'il était plus Italien que Frangais et plus papiste que
catholique, ensuite parce qu'il croyait avoir besoin de l'autorité
du pape, soit pour mieux tenir en bride ses sujets, soit méme
pour obtenir des faveurs ecclésiastiques & son fils adultérin,
le Comte du Vexin, qui avait dix ans et & qui son pére vou-
lait donner des abbayes. Situation grotesque. Que penser de
la fierté du grand Roi, lorsqu’au plus fort de la querelle de
1682 il ose demander au pape les dispenses nécessaires pour
que cet enfant puisse étre abbé en titre? Innocent XI était



— 607 —

trop habile pour refuser. Et le grand Roi de le remercier, en
I’assurant «de son obéissance filiale envers Sa Sainteté » et en
ajoutant: «Nous prions Dieu, trés saint Pere, qu'il vous con-
serve longtemps au régime et gouvernement de notre sainte
meére I'Eglise !» On comprend aisément qu’un tel roi ne voulat
pas «coiffer le turban», et qu'il préférat baiser la mule.

Le portrait que M. Lavisse trace d'Innocent XI est court,
mais piquant. «C'était un pape de mceurs austeres, trés pieux,
d’imagination visionnaire. Il avait 'esprit hanté par les grands
souvenirs de la papauté, Il distribuait entre les rois les roles
de la guerre contre le Turc. Il offrit 4 Louis XIV le trone de
Constantinople et des rovaumes pour les enfants de France.
Occupé de son autorité par-dessus toutes choses, dont il ne
connaissait pas assez les bornes, il s'affligeait et s'irritait si
on lui contestait l'infaillipilité. On disait que lui parler, c'était
se casser la téte contre la muraille. Il déclarait: «Lorsqu'il
s'agit de conscience, il faut satisfaire & Dieu et & son devoir,
et aprés laisser & Dieu le soin de ce qui pourrait arriver. »
Cela n'empéchait pas qu'il n'efit rien a désirer pour la finesse,
I'application au secret et a la dissimulation. Tantot on le voyait
emporté, rageur, se remuant sur sa chaise, avec peu de décence
pour un pape, et tantdt il calinait et il larmoyait. Il était tour-
menté par des pierres qu'il avait dans les reins, et dormait
trés mal. Il était mélancolique, ayant nourriture perpétuelle
de chagrins et de dégofits » (p. 23).

M. Lavisse a bien compris le role assez misérable de Bos-
suet dans toute cette affaire. Le sermon d'ouverture de l'as-
semblée est «une belle épopée embarrassée d'une plaidoirie
médiocre» (p. 28). L’analyse qu’il en donne, justifie cette mé-
diocrité. Le «tour de force» de Bossuet — si tour de force il
y a —, c'est «d’avoir si bien parlé pour n'd peu pres rien
dire ». Bossuet aurait voulu faire croire qu’il y a un «mystére
de l'unité catholique» et qu'il faut I'accepter comme tous les
mysteéres, en fermant les yeux. En fait, rien de plus clair et
de moins mystérieux; mais ce qui était incompréhensible, ¢’était
précisément le gallicanisme batard de Bossuet, qui avait a mé-
nager le pape, dont il sollicitait le gratis de ses bulles! Com-
ment rompre avec un homme auquel on tend humblement la
main ? Courtisanerie d'un co6té, servilité de l'autre; mais sur
les leévres, mots pompeux et lyriques! Avec Claude toutefois,



— 608 —

Bossuet ne fut pas lyrique; son argumentation sur les périls
de I'examen est puérile (p. 53).

Sur les jésuites, M. Lavisse fait quelques bons aveux. Il
faut lui en savoir gré en ces temps de veulerie ot 'esprit jésui-
tique survit en France & l'expulsion de la Compagnie. «Il est
certain, dit-il, que les Jésuites cherchaient a se faire des créa-
tures dans les familles importantes par le moyen des bénéfices
dont le Pere de la Chaise avait la «feuille» (p. 22). Et encore:
« Les jésuites semblent bien avoir joué double réle, en tenant
4 Rome pour le pape, et a Paris pour le Roi. Mais il est sin-
gulier que les jansénistes soient devenus les fils dévots de
Rome, qui a condamné leur doctrine, et que le pape les choie
comme des fils chéris» (p. 24). Hélas! oui, c'est une des fai-
blesses et des contradictions du parti janséniste, d'avoir fait
la cour & Rome quand Innocent XI a attaqué leur persécuteur
Louis XIV, comme ¢’ils n'avaient pas pu lutter en méme temps
contre leurs deux adversaires, Louis XIV et la papauté. Inno-
cent XI les a choyés en apparence, pour faire piece a
Louis XIV, qui les persécutait; ils n’ont pas vu que dés que
le pape aurait de nouveau intérét a lancer Louis XIV contre
eux, il le ferait. Naiveté et illogicité. ILes anciens-catholiques,
qu'on regarde & tort comme les fils ou les continuateurs des
jansénistes, ne sont que leurs admirateurs; et encore n’ad-
mirent-ils que les qualités et non les erreurs ni les torts, qui
sont malheureusement trop nombreux.

M. Lavisse reproche au christianisme de Port-Royal d’avoir
été une «religion d'orgueil» (p. 3). Je suis surpris qu'un esprit
aussi perspicace ait pu répéter cette banalité. Est-ce pour faire
écho au mot de l'archevéque Péréfixe: Ces religieuses sont
«orgueilleuses » comme des démons? Mais la fidélité a la con-
science peut-elle étre assimilée a l'orgueil? Ou bien, veut-on
taxer d’orgueil les évéques dits jansénistes de ce qu'ils exi-
geaient de leurs fidéles une sorte d’austérité et de perfection?
« Ces évéques étaient de pieux anarchistes», dit M. Lavisse
(p. i2). Que ne doit-il pas dire des évéques d'aujourd’hui, qui
s'efforcent ouvertement de saper les lois de I'Etat? Ou encore,
accuse-t-on les jansénistes d'orgueil comme on accusait les
huguenots d'opiniatreté, simplement parce que les Francais
n'aiment pas les causes perdues et les affaires manquées, et



— 609 —

qu'ils imputent facilement 2 I'orgueil ce qui cependant n’est
que fidélité a la vérité et a la conscience?

Encore un grief. M. Lavisse écrit: «Louis XIV avait trop
de bon sens pour ne pas comprendre combien il était périlleux
d’'entreprendre une exacte définition du pouvoir pontifical »
(p. 20). Et c’est de cette assertion que part M. Lavisse pour
conclure que le pape seul doit étre juge de la foi, et que par
conséquent son infaillibilité est nécessaire! En réalité, rien de
plus facile que de définir exactement le pouvoir de I'évéque
de Rome: toute l'histoire et les canons de l'ancienne Eglise
sont 1a qui le montrent & qui veut voir. Le prétendu bon sens
de Louis XIV n’était, comme nous l'avons vu, que pusillani-
mité et illogicité.

Que de choses intéressantes n’y aurait-il pas & noter dans
cet important volume, soit pour l'histoire de la littérature, soit
pour celle de la politique! Les lecteurs sérieux suppléeront a
I'insuffisance forcée de cet article: ils le liront et 1'étudieront.

E. Micsaup.

L. G. LEvy: Une religion rationnelle et laique, 3° édition.
Paris, E. Nourry, in-12, 115 p., 1 fr. 25.

Qu’il faille une religion et que cette religion'doive etre
rationnelle, c’est-a-dire raisonnable, ce petit volume le démontre
trés nettement. Quant a I'épithete de «laique» que lui donne
M. le rabbin Lévy, elle est d’autant moins heureuse que les
livres de I'A. T. sont remplis des mots sacerdoce et sacrifice,
difficilement compatibles avec le sens actuel du mot laique. Si
M. Lévy avait voulu dire que la hiérarchie sacerdotale, dans
toutes les religions, a trop souvent outrepassé ses légitimes
fonctions et ses droits; qu'ainsi elle a causé de grands dom-
mages a la religion; qu’il est temps, par conséquent, qu'on
rappelle les laiques religieux a leurs devoirs et a la pratique
de leurs droits, et qu'un tel laicisme serait trés bienfaisant a
la religion, en ce sens M. L. aurait raison et nous l'applaudi-
rions. Mais il connait le sens exclusif attaché actuellement au
mot «laique», et dés lors nous ne saurions approuver ni son
judaisme nouveau, dans lequel nous voyons une rupture avec
I'ancien, ni sa fagon d'exclure tout clergé, quel qu’il soit. Un
clergé rationnel, sage, z¢l€¢ sans zélotisme, est nécessaire pour



— 610 —

donner efficacement a la religion le caractére stable de sain-
teté et d'idéalisme que le simple laicisme ne saurait lui assurer.

La premiére partie, ol I'auteur démontre «qu’une certaine
forme de religion est parfaitement compatible avec les affirma-
tions de la pensée moderne, de I'aveu méme des philosophes
le plus décidément attachés a la méthode expérimentale, et que
la religion conserve sa valeur propre éminente, en ce qu'elle
répond a des besoins profonds et indestructibles de l'esprit et
du cceur humains», cette partie, dis-je, est trés bonne. Un
point toutefois me parait défectueux, celui ou 'auteur semble
mettre en doute la force de la démonstration de 'existence de
Dieu, sous prétexte que la nature de Dieu ne saurait étre
exactement définie par nous. Existence et nature sont deux
questions trés distinctes (p. 37).

La seconde partie est un plaidover trés habile en faveur
du judaisme moderne. ['auteur toutefois est loin de résoudre
toutes les difficultés en rejetant le surnaturel et la révélation,
sans méme prendre la peine de les définir: qu’'est-ce, en effet,
qu'un judaisme sans révélation et sans surnaturel? M. Lévy
est trop de 1'école de MM. Buisson et Séailles. Il a cependant
le bon esprit de reconnaitre qu'il faut des rites religieux. Quels
sont ceux qu'il désire conserver dans le judaisme nouveau?
Il ne le dit pas (p. 100-101). C'est cependant un point capital,
et son plaidoyer perd singulierement de sa valeur par suite
de ce silence et de cette obscurité.

Pour nous, chrétiens, qui savons que le christianisme a ses
racines dans le vrai judaisme, nous ne pouvons que nous ré-
jouir en voyant glorifier 'admirable et trés surnaturel prophé-
tisme de la Bible. Mais nous croyons que le judaisme laissé a
ses imperfections et a ses insuffisances, privé de la grande
réforme opérée par le Christ, restera toujours impuissant a
coté du christianisme bien compris; nous croyons que la dog-
matique chrétienne ramenée a sa pureté primitive, et la litur-
gie chrétienne, maintenue dans ses rites symboliques pleins de
poésie et de grace, assurent a jamais la supériorité du chris-
tianisme sur le judaisme. Ce n’est qu'avec le christianisme que
M. Lévy pourra réaliser la réforme du judaisme qu'il réve.

E. M.



611 —

Monsignor Mo~nTaGNINI: Les Fiches pontificales, Dépéches,
Réponses et Notes historiques. Paris, E. Nourry, in-12,
236 p., 1908, 3 fr. 50.

L'histoire des fameuses fiches du célebre Monsignor est
trop connue pour qu’'il soit besoin de la répéter. Le but de
cette notice est simplement de tirer de ces faits une consé-
quence, qui devrait étre une lecon pour tous les pays ouily
a encore des nonces et des auditeurs de nonciature. Quoiqu'il
ne faille pas dire: ab uno disce ommnes, cependant les procédés
du nonce Lorenzelli et de 'auditeur Montagnini ne sont mal-
heureusement pas exceptionnels. Lorenzelli, qui a été qualifié
de «misérable» par M. de Narfon, est cité dans ce volume
(p. 89), comme demandant habituellement, pour frais d’infor-
mations canoniques, 900 f{r. pour les évéques, 1500 fr. pour les
archevéques, et exceptionnellement 300,000 fr. pour un per-
sonnage exceptionnel (M™ X toutefois n'en versa que 150,000);
ce qui n'empécha pas ce nonce de recevoir, méme aprés ces
prouesses, le cardinalat. Quant aux fiches ou informations
adressées au cardinal secrétaire d’Etat Merry del Val, elles
entrent dans des détails intimes, comme toutes les communi-
cations des espions et des délateurs. «Tous les délateurs ne
sont pas au Grand-Orient», disait I'abbé Hemmer. [l va de soi
qu'aucune n’est accompagnée de I'ombre d'une preuve. Ce sont
de simples racontars, ou des insinuations, des piqfires pour
inoculer le poison. «Les évéques parlent trop» (p. 68)...
« Batiffol est coupable» (p.71)... «La Rochelle est coupable»
(p. 43) ... «Msr Lacroix a une lacune cérébrale» (p. 40)...
« Duchesne bien plus mauvais que Péchenard» (p. 72), etc.
Cela suffit a M. Merry del Val, qui est enchanté. [l écrit a 'au-
teur (p. 81): « Vous devez avoir tant besoin d'un congé, mon
pauvre ami, mais vous rendez fant de services a I’Eglise, ser-
vices absolument nécessaires en ce moment, que je n'ose pas
vous éloigner présentement de Paris.» D’autres fois, les fiches
sont absolument scandaleuses; voir celle qui concerne le
prétre X, accusé d'immoralité, et qui pourtant a été agréé
comme évéque (p. 60). «Je considére en philosophe toute cette
basse-cour », écrit I'évéque de Dijon, Le Nordez (p. 51). M. Mon-
tagnini va méme jusqu'a écrire (p. 51): «M8* Lobbedey (évéque
de Moulins), que larchevéque de Cambrai réclame comme



— 612 —

coadjuteur, aurait eu un de ses fréres ramassé ivre-mort dans
la rue il y a peu de temps; un autre de ses fréres, avec lequel
il a rompu, a ouvertement une conduite immorale. »

Bref, tout ce volume est navrant. Voilda donc a quoi s'oc-
cupent les nonces et leurs employés: ou chercher & découvrir
des scandales en accréditant les commérages des concierges,
ou chercher a faire payer cher les bons témoignages et les
recommandations en pareilles circonstances. Et c'est avec de
tels procédés qu'on fait des évéques-créatures, ou qu'on défait
ceux qui ne courbent pas l'échine assez bas. Et c'est 1& l'ad-
ministration supérieure, le haut sacerdoce, la grande fonction
hiérarchique, 'admirable discipline de ce qu’on appelle «1'Eglise
romaine », ou méme <«l'Eglise» tout court!

Que les Etats sachent donc, une fois pour toutes, en pré-
sence de ces documents authentiques, a4 quoi servent les nonces
qu'ils accréditent; comment ils fomentent mille intrigues dans
le clergé et méme parmi les laiques influents; comment ils
excitent en dessous les personnages politiques et les dames-
apotres a entraver et méme a renverser les ministeres, donc
a troubler l'ordre public, & nuire & I'Etat autant qu'a 'Eglise.

I.a Table qui termine le volume permet aux lecteurs de
distinguer facilement les archevéques, les évéques ct les ecclé-
siastiques divers dont Montagnini s’est occupé, ainsi que les
hommes d’Etat et de gouvernement, les présidents Loubet et
Fallieres, les ministres, les ambassadeurs, M. Combes, M. Clé-
menceau, M. Delcassé, sans oublier les publicistes comme
MM. de Bonnefon et de Narfon, 1'école Brunetiere, le Si/lon,
le Zemps, I'Univers, etc. Et nunc erudinuni. Maintenant que
vous connaissez de quoi et comment est faite la cuisine ro-
maine, Messieurs, vous étes servis! Bon appétit!

P. Saintyves: Les Vierges méres et les naissances mira-
culeuses. Essai de mythologie comparée. Paris, E. Nourry,
in-12, 280 p., 1908, 3 fr. 50.

Si l'on veut avoir une idée des aberrations naives aux-
quelles se livre l'esprit humain, d'aprés les traditions et les
légendes les plus anciennes, au sujet de l'origine mystérieuse
de la vie et de sa transmission non moins mystérieuse, il suffit



— 613 —

de lire ce livre. Il est rempli de renseignements puisés aux
sources les plus diverses. I’auteur, bien connu pour son éru-
dition dans les matiéres mythologiques, a essayé de mettre un
certain ordre dans l'exposition des mythes en question, mais
cet ordre importe peu pour le moment. Ce qui importe .avant
tout, c'est le fait méme des mythes et des croyances, non seu-
lement parmi les populations les plus anciennes, mais méme
encore 4 l'époque de la fondation du christianisme, bien plus,
méme encore de nos jours, en pleine période de civilisation
dite philosophigue et scientifique.

Ce livre est inanalysable, étant donnée 1’abondance des
détails qui y sont accumulés. Quelques titres de chapitres indi-
queront l'ordre des matieres: L’horreur de la stérilité, les
pierres fécondantes et le culte des pierres les théogamies aqua-
tiques et le culte des eawx, pratiques fécondantes du culte des
plantes, totems végétaux, théogamies phytomorphiques, nais-
sances miraculeuses dues a l'action simultanée des plantes divines
et des eaux sacrées, théogamies thériomorphiques, mythologie
des unions de Jupiter sous des formes d'animaux, fécondations
météorologiques, théogamies solaires, théogamies anthropomor-
phiques, etc.

Dans un dernier chapitre, 'auteur aborde la question de
la conception miraculeuse du Christ, sous ce titre: L’idéalisa-
tion de la naissance du Christ. Ce que M. Loisy a affirmé en
étudiant simplement en eux-mémes les récits de Matthieu et de
Luc, M. Saintyves le développe a la lumiere des légendes
payennes et juives répandues parmi les premiers chrétiens. Il
cite Origeéne, et rappelle un de ses principes de critique his-
torique, a savoir (p. 241): «On ne saurait douter de la vérité
d'une tradition méme douteuse ou appuyée d'insuffisants témoi-
gnages, lorsqu’elle est visiblement la réalisation d'une prophé-
tie. » Il explique en particulier, & ce point de vue, «le théme
de V’étoile de la nativité », «le theme des animaux adorateurs
et secourables» (le beeuf et 1'dne) », «le theme de la persécution
de T'enfance des grands hommes, le massacre des Innocents et
la fuite en Egypte», le sens du mot alma’ dans Isaie (p. 258
a 260), la conception miraculeuse de Jean-Baptiste (p. 263-267).
Il conclut ainsi:

«Des légendes comme celle de la naissance de Jésus chez
les chrétiens, ou comme celle de la naissance de Baptiste chez



— 614 —

les Sabéens, sont les dernieres fleurs d’'une longue et intense
culture. La seconde s'est greffée sur les restes d’un culte na-
turaliste olt 'eau et les astres jouaient les rdles essentiels, On
peut aujourd’hui la considérer d'un point de vue purement
archéologique. La premiére S’est trouvée associée a l'une des
manifestations les plus hautes de l'effort humain vers la sain-
teté, ou comme eussent dit des Grecs: vers la Sagesse. Elle
vit encore de la pleine existence des croyances vivantes. On
y croit de toute son 4me, on y croit de tout son cceur, et
beaucoup sont persuadés que le sort de la moralité est indis-
solublement li¢ a cette légende merveilleuse. Je serais désolé
que, sil'un de ceux-la me lisait, il considérat mon livre comme
lattaque méprisante d’un sceptique et qu'il ne vit en moi qu'un
démolisseur des fondements de la morale. Persuadé que la
moralité a des liens effectifs avec la religion, je suis non moins
assuré qu'elle est ndépendante de Uacceptation d’un vécit légen-
daive.»

L’auteur rejette «le sens scolastiqite » donné aux enseigne-
ments chrétiens, mais, croyant aux bienfaits de 1'étude critique
de I'Evangile, il déclare étre du nombre des vrais chrétiens,
et avec eux il «adore le Pere céleste, qui fut le Pére du Christ
et qui demeure le noétre, véritable lien des esprits et source
idéale de la fraternité des générations humaines ».

Ce volume d’érudition peut étre considéré comme une
Introduction scientifique au volume de M. Guillaume Herzog
sur «la Sainte Vierge dans I'Histoire », E. M.

Herm. voN SopEN: Die Schriften des Neuen Testamentes in
ihrer altesten erreichbaren Textgestalt hergestellt auf Grund
ihrer Textgeschichte. 2. Abteilung: Die Textformen. Berlin,
Al. Duncker.

Der 1902 erschienenen 1. Abteilung des gewaltigen Werkes
ist nunmehr die 2. Abteilung gefolgt (ohne Jahreszahl fortiaufend
S. 707—1648). Wir konnen nur das bei der Besprechung des
fritheren Teils (Revue 1904, S. 337) geiusserte Erstaunen tber
dieses Riesenunternehmen von Fleiss und Gelehrsamkeit wieder-
holen., Wéahrend die 1. Abteilung den ,Textzeugen* in fast
samtlichen erreichbaren Handschriften aller Linder nachging,



— 610 —

bildet die vorliegende den untersuchenden Teil, der aus ihnen
die verschiedenen ,Textformen“ festzustellen, zu gruppieren
und auf ihre urspriinglichste Gestalt zu bringen unternimmt.
Zuerst werden zwel bereits mehr oder minder erkannte Typen
behandelt: Der eine als K (= Kon1)) bezeichnete Typ wird in der
Hauptsache in den &ltesten Drucken bis zur recepta Elzev.
dargeboten, der andere H (= Heyschius) ist jener, der nach
den Arbeiten von Tregelles, Tischendorf, Westcott-Hort u. a.
die urspriinglichere Form von K darstellt. Aus den Kollationen
hat sich dann aber nach von Soden ein dritter Typ J ergeben
(S. 1041 ff.), den er mit K und H als voéllig gleichstehend be-
zeichnet, dem es aber nicht gelang, ,sich alle anderen Text-
gestalten verdringend und das Feld behauptend durchzusetzen,
dhnlich wie es K zu teil wurde, seit K der Text von Konstanti-
nopel geworden war. Dagegen hat sie (die Redaktion J) noch
stirkere Abwandlungen erlebt als K, so dass J auch darin dem
stereotyp gebliebenen H ganz unéihnlich ist. Aus diesen Grin-
den erklart es sich, dass die Textkritik ihre Spur nicht fand,
genauer gesprochen, wohl auf allerlei verlorene Spuren stiess,
aber ohne zu wissen, wohin sie fiihrten®.

§ 299 ff. sucht dann die Orientierung fiir einen den drei
Typen J H K zu Grunde liegenden Urtext J-I-K, und zwar
(fiur alle neutestamentlichen Schriften, wihrend bisher nur die
Evangelien beriicksichtigt waren) nach der rein sprachformalen
und der die Textmaterie verindernden Seite hin. § 330 ff. will
die iltesten Sonderlesarten der auf J-H-K aufgebauten Rezen-
sionen durch Zuweisung derselben zu K (z. B. Chrysostomus und
die Kappadocier), H (z. B. Athanasius, Kyrill von Alexandrien,
die koptischen Ubersetzungen) und J (z. B. Kyrill von Jerusalem,
Eusebius von Cisarea) aufdecken (nur fir die Evangelien).
§ 346 f. untersucht endlich die Textzeugen wvor J-H-K bis Mar-
cion und Tatian, um auf diese Weise festzustellen, wo sich seine
erste Benutzung nachweisen lasst.

Wenn auch mit Sicherheit schon jetzt anzunehmen ist, dass
viele Feststellungen von Sodens Hypothesen sind, die als solche
wieder verschwinden werden, so wird doch der Dienst, den er
der Erforschung des neutestamentlichen Textes erwiesen hat,
unschatzbar bleiben. G. M.



— 616 —

A. R. WaLLace: La place de 'homme dans l'univers, trad.
par M™e Barbey-Boissier. Paris, Reinwald, in-8° avec planche,
10 francs.

Cet ouvrage est a étudier et a méditer. Louons d’abord
la traductrice, dont le style clair charme le lecteur. Quant a
l'auteur, son systéme est connu., En 1872 il écrivait: «Cest
certainement un grand progrés que de se débarrasser de 'opi-
nion qui admet l'existence de trois choses distinctes: d'une
part la matiére, objet réel existant par lui-méme, et qui doit
étre éternel, puisqu'on la suppose indestructible et incréée;
d’autre part, la force, ou les forces de la nature, données ou
ajoutées a la matiére, ou bien constituant ses propriétés né-
cessaires; enfin 'zntelligence, qui serait ou bien un produit de
la matiere et des forces qu'on lui suppose inhérentes, ou bien
distincte, quoique coexistant avec elle. [l est bien préférable
de substituer a cette théorie compliquée, qui entraine des di-
lemmes et des contradictions sans fin, l'opinion bien plus simple
et plus conséquente, que /a maticve n'est pas une entité distincte
de la force, ct que la force est un produil de U'esprit... La
maniere de voir a laquelle nous sommes arrivés me parait
plus grande, plus sublime et plus simple que toute autre. Elle
nous fait voir dans l'univers wun wunivers d’inlelligence ct de
volonté... La grande loi de continuité que nous voyons dominer
dans tout l'univers, nous améne a conclure a des gradalions
infinies de I'élve, et A concevoir tout l'espace comme wemplt
par Uintelligence et la volonté» (p. VII-VIII).

Dans une étude sur le Darwinisme publiée en 1889, Wal-
lace considere, dans 1'évolution générale du cosmos, trois
marches absolument distinctes: U'état inorganique, 1'état orga-
nisé avec l'apparition de la sensibilité, et enfin celui de l'ap-
parition du mental humain, et il trouve 1& l'indication claire de
I'existence d'un univers invisible spirituel, auquel le monde de
la matiére est compleétement subordonné, et il déclare que les
manifestations de la vie dépendent de différents degrés d’influx
spirituel. Il ajoute ensuite cette affirmation, que: pour nous, le
but ultime, la seule raison d’étre du monde, est le développe-
ment de l'esprit humain associé au corps. C'est le but humain
de l'univers. Wallace est convaincu que ’homme est un fait
unique dans l'univers, et il voit en cela une Intelligence supréme



— 617 —

coordinatrice de I'ensemble des phénomeénes de l'univers, tous
dirigés vers ce but unique, la manifestation de 'nomme sur la
terre (p. VI).

Dans une intéressante introduction placée en téte de ce
volume, M. Th. Tommasina remarque que, dans cette théorie,
la création continue remplace le concept d'une création qui
aurait eu lieu a4 une certaine époque une fois pour toutes. Dieu
est donc en dehors et au-dessus des choses; car il n'est pas
possible de confondre ici le créateur avec la chose créée. Tan-
dis qu'en s'arrétant, comme l'ont fait plusieurs philosophes, a
la volition divine, sans tenir compte de son activité créatrice
incessante, on tombait dans l'idée panthéiste du Dieu se con-
fondant avec la nature, ou dans le matérialisme qui divinise
I'inconscient. On a donc le sentiment d’'un Dieu personnel, sen-
timent «qui ne peut nullement étre expliqué comme un simple
effet d’atavisme, car cette explication ne donne aucune raison
de son origine» (p. XIII).

M. Tommasina conclut ainsi (p. XVIII): «Il y a donc un
fait d’ordre métaphysique qui doit étre admis scientifiqguement
comme vérité fondamentale: car ce fait est le point de départ
nécessaire pour toute explication physico-mécanique, soit des
phénomeénes partiels, soit de 'ensemble de 'univers et des lois
qui le régissent. L'univers est donc le résultat d'une énergie
continuellement créée: car dans le vide absolu, le mouvement
ne peut ni se produire, ni se conserver, c'est-a-dire subsister
un seul instant. On peut résumer ces explications en disant:
— Le mouvement est ce qui est continuellement produit ou
créé. Le monde est une énergie continuellement renouvelée
par création, Certainement, cette puissance créatrice incessam-
ment active, créant 1'énergie physique sous forme de mouve-
ment matériel, doit le diriger a un but; elle est donc volon-
taire, intelligente et consciente. C’est la démonstration scientifique
de l'existence nécessaire d'un Dieu personnel, dont l'activité
éternelle est incessamment créatrice et dont la volonté est la
loi de l'univers. »

Cet ouvrage n'intéresse pas seulement les astronomes,
mais aussi les philosophes et quiconque cherche a pénétrer
quelque peu 1'énigme de ce monde. On lira avec une particu-
litre attention la récapitulation des arguments (p. 289-294), et
les conclusions (p. 295-302). Bref, en contemplant le Tout-Puis-

Revue intern. de Théologie. Heft 63, 1908. 40



— 618 —

sant, nous ne pouvons le définir. L’infini est absolu, et 1'ab-
solu est infini; l'esprit se perd dans ce domaine. E. M.

Theodor ZAHN: Das Evangelium des Johannes ausgelegt. 1. und
2. Aufl. Leipzig 1908. 720 S. MKk. 14.

Das Werk ist der 4. Band des langsam, aber um so griind-
licher fortschreitenden Kommentars zum Neuen Testament von
Th. Zahn. Wie bei allen Arbeiten des Verfassers, ist auch hier
die Fiille des beigebrachten Materials und die Schiarfe und Be-
weglichkeit der Kritik staunenswert, wenn es auch nicht mog-
lich ist, derselben tiiberall zu folgen. Wie in den bereits vor-
liegenden, so ist auch in diesem neuesten Teile des Kommentars
vor allem das Zuriickgehen auf die altchristlichen Zeugnisse
itberaus wertvoll. So dankbar man hierfiir an sich sein muss,
so liegt dieses Zuriickgehen anderseits der positiven Richtung
Zahns nahe. Diese tritt denn auch in der grundsitzlichen
Stellung zu den Fragen der Echtheit des Evangeliums u. a.
allenthalben hervor. Es ist ihm ein Evangelium im vollen Sinne,
aber im Unterschied von den Synoptikern ein solches, worin
der Verfasser nicht zu einer ihm unbekannten Missionsgemeinde,
sondern einer gliubigen Gemeinde von Christen redet. Zahn
charakterisiert Johannes mit folgenden Worten (S. 21 f.):  Klare
Entschiedenheit des Willens, welche keinen Vertrag zwischen
dem heiligen Gott und der ungéttlichen Welt ertragen kann;
eine begeisterte und niemals wankende, nur mit den Jahren
nach dem Mass der wachsenden Erfahrung und Erkenntnis sich
veredelnde Hingebung an den Sohn Gottes, in welchem Gott
dem fleischgewordenen Menschen nahegetreten ist; eine riick-
sichtslose Liebe zur Wahrheit, welche ohne Hass der Liige und
Zorn iiber die Ligner nicht zu denken ist, und eine wahrhaftige,
tatkriftige Liebe zu den Briidern, auch zu den verirrten und
zu denen, die es noch erst werden sollen: das sind die Grund-
ziige dieses grossen christlichen Charakters, den die Schwester
der Maria geboren, Jesus aber gepriigt hat. Dass man ihn
leichter in den Briefen und, was die Kkirchliche Stellung und
Wirksamkeit anlangt, auch in Apk. eher noch wiedererkennt
als im Evangelium seines Namens, ist eine selbstverstindliche
Folge der Verschiedenheit der Literaturgattungen, auf welche



— 619 —

sich die johanneischen Schriften verteilen. Soweit es der Zweck
und die Natur eines Evangeliums gestattet, sehen wir auch in
diesem aus dem Hintergrund der darin berichteten Worte und
Taten eines unvergleichlich Grosseren dieselbe Gestalt als die
des Berichterstatters hervorschauen. Zwischen den Briefen und
dem Evangelium besteht eine Gleichheit der Sprache, Denkart
und Gesinnung, welche nur eine krankhafte Afterkritik nicht
als Beweis fiir die Identitit des Verfassers gelten lassen konnte.“
G. M.

Petites Notices.

* Anciens-catholiques: VII® Congreés international tenu a
La Haye du 3 au 5 septembre 1907. Rapport officiel sténo
graphié; 1 fr. 50, 1 Mk. 25. — A la fin du volume, comme
annexe, le Rapport du prof. Michaud «sur la situation actuelle
de la Presse ancienne-catholique, son insuffisance et les moyens

d'y remédier ». Priére & nos amis d'y accorder la plus sérieuse
attention.

* S. AvcustiNt: Opera. Vol. LI. Scriptorum contra Dona-
tistas Pars I. Recensuit M. Petschenig. Vindobone, F. Tempsky,
in-8°, 387 p., 13 Mk. — Ce volume contient le « Psalmus contra
partem Donati », les trois livres contre la lettre de Parménien
et les sept livres sur le Baptéme. Relativement a ces derniers,
cing remarques tirées des livres des Réfractations sont ajou-
tées a la page 376. Inutile de faire ressortir l'importance de
toute cette collection: Corpus scriptorum ecclesiasticovum lali-
norum, qui fait grand honneur a 1'éditeur Tempsky.

* PsEuD0-AUGUSTINI: Queestiones Veteris et Novi Testamenti
CXXVI/I. Recensuit Alex. Souter. Vindobonze, F. Tempsky, in-8°,
579 p., Mk. 19. 50. — Ces Questions sont relatives surtout a
des textes des Ecritures,; quelques-unes, dirigées contre Photin,
Arius et méme Eusebe. Dans les réponses sont de bonnes
choses, mais aussi beaucoup d’enfantillages et de subtilités. Ce
sont des encombrements qui obscurcissent et surchargent la
tradition, et qui surtout démontrent le peu de valeur d'une

grande partie de la philosophie et de la théologie de ce
temps-la.



— 620 —

* Henri Bois: La wvaleur de ['expérience religieuse. Paris,
E. Nourry, in-12, 217 p., 2 fr. 50, 1908, — Nos lecteurs savent
déja de quelle valeur est l'ouvrage de M. W. James (Revue
internationale de théologie, avril 1906, p. 351—354). Le volume
de M. Bois en est un complément, j'allais dire aussi une ex-
plication, mais je crains que pour beaucoup il ne soit plutdt
une complication: car son délayage subtil des questions est
loin d'étre un éclaircissement. L’expérience religieuse de 1'un
ne ressemble nullement A l'expérience religieuse de l'autre;
il v a des contradictions formelles. Qui résoudra les diffi-
cultés? Ce n'est pas la méthode de M. James. M. Bois prétend
que ni l'expérience religieuse ni son interprétation religieuse
ne se propagent par la démonstration. C'est, selon lui, simple
affaire de témoignage (p. 208). Or, le témoignage expérimental
de A n'est convaincant que pour A. Comment sortir de cette
impasse? Je n’ai pas vu que le savant professeur l'e(it indiqué
suffisamment. Il est facile en théorie de distinguer la percep-
tion et 'hallucination; mais, dans le domaine des choses supra-
sensibles et de la révélation, quel est le moyen certain d’éta-
blir solidement cette distinction? Il faudrait le mettre en lu-
miére autrement que par des 4 peu prés. Ah! que la raison
est une chose raisonnable! qu'une bonne démonstration est
chose tranquillisante! et combien pcu solide est une soi-disant
expérience qui s’en distingue pour voisiner avec la fantaisie,
voire méme avec l'hallucination! « Ce bloc enfariné ne me dit
rien qui vaille. »

* R. H. CHaArRLES: The Greek Versions of the Testaments
of the Twelve Patriarchs, edited from nine Mss. together with
the Variants of the Armenian and slavonic Versions and some
Hebrew Fragments. Oxford, at the Clarendon Press, 8°, 324 p.,
1908, price 18 s. — Ce volume magnifiquement imprimé est
une ceuvre de vaste érudition et d’admirable patience. On ne
saurait l'analyser ici. Nous ne pouvons que le recommander
vivement aux spécialistes capables de le comprendre et de
l'utiliser.

* Dr Paul DuBois: L'éducation de soi-méme. Paris, Masson,
in-8°, 1908, 4 fr. — Quoique cet ouvrage ne traite pas de
I’éducation de soi-méme au point de vue théologique, cepen-
dant je me fais un devoir et un plaisir de le mentionner ici



— 5 —

et de le recommander vivement aux parents et aux maitres
qui ont des jeunes gens a élever, et, a dire vrai, a toute per-
sonne sérieuse: car toute personne sérieuse a le souci de son
perfectionnement spirituel. L’auteur est médecin de 1’ame au-
tant que du corps, et c'est par une ame saine qu'il s’efforce
de rendre la santé au corps malade; il connait et il pratique
avec un rare bon sens et avec une admirable patience l'in-
fluence du moral sur le physique. Sa maniére de tirer parti
des idées déterministes dans ce sens et dans ce but, est tres
fine et trés habile. Ecrit avec esprit, ce livre a, de plus, le
mérite de charmer en instruisant, et de faire des hommes
moraux en paraissant ne vouloir que guérir des malades.

* Otto Funke: Vademckum fiir junge und alte Eheleute.
Altenburg, Geibel, 336 S., 1908, Mk. 3. 60. — On peut ima-
giner aisément ce qu'un pasteur, intelligent observateur, mora-
liste désireux d’étre utile, peut dire de sage, de fin et de
piquant, sur tout ce qui concerne la vie de famille, en prenant
la jeune fiancée a son début et en la suivant avec son mari
pendant le voyage de noces, et apres, dans la vie pratique de
chaque jour, voire méme a la cuisine et avec les domestiques.
Il faut lire ces pages si naturelles et si sensées. Clest la vie
peinte d’apres nature. Jeunes et vieux profiteront de ces cau-
series sérieuses et spirituelles.

* Marcel HEBerT: Le Pragmatisme. Etude de ses diverses
formes anglo-américaines, francaises et italiennes et de sa
valeur religieuse. Paris, E. Nourry, in-12, 107 p., 1908, fr. 1. 25,
— Le mot «pragmatisme » est un terme équivoque, avoue
M. H. en terminant son volume. Le lecteur est de son avis,
méme aprés avoir lu cet écrit, qui abonde en distinctions treés
subtiles, desquelles aucune solution précise ne sort. Disons, a
notre agréable étonnement, que M. H. se montre ici plus con-
servateur qu'ailleurs. Il malmene les pragmatistes anglo-amé-
ricains, qui confondent le vrai et l'utile et le pragmatisme avec
l'utilitarisme. Il condamne aussi M. Le Roy et trouve que Rome
a raison contre lui (p. 91), parce que M. LeRoy accorde trop
peu 2 la pensée réfléchie et qu'il la sépare trop de la pensée-
action. M. H. reproche a M. L. d’avoir «un fond de scepti-
ticisme intellectuel ». « Le cas de M. L.», dit-il, « en explique
bien d’autres: on voit au prix de quel oubli ou mépris de la



— 622 —

partie intellectuelle de leur nature, certains hommes restent
dans I'Eglise romaine... L'utilitarisme pragmatiste, qui les
délivre des difficultés soulevées par la critique historique ou
philosophique, est pour eux un supréme refuge» (p. 92). Avis
aux intéressés: ils ne trompent qu'eux-mémes.

* Lurtz, Franz Joseph, Dr., Pfarrkurat: Die kirchliche Lehre
von den evangelischen Rdten, mil Berilcksichticung ihver sitt-
lichen und sozialen Bedeutung. Paderborn 1907, 400 S. — Der
Verfasser setzt sich -die Aufgabe, die evangelischen Riite als
solche zu behandeln, unter Abstraktion von den konkreten ge-
schichtlichen und rechtlichen Formen, die sie im Ordensleben
gefunden haben. Wie es in der Ethik iiblich ist, behandelt
der erste Teil die biblische und patristische Grundlage und
verbreitet sich {iber die evangelische Vollkommenheit im all-
gemeinen und iiber Armut, Ehelosigkeit und Gehorsam im be-
sondern. Der zweite Teil bringt die innere Begriindung des
Ratsbegriffes und handelt von der sittlichen und sozialen Be-
deutung der evangelischen Rite in drei Abschnitten: 1. Die
evangelischen Rite und die sittliche Hingabe an Gott. 2. Die
evangelischen Rite und die sittliche Hinwendung zu den ge-
schopflichen Giitern. 3. Die evangelischen Riite in ihrer Be-
ziehung zur Kultur und sozialen Wohlfahrt. Lutz verfiigt iiber
eine ausgebreitete Kenntnis der einschligigen Literatur und
hat wohl alles beigebracht, was sich zu gunsten seines Themas
sagen liess. Auch solche, die die Grundanschauung nicht teilen,
werden namentlich seine apologetischen Bemerkungen mit
Interesse lesen. D.

* C. Mwvaux: Essai de psychologie nouvelle, la genese de
Uesprit humain. Paris, Reinwald, in-8°, 1908, 4 fr. — Est-elle
bien nouvelle, cette psychologie qui rentre dans 'organicisme
et le matérialisme? L’auteur prétend (p. 133) « que foutes les
facultés humaines s'expliquent par la mémoire, et que 'homme
n'est que l'agent le plus perfectionné de la sensibilité qui se
manifeste dans tous les corps, et plus particulierement de la
mémoire qui se manifeste dans toute la matiére organique »-
L’auteur est d'une franchise exceptionnelle, lorsqu’il dit: «In-
tellectuellement, Socrate a agi en béle parce qu'il s’interrogeait
d'abord pour connaitre les désirs de son esprit. Et tous les
hommes dominés par l'esprit religieux proprement dit et par



— 623 —

I'esprit religieux philosophique agissent intellectuellement a /a
facon des bétes comme Socrate. >

* QOssip-Lourie: Crovance rveligicuse et crovance intellec-
tuelle. Paris, Alcan, in-16, 177 p., 1908, 2 fr. 50. — Ce volume
est le résultat d’'un dilettantisme philosophique et religieux, ou
I'on touche a tout sans rien définir, avec un arbitraire qui
laisse flotter toutes les questions et qui n’en résout sérieuse-
ment aucune. L’auteur attaque le surnaturel, mais il ne le
définit pas; il attaque le christianisme, mais il ne le définit
pas; il repousse le dogme, mais il ne dit pas en quoi il con-
siste. Il ramasse et accepte, ce semble, toutes les objections
banales qui courent le monde contre la religion; il conclut
toutefois avec une modération dont il faut lui savoir gré
(p. 174-175). Cest le credo plus rationaliste que rationnel d'un
homme qui croit a la perfectibilité de ’humanité, au progres,
a la production future « d'une espéce plus puissante, plus per-
fectible, qui égalera (sic) 'abstraction idéale nommée depuis des
siecles Dieu ». — On s'attendait a mieux.

* F. PERLBERG : Bilder aus dem hetligen Lande. Miinchen,
Andelfinger, 2 Mk. — Einer der besten Kenner des heiligen
Landes schreibt iiber dieses Bilderwerk als Anschauungsmittel
flir den Unterricht in der biblischen Geschichte: « Diese Bilder
stammen von einem talentvollen Orientmaler, der Se. Majestiit
den Deutschen Kaiser auf seiner Jerusalemfahrt begleitet hat.
Sie sind an Ort und Stelle geschaffen und bieten Vorsiigliches.
Der gansge Zauber des Orients und seinev goldenen Sonne liegt
itber diesen prichiigen Stadi- und Landschaftsbildern ausge-
gossen. »

* Die Theologie dev Gegenwart. Herausgegeben von Griitz-
macher, Hunziger, Koberle, Sachsse, A. Seeberg, von Walter.
1. Jahrgang. Leipzig 1907, 4 Hefte, Mk. 3. 50. — Der Zweck
und Geist dieser neuen Zeitschrift ist in den Einfiihrungsworten
angegeben: « Sie will einen zusammenfassenden Uberblick tiber
die bedeutsamen und charakteristischen literarischen Neu-Er-
scheinungen in allen Hauptdisziplinen der Theologie wahrend
eines Jahres gewdhren. Die wesentlichen Ertréige und Fort-
schritte der neuesten Forschung sollen zu einem Gesamtbild
vereinigt, in ansprechender Form dargestellt und prinzipiell
beurteilt werden. Nicht farblose, langweilige Referate sind



o G

beabsichtigt, sondern Darstellungen, die bei aller Sachlichkeit
eine energische und temperamentvolle Anwendung derjenigen
Massstéiibe nicht scheuen, iiber welche die positive wissenschaft-
liche Theologie auf Grund ihres Beruhens auf der wunderbaren
Offenbarung Gottes in seinem Sohne, wie sie von Schrift, Be-
kenntnis und Erfahrung bezeugt wird, verfiigt, wie auf Grund
ihrer gerade dadurch ermdéglichten streng wissenschattlich theo-
logischen Methode und deren Resultate.» Wie der vorliegende
Jahrgang beweist, hat die Zeitschrift dieses Programm in vor-
ziiglicher Weise durchgefiihrt. Wir werden mit den Neu-Er-
scheinungen der Theologie von 1906 fiir alle Disziplinen (Heft 1:
Altes Testament, 2: Systematische, 3: Historische, 4: Neutesta-
mentliche und Praktische Theologie) bekannt gemacht in der
Art, dass das wirklich Neue und Wertvolle in seinem Ergebnis
und vergleichendem Zusammenhange dargestellt wird, und zwar
von positivem, aber, wie wir ausdriicklich hervorheben wollen,
durchaus objektivem und freiem Standpunkte, der das Gute und
Uberzeugende auch von anderer Seite dankbar annimmt, Wir
wiinschen der Zeitschrift einen anhaltenden Erfolg. Nicht nur
dem Theologen von Fach, sondern auch dem im praktischen
Amte stehenden Geistlichen wird sie dazu dienen, sich in der
fast bedngstigenden Uberproduktion unserer Tage zurechtzu-
finden, das Wertvolle von dem Nebensidchlichen zu unter-
scheiden und fiir den jedesmaligen Stand der theologischen
Wissenschaft auf dem Laufenden zu bleiben. G. M.

* Dr Tourousk: Commeni former wum eSprit. 2° édition.
Paris, Hachette, in-16, 1908, fr. 3. 50. — Tout le bien que
j'ai dit (p. 620) du livre du professeur Paul Dubois, s’applique
aussi a celui du Dr Toulouse. Ces deux médecins distingués,
en méme temps psychologues, moralistes et pédagogues, ont
suivi & peu prés la méme piste, & leur insu sans doute, et ont
donné aux mémes problemes des solutions & peu preés iden-
tiques. C'est le méme esprit pratique, la méme méthode ration-
nelle, la méme subordination du physique au moral, la méme
rectitude dans les pensées, la méme sincérité envers le client
ou le jeune homme. Persuader, non viclenter; conduire par la
lumiere librement exposée et librement acceptée, et non par
une autorité cassante qui manque le but et qui produit plus
de déviations que de succes. Quiconque s’occupe de pédagogie,



— 625 —

trouvera dans ce volume une quantité de réflexions judicieuses
et suggestives. Les pasteurs ne seront pas les derniers a en
tirer profit.

* J. TURMEL: Histoire du dogme de la papauté, des ort-
gines a la fin du IV® siécle. Paris, Picard, 1 vol. in-12, 1908,
fr. 4. — La plupart des chapitres contenus dans ce volume
ont paru, en articles, dans la Revue catholique des Eglises,
dans la Revue du clergé francais, etc. J'en ai signalé, dans la
Revue internationale de théologie, les mérites, qui sont grands,
et les illogicités, qui ne le sont pas moins. Si quelqu'un sait
qu'aucune des paroles du Christ 4 Pierre ne saurait logique-
ment servir de base a la papauté romaine; qu'aucune n’a été
interprétée par les Peres dans le sens émis par le parti ultra-
montain actuel, et que par conséquent la papauté, qui est une
institution politique et ecclésiastique, n’est nullement un dogme,
c’est bien M. Turmel. Je ne saurais me répéter ici. Que les
lecteurs veuillent bien se reporter a toutes les livraisons, ou
a peu pres, des trois derni¢res années, ils y trouveront de nom-
breux aveux du célebre théologien, aveux dans un sens a#ufi-
ultramontain, et nos réfutations d’autres passages ol perce,
au contraire, V'ultramontanisme. 11 y a dans la science de M.
T. des contradictions bien difficiles & expliquer. E. M.

* G. VoLET: Notice histovique sur I'Eglise d’ Utrecht. Paris,
chez l'auteur, 68, rue de la Colonie, in-16, 68 p., 1908, 40 cent.
— Le sujet et l'auteur se recommandent suffisamment d'eux-
mémes. L'Eglise d'Utrecht n'est pas assez connue en France,
malgré les grandes relations de foi, de liberté, de courage
chrétien, qui ont existé entre elles aux XVII® et XVIII® siécles.
Renouer ces relations est un acte de piété et de patriotisme.

* B. WEeiss: Die Religion des Newen Testamentes, 2. Aufl,,
Stuttgart und Berlin 1908. 323 S. Mk. 6. — Neben seinem
eigentlich wissenschaftlichen « Lehrbuch der biblischen Theo-
logie des Neuen Testamentes » bietet B. Weiss in vorliegendem
Werke eine mehr fiir den praktischen Gebrauch zusammen-
gefasste Wiedergabe der Ergebnisse dieser Theologie. Diesem
Zwecke entspricht die schone und einfache Systematisierung
des Stoffes, sowie die Popularitit der Darstellung. Dass die
glaubig warme Richtung des um die neutestamentliche Wissen-
schaft so sehr verdienten Verfassers durch das Ganze geht



— 626 —

und die Leser ergreift, ist selbstverstindlich, Wir verweisen
auf Abschnitte wie iiber die Inspiration im Alten und Neuen
Testament (§ 3), iiber das Wesen und die Aufgabe der bi-
blischen Theologie im Verhiltnis zur « religionsgeschichtlichen »
Auffassung derselben (§ 4) u. a. Wir wiinschen, dass das
Buch nach der Absicht des Verfassers «in den kirchlichen
Kiampfen der Gegenwart, in dem Gewirr der Stimmen, die
bald diese, bald jene Parteiparole ausgeben » recht vielen, und
zwar nicht bloss den Theologen, zur Orientierung und Er-
bauung dient. Denn « wem es wirklich darum zu tun ist, sein
religioses Leben an der Schrift zu ndhren, der muss immer
tiefer in die unerschépflichen Schitze derselben eindringen;
und das kann er nur, wenn er das Einzelne in ihr im Lichte
der Gesamtanschauung der Schrift ansehen lernt. Wer den
vielfachen Entstellungen und Befehdungen der Schriftwahrheit
gegeniiber seinen Glauben an dieselbe aufrecht erhalten und
verteidigen will, der muss ihren inneren Zusammenhang, ihren
einheitlichen Mittelpunkt und ihr einheitliches Ziel erkennen
lernen ». G. M.

Ouvrages nouveaux.

Année philosophique (F. Pillon), 1907, Paris, Alcan, in-8°, 5 fr.
— Sera étudide dans la prochaine livraison.

E. vaN Brima: L'espace et le temps chez Leibniz et chez Kant,
in-8°, 6 fr. — Martin Knutzen, la critique de I’'harmonie pré-
établie, in-8°, 3 fr., 1908, Paris, Alcan. — Seront étudiés dans
la prochaine livraison.

A. BossertT: Johann Calvin, deutsche Ausgabe (von Prof. Krol-
lick). Giessen, Topelmann, in-8°, 1908, Mk. 3. 60.

G. GrUTzMACHER: Hieronymus. III. Band. Sein Leben und seine
Schriften von 400—420. Berlin, Trowitzsch, in-8°, Mk. 7.

P. pe LaBrioLLE: St, Ambroise. Paris, Bloud, in-16, 3 fr. 50. —
Sera étudié dans la prochaine livvaison.

Dr. J. Lepsius: Das Reich Christi. Nr. 1—2, 1908, Mk. 1. Pots-
dam, Tempel-Verlag.



— 627 —

J. J. Lias: On the decay of ultramontanism from an historical
point of view. London, Victoria Institute, br., 21 p., 1908.

Il Rinnovamento, 1908, fasc. 2. Milano, Via Bigli, 15, 416 p.,
3 fr. 50.

L. Scuwarzkoprr: Wahrhaftigkeit oder Bekenntnistreue ? Erfurt,
br., 30 Pfg.

Dr. J. Fr. v. ScuuLTE: Lebenserinnerungen. I. Band: Mein Wirken
als Rechtslehrer, mein Anteil an der Politik in Kirche und
Staat. Giessen, E. Roth, gr. in-8°, 1908, Mk. 8.

W. TummMmE: Augustins geistige Entwickelung in den ersten

Jahren nach seiner Bekehrung, 386—391. Berlin, Trowitzsch,
in-8°, Mk. 8.

Theologischer Jahresbericht (Kriiger u. Koehler), 1906, VIIL. Abt.
Register (Funger). Leipzig, Heinsius, in-8°, Mk. 7. 10.




	Bibliographie théologique

