
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 63

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


590 —

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

D. Fritz Barth: Einleitung in das Neue Testament. Gütersloh
1908, 467 Seiten, Mk. 7.

Es gereicht tms zu hoher Freude, auf dieses unlängst
erschienene Werk hinweisen zu können. Inmitten der endlosen
Fragen und Hypothesen, welche die Einleitungswissenschaft
der letzten Jahrzehnte aufgebracht hat, möchten Avir das Buch
eine Tat nennen, die es uns „als einen ruhenden Pol in der
Erscheinungen Flucht" darbietet. Der Verfasser, Professor der
Theologie an der Universität Bern, sagt, in einer Reihe von
Einleitungswerken werde dem Leser ..mit Ungestüm suggeriert,
dass die wissenschaftliche Unbefangenheit nur auf einer Seite
zu finden sei, bei der Theologie, welche sich die „moderne"
nennt, dass die meisten Einleitungsfragen eigentlich bereits in
ihrem Sinn entschieden seien, und dass nur verzAveifelter
Traditionalismus sich da und dort noch an verlorene Positionen
anklammere. Wer durch eigene Mitarbeit mit den Fragen
vertraut ist, kann nur mit einiger Ironie auf diese Bemühungen
hinblicken, die Schwäche der Beweise durch zuversichtliche
Behauptungen aufzuwiegen". Dem gegenüber avìII B. eine
Einleitung geben, die Avirklich zum Verständnis des Neuen
Testamentes dient und „die einzigartige Grösse dieses Buches nicht
verwischen, sondern zur vollen Geltung bringen solla. Und
wir können sagen, dass der Verfasser seinen ZAveck in einer
so ruhigen und herzlich warmen, dabei wissenschaftlieh so

sicheren und gründlichen Art verfolgt, dass man sich mit ihm
Avieder einmal recht eines gesunden und wissenschaftlich freien
Positivismus und Konservativismus freuen kann, der Avirklich
gesicherte Ergebnisse der Forschung gern in sich aufnimmt.
Darum können vir das Werk gerade für altkatholische Kreise
aufs wärmste empfehlen. Angenehm hat es uns berührt, dass



— 591 —

auch Längen-Bonn unter den katholischen Gelehrten genannt
ist, welche die EinleitungsAvissenschaft gefördert haben, und
es ist uns gerade an dem vorliegenden Werke Avieder klar
geAvorden, dass Langens Leitfaden durchaus noch nicht
veraltet ist.

In der speziellen Einleitung stehen die Paulinischen Briefe
voran, „als Briefliteratur unter paulinischem Einfluss" werden
Hebräer, 1. Petri, Jakobus, Judas und 2. Petri behandelt.
Dann folgen die Synoptiker mit Apostelgeschichte und zuletzt
die Johanneischen Schriften. In der allgemeinen Einleitung ist
§ 38: Grundsätze der Textkritik, in seiner Kürze und
Übersichtlichkeit eben so angenehm als musterhaft. Möge dem
schönen und tüchtigen Werke nach dem Wunsche des
Verfassers der Erfolg gegeben sein : in unserer Avild beAvegten Zeit
etAvas beizutragen zur Befestigung der Leser auf dem eAvigen
Grund! G. M.

Baumgarten, Fritz (Prof. am Bertholdsgymnasium und Privatdozent

an der Universität zu Freiburg i. B.): Freiburg im
Breisgau. Berlin 1907.

Das Buch ist der erste Band eines Sammelwerkes, das
illustrierte Monographien über die deutschen Hochschulen umfassen
soll. In flüssiger Sprache und mit warmen Worten schildert
der von seinem Gegenstand begeisterte Verfasser die 450jährige
Geschichte der Alberto-Ludoviciana von ihren ersten Anfängen
bis zur Gegemvart. Seine Gabe ist wertvoll für alle, die jetzt
und in Zukunft zur Freiburger Universität in Beziehung stehen.
In den Ausführungen über die theologische Fakultät Averden

wir daran erinnert, dass schon im ersten Jahrhundert Geiler
von Kaysersberg, Johannes Eck, Thomas Murner und Erasmus
von Rotterdam unter ihren Lehrern erscheinen, und dass
auch eine Anzahl ihrer späteren Professoren Träger bekannter
Namen sind.

Wie es mit dem Betriebe der Studien zu der Zeit aussah,
als die geAvaltsam eingeführten desuiten die Universität
beherrschten geht aus einigen, Seite 66 zusammengestellten
Fragen heiwor, die sie den Kandidaten bei Erlangung
philosophischer Würden gelegentlich A'orlegen konnten. So galt es
im Jahr 1623 die Fragen zu beantworten: „Ob und Aro ein



— 592 —

Niedergang zur Hölle sei'?- — ,0b das Gewürm, das der
Verdammten Leiber zernagt, durch Naturkraft im Feuer leben
könne'?" Im Jahr 1629: „Ob der Schluss probabel sei: er
verwendet keine Sorgfalt auf seinen Anzug, also ist er ein Genie?"
Im Jahr 1657 : „Welcher Promotor hat der Jungfrau Maria die
Magisterwürde erteilt?"1 — „Ist der Mantel, womit sie ihre
Schützlinge deckt, der philosophische?" — „War der Blitz, der
das Rad der hl. Katharina ATerbrannte, ein natürlicher?'' Im
Jahr 1666: „Was ist vom Verstand mancher Heiligen zu halten,
Avelche die Philosophie A-erachtet zu haben scheinen?'' 1687:
„Lässt sich der Schwaben Geschwätzigkeit übel deuten?" Im
Jahr 1711: „Ist der Philosoph oder der Dichter in grösserer
Gefahr, zu lügen?* — Unter solchen Umständen war es trotz
allem freudig zu begrüssen, dass Maria Theresia und Joseph IL
hier Wandel schafften.

Treffend ist Seite 133 der im Jahr 1901 A-erstorbene Kirchen-
und Kunsthistoriker Franz Xaver Kraus charakterisiert: ..„Neben
der (Kirchen- und) Kunstgeschichte pflegte Kraus in Freiburg
die Danteforschung ; Dante war der eigentliche Leitstern seines

Lebens, zumal im Alter, als er, ATereinsamt, in eine sentimentale

SchAvermut sich einspann. Wie Dante, so hatte auch Kraus
das Bedürfnis, über die Schäden seiner Kirche nachzudenken
und schriftstellerisch sich zu äussern. Der Reformkatholizismus,

der für Avissenschaftliche Kritik und für Abkehr von den

lediglich politischen Machtbestrebungen des Ultramontanismus
Avirkt, erkennt in Kraus einen seiner vornehmsten Führer. Mit
zunehmender Schärfe hat er gegen die ecclesia politica seine
gewandte Feder in BeAvegung gesetzt, zumal seit die Avohlbe-

gründete Hoffnung, Freiburger Erzbischof zu Averden, sich
zerschlagen hatte. Das grösste Aufsehen erregten seine
kirchenpolitischen Briefe, die er hauptsächlich unter dem Pseudonym
„Spectator" in der Münchner Allgemeinen Zeitung erscheinen
liess. Das System seiner Kirche hinderte ihn bis zum Tode,
sich als Verfasser dieser kühn kritisierenden Briefe zu

bekennen, und seine korrektgläubigen Freunde Avollen ihn noch
heute nicht dafür gelten lassen. Die Palme des eigentlichen
Märtyrertums blieb dem Pseudonymen Kritiker versagt und
muss auch von uns ihm versagt werden. Seine Grösse liegt
durchaus auf dem Gebiete der Forschung, der Kritik und der
schriftstellerischen Arbeit. Die Versuche, ihn auch zu einem



— 593 —

grossen Charakter und Helden zu machen, sind als verfehlt
zu bezeichnen. Kraus besass eine merkwürdige Gabe, mit
hohen und allerhöchsten Personen zu verkehren, er war ein
vollendeter Hof- und Weltmann, mit seiner geschmeidigen
Gestalt und dem feingeformten, schönen Kopf die Zierde jedes
Salons und auch in den Boudoirs schöngeistiger Damen
ausserordentlich gern gesehen. Seine Beziehungen umspannten die
Welt. Aber seine Stärke war doch auch seine Schwäche. Die
in Freiburg mit ihm lebten, mussten erfahren, dass er stark
nach oben schielte, dass er in allem und jedem die Hand gern
im Spiel hatte, dass er nicht immer das Prädikat einer
geraden, zuverlässigen Persönlichkeit für sich in Anspruch nehmen
konnte." — In den letzten Bemerkungen liegt auch die
Erklärung dafür, dass Kraus nicht altkatholisch war. D.

BoXAVETsen: Jesus Christus in Bewusstsein und Frömmigkeit
der Kirche.

Jeremias: Der Einfluss Babyloniens auf das Verständnis des

Alten Testamentes.
Sieffert : Die Heidenbekehrung im Alten Testament und im

Judentum.
Kaftan: Der Mensch Jesus Christus, der einige Mittler

zwischen Gott uud den Menschen. Gr. Lichterfelde-Berlin 1908.
Das Heft 50 Pf.

Mit den benannten Schriftchen beginnt Serie IV (Heft 1—4)
der „Biblischen Zeit- und Streitfragen zur x\ufklärung der Ge-

bildeten"-. Was die „Religionsgeschichtlichen Volksbücher für
die deutsche christliche Gegenwart" vom « religionsgeschichtlichen

», das wollen diese Veröffentlichungen vom positiA-en
Standpunkte aus: Die Gebildeten über Fragen aufklären, durch
deren entsprechende Beantwortung man bei dem heutigen
Indifferentismus oder Unglauben eine erneute Himvendung zur
christlichen Religion und besonders zur Person Christi zu er-
Avecken hofft. Im Zusammenhang damit Averden dann auch die

alttestamentlichen Probleme behandelt.
Während die Schrift von Bomvetsch in populärer Form

die dogmengeschichtliche Entwicklung des Glaubens an die
Gottheit Christi und die Bedeutung seines Werkes darstellt, will



— 594 —

diejenige von Kaftan in programmatischer Form „Richtlinien
geben in den religiös-theologischen Wirren unserer Zeit"-,
indem sie nach 1. Tim. 2, 5 f., Christum als den einzigen Mittler
zwischen Gott und den Menschen darstellt. Dieses Apostelwort
ist heute „so universell, wie es gedacht wurde in der Stunde
seiner Geburt. Es leuchtet in ihm die die Zeit bezAvingende,
die EAvigkeit in sich tragende Wahrheit für alles auf Erden,
das Menschenantlitz trägt".

Die Abhandlung von Sieffert stellt die Ansicht des Alten
Testamentes über den Zutritt der Heiden zum messianischen

Heile, sowie die Entwicklung dieser Anschauung im späteren
Judentum dar. Höchst interessant sind die Abschnitte über
jüdische Proselyten und Propaganda. Ganz aktuell sind die

Darlegungen von Jeremias (Verfasser des grossen Werkes : Das
Alte Testament im Lichte des Alten Orients, 2. Aufl. 1906), die
den Nachweis bringen, dass die Religion Israels nicht als eine
Entlehnung aus Babylon, sondern als eine Mitträgerin der
allgemeinen religiösen Kultur des Orients zu betrachten, daneben
aber in einer einzigartigen Weise „Offenbarung* ist, nämlich
die Initiative durch den lebendigen Gott, der die Erziehung des

Menschengeschlechts regiert (S. 14). Darum freuen wir uns der
aufgedeckten Fäden, die vom ausserbiblischen Orient zur Bibel
führen, aber wir werden nimmermehr eine babylonische
Turmpolitik gutheissen, die die Geisteswelt des alten Orients auf
Kosten der biblischen überschätzt (S. 32). G. M.

Karl Budde: Geschichte der althebräischen Literatur.
Alfr. Bertiiolet: Apokryphen und Pseudepigraphen. Leipzig

1906. In 1 Band, 433 S. Mk. 7. 50.

Das Werk bildet Band VII, Abt. 1, der bei C. F. Amelang-
Leipzig erscheinenden „Literaturen des Ostens in
Einzeldarstellungen". Dem Rahmen dieses Unternehmens entsprechend
will es die althebräischen Schriftwerke, „ganz abgesehen von
ihrer Würde als heiliges Buch zweier Religionsgemeinschaften,
unter dem Gesichtswinkel einer Weltliteratur betrachten".
Damit ist Aron selbst gegeben, dass anders wie bei der eigentlichen

Einleitung ins Alte Testament, die durch Avissenschaftliche
Analyse zu eigener Überzeugung und Mitarbeit befähigen soll,



— 595 —

dem Leser eine geschlossene Ansicht entgegentreten muss, die
ihn sowohl wissenschaftlich orientiert als auch in den Geist
des hebräischen Schrifttums einführt. Dieser doppelte Zweck
wird denn auch in dein ganzen Werke festgehalten. Ohne viel
von dem schAveren Untergrunde gerade der alttestamentlichen
Fragen und Forschungen zu merken, Averden wir doch zu allem
Wesentlichen hingeführt und geAvinnen einen klaren Überblick
über das, was Avir heute von den das Alte Testament betreffenden
Hypothesen und Ergebnissen wissen müssen. Obschon der
Verfasser zu den fortschrittlichen Theologen auf diesem Gebiete

gehört, A\ird sein Standpunkt nirgends ein aufdringlicher, sondern
bewahrt allenthalben die wissenschaftliche Ruhe, die allein
Vertrauen erweckt. Es ist durchaus richtig, was Budde sagt: „die
übergrosse Liebe, die gar zu eifrige Anteilnahme, die diesem
Schrifttum zu teil geAvorden, ist nachgerade in eine Zweifelsucht
umgeschlagen, der nichts mehr als sicher, alles als möglich
erscheint, und jeder feine Kopf macht sich selbst zum Fundament

eines ganz neuen Baues aus den alten Stoffen". (S. IX.)
Wir Aveisen besonders auf die Abschnitte: die Gesetze der

hebräischen Dichtung (S. 23 ff.), die verschiedenen Quellendarstellungen

(S. 32 und 93 ff'.), die Abhandlung über die Psalmen
(S. 247) und das Buch Pliob (S. 309).

Der von Bertholet verfasste Anhang über die Apokryphen
und Pseudepigraphen (S. 337 ff.) enthält beachtensAverte
Bemerkungen über den Sinn und Umfang dieser Begriffe und
gibt dann eine übersichtliche Darstellung dieser Literatur, deren
Wert Bertholet dahin zusammenfasst, dass sie Aveder A'on einer
geistigen Erstarrung des Judentums, wie man sich seine letzten
vorchristlichen Jahrhunderte früher vorgestellt hat, Zeugnis
gibt, noch anderseits zur „schönen" Literatur gerechnet werden
kann ; nicht die formelle, sondern die stoffliche Seite ist das

Wichtige an ihr, und diese ist auf das eine grosse Ziel der
Religion eingestellt: So ist auch diese Literatur von dem ein
beredtes Zeugnis, Avas des Judentums unvergängliche Grösse
bleibt (S. 422). G. M.

— Geschichte der christlichen Literaturen des Orients. Leipzig
1907. 281 S. Mk. 4.

Vorstehendes Buch ist Band Vii, Abt. 2, der „Literaturen
des Ostens in Einzeldarstellungen" und als solches an die vorher



— 596 —

besprochene Geschichte der althebräischen Literatur von Budde
angeschlossen. Es enthält die syrische und christlich-arabische
(C. Brockelmann), die armenische (Fr. Nie. Finck), die koptische
(Joh. Leipoldt), die äthiopische Literatur - Enno Littmann). Der
Anschluss dieser Literaturen an die althebräische erscheint vor
allem gerechtfertigt bei den ihr sprachlich verwandten und
nahestehenden unter ihnen, dass aber insbesondere die syrische
Literatur durch die hebräische aufs stärkste beeinflusst Avurde,
zeigt das vorliegende Werk, Avährend das nicht semitische
Armenische in seiner Literaturentwicklung vorwiegend unter
griechischem Einflüsse stand 'S. 79). Dass man in den behandelten

Sprach- und Volksgebieten mit A usnahme des Arabischen
eigentlich nur A-on einer christlichen Literatur reden kann, tritt
deutlich aus ihrer Geschichte hervor. Es ist durchgängig eine
Mönchs- und Theologenliteratur, zum Teil, AAie in Armenien,
geradezu das beAVusste Mittel, eine selbständige nationale
Literatur gegen fremde Völker und Unterdrücker zu schaffen
(S. 79 f.).

Das meist gleich trockene wie schwierige Gebiet ist Avohl

kaum in solchem Zusammenhange von gewiegten Sachkennern
eben so knapp als genau behandelt Avorden (vgl. die orientalischen

Literaturen, Teil I, Abt. VII, der Kultur der Gegenwart,
Leipzig 1906). Das Werk bildet die unentbehrliche Ergänzung
jeder Patrologie und Kirchengeschichte. G. AI.

D. Chavolson : Das letzte Passamani Christi und der Tag seines
Todes. Leipzig 1908. 190 S. Folio. Mk. 6.

Die Schrift ist ein anastatischer Neudruck der 1892

erschienenen Ausgabe, vermehrt um 3 Beilagen und Verbesserungen.

Der jetzt fast 90jährige Verfasser war Professor des

Hebräischen (Nichttheologe) an der Geistliehen Akademie zu
St. Petersburg und stand dort in freundschaftlicher Beziehung
zu dem uns Altkatholiken so wohlgesinnten Protopresbyter
Janische.Av.

CliAvolson sucht die bekannten Stellen bei den Synoptikern
und bei Johannes durch eine Konjektur zu Matth. 26, 17 in
Einklang zu bringen (S. 10 f., S. 180). Danach erhält das

TToiOTTj to'v «uawr den Sinn von „Tag vor dem Pascha" {ttqwtt]



— 597 —

tov ndoyci) und dieser wäre der 13. Nisan geAvesen. Das Schlachten
des Paschalamms wurde vom 14. Nisan auf den 13. verlegt,
weil der 14. (vom jüdischen Abendanfang an) in jenem Jahre
ein Sabbat war. Verzehrt aber wurde es von einem Teil der
Juden, wie es Christus mit seinen Jüngern tat, am 13. Nisan,
weil sie glaubten, dass dies am Tage der Schlachtung geschehen
müsse, von anderen dagegen am Abend des 14. Nisan, als dem

eigentlich vorgeschriebenen Tage. Damit wäre dann Joh. 18, 28

erklärt {Iva qtxywüiv tò rrdayyi).

Wenn Chwolson sich wiederholt beklagt, dass seiner Arbeit
von den Gelehrten so wenig Beachtung gezollt worden sei, so
ist das bedauerlich. Denn sie bildet, auch wenn man seinen

Erörterungen nicht überall zustimmt, in jedem Falle eine
gelehrte und bedeutende Bereicherung der Frage, die er selbst
nach Binseus eine „vetus et nobilis et magnis contendentium
stucliis agitata quaestio" nennt (Langen finden Avir S. 71 erwähnt,
ohne besondere Anführung seiner einschlägigen Werke : Die
letzten Lebenstage Jesu u. s. av.). Was uns aber besondere
Achtung vor Chwolson abgewinnen muss, ist seine gründliche
Kenntnis der rabbinischen Literatur bis ins Mittelalter hinein.
Wenn er sich auch mit bezug hierauf beklagt, class diese
Literatur viel zu wenig, zum Teil gar nicht von den Fachtheologen
gekannt sei, und behauptet, dass ohne die Kenntnis derselben
ein Avirkliches Verständnis wie des Neuen Testaments, so
besonders von Jesu Lehre und Bedeutung, nicht möglich sei, so
müssen AAir ihm darin recht geben, aber auch hinzufügen, dass
die neuere neutestamentliche Forschung mit Energie sich dieser
Literatur zuzuwenden beginnt. Aus seiner Kenntnis des
rabbinischen Judentums entwirft ChAvolson eine höchst interessante
Schilderung der Halachah und der Agadah in ihrer Verschiedenheit,

ebenso geAvinnt er daraus ein anderes Bild des Pharisäertums

als das geAvöhnliche, und gelangt zu dem Schlüsse, dass
die wahrhaft frommen Pharisäer von Christus Aveder
angegriffen noch dieser von jenen verfolgt und getötet Avurde. Diese
Schuld trifft das sadducäische llohenpriestertum. G. M.



598

A. DuRENGUES : Monsieur Boileau de l'archevêché. Agen,
Noubel-Lamy, in-8°, 339 p., 1907, 7 fr. 50.

Ce volume massif, où une table quoique détaillée remplace
mal la division habituelle en chapitres avec titres précis, serait
écrasant pour la personnalité, en somme très secondaire, de

l'abbé Boileau, si l'auteur n'avait profité des démêlés auxquels
prit part ce conseiller du cardinal de Noailles, pour traiter à

nouveau les questions du quiétisme, des Réflexions morales
du P. Quesnel, du Problème ecclésiastique, du Cas de conscience

et de l'Appel contre la bulle «Unigenitus». L'abbé Boileau, à

titre de commensal et de conseiller de l'archevêque de Noailles,
a été, effectivement, mêlé à toutes ces affaires. Saint-Simon l'a
étrangement calomnié ; mais son nouvel historien l'a justifié
très catégoriquement, et a fait ressortir la pureté de ses mœurs,
le sérieux de sa vie, sa modestie, son âpreté au travail, son
constant rigorisme malgré sa santé chétive, toutes choses qui
auraient dû, ce semble, abréger sa vie et qui cependant lui
permirent de vivre jusqu'à l'âge de 86 ans IÌ649-1735).

Les faiblesses et les tergiversations de l'archevêque de

Noailles envers le parti des jésuites, sont connues. Assez
janséniste pour déplaire à ces derniers et à Louis XIV, mais assez

royaliste pour accorder au roi à peu près tout ce que le roi
exigeait de lui, cet archevêque très honnête, mais très timide,
commit dans son administration fautes sur fautes. L'abbé
Boileau essaya de les empêcher, mais en vain. Plus janséniste que
son maître, il aurait voulu de la part de l'archevêque une
résistance plus ferme contre les jésuites et contre le parti
ultramontain; et lorsque l'archevêque se décida, en 1720, à un
accommodement, il montra, au contraire, une hostilité d'autant
plus grande contre la bulle «Unigenitus». Même encore en
1735, sentant ses forces faiblir, il renouvela son appel au futur
concile, et mourut ainsi fidèle à sa conscience.

Son historien n'hésite pas à proclamer cette vie «

admirable». C'est un courage rare de la part d'un chanoine, en ce

temps où le simple mot de jansénisme semble satanique à la
plupart des catholiques-romains actuels. Aussi l'honorable
chanoine s'empresse-t-il de remarquer (p. 237) qu'une ombre toutefois

obscurcit cette vie, à savoir, de la part d'un théologien
< qui savait par cœur son saint Augustin», l'oubli de cette



— 599 —

parole « décisive » de saint Augustin : « Rome a parlé, la cause
est finie. » On voit que le bon chanoine ne sait pas, lui, son
saint Augustin par cœur. S'il avait lu seulement le passage
en question, il aurait vu qu'il s'agissait d'une cause où l'Orient
avait déjà fait connaître son sentiment; qu'il ne manquait plus,
pour qu'il y eût l'unanimité nécessaire, que le témoignage du

patriarcat d'Occident; et que celui-ci exprimé, la cause en effet
était finie, non en A'ertu d'une prétendue autorité particulière
de Rome en matière doctrinale, mais simplement en vertu du

témoignage rendu par l'Eglise uniA'erselle.
Ce qui donne de l'intérêt à cet ouvrage, c'est la part très

active que l'abbé Boileau prit à réfuter et à faire condamner
Mme Guyon, en envoyant contre elle à Fénelon un véritable
réquisitoire (p. 136-155); c'est l'habileté avec laquelle Fénelon
se vengea, en représentant à Rome et à la Cour Noailles et
Boileau comme les instruments aA'eugles du jansénisme, si bien
que les quiétistes, vaincus en 1699, triomphèrent en 1703 sous
le nom de molinistes, et réussirent à déterminer Louis XIV à

demander au cardinal d'écarter l'abbé Boileau de son conseil
(p. 223-225;. L'auteur rappelle de curieux détails sur la genèse
du livre des Réflexions morales (p. 174-175). Il explique ainsi
le rôle de l'abbé dans l'affaire de l'Ordonnance du 20 août
1696, portant condamnation du livre de VExposition de la foi
(écrit par l'abbé Barcos et publié par Dom Gerberon). Boileau
et Bossuet avaient pris part à la rédaction de cette Ordonnance,

et le parti du P. Quesnel en fut exaspéré. « Quelle ne
dut pas être, dit M. Durengues (p. 191), la douloureuse
stupéfaction de M. Boileau en voyant tourner ainsi les choses. Très
attaché, très inféodé au parti, il n'avait vraiment pas le sens
janséniste. On se rappelle aA^ec quelle ingénuité il proposait
au P. Quesnel, pour les Réflexions morales, des corrections
de la plus rigoureuse orthodoxie. De même, et c'était le
reproche que lui adressait Fénelon, il aimait à répéter avec le
grand Arnauld, avec Quesnel, avec tous les chefs du parti:
Le jansénisme n'est qu'un fantôme. Mais il est évident qu'il
ne l'entendait pas comme eux. Pour lui, tout le monde
réprouvait sincèrement les cinq Propositions condamnées, sans
plus s'inquiéter et s'embarrasser si elles étaient ou non dans
Jansénius, et, toujours selon lui, l'accusation de jansénisme
n'était rien autre qu'une arme déloyale dans les mains des ad-



— 600 —

versaires cle la grâce augustinienne. Par conséquent, dans son
idée, le jansénisme était bien réellement un fantôme, et il
n'avait pas vu de mal à s'acharner sur cette chimère. Ainsi
s'explique comment, poussé plutôt que poussant, il avait laissé
son archevêque s'engager à sa suite, à l'égard du parti, dans
un fort mauvais pas. »

On lira aussi avec intérêt tout ce qui concerne le
Problème ecclésiastique (1698) et le Cas de conscience (1701-1703).
Bref, ce volume très documenté est important, non au point
de vue des doctrines, qui ne sont ni discutées ni éclaircies,
mais à celui des faits. Le long Appendice sur Mllc Rose, voyante
à laquelle l'abbé Boileau attacha trop d'importance dans
l'affaire du quiétisme, mérite aussi d'être signalé fp. 239-301).

E. M.

St. Grégoire de Nysse: Discours catéchétique, texte grec,
traduction française, introduction, notes critiques et index
par L. Méridier. Paris, A. Picard, in-12, 213 p., 1908, 3 fr.

Ce Discours tient, dans l'œuvre de Grégoire de Nysse,
une place très importante. 11 touche aux points les plus essentiels

du christianisme. Sa lecture s'impose à quiconque Areut

connaître la tradition catholique. Je me bornerai, ici, à signaler
la doctrine du Saint sur la Trinité, sur l'apocatastase et sur
l'eucharistie.

Trinité. Grégoire, dit M. Méridier, oppose l'inoGruGiç à

VovGîa; il explique la différence entre la substance et l'hypos-
tase. En ce sens, imonraGiç se trouve volontiers chez Grégoire
joint à TTQÓGiortov. Mais vnóarao'K était employé d'abord comme

synonyme de ovula (par exemple dans le symbole de Nicée).
Ce sens primitif reparaît quelquefois chez Gr... D'autres
parlaient d'une seule hypostase ; mais interrogés par Athanase,
ils ont déclaré ne pas prendre le mot dans le même sens que
les Sabelliens et en faire le synonyme de avola. Remarquer
qu'Athanase, bien que donnant en général au mot vtiogtugiç
le sens d'hypostase, l'emploie parfois comme synonyme de
ovGia Au synode d'Alexandrie, en 362, les deux formules : une
hypostase, trois hypostases, furent admises, à condition qu'on
leur gardât le sens orthodoxe. — Et encore : Grégoire emploie
indifféremment le mot ngoßionov et le mot inoGTaijiç pour dé-



— 601 —

signer les personnes divines, malgré la teinte de sabellianisme
du mot tcqóGuì^cov. Grégoire de Nazianze emploie plus
rarement que Basile le mot v^ooraoïç et se sert volontiers de

noóGwTTov, ce qui est une concession à la théologie occidentale
(voir Tertullien).

Apocatastase. Gr. enseigne que Satan lui-même doit être
finalement sauvé. Il donne à aïdjvoç non pas le sens d'éternel,
mais de très long. 11 réduit les peines de l'enfer au sentiment
à'c(i6%vvr} éprouvé par le pécheur et à la Gréorfiiç tûv dyaS-ùv.

\JaÎG%ivr] sert à consumer les pensées mauvaises; et il
développe l'idée que le feu de l'enfer est un xad-agGiov tcvq.

Eucharistie. M. Méridier dit : « La consécration du pain et
du vin dans le sacrement opère en eux le changement de

forme que les fonctions physiques déterminaient dans le corps
du Christ. Grâce à elle, le pain et le vin deviennent
immédiatement le corps et le sang du Christ. Dans cette théorie,
Gr. va notablement plus loin que Théodoret. Toutefois il serait
inexact de parler ici de transsubstantiation. Il s'agit pour Gr.
non d'un changement de substance, mais d'un changement de

forme. La théorie donnée par lui doit donc être étudiée en

dehors des théories occidentales. Elle n'a rien à voir avec
l'objet de la querelle qui mit aux prises, au XIe siècle, Bérenger

et Lanfranc. Par l'importance qu'elle attribue à l'ei'ôoç, elle
élude la difficulté d'expliquer un changement de substance
Jean de Damas a pris cette doctrine pour point de départ,
bien qu'il la dépasse en précision et en hardiesse. D'une part,
Jean affirme la complète identité des éléments consacrés aA'ec
le corps et le sang du Christ; de l'autre, il déclare que le pain
et le vin deAiennent par la consécration le corps historique
du Christ, une question que Gr. ne soulève même pas. Mais,
encore une fois, ces théories sont sorties du « Discours caté-

chétique», et au second concile de Nicée, en 787, la doctrine
de Jean de Damas devient celle de l'Eglise d'Orient. »

Que de conséquences à tirer de ces trois aveux! Entre
autres celle-ci : ce qui passe actuellement pour dogme était
autrefois simple théorie, et théorie particulière sans aucun
caractère dogmatique. E. M.

Revue intern, de Théologie. Heft 63, 190ä. 39



— 602 —

Rob. Helbling : Grammatik der Septuaginta, Laut- und Wortlehre.

Göttingen 1907. XVIII und 149 S.

Die gelehrte und gründliche Arbeit muss als ein wichtiger
Beitrag zur griechisch-biblischen Sprachforschung bezeichnet
werden, die in letzter Hinsicht auch der Erkenntnis der
neutestamentlichen Gräzität zu gute kommt. Der Verfasser berücksichtigt

die älteren, meist zerstreuten Arbeiten auf diesem
Gebiete, für dessen Offenlegung, wie er sagt, bisher noch Avenig
geschehen ist. Als oberster Grundsatz gilt ihm, das Griechische
der LXX zu den papyri, ostraka und Inschriften, soAvie zur
hellenistischen Literatursprache in Beziehung zu bringen, wie
das auch beim Neuen Testament geschehen muss: „Der Sonderbegriff

einer biblischen Gräzität, die ihre eigenen Wege geht,
unabhängig von der Welt, die sie umgibt, ist damit mindestens
in Frage gestellt, ja er kann sogar bereits als überwunden
gelten.a Wir haben in der LXX nichts anderes als die aus der
ersten griechischen Sprachperiode seit Alexander dem Grossen
hervorgegangene „Koivi," vor uns, welche im Gegensatz zu jener,
als der Zeit des Sonderlebens der Dialekte, die Periode der
Spracheinheit ist. Durch die Einsicht in den Charakter der
Sprache der LXX schwinden, abgesehen davon, dass man immer
in ihr eine Übersetzung vor sich hat, die meisten sogenannten
Hebraismen, woraus folgt, dass auch sie dem hellenistischen
Leser verständlich waren. G. M.

A. Houtin: La crise du clergé, 2e éd. revue, modifiée et aug¬
mentée. Paris, E. Nourry, 334 p., 3 fr. 50, 1908.

Nos lecteurs connaissent déjà la première édition de cet
important volume '). La seconde est plus précieuse encore, vu
ses additions. Ce sujet qui touche à tant de personnes, ne
contient cependant aucune personnalité, tant l'auteur est maître
de lui-même et de ses appréciations, tant sa critique est
objective et en quelque sorte impersonnelle. Cette documentation
ferme et serrée est de premier ordre. Aucune page n'est
refutable. Ce qui est dit de MM. Loisy, Duchesne, Tyrrell, de
Meissas, etc., semble absolument fondé. On remarquera aussi le

') Avril 1907, p. 366-370.



— 603 —

tableau comparatif entre les années 1877 et 1906, relativement
au manque de prêtres; après la suppression du budget des

cultes, le péril s'aggrave terriblement. Plusieurs documents
relatifs à ce qu'on appelle «modernisme», et d'ailleurs très
intéressants, sont cités par l'auteur. Bref, ce volume est rempli
de tant de choses qu'il est impossible de l'analyser en quelques
lignes; je préfère engager les lecteurs à le lire très attentivement.

L'esprit de l'auteur se reflète avec netteté dans les lignes
suivantes (p. 7-8):

«Il n'est point étonnant que des natures fières et libres
refusent quelquefois d'obéir à des ordres arbitraires ou
injustes, et préfèrent la révolte à ce qu'elles sont amenées à
considérer comme un perpétuel esclavage Le caractère spécial
de nombreuses crises actuelles consiste en ce qu'elles viennent
de l'intelligence, et non point du caractère ou des mœurs. Ce

sont des drames de tête. Ceux qui partent, déclarent que le

dogme ecclésiastique est faux, qu'ils ne peuvent vivre dans
l'imposture et dans le mensonge. Ils avaient cru prendre un
sacerdoce, ils ne veulent pas faire un métier. Ce ne sont pas
des dévoyés, ce sont des fourvoyés. Après avoir été dupes, ils
refusent d'être complices. »

Ce style, digne de Tacite par son énergique concision,
donne un singulier relief aux aveux et aux griefs. L'Eglise de

Rome aura beau faire, elle n'effacera pas les stigmates que ce
volume imprime sur son front, et qu'elle ne mérite que trop
par ses fausses doctrines, ses fausses méthodes et sa fausse
éducation.

Dans cette seconde édition, l'auteur a retranché de la
première quelques chapitres relatifs aux évêques, chapitres qu'il
veut évidemment compléter et transformer en un ouvrage
distinct, qu'il intitulera: Evêques et Diocèses. Déjà la première
série de ces monographies vient de paraître à la librairie
Nourry, in-12, 120 p.; elle contient des études sur le cardinal
Perraud, sur les diocèses d'Autun, de Cambrai, de Clermont,
de Lyon et de Tours. Nous attendons la seconde série avec
impatience; elle sera entièrement nouvelle. E. M.



— 604

D. Ernst Kühl: Erläuterung der paulinischen Briefe unter
Beibehaltung der Briefform. 1. Band: Die älteren Briefe des
Paulus. Gr. Lichterfelde-Berlin 1907. 418 S. Mk. 6.

In den von allen Richtungen der protestantischen Theologie
gemachten Versuchen, das Neue Testament dem Verständnis
und der Liebe der „modernen" Menschen nahezubringen,
bedeutet das vorliegende Werk des positiven Verfassers etwas

ganz Eigenartiges. Es bringt eine von Vers zu Vers
fortschreitende Wiedergabe des paulinischen Textes, nicht in
wörtlicher Übersetzung, sondern in der Art, dass darin zugleich der
Sinn der Gedanken, die Erläuterung der Begriffe, die Erklärung
der Übergänge u. s. av. enthalten ist, also geAvissermassen eine
Paraphrase nach modernem Geschmack und Bedürfnisse, das
alles aber so kurz und klar, so die eigentliche Diktion von
Paulus schonend, dass man den Text in einem Zuge weiterliest,

als ob man wirklich dessen Briefe vror sich hätte. Auf
diese Weise verschwinden die stilistischen Härten, die rabbi-
nischen Spitzfindigkeiten und verschlungenen Schlussfolgerungen
des Apostels wie spielend vor dem Verständnisse des Lesers.
Der berufene Exeget aber wird überall erkennen, Avie geschickt
und einfach die Avissenschaftliche Erklärung Satz um Satz in
die Arbeit verwoben ist. Freilich kann man ja auch
verschiedener Meinung sein, ob das von Kühl eingeschlagene
Verfahren überhaupt statthaft oder ob es denn noch Paulus sei,
der in diesem Gewände zu uns rede. Demgegenüber ist es

jedenfalls ein schönes und fruchtbringendes Unternehmen, den
Gedankengang des Apostels aus seiner oft schweren Verständlichkeit

und häufigen Bezüglichkeit auf ganz persönliche und
örtliche Verhältnisse in das allgemeine Empfinden und Bedürfen
der Christen herauszustellen und dadurch die Liebe zur
hl. Schrift zu wecken.

In dem vorliegenden 1. Band sind als ältere Briefe
nacheinander behandelt: 1. und 2. Thessalonicher, Galater, 1. und
2. Korinther und Römerbrief. Druck und Papier sind vorzüglich.

G. M.



— 605 —

E. Lavisse : Histoire de France. T. VII : Louis XIV, la
religion, les lettres, les arts, la guerre, 1661-1685. Paris,
Hachette, in-80, 415 p., 1907, 6 fr.

C'est un véritable monument que M. Lavisse, aidé de ses

collaborateurs, élève à la gloire de la France. Cette Histoire
de France — qu'il ne faut pas confondre avec VHistoire générale

qui a été publiée, aussi sous sa direction, chez Colin —
comprendra 18 volumes. Celui-ci est le 14e.

La division en est très simple. Deux parties : à l'intérieur,
le gouvernement de la religion et de l'intelligence ; à l'extérieur,

la politique de 1661 à 1685. Sous ces titres généraux,
des sous-titres avec des subdivisions assez nombreuses et des
indications dans les marges; le tout, sans fatigue et avec un
résultat de clarté voulu et obtenu. Les sources de cette époque
sont si abondantes que l'auteur est forcé de trier et de se

borner aux faits principaux. 11 évite ainsi le fouillis des détails
secondaires; son récit, substantiel et sobre, gagne en clarté;
il est écrit avec aisance et esprit. L'auteur s'applique
manifestement à être aussi objectif et aussi impartial que possible.
Tel lecteur, indépendant aussi, ne sera pas toujours de son
avis; mais tous, à quelque école qu'ils appartiennent, rendront
certainement justice au sérieux de son exposition.

On est d'abord surpris des titres donnés aux livres VI et
VII: «le gouvernement de la religion», et «le gouvernement
de l'intelligence». En réalité, ils sont justes, en ce sens que,
bien que ni la religion ni l'intelligence ne soient matières
gouvernables mais plutôt matières gouvernantes, cependant
Louis XIV et ses ministres ont Aroulu gouverner et les
consciences et les esprits. On pourrait dire avec plus de vérité
qu'ils ont cherché à gouverner par la religion, ainsi que par
les lettres, les arts, les sciences, comme moyens de domination.
Comment ont-ils réussi? M. Lavisse termine sa triple étude sur
le jansénisme, le gallicanisme et le protestantisme, par ce mot:
« La politique contre les réformés, comme la politique contre
Rome et contre les jansénistes, finira en banqueroute » (p. 80).
Pourquoi? Il serait intéressant et fort utile de l'expliquer. Mais
M. Lavisse, qui fait de l'histoire et non de la philosophie de

l'histoire, n'était pas chargé de pénétrer dans cette difficile
question, et il ne l'a pas touchée. Il s'est borné à constater



— 606 —

la déchéance de l'Eglise de France, comme aussi celle de la
royauté de droit divin. «L'Eglise gallicane, dit-il, cliente du
Roi, domestiquée, asservie, et qui jamais plus ne se réunissait
selon les formes canoniques, était une puissance déchue, à

laquelle l'histoire ne peut s'intéresser. Quant au régime du
« sacerdoce royal » rêvé par l'av^ocat général Talon et qui
aurait doublé d'un despotisme religieux un despotisme politique,
il eût été intolérable. La parole du Christ: Rendez à César
ce qui appartient à César et à Dieu ce qui appartient à Dieu,
fut une parole libératrice. Avoir deux maîtres au lieu d'un,
c'est un commencement de liberté» (p. 37).

La pauvre Eglise de France de 1682 ressemblait à une
femme qui voulait être battue par le roi — c'était la comparaison

de Mme de Grignan, comparaison que Mme de Sévigné
trouvait « divine » — comme de nos jours elle veut encore
être battue, mais par le pape. Il semble qu'il soit de sa
destinée d'être toujours battue par l'un de ses deux maris. M.
Lavisse n'a pas dissimulé le coup de fouet que le pape donna
en plein Aisage aux évêques de 16S2, par son bref du 11 avril,
« où il leur disait à peu près qu'ils étaient des lâches», et cela,
parce qu'ils étaient en effet lâchement soumis à la volonté de
Louis XIV. Toute cette affaire fut un mélange de comédie et
de tragédie: de tragédie, pour la forme et pour sauver les

apparences qu'il fallait sauver, soit du côté de Rome, soit du
côté du Roi; de comédie, parce qu'au fond ni le pape ni le
Roi ne voulaient sérieusement ce schisme dont ils avaient sans
cesse la menace à la bouche. Le pape n'en voulait pas, parce
qu'il sentait très bien, comme un cardinal lui en fit l'observation,

que « la France était dans une telle situation que de son
changement dépendaient la durée et la dignité du siège
apostolique » (p. 35). Louis XIV en voulait encore moins, d'abord
parce qu'il était plus Italien que Français et plus papiste que
catholique, ensuite parce qu'il croyait avoir besoin de l'autorité
du pape, soit pour mieux tenir en bride ses sujets, soit même

pour obtenir des faA'eurs ecclésiastiques à son fils adultérin,
le Comte du Vexin, qui avait dix ans et à qui son père voulait

donner des abbayes. Situation grotesque. Que penser de

la fierté du grand Roi, lorsqu'au plus fort de la querelle de
1682 il ose demander au pape les dispenses nécessaires pour
que cet enfant puisse être abbé en titre? Innocent XI était



— 607 -
trop habile pour refuser. Et le grand Roi de le remercier, en
l'assurant « de son obéissance filiale envers Sa Sainteté » et en
ajoutant: «Nous prions Dieu, très saint Père, qu'il vous
conserve longtemps au régime et gouvernement de notre sainte
mère l'Eglise » On comprend aisément qu'un tel roi ne voulût
pas « coiffer le turban », et qu'il préférât baiser la mule.

Le portrait que M. Lavisse trace d'Innocent XI est court,
mais piquant. « C'était un pape de mœurs austères, très pieux,
d'imagination visionnaire. Il avait l'esprit hanté par les grands
souvenirs de la papauté. Il distribuait entre les rois les rôles
de la guerre contre le Turc. Il offrit à Louis XIV le trône de

Constantinople et des royaumes pour les enfants de France.
Occupé de son autorité par-dessus toutes choses, dont il ne
connaissait pas assez les bornes, il s'affligeait et s'irritait si

on lui contestait l'infaillibilité. On disait que lui parler, c'était
se casser la tête contre la muraille. Il déclarait : « Lorsqu'il
s'agit de conscience, il faut satisfaire à Dieu et à son devoir,
et après laisser à Dieu le soin de ce qui pourrait arriATer. »

Cela n'empêchait pas qu'il n'eût rien à désirer pour la finesse,
l'application au secret et à la dissimulation. Tantôt on le A-oyait
emporté, rageur, se remuant sur sa chaise, avec peu de décence

pour un pape, et tantôt il câlinait et il larmoyait. Il était
tourmenté par des pierres qu'il avait dans les reins, et dormait
très mal. Il était mélancolique, ayant nourriture perpétuelle
de chagrins et de dégoûts » (p. 23).

M. Lavisse a bien compris le rôle assez misérable de Bossuet

dans toute cette affaire. Le sermon d'ouverture de
l'assemblée est « une belle épopée embarrassée d'une plaidoirie
médiocre* (p. 28). L'analyse qu'il en donne, justifie cette
médiocrité. Le « tour de force » de Bossuet — si tour de force il
y a —, c'est « d'avoir si bien parlé pour n'a peu près rien
dire». Bossuet aurait voulu faire croire qu'il y a un «mystère
de l'unité catholique » et qu'il faut l'accepter comme tous les
mystères, en fermant les yeux. En fait, rien de plus clair et
de moins mystérieux; mais ce qui était incompréhensible, c'était
précisément le gallicanisme bâtard de Bossuet, qui avait à

ménager le pape, dont il sollicitait le gratis de ses bulles Comment

rompre avec un homme auquel on tend humblement la
main? Courtisanerie d'un côté, servilité de l'autre; mais sur
les lèvres, mots pompeux et lyriques! Avec Claude toutefois,



— 608 —

Bossuet ne fut pas lyrique; son argumentation sur les périls
de l'examen est puérile (p. 55).

Sur les jésuites, M. Lavisse fait quelques bons aveux. Il
faut lui en savoir gré en ces temps de veulerie où l'esprit jésuitique

survit en France à l'expulsion de la Compagnie. «Il est
certain, dit-il, que les Jésuites cherchaient à se faire des
créatures dans les familles importantes par le moyen des bénéfices
dont le Père de la Chaise avait la « feuille » (p. 22). Et encore :

« Les jésuites semblent bien avoir joué double rôle, en tenant
à Rome pour le pape, et à Paris pour le Roi. Mais il est
singulier que les jansénistes soient devenus les fils dévots de

Rome, qui a condamné leur doctrine, et que le pape les choie
comme des fils chéris » (p. 24). Hélas oui, c'est une des
faiblesses et des contradictions du parti janséniste, d'avoir fait
la cour à Rome quand Innocent XI a attaqué leur persécuteur
Louis XIV, comme s'ils n'avaient pas pu lutter en même temps
contre leurs deux adversaires, Louis XIV et la papauté. Innocent

XI les a choyés en apparence, pour faire pièce à

Louis XIV, qui les persécutait; ils n'ont pas vu que dès que
le pape aurait de nouveau intérêt à lancer Louis XIV contre
eux, il le ferait. Naïveté et illogicité. Les anciens-catholiques,
qu'on regarde à tort comme les fils ou les continuateurs des

jansénistes, ne sont que leurs admirateurs; et encore
n'admirent-ils que les qualités et non les erreurs ni les torts, qui
sont malheureusement trop nombreux.

M. LaAisse reproche au christianisme de Port-Royal d'avoir
été une «religion d'orgueil» (p. 3). Je suis surpris qu'un esprit
aussi perspicace ait pu répéter cette banalité. Est-ce pour faire
écho au mot de l'archevêque Péréfixe: Ces religieuses sont
«orgueilleuses» comme des démons? Mais la fidélité à la
conscience peut-elle être assimilée à l'orgueil? Ou bien, veut-on
taxer d'orgueil les évêques dits jansénistes de ce qu'ils
exigeaient de leurs fidèles une sorte d'austérité et de perfection?
«Ces éArêques étaient de pieux anarchistes», dit M. Lavisse
(p. 12). Que ne doit-il pas dire des évêques d'aujourd'hui, qui
s'efforcent ouvertement de saper les lois de l'Etat? Ou encore,
accuse-t-on les jansénistes d'orgueil comme on accusait les

huguenots d'opiniâtreté, simplement parce que les Français
n'aiment pas les causes perdues et les affaires manquées, et



— 609 —

qu'ils imputent facilement à l'orgueil ce qui cependant n'est

que fidélité à la vérité et à la conscience?
Encore un grief. M. Lavisse écrit : « Louis XIV avait trop

de bon sens pour ne pas comprendre combien il était périlleux
d'entreprendre une exacte définition du pouvoir pontifical »

(p. 20). Et c'est de cette assertion que part M. Lavisse pour
conclure que le pape seul doit être juge de la foi, et que par
conséquent son infaillibilité est nécessaire! En réalité, rien de

plus facile que de définir exactement le pouvoir de l'évêque
de Rome : toute l'histoire et les canons de l'ancienne Eglise
sont là qui le montrent à qui veut voir. Le prétendu bon sens
de Louis XIV n'était, comme nous l'avons vu, que pusillanimité

et illogicité.
Que de choses intéressantes n'y aurait-il pas à noter dans

cet important volume, soit pour l'histoire de la littérature, soit
pour celle de la politique Les lecteurs sérieux suppléeront à

l'insuffisance forcée de cet article: ils le liront et l'étudieront.
E. Michaud.

L. G. Lévy : Une religion rationnelle et laïque, 3e édition.
Paris, E. Nourry, in-12, 115 p., 1 fr. 25.

Qu'il faille une religion et que cette religion doive être
rationnelle, c'est-à-dire raisonnable, ce petit volume le démontre
très nettement. Quant à l'épithète de « laïque » que lui donne
M. le rabbin Lévy, elle est d'autant moins heureuse que les
livres de l'A. T. sont remplis des mots sacerdoce et sacrifice,
difficilement compatibles avec le sens actuel du mot laïque. Si
M. Lévy avait voulu dire que la hiérarchie sacerdotale, clans

toutes les religions, a trop souvent outrepassé ses légitimes
fonctions et ses droits ; qu'ainsi elle a causé de grands
dommages à la religion ; qu'il est temps, par conséquent, qu'on
rappelle les laïques religieux à leurs devoirs et à la pratique
de leurs droits, et qu'un tel laïcisme serait très bienfaisant à

la religion, en ce sens M. L. aurait raison et nous l'applaudirions.

Mais il connaît le sens exclusif attaché actuellement au
mot «laïque», et dès lors nous ne saurions approuver ni son
judaïsme nouveau, dans lequel nous voyons une rupture avec
l'ancien, ni sa façon d'exclure tout clergé, quel qu'il soit. Un
clergé rationnel, sage, zélé sans zélotisme, est nécessaire pour



— 610 —

donner efficacement à la religion le caractère stable de sainteté

et d'idéalisme que le simple laïcisme ne saurait lui assurer.
La première partie, où l'auteur démontre «qu'une certaine

forme de religion est parfaitement compatible avec les affirmations

de la pensée moderne, de l'aveu même des philosophes
le plus décidément attachés à la méthode expérimentale, et que
la religion conserve sa valeur propre eminente, en ce qu'elle
répond à des besoins profonds et indestructibles de l'esprit et
du cœur humains», cette partie, dis-je, est très bonne. Un
point toutefois me paraît défectueux, celui où l'auteur semble
mettre en doute la force de la démonstration de l'existence de

Dieu, sous prétexte que la nature de Dieu ne saurait être
exactement définie par nous. Existence et nature sont deux
questions très distinctes (p. 37).

La seconde partie est un plaidoyer très habile en faveur
du judaïsme moderne. L'auteur toutefois est loin de résoudre
toutes les difficultés en rejetant le surnaturel et la réA'élation,
sans même prendre la peine de les définir : qu'est-ce, en effet,
qu'un judaïsme sans révélation et sans surnaturel? M. Lévy
est trop de l'école de MM. Buisson et Séailles. Il a cependant
le bon esprit de reconnaître qu'il faut des rites religieux. Quels
sont ceux qu'il désire conserver dans le judaïsme nouveau?
Il ne le dit pas (p. 100-101). C'est cependant un point capital,
et son plaidoyer perd singulièrement de sa valeur par suite
de ce silence et de cette obscurité.

Pour nous, chrétiens, qui saArons que le christianisme a ses
racines dans le A*rai judaïsme, nous ne pouvons que nous
réjouir en voyant glorifier l'admirable et très surnaturel prophétisme

de la Bible. Mais nous croyons que le judaïsme laissé à

ses imperfections et à ses insuffisances, privé de la grande
réforme opérée par le Christ, restera toujours impuissant à

côté du christianisme bien compris; nous croyons que la
dogmatique chrétienne ramenée à sa pureté primitive, et la liturgie

chrétienne, maintenue dans ses rites symboliques pleins de

poésie et de grâce, assurent à jamais la supériorité du
christianisme sur le judaïsme. Ce n'est qu'avec le christianisme que
M. LéA-y pourra réaliser la réforme du judaïsme qu'il rêve.

E. M.



611 —

Monsignor Montagnini: Les Fiches pontificales, Dépêches,
Réponses et Notes historiques. Paris, E. Nourry, in-12,
236 p., 1908, 3 fr. 50.

L'histoire des fameuses fiches du célèbre Monsignor est

trop connue pour qu'il soit besoin de la répéter. Le but de

cette notice est simplement de tirer de ces faits une
conséquence, qui devrait être une leçon pour tous les pays où il y
a encore des nonces et des auditeurs de nonciature. Quoiqu'il
ne faille pas dire : ab uno disce omnes, cependant les procédés
du nonce Lorenzelli et de l'auditeur Montagnini ne sont
malheureusement pas exceptionnels. Lorenzelli, qui a été qualifié
de «misérable» par M. de Narfon, est cité dans ce volume
(p. 89), comme demandant habituellement, pour frais
d'informations canoniques, 900 fr. pour les éA'êques, 1500 fr. pour les

archevêques, et exceptionnellement 300,000 fr. pour un
personnage exceptionnel (Mme X toutefois n'en versa que 150,000);
ce qui n'empêcha pas ce nonce de recevoir, même après ces

prouesses, le cardinalat. Quant aux fiches ou informations
adressées au cardinal secrétaire d'Etat Merry del Val, elles
entrent dans des détails intimes, comme toutes les communications

des espions et des délateurs. « Tous les délateurs ne
sont pas au Grand-Orient », disait l'abbé Hemmer. Il va de soi
qu'aucune n'est accompagnée de l'ombre d'une preuA7e. Ce sont
de simples racontars, ou des insinuations, des piqûres pour
inoculer le poison. «Les évêques parlent trop» (p. 68)...
«Batiffol est coupable» (p. 71)... «La Rochelle est coupable»
(p. 43) « Mgr Lacroix a une lacune cérébrale » (p. 40)
« Duchesne bien plus mauvais que Péchenard » (p. 72), etc.
Cela suffit à M. Merry del Val, qui est enchanté. Il écrit à l'auteur

(p. 81): «Vous devez avoir tant besoin d'un congé, mon
pauvre ami ; mais vous rendez teint de services à l'Eglise,
services absolument nécessaires en ce moment, que je n'ose pas
vous éloigner présentement de Paris. » D'autres fois, les fiches
sont absolument scandaleuses ; voir celle qui concerne le

prêtre X, accusé d'immoralité, et qui pourtant a été agréé
comme évêque (p. 60). «Je considère en philosophe toute cette
basse-cour», écrit l'évêque de Dijon, Le Nordez (p. 51). M.
Montagnini va même jusqu'à écrire (p. 51) : «M?r Lobbedey (évêque
de Moulins), que l'archevêque de Cambrai réclame comme



— 612 —

coadjuteur, aurait eu un de ses frères ramassé ivre-mort dans
la rue il y a peu de temps ; un autre de ses frères, avec lequel
il a rompu, a ouvertement une conduite immorale. »

Bref, tout ce volume est navrant. Voilà donc à quoi
s'occupent les nonces et leurs employés: ou chercher à découvrir
des scandales en accréditant les commérages des concierges,
ou chercher à faire payer cher les bons témoignages et les
recommandations en pareilles circonstances. Et c'est avec de
tels procédés qu'on fait des évêques-créatures, ou qu'on défait
ceux qui ne courbent pas l'échiné assez bas. Et c'est là
l'administration supérieure, le haut sacerdoce, la grande fonction
hiérarchique, l'admirable discipline de ce qu'on appelle «l'Eglise
romaine >, ou même «l'Eglise» tout court!

Que les Etats sachent donc, une fois pour toutes, en
présence de ces documents authentiques, à quoi servent les nonces
qu'ils accréditent; comment ils fomentent mille intrigues clans
le clergé et même parmi les laïques influents; comment ils
excitent en dessous les personnages politiques et les dames-

apôtres à entraver et même à renverser les ministères, donc
à troubler l'ordre public, à nuire à l'Etat autant qu'à l'Eglise.

La Table qui termine le volume permet aux lecteurs de

distinguer facilement les archevêques, les évêques et les
ecclésiastiques divers dont Montagnini s'est occupé, ainsi que les
hommes d'Etat et de gouvernement, les présidents Loubet et
Fallières, les ministres, les ambassadeurs, M. Combes, M.

Clemenceau, M. Delcassé, sans oublier les publicistes comme
MM. de Bonnefon et de Narfon, l'école Brunetière, le Sillon,
le Temps, l'Univers, etc. Et nunc erudimini. Maintenant que
vous connaissez de quoi et comment est faite la cuisine
romaine, Messieurs, a?ous êtes servis! Bon appétit!

P. Saintyves : Les Vierges mères et les naissances
miraculeuses. Essai de mythologie comparée. Paris, E. Nouny,
in-12, 280 p., 1908, 3 fr. 50.

Si l'on veut avoir une idée des aberrations naïves
auxquelles se liA-re l'esprit humain, d'après les traditions et les

légendes les plus anciennes, au sujet de l'origine mystérieuse
de la vie et de sa transmission non moins mystérieuse, il suffit



— 613 —

de lire ce livre. Il est rempli de renseignements puisés aux
sources les plus diverses. L'auteur, bien connu pour son
érudition dans les matières mythologiques, a essayé de mettre un
certain ordre dans l'exposition des mythes en question, mais
cet ordre importe peu pour le moment. Ce qui importe .avant
tout, c'est le fait même des mythes et des croyances, non
seulement parmi les populations les plus anciennes, mais même
encore à l'époque de la fondation du christianisme, bien plus,
même encore de nos jours, en pleine période de civilisation
dite philosophique et scientifique.

Ce livre est inanalysable, étant donnée l'abondance des

détails qui y sont accumulés. Quelques titres de chapitres
indiqueront l'ordre des matières: L'horreur de la stérilité, les

pierres fécondantes et le culte des pierres les théogamies
aquatiques et le culte des eaux, pratiques fécondantes du culte des

plantes, totems végétaux, théogamies phytomorphiques,
naissances miraculeuses dues à l'action simultanée des plantes divines
et des eaux sacrées, théogamies thériomorphiques, mythologie
des unions de Jupiter sous des formes d'animaux, fécondations
météorologiques, théogamies solaires, théogamies anthropomor-
phiques, etc.

Dans un dernier chapitre, l'auteur aborde la question de

la conception miraculeuse du Christ, sous ce titre : L'idéalisation

de la naissance du Christ. Ce que M. Loisy a affirmé en
étudiant simplement en eux-mêmes les récits de Matthieu et de

Luc, M. Saintyves le développe à la lumière des légendes
payennes et juives répandues parmi les premiers chrétiens. Il
cite Origene, et rappelle un de ses principes de critique
historique, à savoir (p. 241): «On ne saurait douter de la vérité
d'une tradition même douteuse ou appuyée d'insuffisants
témoignages, lorsqu'elle est visiblement la réalisation d'une prophétie.

» Il explique en particulier, à ce point de vue, « le thème
de l'étoile de la nativité », « le thème des animaux adorateurs
et secourables » (le bœuf et l'âne) », «le thème de la persécution
de l'enfance des grands hommes, le massacre des Innocents et
la fuite en Egypte», le sens du mot almah dans Isaïe (p. 258
à 260), la conception miraculeuse de Jean-Baptiste (p. 263-267).
Il conclut ainsi :

« Des légendes comme celle de la naissance de Jésus chez
les chrétiens, ou comme celle de la naissance de Baptiste chez



— 614 —

les Sabéens, sont les dernières fleurs d'une longue et intense
culture. La seconde s'est greffée sur les restes d'un culte
naturaliste où l'eau et les astres jouaient les rôles essentiels. On

peut aujourd'hui la considérer d'un point de vue purement
archéologique. La première s'est trouvée associée à l'une des
manifestations les plus hautes de l'effort humain vers la sainteté,

ou comme eussent dit des Grecs : vers la Sagesse. Elle
vit encore de la pleine existence des croyances vivantes. On

y croit de toute son âme, on y croit de tout son cœur, et
beaucoup sont persuadés que le sort de la moralité est
indissolublement lié à cette légende merveilleuse. Je serais désolé

que, si l'un de ceux-là me lisait, il considérât mon livre comme
l'attaque méprisante d'un sceptique et qu'il ne vît en moi qu'un
démolisseur des fondements de la morale. Persuadé que la
moralité a des liens effectifs avec la religion, je suis non moins
assuré qu'elle est indépendante de Iacceptation d'un récit légendaire.

»

L'auteur rejette « le sens scolastique » donné aux enseignements

chrétiens, mais, croyant aux bienfaits de l'étude critique
de l'Evangile, il déclare être du nombre des vrais chrétiens,
et avec eux il «adore le Père céleste, qui fut le Père du Christ
et qui demeure le nôtre, véritable lien des esprits et source
idéale de la fraternité des générations humaines».

Ce volume d'érudition peut être considéré comme une
Introduction scientifique au volume de M. Guillaume Herzog
sur «la Sainte Vierge dans l'Histoire». E. M.

Herrn, vox Soden: Die Schriften des Neuen Testamentes in
ihrer ältesten erreichbaren Textgestalt hergestellt auf Grund
ihrer Textgeschichte. 2. Abteilung : Die Textformen. Berlin,
AI. Duncker.

Der 1902 erschienenen 1. Abteilung des gewaltigen Werkes
ist nunmehr die 2. Abteilung gefolgt (ohne Jahreszahl fortlaufend
S. 707—1648). Wir können nur das bei der Besprechung des

früheren Teils (Revue 1904, S. 337) geäusserte Erstaunen über
dieses Riesenunternehmen von Fleiss und Gelehrsamkeit wiederholen.

Während die 1. Abteilung den „ Textzeugen "¦ in fast
sämtlichen erreichbaren Handschriften aller Länder nachging,



— 615 —

bildet die vorliegende den untersuchenden Teil, der aus ihnen
die verschiedenen „Textformen" festzustellen, zu gruppieren
und auf ihre ursprünglichste Gestalt zu bringen unternimmt.
Zuerst Averden zwei bereits mehr oder minder erkannte Typen
behandelt: Der eine als K Kotvi]) bezeichnete Typ wird in der
Hauptsache in den ältesten Drucken bis zur recepta Elzev.
dargeboten, der andere H Heyschius) ist jener, der nach
den Arbeiten von Tregelles, Tischendorf, Westcott-Hort u. a.
die ursprünglichere Form von K darstellt. Aus den Kollationen
hat sich dann aber nach von Soden ein dritter Typ J ergeben
(S. 1041 ff'.), den er mit K und H als völlig gleichstehend
bezeichnet, dem es aber nicht gelang, „sich alle anderen
Textgestalten verdrängend und das Feld behauptend durchzusetzen,
ähnlich wie es K zu teil wurde, seit K der Text von Konstantinopel

geworden war. Dagegen hat sie (die Redaktion J) noch
stärkere Abwandlungen erlebt als K, so dass J auch darin dem

stereotyp gebliebenen H ganz unähnlich ist. Aus diesen Gründen

erklärt es sich, dass die Textkritik ihre Spur nicht fand,
genauer gesprochen, Avohl auf allerlei \7erlorene Spuren stiess,
aber ohne zu wissen, wohin sie führten".

§ 299 ff. sucht dann die Orientierung für einen den drei
Typen J H K zu Grunde liegenden Urtext J-H-K, und zwar
(für alle neutestamentlichen Schriften, Avährend bisher nur die
Evangelien berücksichtigt waren) nach der rein sprachformalen
und der die Textmaterie verändernden Seite hin. § 330 ff. will
die ältesten Sonderlesarten der auf J-H-K aufgebauten Rezensionen

durch Zuweisung derselben zu K (z. B. Chrysostomus und
die Kappadocier), H (z. B. Athanasius, Kyrill von Alexandrien,
die koptischen Übersetzungen) und J (z. B. Kyrill von Jerusalem,
Eusebius von Cäsarea) aufdecken (nur für die EA7angelien).
§ 346 f. untersucht endlich die Textzeugen vor J-H-K bis Marcion

und Tatian, um auf diese Weise festzustellen, avo sich seine
erste Benutzung nachAveisen lässt.

Wenn auch mit Sicherheit schon jetzt anzunehmen ist, dass
viele Feststellungen von Sodens Hypothesen sind, die als solche
Avieder verschwinden werden, so wird doch der Dienst, den er
der Erforschung des neutestamentlichen Textes erwiesen hat,
unschätzbar bleiben. G. M.



- 616 —

A. R. Wallace : La place de l'homme dans l'univers, trad.
par Mme Barbey-Boissier. Paris, Reinwald, in-8° avec planche,
10 francs.

Cet ouvrage est à étudier et à méditer. Louons d'abord
la traductrice, dont le style clair charme le lecteur. Quant à

l'auteur, son système est connu. En 1872, il écrivait: « Cest
certainement un grand progrès que de se débarrasser de l'opinion

qui admet l'existence de trois choses distinctes: d'une

part la matière, objet réel existant par lui-même, et qui doit
être éternel, puisqu'on la suppose indestructible et incréée;
d'autre part, la force, ou les forces de la nature, données ou
ajoutées à la matière, ou bien constituant ses propriétés
nécessaires ; enfin l'intelligence, qui serait ou bien un produit de

la matière et des forces qu'on lui suppose inhérentes, ou bien
distincte, quoique coexistant avec elle. Il est bien préférable
de substituer à cette théorie compliquée, qui entraîne des
dilemmes et des contradictions sans fin, l'opinion bien plus simple
et plus conséquente, que la matière n'est pas une entile distincte
de la force, et que la force est un produit de l'esprit... La
manière de voir à laquelle nous sommes arrivés me paraît
plus grande, plus sublime et plus simple que toute autre. Elle
nous fait voir dans l'univers un univers d'intelligence et de

volonté... La grande loi de continuité que nous A^o37ons dominer
dans tout l'univers, nous amène à conclure à des gradations
infinies de l'être, et à concevoir tout l'espace comme rempli
par l'intelligence et la volonté* (p. VII-VIII).

Dans une étude sur le Darwinisme publiée en 1889, Wallace

considère, dans l'évolution générale du cosmos, trois
marches absolument distinctes: l'état inorganique, l'état organisé

avec l'apparition de la sensibilité, et enfin celui de

l'apparition du mental humain, et il trouve là l'indication claire de

l'existence d'un univers invisible spirituel, auquel le monde de

la matière est complètement subordonné, et il déclare que les
manifestations de la vie dépendent de différents degrés d'influx
spirituel. Il ajoute ensuite cette affirmation, que: pour nous, le

but ultime, la seule raison d'être du monde, est le développement

de l'esprit humain associé au corps. C'est le but humain
de l'univers. Wallace est convaincu que l'homme est un fait
unique dans l'univers, et il voit en cela une Intelligence suprême



— 617 —

coordinatrice de l'ensemble des phénomènes de l'univers, tous
dirigés vers ce but unique, la manifestation de l'homme sur la
terre (p. VI).

Dans une intéressante introduction placée en tête de ce

volume, M. Th. Tommasina remarque que, dans cette théorie,
la création continue remplace le concept d'une création qui
aurait eu lieu à une certaine époque une fois pour toutes. Dieu
est donc en dehors et au-dessus des choses; car il n'est pas
possible de confondre ici le créateur avec la chose créée. Tandis

qu'en s'arrêtant, comme l'ont fait plusieurs philosophes, à

la volition divine, sans tenir compte de son activité créatrice
incessante, on tombait dans l'idée panthéiste du Dieu se
confondant avec la nature, ou dans le matérialisme qui divinise
l'inconscient. On a donc le sentiment d'un Dieu personnel,
sentiment « qui ne peut nullement être expliqué comme un simple
effet d'atavisme, car cette explication ne donne aucune raison
de son origine » (p. XIII).

M. Tommasina conclut ainsi (p. XVIII): «Il y a donc un
fait d'ordre métaphysique qui doit être admis scientifiquement
comme vérité fondamentale : car ce fait est le point de départ
nécessaire pour toute explication physico-mécanique, soit des

phénomènes partiels, soit de l'ensemble de l'univers et des lois
qui le régissent. L'univers est donc le résultat d'une énergie
continuellement créée: car dans le vide absolu, le mouvement
ne peut ni se produire, ni se conserver, c'est-à-dire subsister
un seul instant. On peut résumer ces explications en disant :

— Le mouvement est ce qui est continuellement produit ou
créé. Le monde est une énergie continuellement renouvelée
par création. Certainement, cette puissance créatrice incessamment

active, créant l'énergie physique sous forme de mouvement

matériel, doit le diriger à un but ; elle est donc volontaire,

intelligente et consciente. C'est la démonstration scientifique
de l'existence nécessaire d'un Dieu personnel, dont l'activité
éternelle est incessamment créatrice et dont la volonté est la
loi de l'univers. »

Cet ouvrage n'intéresse pas seulement les astronomes,
mais aussi les philosophes et quiconque cherche à pénétrer
quelque peu l'énigme de ce monde. On lira avec une particulière

attention la récapitulation des arguments (p. 289-294), et
les conclusions (p. 295-302). Bref, en contemplant le ToUt-Puis-

Revue intern, de Théologie. Heft 63, 1908. 40



— 618 —

sant, nous ne pouvons le définir. L'infini est absolu, et l'absolu

est infini; l'esprit se perd dans ce domaine. E. M.

Theodor Zahn: Das Evangelium des Johannes ausgelegt. 1. und
' 2. Aufl. Leipzig 1908. 720 S. Mk. 14.

Das Werk ist der 4. Band des langsam, aber um so gründlicher

fortschreitenden Kommentars zum Neuen Testament von
Th. Zahn. Wie bei allen Arbeiten des Verfassers, ist auch hier
die Fülle des beigebrachten Materials und die Schärfe und Be-

Aveglichkeit der Kritik staunenswert, wenn es auch nicht möglich

ist, derselben überall zu folgen. Wie in den bereits
vorliegenden, so ist auch in diesem neuesten Teile des Kommentars
vor allem das Zurückgehen auf die altchristlichen Zeugnisse
überaus wertvoll. So dankbar man hierfür an sich sein muss,
so liegt dieses Zurückgehen anderseits der positiA^en Richtung
Zahns nahe. Diese tritt denn auch in der grundsätzlichen
Stellung zu den Fragen der Echtheit des Evangeliums u. a.
allenthalben hervor. Es ist ihm ein Evangelium im vollen Sinne,
aber im Unterschied von den Synoptikern ein solches, Avorin
der ATerfasser nicht zu einer ihm unbekannten Missionsgemeinde,
sondern einer gläubigen Gemeinde atoii Christen redet. Zahn
charakterisiert Johannes mit folgenden Worten (S. 21 f.): „Klare
Entschiedenheit des Willens, welche keinen Vertrag ZAvischen
dem heiligen Gott und der ungöttlichen Welt ertragen kann;
eine begeisterte und niemals Avankende, nur mit den Jahren
nach dem Mass der Avachsenden Erfahrung und Erkenntnis sich
veredelnde Hingebung an den Sohn Gottes, in welchem Gott
dem fleischgewordenen Menschen nahegetreten ist; eine
rücksichtslose Liebe zur Wahrheit, welche ohne Hass der Lüge und
Zorn über die Lügner nicht zu denken ist, und eine Avahrhaftige,
tatkräftige Liebe zu den Brüdern, auch zu den A-erirrten und
zu denen, die es noch erst werden sollen : das sind die Grundzüge

dieses grossen christlichen Charakters, den die ScliAvester
der Maria geboren, Jesus aber geprägt hat. Dass man ihn
leichter in den Briefen und, Avas die kirchliche Stellung und
Wirksamkeit anlangt, auch in Apk. eher noch wiedererkennt
als im Evangelium seines Namens, ist eine selbstverständliche
Folge der Verschiedenheit der Literaturgattungen, auf welche



— 619 —

sich die johanneischen Schriften verteilen. Soweit es der Zweck
und die Natur eines Evangeliums gestattet, sehen wir auch in
diesem aus dem Hintergrund der darin berichteten Worte und
Taten eines unvergleichlich Grösseren dieselbe Gestalt als die
des Berichterstatters hervorschauen. ZAvischen den Briefen und
dem Evangelium besteht eine Gleichheit der Sprache, Denkart
und Gesinnung, Avelche nur eine krankhafte Afterkritik nicht
als Beweis für die Identität des Verfassers gelten lassen konnte."

G. M.

Petites Notices.
* Anciens-catholiques: VIIe Congrès international tenu à

La Haye du 3 au 5 septembre 1907. Rapport officiel sténo
graphie ; 1 fr. 50, 1 Mk. 25. — A la fin du volume, comme
annexe, le Rapport du prof. Michaud « sur la situation actuelle
de la Presse ancienne-catholique, son insuffisance et les moyens
d'y remédier ». Prière à nos amis d'y accorder la plus sérieuse
attention.

* S. Augustini : Opera. Vol. LL. Scriptorum contra Dona-
tistas Pars I. Recensuit M. Petschenig. Vindobonse, F. Tempsky,
in-8°, 387 p., 13 Mk. —• Ce volume contient le « Psalmus contra
partem Donati », les trois livres contre la lettre de Parménien
et les sept livres sur le Baptême. Relativement à ces derniers,
cinq remarques tirées des livres des Rétractations sont ajoutées

à la page 376. Inutile de faire ressortir l'importance de

toute cette collection : Corpus scriptorum ecclesiasticorum
latinorum, qui fait grand honneur à l'éditeur Tempsky.

* Pseudo-Augustini : Qucestiones Veteris et Novi Testamenti
CXXVII. Recensuit Alex. Souter. Vindobonse, F. Tempsky, in-8°,
579 p., Mk. 19. 50. — Ces Questions sont relatives surtout à

des textes des Ecritures; quelques-unes, dirigées contre Photin,
Arius et même Eusèbe. Dans les réponses sont de bonnes
choses, mais aussi beaucoup d'enfantillages et de subtilités. Ce

sont des encombrements qui obscurcissent et surchargent la
tradition, et qui surtout démontrent le peu de valeur d'une
grande partie de la philosophie et de la théologie de ce

temps-là.



— 620 —

* Henri Bois: La valeur de l'expérience religieuse. Paris,
E. Nourry, in-12, 217 p., 2 fr. 50, 1908. — Nos lecteurs savent
déjà de quelle valeur est l'ouvrage de M. W. James (Revue
internationale de théologie, avril 1906, p. 351—354). Le volume
de M. Bois en est un complément, j'allais dire aussi une
explication, mais je crains que pour beaucoup il ne soit plutôt
une complication: car son délayage subtil des questions est
loin d'être un éclaircissement. L'expérience religieuse de l'un
ne ressemble nullement à l'expérience religieuse de l'autre ;

il y a des contradictions formelles. Qui résoudra les
difficultés? Ce n'est pas la méthode de M.James. M. Bois prétend
que ni l'expérience religieuse ni son interprétation religieuse
ne se propagent par la démonstration. C'est, selon lui, simple
affaire de témoignage (p. 208). Or, le témoignage expérimental
de A n'est convaincant que pour A. Comment sortir de cette
impasse Je n'ai pas a'u que le savant professeur l'eût indiqué
suffisamment. Il est facile en théorie de distinguer la perception

et l'hallucination; mais, dans le domaine des choses supra-
sensibles et de la révélation, quel est le moyen certain d'établir

solidement cette distinction? Il faudrait le mettre en
lumière autrement que par des à peu près. Ah que la raison
est une chose raisonnable qu'une bonne démonstration est
chose tranquillisante! et combien peu solide est une soi-disant
expérience qui s'en distingue pour voisiner avec la fantaisie,
voire même avec l'hallucination « Ce bloc enfariné ne me dit
rien qui vaille. »

* R. H. Charles : The Greek Versions of the Testaments

of the Twelve Patriarchs, edited from nine Mss. together Avith
the Variants of the Armenian and Slavonic Versions and some
HebreAV Fragments. Oxford, at the Clarendon Press, S°, 324 p.,
1908, price 18 s. — Ce volume magnifiquement imprimé est
une œuvre de vaste érudition et d'admirable patience. On ne
saurait l'analyser ici. Nous ne pouvons que le recommander
vivement aux spécialistes capables de le comprendre et de
l'utiliser.

* Dr Paul Dubois : L'éducation de soi-même. Paris, Masson,
in-8°, 1908, 4 fr. —¦ Quoique cet ouvrage ne traite pas de

l'éducation de soi-même au point de vue théologique, cependant

je me fais un devoir et un plaisir de le mentionner ici



— 621 —

et de le recommander vivement aux parents et aux maîtres
qui ont des jeunes gens à élever, et, à dire vrai, à toute
personne sérieuse: car toute personne sérieuse a le souci de son
perfectionnement spirituel. L'auteur est médecin de l'âme
autant que du corps, et c'est par une âme saine qu'il s'efforce
de rendre la santé au corps malade ; il connaît et il pratique
avec un rare bon sens et avec une admirable patience
l'influence du moral sur le physique. Sa manière de tirer parti
des idées déterministes dans ce sens et dans ce but, est très
fine et très habile. Ecrit avec esprit, ce livre a, de plus, le
mérite de charmer en instruisant, et de faire des hommes
moraux en paraissant ne vouloir que guérir des malades.

* Otto Funke: 'Vademekum für junge und alte Eheleute.
Altenburg, Geibel, 336 S., 1908, Mk. 3. 60. — On peut
imaginer aisément ce qu'un pasteur, intelligent observateur, moraliste

désireux d'être utile, peut dire de sage, de fin et de

piquant, sur tout ce qui concerne la vie de famille, en prenant
la jeune fiancée à son début et en la suivant av^ec son mari
pendant le voyage de noces, et après, dans la vie pratique de

chaque jour, voire même à la cuisine et avec les domestiques.
Il faut lire ces pages si naturelles et si sensées. C'est la vie
peinte d'après nature. Jeunes et vieux profiteront de ces
causeries sérieuses et spirituelles.

* Marcel Hebert: Le Pragmatisme. Etude de ses diverses
formes anglo-américaines, françaises et italiennes et de sa
valeur religieuse. Paris, E. Nourry, in-12, 107 p., 1908, fr. 1. 25.

— Le mot « pragmatisme » est un terme équivoque, avoue
M. H. en terminant son volume. Le lecteur est de son avis,
même après avoir lu cet écrit, qui abonde en distinctions très
subtiles, desquelles aucune solution précise ne sort. Disons, à

notre agréable étonnement, que M. H. se montre ici plus
conservateur qu'ailleurs. Il malmène les pragmatistes anglo-américains,

qui confondent le vrai et l'utile et le pragmatisme avec
l'utilitarisme. Il condamne aussi M. Le Roy et trouve que Rome
a raison contre lui (p. 91), parce que M. LeRoy accorde trop
peu à la pensée réfléchie et qu'il la sépare trop de la pensée-
action. M. H. reproche à M. L. d'avoir « un fond de scepti-
ticisme intellectuel», c Le cas de M. L. », dit-il, «en explique
bien d'autres: on voit au prix de quel oubli ou mépris de la



— 622 —

partie intellectuelle de leur nature, certains hommes restent
dans l'Eglise romaine L'utilitarisme pragmatiste, qui les
délivre des difficultés soulevées par la critique historique ou
philosophique, est pour eux un suprême refuge» (p. 92). Avis
aux intéressés: ils ne trompent qu'eux-mêmes.

* Lutz, Franz Joseph, Dr., Pfarrkurat: Die kirchliche Lehre
von den evangelischen Räten, mit Berücksichtigung ihrer
sittlichen und sosialen Bedeutung. Paderborn 1907, 400 S. — Der
Verfasser setzt sich die Aufgabe, die evangelischen Räte als
solche zu behandeln, unter Abstraktion von den konkreten
geschichtlichen und rechtlichen Formen, die sie im Ordensleben
gefunden haben. Wie es in der Ethik üblich ist, behandelt
der erste Teil die biblische und patristisehe Grundlage und
verbreitet sich über die evangelische Vollkommenheit im
allgemeinen und über Armut, Ehelosigkeit und Gehorsam im
besondern. Der zweite Teil bringt die innere Begründung des

Ratsbegriffes und handelt von der sittlichen und sozialen
Bedeutung der evangelischen Räte in drei Abschnitten: 1. Die
evangelischen Räte und die sittliche Hingabe an Gott. 2. Die
evangelischen Räte und die sittliche Hinwendung zu den
geschöpflichen Gütern. 3. Die evangelischen Räte in ihrer
Beziehung zur Kultur und sozialen Wohlfahrt. Lutz verfügt über
eine ausgebreitete Kenntnis der einschlägigen Literatur und
hat wohl alles beigebracht, Avas sich zu gunsten seines Themas
sagen liess. Auch solche, die die Grundanschauung nicht teilen,
werden namentlich seine apologetischen Bemerkungen mit
Interesse lesen. D.

* C. Milvaux: Essai de psychologie nouvelle, la genèse de

l'esprit humain. Paris, Reinwald, in-8°, 1908, 4 fr. — Est-elle
bien nouvelle, cette psychologie qui rentre dans l'organicisme
et le matérialisme? L'auteur prétend (p. 153) « que toutes les
facultés humaines s'expliquent par la mémoire, et que l'homme
n'est que l'agent le plus perfectionné de la sensibilité qui se
manifeste dans tous les corps, et plus particulièrement de la
mémoire qui se manifeste dans toute la matière organique »•

L'auteur est d'une franchise exceptionnelle, lorsqu'il dit:
«Intellectuellement, Socrate a agi en bête parce qu'il s'interrogeait
d'abord pour connaître les désirs de son esprit. Et tous les
hommes dominés par l'esprit religieux proprement dit et par



— 623 —

l'esprit religieux philosophique agissent intellectuellement à la
façon des bêtes comme Socrate. »

* Ossip-Lourié : Croyance religieuse et croyance intellectuelle.

Paris, Alcan, in-16, 177 p., 1908, 2 fr. 50. — Ce volume
est le résultat d'un dilettantisme philosophique et religieux, où
l'on touche à tout sans rien définir, avec un arbitraire qui
laisse flotter toutes les questions et qui n'en résout sérieusement

aucune. L'auteur attaque le surnaturel, mais il ne le
définit pas; il attaque le christianisme, mais il ne le définit
pas; il repousse le dogme, mais il ne dit pas en quoi il
consiste. Il ramasse et accepte, ce semble, toutes les objections
banales qui courent le monde contre la religion; il conclut
toutefois avec une modération dont il faut lui savoir gré
(p. 174-175). C'est le credo plus rationaliste que rationnel d'un
homme qui croit à la perfectibilité de l'humanité, au progrès,
à la production future « d'une espèce plus puissante, plus
perfectible, qui égalera (sic) l'abstraction idéale nommée depuis des
siècles Dieu ». — On s'attendait à mieux.

* F. Perlberg : Bilder aus dein heiligen Lande. München,
Andelfinger, 2 Mk. — Einer der besten Kenner des heiligen
Landes schreibt über dieses Bildenverk als Anschauungsmittel
für den Unterricht in der biblischen Geschichte : « Diese Bilder
stammen von einem talentvollen Orientmaler, der Se. Majestät
den Deutschen Kaiser auf seiner Jerusalemfahrt begleitet hat.
Sie sind an Ort und Stelle geschaffen und bieten Vorzügliches.
Der ganse Zauber des Orients und seiner goldenen Sonne liegt
über diesen prächtigen Stadt- und Landschaftsbüdern
ausgegossen. »

* Die Theologie der Gegenwart. Herausgegeben von
Grützmacher, Hunziger, Köberle, Sachsse, A. Seeberg, von Walter.
1. Jahrgang. Leipzig 1907, 4 Hefte, Mk. 3. 50. — Der ZAveck
und Geist dieser neuen Zeitschrift ist in den EinführungSAvorten
angegeben : « Sie Avili einen zusammenfassenden Überblick über
die bedeutsamen und charakteristischen literarischen Neu-Er-
scheinungen in allen Hauptdisziplinen der Theologie Avährend
eines Jahres gewähren. Die wesentlichen Erträge und
Fortschritte der neuesten Forschung sollen zu einem Gesamtbild
vereinigt, in ansprechender Form dargestellt und prinzipiell
beurteilt Averden. Nicht farblose, langweilige Referate sind



— 624 —

beabsichtigt, sondern Darstellungen, die bei aller Sachlichkeit
eine energische und temperamentA-olle Amvendung derjenigen
Massstäbe nicht scheuen, über welche die positive Avissenschaftliche

Theologie auf Grund ihres Beruhens auf der Avunderbaren
Offenbarung Gottes in seinem Sohne, wie sie von Schrift,
Bekenntnis und Erfahrung bezeugt wird, verfügt, wie auf Grund
ihrer gerade dadurch ermöglichten streng wissenschaftlich
theologischen Methode und deren Resultate. » Wie der vorliegende
Jahrgang beAveist, hat die Zeitschrift dieses Programm in
vorzüglicher Weise durchgeführt. Wir werden mit den Neu-Er-
scheinungen der Theologie A7on 1906 für alle Disziplinen (Heft 1 :

Altes Testament, 2: Systematische, 3: Historische, 4:
Neutestamentliche und Praktische Theologie) bekannt gemacht in der
Art, dass das Avirklich Neue und Wertvolle in seinem Ergebnis
und vergleichendem Zusammenhange dargestellt wird, und zwar
von positivem, aber, wie wir ausdrücklich hervorheben Avollen,
durchaus objektivem und freiem Standpunkte, der das Gute und
Überzeugende auch von anderer Seite dankbar annimmt. Wir
Avünschen der Zeitschrift einen anhaltenden Erfolg. Nicht nur
dem Theologen von Fach, sondern auch dem im praktischen
Amte stehenden Geistlichen AAird sie dazu dienen, sich in der
fast beängstigenden Überproduktion unserer Tage zurechtzufinden,

das Wertvolle von dem Nebensächlichen 7x\

unterscheiden und für den jedesmaligen Stand der theologischen
Wissenschaft auf dem Laufenden zu bleiben. G. M.

* D* Toulouse : Comment former un esprit. 2e édition.
Paris, Hachette, in-16, 1908, fr. 3. 50. — Tout le bien que
j'ai dit (p. 620) du livre du professeur Paul Dubois, s'applique
aussi à celui du Dr Toulouse. Ces deux médecins distingués,
en même temps psychologues, moralistes et pédagogues, ont
suivi à peu près la même piste, à leur insu sans doute, et ont
donné aux mêmes problèmes des solutions à peu près
identiques. C'est le même esprit pratique, la même méthode rationnelle,

la même subordination du physique au moral, la même
rectitude dans les pensées, la même sincérité envers le client
ou le jeune homme. Persuader, non violenter; conduire par la
lumière librement exposée et librement acceptée, et non par
une autorité cassante qui manque le but et qui produit plus
de déviations que de succès. Quiconque s'occupe de pédagogie,



— 625 —

trouvera dans ce volume une quantité de réflexions judicieuses
et suggestives. Les pasteurs ne seront pas les derniers à en
tirer profit.

* J. Turmel: Histoire du dogme de la papauté, des

origines à la fin du LV" siècle. Paris, Picard, 1 vol. in-12, 1908,
fr. 4. — La plupart des chapitres contenus dans ce volume
ont paru, en articles, dans la Revue catholique des Eglises,
dans la Revue du clergé français, etc. J'en ai signalé, dans la
Revue internationale de théologie, les mérites, qui sont grands,
et les illogicités, qui ne le sont pas moins. Si quelqu'un sait
qu'aucune des paroles du Christ à Pierre ne saurait logiquement

servir de base à la papauté romaine ; qu'aucune n'a été

interprétée par les Pères dans le sens émis par le parti
ultramontain actuel, et que par conséquent la papauté, qui est une
institution politique et ecclésiastique, n'est nullement un dogme,
c'est bien M. Turmel. Je ne saurais me répéter ici. Que les
lecteurs veuillent bien se reporter à toutes les livraisons, ou
à peu près, des trois dernières années, ils y trouveront de
nombreux aveux du célèbre théologien, aveux dans un sens anti-
ultramontain, et nos réfutations d'autres passages où perce,
au contraire, l'ultramontanisme. Il y a dans la science de M.
T. des contradictions bien difficiles à expliquer. E. M.

* G. Volet: Notice historique sur l'Eglise d'Utrecht. Paris,
chez l'auteur, 68, rue de la Colonie, in-16, 68 p., 1908, 40 cent.
— Le sujet et l'auteur se recommandent suffisamment d'eux-
mêmes. L'Eglise d'Utrecht n'est pas assez connue en France,
malgré les grandes relations de foi, de liberté, de courage
chrétien, qui ont existé entre elles aux XVIIe et XVIIIe siècles.
Renouer ces relations est un acte de piété et de patriotisme.

* B. Weiss : Die Religion des Neuen Testamentes, 2. Aufl.,
Stuttgart und Berlin 1908. 323 S. Mk. 6. — Neben seinem
eigentlich Avissenschaftlichen « Lehrbuch der biblischen Theologie

des Neuen Testamentes » bietet B. Weiss in vorliegendem
Werke eine mehr für den praktischen Gebrauch zusammen-
gefasste Wiedergabe der Ergebnisse dieser Theologie. Diesem
ZAvecke entspricht die schöne und einfache Systematisierung
des Stoffes, soAvie die Popularität der Darstellung. Dass die
gläubig Avarme Richtung des um die neutestamentliche Wissenschaft

so sehr verdienten Verfassers durch das Ganze geht



— 626 —

und die Leser ergreift, ist selbstverständlich. Wir verAveisen
auf Abschnitte wie über die Inspiration im Alten und Neuen
Testament (§ 3), über das Wesen und die Aufgabe der
biblischen Theologie im Verhältnis zur «religionsgeschichtlichen»
Auffassung derselben (§ 4) u. a. Wir Avünschen, dass das
Buch nach der Absicht des Verfassers « in den kirchlichen
Kämpfen der Gegenwart, in dem GeAvirr der Stimmen, die
bald diese, bald jene Parteiparole ausgeben » recht vielen, und
ZAvar nicht bloss den Theologen, zur Orientierung und
Erbauung dient. Denn « wem es wirklich darum zu tun ist, sein
religiöses Leben an der Schrift zu nähren, der muss immer
tiefer in die unerschöpflichen Schätze derselben eindringen ;

und das kann er nur, wenn er das Einzelne in ihr im Lichte
der Gesamtanschauung der Schrift ansehen lernt. Wer den
vielfachen Entstellungen und Befehdungen der SchriftAvahrheit
gegenüber seinen Glauben an dieselbe aufrecht erhalten und
verteidigen will, der muss ihren inneren Zusammenhang, ihren
einheitlichen Mittelpunkt und ihr einheitliches Ziel erkennen
lernen ». G. M.

Ouvrages nouveaux.

Année philosophique (F. Pillon), 1907; Paris, Alcan, in-8°, 5 fr.
— Sera étudiée dans la prochaine livraison.

E. van Bié.ma : L'espace et le temps chez Leibniz et chez Kant,
in-8°, 6 fr. — Martin Knutzen, la critique de l'harmonie
préétablie, in-8°, 3 fr., 1908, Paris, Alcan. — Seront étudiés dans
la prochaine livraison.

A. Bossert: Johann Calvin, deutsche Ausgabe (von Prof. Krol-
lick). Giessen, Töpelmann, in-8°, 1908, Mk. 3. 60.

G. Grützmacher : Hieronymus. III. Band. Sein Leben und seine
Schriften von 400—420. Berlin, TroAvitzsch, in-8°, Mk. 7.

P. de Labriolle: St, Ambroise. Paris, Bloud, in-16, 3 fr. 50. —
Sera étudié dans la prochaine livraison.

Dr. J. Lepsius: Das Reich Christi. Nr. 1—2, 1908, Mk. 1. Potsdam,

Tempel-Verlag.



— 627 —

J. J. Lias: On the decay of ultramontanism from an historical
point of vieAV. London, Victoria Institute, br., 21 p., 1908.

Il Rinnovamento, 1908, fase. 2. Milano, Via Bigli, 15, 416 p.,
3 fr. 50.

L. Schwarzkopf : Wahrhaftigkeit oder Bekenntnistreue Erfurt,
br., 30 Pfg.

Dr. J. Fr. v. Schulte : Lebenserinnerungen. I. Band : Mein Wirken
als Rechtslehrer, mein Anteil an der Politik in Kirche und
Staat. Giessen, E. Roth, gr. in-8°, 1908, Mk. 8.

W. Thimme : Augustins geistige Entwickelung in den ersten
Jahren nach seiner Bekehrung, 386—391. Berlin, TroAvitzsch,
in-8°, Mk. 8.

Theologischer Jahresbericht (Krüger u. Kœhler), 1906, VIII. Abt.
Register (Funger). Leipzig, Heinsius, in-8°, Mk. 7. 10.


	Bibliographie théologique

