
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 62

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 357

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

E. B. Allo, o. P. : Foi et Systèmes, 2e édit. Paris, Bloud,
in-16, 1908, 3 fr. 50.

On nous dit que l'auteur a voulu, dans ce livre, distinguer
la foi d'avec le bloc des systèmes humains. Après lecture attentive,

il me semble que la foi est complètement confondue avec
ces systèmes.

On nous dit que l'auteur a voulu montrer comment le fait
de la révélation du Christ existe encore, sans changement,
depuis dix-neuf siècles, dans l'Eglise romaine, et que les
relativités historiques et les développements dogmatiques qui s'y
sont produits ne servent qu'à rendre ce fait plus lumineux.
Or, je crois, au contraire, que l'Eglise romaine, avec toutes
ses évolutions dogmatiques, a profondément altéré le dogme
primitif, et qu'actuellement elle a même complètement perdu
la notion du dogme chrétien et catholique. Et c'est le livre
même du Père A. qui va nous en fournir la preme.

L'auteur, neAvmaniste, accumule dans son livre, une quantité

de notions modernes et modernistes (ce dont je suis loin
de le blâmer); mais avec cela il se donne comme adversaire
du modernisme et admirateur de 1'« éloquente» encyclique de
Pie X contre le modernisme. Première confusion.

Au lieu de s'en tenir à l'ancienne définition du dogme,
qui est si simple, si claire, si solide, et sur laquelle l'Eglise a
vécu pendant de longs siècles, jusqu'aux innovations romaines,
l'auteur tait cette définition; il la rejette naturellement, car elle
renverse toute la dogmatique romaine, et il se met en
conséquence à la recherche d'une meilleure.

Parmi toutes celles qui s'offrent à son choix, il en
distingue trois : le notion du pur symbolisme ou du symbolisme
instable (p. 188), puis la notion du symbolisme moins instable



— 358 —

ou du dogmatisme moral (p. 192), enfin la notion de l'analo-
gisme. Les deux premières sont mauvaises, la troisième seule
est bonne; c'est la sienne.

Ce n'est pas le lieu de discuter ces fantaisies. Quelques
remarques suffiront.

Il confond le dogme même avec la «conception philosophique

du dogme» (p. 220). Grave erreur: car le dogme est
chose divine, tandis qu'une conception philosophique n'est
évidemment qu'humaine.

Il attribue à «la révélation divine», donc à Dieu, «une
foule d'idées nouvelles», y compris même «les rites», en un
mot tout ce qui passe par ce qu'il appelle «la conscience de

l'Eglise» (p. 209). — N.-B. Il ne définit ni le mot conscience,
ni le mot Eglise. Mais il est évident que, dans le parti
ultramontain, cette conscience de l'Eglise se réduit à la décision
de la camarilla romaine, comme la fameuse encyclique de Pie X
contre le modernisme se réduit à l'opinion du cardinal Merry
del Val et de ses collaborateurs. A qui fera-t-on croire que ces
lubies de quelques scolastiques romains soient la science, la loi
et les Prophètes?

Une fois lancé dans cette veie, le P. A. se voit forcé de

distinguer trois espèces de dogmes: dogmes historiques (faits
humains contingents), dogmes métaphysiques (par exemple, la
trinité), dogmes « dont l'objet est aussi contingent, mais dont
la réatité ne se révèle par aucun signe dans le monde
phénoménal» (par exemple l'eucharistie), p. 191. Le P. revient à cette
triple distinction à la page 207, mais sans la légitimer. Comment

légitimer l'arbitraire? Il n'est pas jusqu'aux mots substance
et personne, sur lesquels nous discutons encore, plus encore
qu'au IVe siècle, que le P. A. ne fasse entrer dans la foi et
dans le dogme. Il affirme qu'ils ont « quelque chose de
définitif» (p. 213), et que l'Eglise «enseignante» les a «canonisés»
(p. 214). Et affirmant ces naïvetés, il croit qu'on les croit!

Voici sa conclusion (p. 181-182): «1° Les dogmes sont des

propositions, soit purement spéculatives, soit en rapport direct
avec l'histoire, que l'autorité doctrinale impose à la foi des

chrétiens, comme exprimant des vérités dont l'objectivité est
requise pour la permanence et le développement de la vie
spirituelle apportée par le Christ sur la terre; 2° ces propositions,

si elles expriment des faits du monde visible (conception



— 359 —

virginale, résurrection), sont à prendre au pied de la lettre,
non pas toujours suivant le sens technique et secondaire, mais
suivant le sens obvie et primitif des termes. Si elles expriment
des faits de l'éternité ou du monde invisible, elles sont (sic)
un sens intellectuel positif, mais obscur, parce qu'il n'est
qu'analogue, non univoque, au sens courant de ces mêmes termes. »

J'ai cité textuellement. Peut-on se figurer que le Christ,
qui a dit : « Mes paroles sont esprit et vie », aurait pu enseigner
que ses dogmes sont des propositions « à prendre au pied de la
lettre», «non pas toujours suivant le sens technique», etc.?
Peut-on concevoir quel peut bien être le sens technique et
secondaire, ou le sens obvie et primitif de la « conception
virginale», etc.?

Voilà à quelle notion du dogme on est arrivé aujourd'hui,
dans la nouvelle Eglise de Rome L'auteur, je crois, en éprouve
quelque honte ; car il ajoute à cette même page qu'il prie ses
lecteurs de ne voir dans cette doctrine qu'«un effort vers la
lumière et vers la conciliation de tous les esprits croyants».
Certes, nous croyons au Christ, et c'est parce que nous croyons
à ses enseignements, que nous rejetons avec énergie les
fantasmagories par lesquelles on essaie de les remplacer.

Ce n'est pas tout. Son volume contient, çà et là, des
contradictions flagrantes. Par exemple:

11 remarque (p. 164) que l'Eglise a dû d'abord « se garer
de tout dithéisme ou trithéisme, et ne pas prendre à la lettre
certaines expressions assez mal sonnantes, reliques du système
philonien, comme celle de ânkeçoç D-eoç, appliquée au Verbe».
Or St. Justin a précisément employé cette expression. Que
faire? Le bon Père exécute en un tour de main (p. 165) les
« lettrés peu théologiens » qui se sont succédé d'Hermas à
Lactance : il nomme Justin, Tertullien, Origene, Denys
d'Alexandrie.

De plus, p. 176, il affirme nettement que le dogme, en tant
que dogme, loin de reposer sur les systèmes philosophico-théo-
logiques, leur est antérieur. Or, p. 215, il dit expressément le
contraire, et soutient que les principaux dogmes n'ont été
précisés et formulés qu'après de longs siècles de discussions
théologiques et de «spéculations théoriques». «Le dogme de la
Trinité, dit-il, a mis quatre siècles au moins à se préciser, sans
parler encore de la question de la procession du St. Esprit; les



— 360 —

dogmes christologiques n'ont trouvé leur formule absolument
complète et définitive qu'au sixième concile général; quant aux
vérités qui concernent la grâce et les opérations de l'Esprit-
Saint, dans l'humanité rachetée, elles ont excité des controverses,

qui, commencées à l'hérétique Pelage, ont depuis mis
aux prises de grandes écoles de théologie, qui jusqu'ici ne sont
point tombées d'accord; et l'Eglise n'a pas encore dit son mot.»

Ainsi, il n'y a pas encore de dogme sur la grâce et les
opérations de l'Esprit-Saint, le Christ attend le pape; et le dogme
christologique a dû attendre jusque vers la fin du septième
siècle, et le dogme trinitaire jusqu'à la fin du quatrième, et
encore celui de la procession du St. Esprit n'est-il pas conclu!
Voilà où nous en sommes avec la notion romaine du dogme

Bien plus, le P. A. a une singulière manière de s'expliquer
sur la Trinité. Reste-t-il fidèle à l'ancienne formule du Deus
unus et trinus, c'est-à-dire du Dieu unique «possédant une triple
personnalité » ou bien, professe-t-il non pas une personne
triplement personnelle, mais trois personnes? Croit-il que ceci
soit l'équivalent de cela? Il semble embarrassé, car il s'exprime
ainsi (p. 161): « Ce Dieu unique et personnel... possède cependant

une triple personnalité; ou mieux, il est, non pas une
personne, mais trois personnes.» Et il les déclare «toutes trois
inséparables», ce qui ne l'empêche pas de situer le Père dans
le ciel, le Fils pendant environ trente-trois ans en Palestine
dans l'humanité très restreinte de Jésus-Christ, le St. Esprit un
peu partout, comme la colombe, frappant à la porte de chaque
âme, etc. Le P. A. s'écrie ensuite naïvement: «Etrange énigme
pour la raison! Quel sens attacher à ce dogme?» Il ne songe
pas à demander à J.-C. même ce qu'il a enseigné sur ce point.
Il est cependant, lui Christ, l'unique auteur de la foi et du dogme
chrétien. Mais, en fait de dogme, qui songe au Christ aujourd'hui

C'est le pape qui le fabrique.
P. 175-176, le P. a écrit que les expressions union

hypostatique, communication des idiomes « expriment une idée accessible

même à un petit enfant du catéchisme, car il n'est nullement

nécessaire pour l'expliquer de recourir aux abstractions
des systèmes». Serait-ce un effet de sa bonté de vouloir bien,
dans sa troisième édition, condescendre à quelques explications?

Voilà des années que je médite sur cette fameuse
communication des idiomes d'après Cyrille d'Alexandrie; et elle



— 361 —

me paraît de plus en plus systématique et contradictoire. Un
petit enfant du catéchisme la comprendrait! C'est bientôt dit!
Nous connaissons ces sortes d'affirmations qui ne dissimulent,
sous un air de bravade, que des embarras insurmontables.

E. Michaud.

St. Athanase (295-373) : Textes et études, par F. Cavallera.
Paris, Bloud, 1 vol., 1908, 3 fr. 50.

Il faut lire les œuvres des Pères, non seulement pour
connaître leurs opinions, mais aussi leur manière, généralement
naïve et sans méthode, d'interpréter les Ecritures, d'expliquer
leur foi, et surtout de raisonner. C'est à cette seule condition
qu'on peut se rendre un compte exact de l'histoire de la
théologie, ainsi que des origines et de la valeur des systèmes
théologiques.

A ce point de vue, le présent volume est une sérieuse
contribution. Laissons de côté les éloges excessifs donnés par
l'auteur à St. Athanase; la lecture attentive des textes suffit

pour en rabattre. D'ailleurs, M. C. fait quelques aveux importants.

Ecoutons-le d'abord :

«D'une part, on n'a pas suffisamment distingué, dans l'étude
de" la question trinitaire, ce qui est le dogme et ce qui est la
spéculation théologique3), édifiant sur le dogme des systèmes,
ou élaborant des démonstrations et des synthèses de valeur
discutable; d'autre part, plusieurs critiques, séduits par
certaines expressions, n'ont point approfondi les doctrines elles-
mêmes et ne se sont point livrés au patient travail de la
recherche méthodique, visant à ne laisser hors de compte aucun
élément de discussion, recueillant avidement les moindres traits
propres à éclaircir une idée, à marquer une nuance, à compléter
une physionomie » (p. 32).

On ne saurait mieux dire. Voyons à quels résultats est
arrivé l'auteur, en s'efforçant de remédier à ces défauts :

« St. Athanase n'est pas un théologien dans le sens
technique du mot» (p. 33). — C'est très vrai. Donc, pour être
logique, il ne faudrait pas attacher une trop grande importance
à sa théologie.

JJ C'est ce que nous ne cessons de répéter et ce à quoi nous nous efforçons
de remédier dans la plupart des travaux de cette Revtie. — La Direction.



— 362 —

« C'est un docteur qui commente le dogme, tel que la
tradition et l'Ecriture le lui transmettent. » — Donc il ajoute au
dogme scripturaire et traditionnel son propre commentaire, qu'il
ne faut pas confondre avec le dogme même; confusion qu'on
commet presque toujours.

«Faisant face à des ennemis qui portent la lutte au point
vital, il n'a pas le temps de spéculer sur les idées. » — Si
M. C. veut dire que son commentaire n'est pas une spéculation

philosophique, mais plutôt une manifestation de sentiments
mystiques, il a raison. Il ne faut chercher dans Athanase aucune
doctrine philosophique.

« Il commettrait même parfois une faute de tactique à

essayer de bâtir une théorie pour mieux faire accepter sa
doctrine. On peut scruter les œuvres trinitaires de St. A., on n'y
trouve point les éléments de ce qu'on est convenu d'appeler
un système.» — C'est vrai. Son commentaire est pauvre; sou-
Arent même il n'explique pas, ou mal. Impossible avec ses
explications de construire un système, et l'on peut déjà se
convaincre par là que le trop célèbre Symbole dit de St. Athanase
n'est aucunement de lui. Mais avant lui, circulaient déjà des
essais de systèmes sur la trinité et plusieurs de ses explications

s'en ressentent, simples échos peu précis et quelquefois
même peu judicieux. Ce sont ces emprunts qu'il faudrait
préciser. M. Cavallera ne l'a pas fait.

« Athanase, au moins en ce qui touche le dogme
trinitaire, n'appartient point à la classe des constructeurs. Vous
voulez savoir, par exemple, comment i! se représente abstraitement

le mystère de la trinité, à quelle formule il a recours
pour résoudre l'antinomie apparente entre ce que l'on a appelé
plus tard les personnes et la nature? Vents n'y arriverez point. »

Effectivement, Athanase se borne presque toujours à dire «Père,
Fils et St. Esprit » ; ses efforts d'explication ne sont que des

recours à des images et à des comparaisons sans aucune portée
doctrinale sérieuse; il emploie quelquefois le mot hypostase,
mais il donne un sens correct soit à la formule d'une seule
hypostase, soit à celle des trois hypostases, tenue encore pour
suspecte par un certain nombre de théologiens de son temps
(p. 206). Il n'emploie pas le mot personne. Ce à quoi il semble
attacher le plus d'importance, même pour expliquer les notions
de Fils et de St. Esprit, c'est la nature divine une et unique



— 363 —

(ovaia). Et il faut lui en savoir gré. De là la vigueur avec
laquelle il a soutenu le mot consubstantiel appliqué au Père, au
Verbe et à l'Esprit.

M. Cavallera ajoute (p. 34) : « Personnellement, il n'a jamais
cherché à caractériser les trois termes divins par une expression

philosophique x), et l'on n'est pas peu étonné, après la
déclaration si nette du concile d'Alexandrie, de le voir, sur la fin
de sa carrière, condamner indirectement cette déclaration en
insistant sur l'identité entre l'ousie et l'hypostase telle que la
concevait le concile de Nicée.»

Ecoutons encore l'observation suivante: «Si, au point de

vue de la spéculation théologique, sa valeur est peut-on dire
nulle, au point de vue dogmatique, sa maîtrise est incomparable.

» En vérité, je me demande en quoi peut consister cette
maîtrise. L'auteur semble admirer surtout ce qu'il appelle
< l'ampleur dans le développement de la doctrine et la richesse
de l'information scripturaire». Mais est-ce développer une
doctrine aAec ampleur que de l'expliquer par deux ou trois images
plus que discutables, qui reAiennent sans cesse? Quant à
l'information scripturaire, elle est abondante; mais quel choix
souvent peu judicieux des textes, et quel arbitraire dans leur
interprétation! Souvent, par exemple, il applique au Verbe
éternel des textes où le mot Fils (Fils de Dieu ou Fils de

l'homme) doit manifestement s'appliquer au Christ et à sa mission

terrestre. L'auteur ne semble-t-il pas reconnaître ce défaut
lorsqu'il parle « des défauts qui lui sont communs avec son
temps»? Il précise même ainsi (p. 34): «En particulier ce
littéralisme excessif dont la discussion sur le fameux texte des

Proverbes, 8, 22, est un exemple bien connu, mais pas du tout
rare. On faisait porter toute l'argumentation sur un mot, tiré
du texte des Septante ou pris isolément, sans se soucier d'autre
chose. Le défaut était commun aux ariens et aux catholiques,
et il n'a point disparu avec le LV siècle. Athanase a cependant

protesté plus d'une foi contre ce vice de méthode, mais
sans toujours y renoncer en pratique, tellement l'habitude était
forte. »

Ce sont là des aveux très suggestifs et très fondés. Ce qui
fait la valeur de St. Athanase, c'est: 1° sa foi en la divinité

l) Mais seulement, je le répète, par des comparaisons matérielles et très dé-
iectueuses.



— 364 —

de J.-C. Je dis sa foi, et non l'explication, très souvent insuffisante,

qu'il en a donnée; 2° sa piété et le courage avec lequel
il s'est dévoué à la grande cause qui était sa vie. Certes, cette
question de l'arianisme a été pleine de quiproquos et de
malentendus, ainsi que de passions et de personnalités. Athanase
a été l'un des passionnés, et il a mis souvent de l'huile sur le
feu, au lieu de l'éteindre. Pour le dire en passant, c'est une
grande faute qui a été commise par les Alexandrins d'avoir
nommé évêque, et de lui avoir confié un siège aussi important,
un jeune homme de trente-trois ans, plutôt apte à la vie
monastique dans les déserts de l'Egypte qu'à une difficile
administration episcopale. Quoi qu'il en soit, il a usé ses forces à
défendre sa foi; et ceci, malgré les fautes, est toujours digne
d'admiration.

« Ils sont vivants dans son cœur, continue M. C, les trois J)

de la divine unité, le Père, le Fils et l'Esprit saint! S'il ne cherche
pas à caractériser leurs relations abstraites, il a appris de
l'Ecriture et il redit à plaisir les intimes liens qui les unissent
par la Paternité, la Filiation et le Don. Il étudie leur rôle
et montre leur amour pour l'homme dans la création, l'incarnation

et la rédemption, dont la fin est la déification qui nous
rend fils adoptifs du Père, dans le Fils, par l'Esprit Saint»
(p. 35). Tel est bien, en effet, le fond de la pensée d'Athanase
dans ses discussions avec les Ariens. Sous des apparences très
décidées, tranchantes même, sa pensée, quand il en prenait
conscience, était même timide. Admirons sa réserve dans le
passage suivent: « Il ne convient pas de chercher comment le
Verbe vient de Dieu, et en est la splendeur, ou comment se

fait la génération divine. Ce serait une audace folle de penser
exprimer par nos discours une action inénarrable, propre à la
nature de Dieu2), connue seulement de lui et de son Fils, car
cela revient à chercher où est Dieu, comment il est, ce qu'est
le Père. Poser ces questions est une impiété et le fait de ceux
qui méconnaissent Dieu » 3). — Malgré ce sage aveu, combien
de théologiens parlent de la génération et de la spiration en

') On ne disait pas encore les trois personnes ; le mot trois, en grec, était même
au neutre, parce qu'on désignait par là les trois propria ou propriélés irréductibles
de la nature divine, lesquelles étaient personnifiées de la personnalité même de cette
nature, sous les noms de Père, Fils et Esprit.

s) Prière de remarquer ces expressions qui confirment la note précédente.
s) P. il6.



— 365 —

Dieu avec une extraordinaire précision de détails, comme s'ils
en étaient les témoins et les juges! Ils ne doutent de rien et
savent tout

Ce serait le cas de faire une étude claire et méthodique
du système trinitaire d'Athanase (car il en a un, bien qu'il
n'en soit pas l'auteur et qu'il l'ait reçu de son milieu); mais
cette étude nous mènerait trop loin dans une simple notice
bibliographique. Concluons par une observation qui légitime
tout le mouvement moderniste bien compris, à savoir: que
toutes ces formidables disputes ariennes sur la Trinité et sur
la divinité du Fils de Dieu, ont été commencées, et continuées,
et même tranchées en apparence, sans que les théologiens qui
les ont provoquées et entretenues aient pris la peine de définir
aucun des mots qui en faisaient le fond; ils n'ont même pas
songé à cette règle la plus élémentaire de la logique. N'est-ce
pas formidable? Il y a donc lieu de reviser tous ces S3'stèmes,
je ne dis pas le dogme, qui reste aussi simple que clair, grâce
à un exact emploi du critérium catholique ou orthodoxe : quod
ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est.

E. Michaud.

J. de Bonnefoy: Le catholicisme de Demain. Paris, E. Nourry,
in-12, 200 p., 1908, 2 fr. 50.

Ce volume ne contient naturellement pas la solution du
problème énoncé dans son titre: l'avenir n'est connu que de
Dieu. Mais il expose les opinions diverses exprimées en France
sur ce sujet. L'auteur suppose quelques catholiques, prêtres et
laïques, réunis dans son salon et discutant avec autant de
liberté que de distinction la question religieuse et ecclésiastique.
Ces Soirées, qui rappellent, sous certains rapports, celles de

St-Pétersbourg, sont toutefois écrites dans un tout autre esprit.
J. de Maistre était ultramontain et d'ancien régime. M. de
Bonnefoy est certainement libéral de toutes manières. Ces catholiques

progressistes ont de la finesse, de la littérature, de la
pointe, voire de la subtilité et partant de l'imprécision; ils
cherchent quelquefois à concilier l'inconciliable, par exemple, la
soumission au pape et la résistance à ses doctrines, l'acceptation

extérieure des encycliques et la liberté de la pensée. Il
A-a de soi que dans leur conversation, forcément décousue, ils



— 366 —

passent assez légèrement d'une idée à une autre, et, ce qui
est bien d'habitude française, ils parlent de la papauté comme
si elle était l'Eglise et de l'Eglise comme si elle consistait
dans la hiérarchie romaine et notamment dans la personne du

pape; ce qui n'empêche pas le laïque Loëtmol de lancer cette
opinion : « Si les modernistes ne sont pas eux-mêmes de simples
rhéteurs et s'ils se sentent vraiment assez forts pour donner
une foi nouvelle et une conscience nouvelle à l'âme religieuse
du XXe siècle, qu'ils sauvent cet idéal en cessant de s'abriter
sous un toit en ruines, qu'ils sortent de l'Eglise (sic) avant
d'en être chassés par la verge des anathèmes ou par le glaive
des excommunications. » M. Loëtmol ne semble pas avoir
connaissance de l'ancien-catholicisme; il ne connaît guère que les
libéraux de l'Eglise romaine, tout en ayant des aspirations qui
en dépassent les frontières. — «Nous allons lentement, dit un
autre interlocuteur, mais chaque pas en avant est un trait
d'audace, et ce n'est que par l'audace que l'on avance résolument»

(p. 108-109).
Toutefois il faut avouer que toutes ces excellentes gens

n'en ont guère. Belles paroles au coin du feu, mais actions
nulles, luttes nulles. Sont-ce des têtes remplies d'idées? en tout
cas ce sont des têtes très baissées et tremblantes sous les
menaces du pape. Tout leur courage est «dans le geste et les
paroles de ce prêtre parisien, prêtre très distingué d'ailleurs,
qui levait les yeux au ciel, haussait les épaules et disait avec
une magnifique sérénité : « Si le pape daignait me demander
conseil, je l'exhorterais à aller planter ses choux; mais, pour
ma part, il ne me gêne pas; je ne parle jamais de lui, et je
neveux pas qu'on m'en parle.» Moyennant ce traité de paix,
M. le premier vicaire de l'aristocratique paroisse de *** reste
orthodoxe» (p. 199).

En vérité, cet égoïsme, ce scepticisme, cet indifférentisme
ne sauATeront pas la France, et avec un tel clergé le catholicisme

de demain ne différera guère de celui d'aujourd'hui qui,
on le voit, est navrant. Il est facile de prédire la disparition
des catholiques d'étiquette et des catholiques de façade ; si les
autres n'ont pas plus de courage, ce sera triste. L'auteur
annonce un prochain volume sur «la religion de la conscience».
Nous y applaudissons à l'avance, car c'est le thème que nous,
anciens-catholiques, développons dans nos sermons et nos publi-



— 367 —

cations, et c'est bien, effectivement, la conscience qui rendra
la vie à la religion, à l'Eglise et aux individualités.

Je regrette que la place me manque pour citer une quantité

de mots qui mériteraient d'être mis en relief. Les lecteurs

y suppléeront. Je souhaite qu'ils soient nombreux ; car ce livre
dépeint un état d'âme qui mérite d'être étudié, soit dans ce qu'il
a de bon, soit surtout dans ce qu'il a d'insuffisant et même de

défectueux. E. M,

Léon Chaîne : Menus propos d'un catholique-libéral. Paris,
E. Nourry, in-12, 1908, 2 fr. 50.

La lecture de ce livre est vraiment bienfaisante. C'est le

langage d'une conscience droite, sincère, réellement amie de

la vérité et de la liberté, et qui, non contente de remplir ses

devoirs, veut aussi réclamer ses droits. Il semble qu'il n'y ait
rien de plus simple : car tout homme a des droits. Un « catholique

libéral» n'est-il pas un homme? Donc il a des droits et
il peut les réclamer.

Ce langage serait certainement approuvé dans toutes les

Eglises qui ont une exacte notion de l'autorité et de la liberté
chrétiennes. Mais il ne peut pas l'être dans l'Eglise romaine,
et le fait est qu'il ne l'est pas : les récentes encycliques, les
Motu proprio, les démissions imposées aux théologiens
libéraux les plus modérés, ne le prouvent que trop. L'école de
M. Chaîne doit enfin ouvrir les yeux et constater que ce qui
était permis aux catholiques-romains d'autrefois ne l'est plus à

ceux d'aujourd'hui ; qu'il y a quelque chose de changé dans la
constitution de la nouvelle Eglise romaine et dans la hiérarchie

actuelle. L'infaillibilité et le dogme de la juridiction absolue
et universelle du pape ont fait ce changement fondamental.
L'école de M. Chaîne revendique les droits des fidèles; or les
fidèles romanistes n'ont plus de droits contre les ordres de
Rome. Ils doivent obéir aveuglément et passivement.

Cette école est naïve. Elle déclare qu'elle veut baiser les
pieds du pape, mais aussi lui tenir les mains. Cercle vicieux:
elle ne pourra lui tenir les mains que quand elle ne lui baisera
plus les pieds.

Elle réclame son indépendance en tout ce qui ne touche
ni à la foi ni aux mœurs (p. 43). Elle ne voit pas qu'elle



— 368 —

ne l'aura dans ce domaine que lorsqu'elle l'aura prise aussi
dans le domaine de la foi et des mœurs; non pas la liberté
de détruire ou d'altérer la vraie foi, mais bien celle de la
défendre contre les altérations et les falsifications romaines.
N'était ce pas l'opinion de «l'éminent Brunetière» — c'est le
qualificatif que lui donne M. Chaine (p. 51) — lorsqu'il
affirmait que « le laïque n'est incompétent dans aucune des questions

qui intéressent l'Eglise et la religion du Christ, pas même
dans une question de dogme aussi longtemps qu'elle n'est pas
définie » Or elle ne l'est que quand l'autorité légitime a parlé
légitimement, ce qui n'est certes pas le cas dans la définition
des dogmes romains. M. Chaine ne veut pas voir ce fait; il
en est encore aux quatre prétendues conditions de la définition
ex cathedra (p. 124-125), dont les lecteurs de la Revue
connaissent la futilité *).

Bref, ce volume renferme d'excellents chapitres: « De l'ignorance

religieuse de certains catholiques et du catholicisme d'esprit

large», «Nouveautés nécessaires», etc. Il contient des

aveux précieux, des réflexions pleines de droiture, des
conseils parfaits; je voudrais pouvoir les citer tous textuellement.
Mais autant en emporte le Aent. Ce ne sont que des paroles
qui ne provoquent aucune action énergique. La camarilla
romaine s'en rit, la hiérarchie également, les braves gens en
pleurent; mais les braves gens qui se contentent de gémir,
n'aboutissent à rien. N'est-ce pas le P. Lacordaire qui a dit:
La liberté ne se donne pas, elle se prend? Lorsque les amis
du P. Lacordaire auront pris îa liberté que leur donne le ATai

catholicisme, celui qui est fondé sur les enseignements mêmes
du Christ et qui a été conservé dans l'Eglise par les défenseurs

de la tradition «universelle, constante et unanime», alors
leurs gémissements cesseront et leur stérilité disparaîtra. Alors
leurs yeux s'ouvriront et ils verront, à la lumière des
Ecritures et de l'histoire, la difference qui sépare les vrais dogmes
catholiques de l'ancienne Eglise et les prétendus dogmes nés
des intrigues romaines. Veritas liberabit. E. M.

') Voir le numéro d'avril 1906, p. 340-342.



— 369 —

L. Cristiani: Luther et le Luthéranisme, 26 édition. Paris,
Bloud, 1908, in-16, 3 fr. 50.

La partialité criante avec laquelle Audin a composé, de
1839 à 1850, ses ouvrages contre Luther, Calvin et Henri VIII,
leur a nui et finalement les a fait d'autant plus oublier que
cet esprit de parti n'était servi que par une vaine rhétorique
et des phrases creuses. Le Père Denifle a repris le procès de

Luther, en remplaçant la rhétorique par l'érudition et surtout
par la sophistique. Effectivement, son érudition a consisté
surtout à chercher dans la Correspondance de Luther, voire même
dans ses «Propos de table», les mots trop libres, trop
grossiers, trop peu précis et pouvant prêter à des sens multiples,
et aussi à chercher dans ses œuvres plus sérieuses les
passages discutables, etc., et surtout à interpréter toujours en un
sens défavorable et de parti pris tout ce qu'on peut trouver
de défectueux dans 90 volumes environ. Il n'est pas difficile
d'être méchant, surtout quand on déteste.

On appelle cela de l'apologétique; mais la vraie apologétique

consiste précisément à discuter les doctrines et à laisser
de côté les personnes. Audin et Denifle voulaient-ils faire l'apologie

du catholicisme contre le protestantisme? Ne devaient-ils
pas démontrer les vérités contenues, selon eux, dans leur
catholicisme, et réfuter les erreurs qu'ils croyaient voir dans le

protestantisme en général et dans le luthéranisme en particulier?

Malheureusement, il est une école passionnée de prétendus

apologistes qui partent de ce soi-disant principe: qu'on n'a
détruit une doctrine que lorsqu'on en a d'abord détruit les
auteurs! Autant vaudrait, pour réfuter le papisme, chercher
dans la vie de tous les papes tous les crimes, tous les défauts,
toutes les erreurs qui s'y trouvent. Et le papisme serait-il pour
cela réfuté? Nullement: car aucun système ne fait complètement

corps avec ses auteurs ou ses partisans. Ni les idées ne
sont les personnes, ni les personnes ne sont les idées. Telle
personne respectable peut enseigner l'erreur, et telle personne
coupable peut enseigner la vérité. Non, les personnalités ne
sont ni de l'apologétique ni de la science.

Le P. Denifle a fait de l'érudition, sans aucun doute, mais
de pacotille et de maiwais aloi; et encore cette érudition pour
la divulgation et l'aggravation des défauts de Luther laisse-telle

tout à fait intactes les doctrines luthériennes.
Revue intern, de Théologie. Heft 62, 190S. 24



— 370 —

M. Cristiani — dont le nom aurait pu lui rappeler que,
dans le christianisme, il est ordonné de ne pas juger son
prochain si l'on veut n'être pas jugé soi-même, et que, si St. Paul a
condamné les partis de ceux qui divisaient le Christ, il n'a pas
écrit une ligne contre leurs personnes — M. Cristiani, dis-je,
s'est proposé d'écrire son volume pour vulgariser la thèse du
P. Denifle. On ne peut que l'en plaindre. Il aurait mieux fait
de rentrer dans la vraie apologétique, d'autant plus qu'il
professe la dogmatique. Au lieu de cela, il a empiré la question,
en la posant très mal. Au lieu d'examiner froidement si les
doctrines protestantes sont erronées, il a ouvert le débat en
affirmant que Luther est un apostat et non un réformateur.
A-t-il d'abord défini ces deux mots? Il s'en est bien gardé. Il
ne s'est même pas douté que l'accusation d'apostasie est lancée
contre sa propre Eglise, et que les fameuses évolutions du
papisme sont considérées par nombre de théologiens, dogmatistes

eux aussi, comme des corruptions du catholicisme et
comme de positives apostasies. Il fallait d'abord réfuter cette
thèse.

En outre, M. C. prétend démontrer que Luther n'a pas été

un réformateur, parce qu'il ne fut «ni un homme de prière,
ni même toujours un homme sincère, qu'il fut toute sa vie
dominé par la passion et par les emportements d'un tempérament

sans frein et sans règle » (p. XXIII). Faible argument.
Car, de fait, Luther a été beaucoup plus réformateur que Mé-

lanchton, et Mélanchton avait toutes les qualités que M. C.
refuse à Luther, et il n'avait aucun des défauts. attribués à

celui-ci. Quiconque connaît un peu les hommes et l'histoire sait
que les réformes réussissent souvent plus par les défauts et

par les violences des réformateurs que par la douceur et la
correction parfaite. C'est ce fait historique qui faisait trembler
Bossuet, lorsqu'il s'écriait: «Tremblons sous les terribles
jugements de Dieu qui, pour punir notre orgueil, a permis que de
si grossiers emportements eussent une telle efficace de séduction

et d'erreur. » Bossuet aurait mieux fait de trembler pour
un autre motif, et d'étudier de plus près et plus scientifiquement

les causes des variations de l'Eglise romaine ; outre
l'orgueil qu'il a avoué, il aurait aussi aperçu les erreurs.

Se dispenser de ce travail en insistant exclusivement sur
les défauts et sur les fautes de Luther, est une tactique qui



— 371 —

ne trompera ni ceux qui connaissent aussi les qualités de

Luther, ni ceux qui connaissent les vices dogmatiques et autres
du papisme, ni ceux qui connaissent les immenses services
rendus par la réforme protestante. Les anciens-catholiques ne

sont pas protestants, parce qu'ils pensent que la réforme
ecclésiastique et théologique doit être autre de nos jours qu'au
XVIe siècle; mais cette divergence de vues ne les empêche
nullement de rendre justice à qui de droit, et d'être absolument

impartiaux dans leur critique et dans leur attitude.
E. Michaud.

L'abbé P. Féret: La Faculté de théologie de Paris. Epoque
moderne, t. V. Paris, Picard, gr. in-8°, 403 p., 1907, fr. 7. 50.

Ce nouveau volume (le neuvième de l'ouvrage) est encore
relatif au XVIIe siècle et traite, d'abord, des principaux Na-

varristes, notamment de Launoy et de Bossuet, puis des
théologiens des ordres anciens (franciscains, dominicains, carmes,
bénédictins, augustins, prémontrés), enfin de ceux des ordres
nouveaux (oratoriens et sulpiciensX L'auteur y suit toujours la
même méthode et s'y abandonne toujours à la même érudition
bibliographique. A ce point de vue, il fait œuvre très utile,
parce qu'il fournit aux futurs historiens de la théologie en
France des indications précieuses, qu'ils trouveraient difficilement

ailleurs. Ces indications sont très minutieuses et l'auteur
est d'une telle patience qu'il y a lieu de les croire toutes
exactes. Qu'il me permette cependant de lui signaler une
méprise, d'ailleurs très répandue, au sujet de l'attribution à Dom
Thierry de Viaixne du célèbre «Problème ecclésiastique» de
1698 (p. 99). Dom Thierry n'en est pas l'auteur1).

Peut-être pourrait-on reprocher aussi à M. Féret de
l'antipathie contre les jansénistes, qu'il représente comme des non
orthodoxes, et même comme des «sectaires». Ce bon évêque
Vialart, de Châlons, qui fut un saint, n'occupe que trois petites
pages; pas le moindre grain d'encens n'y est brûlé en son
honneur, tandis que l'excentrique Jacques Le Vasseur remplit
à lui seul dix pages (p. 142-152). Le docteur de La Lanne,
janséniste, est signalé pour ses convictions «erronées», et l'on

q Voir la Revue internationale de théologie, 1S94, p. 128-129.



déplore qu'il ait consacré son talent de polémiste à la défense
d'une mauvaise cause (p. 175). Etc. Ce sont là des clichés qui
ne trompent plus personne.

D'autre part, il faut remercier l'auteur du courage avec
lequel il a reconnu que Launoy «avait raison», lorqu'il
soutenait que, d'après le canon VI de Nicée, la juridiction de

l'évêque d'Alexandrie ne s'étendait que sur l'Egypte comme
celle de l'évêque de Rome sur les provinces suburbicaires (p. 4).
Et bien que très gallican et dénicheur de saints, ce même
Launoy est proclamé « un des grands penseurs du XVIIe siècle
et un de ses plus féconds lettrés » (p. 35). 11 est vrai qu'il est
aussi accusé d'opiniâtreté; mais ne serait il pas plus juste de

remplacer le mot « opiniâtreté » par celui de « fidélité » à la
vérité historique?

Ce n'est pas non plus un petit mérite d'oser déclarer
actuellement, en France, que la Défense de la Déclaration du
clergé de France (de 1682), de Bossuet, est «une œuvre d'une
immense érudition» (p. 71); et que Bossuet, dans sa polémique
contre Jurieu, a affirmé des principes « ultra-royalistes » ; que
«le royalisme exagéré de Bossuet l'a fait dévier du très commun
enseignement théologique» (p. 81). Bien plus, on peut être
étonné que l'auteur, tout en appelant «fable» le mariage de

Bossuet, n'ait pas craint de publier ce qui suit (p. 39): «Nous
ajouterons cependant qu'un historien contemporain, Le Gendre,
a cru devoir se faire un peu l'écho du bruit qu'on faisait alors
courir. Il a écrit dans ses Mémoires (p. 265-266) : « Quelques jours
après la mort de Bossuet, une demoiselle, sa vieille amie,
demanda, se disant sa veuve, son douaire et ses conAentions
Cette prétendue veuve n'était point une aventurière. Loin de là.
C'était la fille de M. de Mauléon qui tenait un appartement au
doyenné de St. Thomas du Louvre, dans le temps que Bossuet,
n'étant que sous-diacre, était en pension chez le doyen de cette
église Jeunes tous deux et demeurant dans la même maison,
ils se voyaient commodément ; ils s'aimèrent sous promesse de

mariage, à la charge de le tenir secret. Ainsi parlait la
demoiselle. Ce qu'il y a de certain, c'est que dans les différents
temps de la vie de Bossuet, elle a toujours été la maîtresse
chez lui, qu'elle y ordonnait de tout et que la recommandation
de cette si belle ancienne connaissance était la plus efficace et
la plus forte qu'on pût avoir pour obtenir des grâces du prélat. »



— 373 —

En définitive, M"e de Mauléon aurait été une gouvernante de
maison. V. aussi Bossuet et MUc de Mauléon, par M. l'abbé
Urbain. Paris, 1906, in-8°. » Avez-vous bien lu entre les lignes?

Le vif intérêt de ce volume n'est pas tant dans ce que dit
l'auteur lorsqu'il parle des théologiens connus, que dans les
raccourcis qu'il dessine d'une quantité de prétendus théologiens
qui ont eu leur heure de célébrité, et qui, en réalité, n'étaient
guère que des nullités, d'heureux parvenus ou des excentriques.
Que dire, par exemple, de cet évêque de Toul, Jacques de Fieux,
qui fit un petit traité sur l'usure, une lettre pastorale et des

statuts synodaux (p. 134-136); de ce Jacques Severce, traité
«d'infatigable érudit » (p. 141) et certes plus fanatique contre
les Bibles protestantes que Aéritablement érudit Que dire de

ce Jacques Le Vasseur, dont on cite d'illisibles vers français,
auteur du « Vergier des vierges » et aussi des « Antipathies ou
Sympathies de toutes choses», auteur surtout de deux lettres
« à Jésus-Christ crucifié, très glorieux triomphateur de la mort
et premier chanoine de l'église de Sainte-Croix à Orléans »

(p. 149)? Que dire de ce Jean Séguin, auteur d'un « Hsema-
Christo-Latrie ou traité du culte et vénération du précieux
sang de J.-C., spécialement de celui qui est à Billion en

Auvergne, en l'église collégiale de St. Cerneuf» (p. 158)? Et ce

Pierre Frizon, qui enseigne que « les lois ecclésiastiques obligent
en conscience, mais non les civiles» (p. 162)? Etc., etc.

En vérité, ce volume pourrait être intitulé : Recueil de

petitesses théologiques du grand siècle. Petitesses, non seulement

parce que les questions théologiques y sont envisagées
mesquinement, mais encore parce que les haines confessionnelles

y rapetissent les points de vue. Parmi les théologiens que cite
l'auteur et qui se sont distingués par leur fanatisme contre le
protestantisme, il faut citer ce chanoine de St-Quentin, Claude
Bendier, qui, rappelant les sept trompettes de Jéricho, lança
sept arguments contre les protestants et leur reprocha d'être
portés à tous les crimes. Pourquoi? Parce qu'ils professent que
la foi seule justifie (p. XII-XIII). Et cet évêque Abra de Raconis
qui « s'ingéniait, au moyen d'un sonnet, à faire ressortir l'Aveuglement

des quatre ministres de Charenton sur la prétendue clarté
des Ecritures. Le sonnet roulait sur ces six mots: Pierre, dragon,
ange, chaînes, habits, endormissement» (p. 123). Et ce Severce
qui s'opposait à ce qu'on appelât martyrs les martyrs du pro-



— 374 —

testantisme, et cela, parce que les hérétiques n'ont pas de

martyrs (p. 139)! Et ce Jean Séguin qui affirmait que «tenir
Calvin damné n'est pas juger témérairement, mais assurément
et sur des preuves certaines et infaillibles, puisque l'Ecriture
atteste les hérétiques être damnés» (p. 158).

Dans ce temps-là, on posait ainsi la question : Peut-on se

sauver dans telle ou telle Eglise? Paul Ferry niait qu'on le
pût dans l'Eglise romaine, Bendier et Bossuet niaient qu'on
le pût dans le protestantisme. Pourquoi? Parce que, pour Paul
Ferry, l'Eglise romaine était fausse, et que, pour Bendier et
Bossuet, c'était le protestantisme qui était erroné. Les uns et
les autres oubliaient de se demander si le salut n'était pas
avant tout une question de bonne foi. Mal posée, la question
était aussi si mal conduite que la discussion entre Jurieu et
Bossuet aboutissait à des discours sur l'apocalypse (p. 83 et 103).

Telle était la logique des théologiens du grand siècle. Ce ne
sont là que quelques exemples. 11 faut lire tout cet instructif
volume. La conclusion évidente, pour tout homme de bonne
foi, est qu'une telle théologie ne peut pas rester debout. Pie X
accourt pour l'étayer de la scolastique; il oublie que la scolastique,

déjà ébranlée au temps de Descartes, se serait écroulée
d'elle-même si on ne l'avait étayée d'arguments nouveaux,
ceux-là même qui aujourd'hui tombent en poussière.

E. Michaud.

Grégoire de Nazianze : Oraisons funèbres de Césaire et de
Basile de Cesaree. Texte grec, traduction française,
introduction et index par F. Boulenger. Paris, Picard, in-12,
253 p., 1908, 3 fr.

Dans l'Introduction, M. B, expose d'abord les règles de

l'éloge chez les rhéteurs grecs; puis il analyse les deux oraisons

funèbres indiquées, en constatant que Grégoire de
Nazianze a emprunté souvent, lui aussi, à l'école. C'est un point
qu'il est bon de rappeler pour prouver, à ceux qui en doutent,
qu'il y a eu, dans les écoles grecques, une scolastique soit littéraire,
soit philosophique, et que les Pères l'ont plus ou moins introduite
dans leurs œuvres théologiques. Cette observation est très importante,

pour légitimer les efforts de ceux des théologiens actuels
qui veulent séparer le vrai dogme chrétien des spéculations



- 375 —

théologiques, et cela, aussi bien dans les œuvres des Pères
qu'ailleurs.

L'auteur, en faisant le portrait de Grégoire l'ancien, père
de Grégoire de Nazianze et de Césaire, rappelle un type
d'évêque, fréquent à cette époque, mais qui n'existe plus aujourd'hui,

et que nos évêques actuels sont plutôt disposés à répudier,

mais qui n'en est pas moins très regrettable. Grégoire
l'ancien était un évêque marié, et, de plus, hypsistarien: «homme
foncièrement honnête, dit l'auteur, entouré de l'estime publique,
de fortune médiocre mais suffisante, marié et père de famille,
peu expert dans les finesses de la théologie, engagé d'abord
dans une des formes de monothéisme et de pseudo-christianisme

qui fleurissent en Cappadoce, un homme courageux
contre les intrigues ecclésiastiques aussi bien que contre les
menaces des persécuteurs, dont la foi n'est pour ainsi dire qu'une
forme de la probité (p. XLIV)... La secte des Hypsistariens,
ainsi nommés à cause du culte qu'ils rendaient au 0tàç vipiaroç,
serait antérieure à l'ère chrétienne et due à la fusion des
communautés juives issues de la diaspora, avec les thiases payens,
constitués surtout dans la Cappadoce et le Pont, et adorateurs
de Sabazios, sorte de Dionysos Phrygien... assimilé au Jahvé
Zebaoth (2aßamtf) des juifs; ailleurs, ce mot 2aßä£iog devient
2wÇa)v, le Sauveur des espérances messianiques; on rencontre
même en Cilicie un collège de 2aßßuTiaca(, sans doute des
observateurs du sabbat. Les Hypsistariens repoussaient le
culte des idoles pour honorer le Dieu unique » (p. LVIII). Ce

syncrétisme qui conciliait le judaïsme et ce qu'il y avait de vrai
dans le paganisme, ne peut que faire honneur à la largeur
d'esprit de l'évêque Grégoire.

Notons, dans l'oraison funèbre de Basile, quelques passages
intéressants pour l'histoire de la théologie.

1° Grégoire de Nazianze attaque ainsi les évêques de son
temps: «Aujourd'hui, le plus saint de tous les ordres risque
d'être de tous ceux de chez nous le plus ridicule: ce n'est pas
tant la vertu que l'intrigue qui donne l'épiscopat; ce n'est pas
non plus aux plus dignes, mais aux plus puissants qu'appartiennent

les sièges... Un évêque, on le trouve facilement,
sans formation, de promotion hâtive, qu'on sème et qui lève
en même temps, de la façon dont la fable crée les géants.
Nous fabriquons en un jour les saints, et nous voulons qu'ils



—- 376 —

soient des sages; et ils ne savent rien de la sagesse, et ils n'ont
de titre à la dignité que leur vouloir...» (p. 117-119). — Triste
épiscopat (fin du IVe siècle).

2° Grégoire ne confond pas l'espèce d'infaillibilité relative
accordée à l'Eglise, avec l'infaillibilité absolue qui n'appartient
qu'à Dieu seul (ooç /.lóvov ccv elvai tov 0eov to navTsXwç cuiTaiöxov),
(p. 120).

3° Il s'exprime ainsi au sujet de la Triade: «Nous ne
pesons pas la divinité; et la nature une et inaccessible, nous ne
la rendons pas étrangère à elle-même par d'étranges incompatibilités»

(p. 123). — Donc, certains dénaturaient la nature une
de Dieu par une multiplicité contraire à cette unité, par des
incompatibilités étranges. Il est bon de noter que Grégoire
condamne et repousse ces disparates, ces contradictions, ces
absurdités (èxipvkoiç dkloTguhrjoiv). Déjà de son temps, il y avait
de l'absurde dans certaines notions trinitaires. — Il continue:
« Nous ne guérissons pas le mal par le mal, en réfutant la
confusion athée de Sabellius par une distinction, un dépècement

plus impie. » Ce passage est très important, en ce sens
qu'il montre que Grégoire, tout en condamnant Sabellius, à qui
il reprochait une confusion impie (dl/tor ovvatçsoiv), ne voulait
pas le réfuter en tombant dans un autre extrême, dans un
dépècement plus impie encore (âtaigéosi xal xaTaTo/ifj). Il est fâcheux
que Grégoire n'ait pas été plus explicite et plus clair, en
précisant ce qu'il reprochait à Sabellius et à ses adversaires excessifs,

plus impies encore. M. Boulenger (p. XC) prétend que
Sabellius voyait dans les trois personnes de la Trinité « des

modalités, des masques (nqôoiona)». Il est probable que Sabellius

ne voyait dans les mots Père, Fils, Esprit, que trois
<noms» et rien de plus, et qu'il réduisait ainsi la Triade à

trois «manières» ou «modes» de parler. Mais ce modalisme
nominal n'était nullement celui de Tertullien et des autres
théologiens qui employaient les mots «formes, degrés, aspects,
visages, TToóaoma», sans être nullement incorrects. Grégoire
de Nazianze en tout cas, pour réfuter Arius qui introduisait
dans la divinité des degrés inégaux (êià tù>v dvlomv ßaüf.iii>v), se
borne à caractériser «les trois», le Père, le Fils, l'Esprit —
il ne dit pas les trois « personnes » — en disant : « Nous vénérons

et reconnaissons trois par les propriétés, un par la divinité :

Tçia fier raie lâioir;Oiv, sv âè xfj (dsóxrpci Geßovxsc, xal yryvmOxovTsç. »



— 377 —

Donc les trois étaient les trois «propriétés» irréductibles,
distinctes, non confuses, et personnelles, de la nature personnelle
de Dieu. Telle était la vraie notion de la Trinité, et M. B. a

bien raison de la dire « intéressante » (p. L). Qui y songe
aujourd'hui?

4° Autre remarque. Parlant du pain des anges, Grégoire
se borne à dire que ce pain est «la parole», nourriture et
breuvage des âmes qui ont faim de Dieu et qui cherchent une
nourriture non pas fuyante et éphémère, mais qui demeure
toujours (p. 137).

5° Enfin, le lecteur pourra lire ce que M. B. dit de l'eschatologie

de Grégoire (p. LXX-LXXII). M. B. lui adresse des

reproches, parce qu'il prend pour norme, dans cette question,
l'eschatologie romaine actuelle, qui, loin d'être une norme, est
très erronée. E. Michaud.

F. Prat, S. J. : La théologie de St. Paul, Ire partie, Paris,
Beauchesne, in-8°, 1908, 6 fr.

Très sérieuse étude, faite avec beaucoup de soin et
d'érudition. L'auteur suit l'ordre chronologique des épîtres de St. Paul,
et il en indique la doctrine, ou du moins ce qu'il croit être la
doctrine de St. Paul, en s'appuyant sur l'interprétation de tel
ou tel Père, et en reconnaissant, d'autre part, qu'il y a eu aussi
d'autres interprétations.

Certes, le sujet est difficile, soit parce qu'il s'agit des points
les plus élevés de la révélation chrétienne, soit parce que le
style de St. Paul offre des difficultés particulières. St. Paul a

beau dire qu'il enseigne son Evangile, et il entend par là celui
qu'il a reçu de J.-C. même, qu'il a vu et qui lui est apparu
plusieurs fois. Il est certain qu'il a compris cet Evangile
suivant sa tournure d'esprit, son caractère, sa mentalité, son
instruction, sa science, et qu'ainsi, à côté de son Evangile, il
y a aussi sa théologie. Le titre adopté par le P. Prat: «La
théologie de St.Paul», est très significatif. Il indique le travail
des esprits actuels pour discerner ce qui est propre à St. Paul,
et ce qu'on peut supposer qu'il a ajouté à l'enseignement
même du Christ. Nous voulons connaître toujours plus exactement

cet «enseignement du Christ», qui est bien le vrai dogme
et le seul vrai dogme, et le distinguer de tout ce que les hommes,



— 378 —

même les plus autorisés, ont pu y ajouter en l'interprétant.
Tel est le but des efforts actuels.

Le P. Prat va-t-il jusque là? Je ne sais. Toujours est-il qu'il
présente sa «Théologie de St.Paul» avec beaucoup de
modestie, avec même une certaine hésitation. «Une théologie de
St. Paul, au point de vue catholique, est, dit-il, prématurée
Nous prions le lecteur de ne considérer ce travail que comme
une première ébauche destinée à être plus tard améliorée par
nous» (p. I-II). Ce n'est pas là le langage d'un homme qui dit
son dernier mot. Bien plus, il avoue qu'il y a, dans la
théologie de St. Paul, « des lacunes et des solutions de continuité,
des manques d'harmonie et de proportion » (p. 2) ; que ses

épîtres ont été des écrits «de circonstance»; qu'elles ont été
souvent «dominées par les nécessités de la controverse», et

que « toute controverse fausse les proportions, grossissant
certains traits au détriment des autres» (p. 3); en outre, qu'il ne
faut pas essayer de faire entrer les enseignements de St. Paul
dans les cadres de la théologie actuelle, «ces cadres étant à

la fois trop larges et trop étroits» (p. 4); enfin, que le
vocabulaire de Paul n'est pas identique à celui de ses collègues
dans l'apostolat, et que les définitions de la scolastique ne
sauraient lui être toujours applicables. Ce sont là de très utiles
réticences, et qui ouvrent la porte à des aveux qui ne
manqueront pas d'être faits plus tard.

On comprendra toute l'importance de la question, si l'on
considère que la scolastique romaine vient de Thomas d'Aquin,
que celui-ci descend en partie d'Augustin, qu'Augustin descend
aussi en partie de Paul, et que, chez les Orientaux, Jean
Chrysostome s'est inspiré, lui aussi, de Paul; en sorte qu'une meilleure

exégèse de Paul, une interprétation plus précise de «sa

théologie», devrait logiquement provoquer ipso facto une
amélioration de la théologie romaine actuelle. Qui vivra verra.
Nous voyons déjà des choses qui eussent paru incroyables il y
a cinquante ans.

Ce n'est pas ici le lieu d'examiner la manière dont le
P. Prat a interprété plusieurs expressions difficiles de St. Paul,
relatives au Christ, comme «image de Dieu, premier-né», «en
qui habite corporellement tout le plérome de la divinité», et
avec qui nous devons «former un homme parfait selon l'âge
mûr de la plénitude du Christ», etc. Les textes des Pères sur



— 379 —

lesquels le P. Prat s'appuie sont-ils d'une théologie indiscutable?

donnent-ils même de la Trinité une idée exacte (p. 399

et suiv.)? Ne force-t-il pas, lorsqu'il cherche à écarter toute
influence philonienne sur l'auteur ou le rédacteur de l'Epître
aux Hébreux (p. 503)? Les titres donnés dans cette épître au
Christ ne sont-ils pas pris par le Père dans un sens exagéré?
Est-ce bien là la doctrine même de St. Paul? Il est probable
que le P. Prat, dans sa seconde Partie, reviendra sur ces
matières et les traitera avec plus de précision et de solidité.
Attendons.

Le P. Prat n'ignore sans doute pas l'étrange procédé de

certains théologiens, qui, au lieu de chercher à expliquer
St. Paul par lui-même et par son milieu, prétendent élucider
ses notions de Dieu, du Père, du Fils de Dieu par les notions

que des théologiens s'en sont faites au troisième siècle, déjà
même au second, et surtout plus tard, et qui entrevoient ainsi
dans St. Paul des théories et tout un système trinitaire qui n'y
sont certainement pas. Si le P. Prat réussit à expliquer la
pensée paulinienne sans tomber dans ce défaut de méthode et
sans confondre le premier siècle aAec le troisième et le
quatrième, il aura contribué à éclaircir non seulement la théologie
de St. Paul, mais toute la théologie catholique.

E. Michaud.

Dr. Benediktus Sauter, O. S. B. : Kolloquien über die heilige
Eegei. Dem Druck übergeben Aen seinen Mönchen. Dritte
verb. Auflage. Freiburg im Breisgau, 1907.

Das Buch soll kein wissenschaftlich-theologischer oder
kritisch-historischer Kommentar sein, sondern enthält Reflexionen
über die Regel Benedikts Aen Nursia, wobei der Autor sich
bemüht, überall die vielgerühmte Weisheit und Masshaltung
(discrete) des Verfassers der Regel hervortreten zu lassen. Die
Kolloquien sind zunächst für die Ordensangehörigen bestimmt.
Auch weitere Kreise können sich daraus über die in der Beu-

roner Kongregation gepflegte Auffassung und Betätigung des

klösterlichen Lebens unterrichten. Als Anhang ist beigefügt der
lateinische Text der Regula.

Charakteristisch für die Verwirrung, die das Vatikanum in
den Geistern angerichtet hat, ist der S. 30 durchgeführte Pa-



— 380 —

rallelismus: Die Verfassung unseres Ordens beziehungsAveise
seiner Klöster ist eine genaue Nachbildung der Verfassung
unserer heiligen Kirche. Dort steht der Papst als Vater und Haupt
an der Spitze; er ist nur dem göttlichen Gesetze und keinem
Menschen Untertan. Er regiert die Kirche selbständig; es sind
ihm aber zur Beratung und Mithülfe für die geAvöhnlichen
Angelegenheiten das Kollegium der Kardinäle, für die wichtigeren
und Avichtigsten die Versammlung aller Bischöfe des Erdkreises
beigegeben. Ganz ähnlich verhält es sich mit der Regierung
des Klosters. An der Spitze desselben steht der Abt als Haupt
und Vater. Er ist nur dem Gesetze der heiligen Regel
untergeben und regiert allein seine Klosterfamilie. Er soll jedoch in
gewöhnlichen Angelegenheiten den Rat der Älteren (Senioren),
in wichtigeren Sachen jenen des ganzen Konventes beiziehen.
Wenn er diesen Rat zusammenberufen hat, so legt er die Sache,
um welche es sich handelt, den Brüdern Aer, lässt sie ihre
Meinung darüber abgeben und trifft dann nach Envägung und
eigenem Gutdünken die Entscheidung. D.

Mme de Staël : Des circonstances actuelles qui peuvent
terminer la Révolution et des principes qui doivent
fonder la République en France. Paris, Fischbacher,
in-8°, 352 p., 1906.

Il y a lieu de s'étonner que cet ouvrage, écrit en 1799, n'ait
été publié qu'en 1906, et grâce au dévouement de M.John Viénot.
Sans être un chef-d'œuvre littéraire, c'est cependant une œuvre
supérieurement pensée, écrite très sérieusement, clairement, avec
une maturité d'esprit qui justifie le mot d'Albert Sorel : « Mme de

Staël a été un des esprits les plus ouverts et les plus étendus

qu'on ait vus. »

On peut l'étudier au quadruple point de vue de la politique,
de la littérature, de la philosophie et de la religion. Je me borne,
dans cette Revue, au quatrième. Mme de St. était persuadée que
la moralité des hommes a besoin du lien des idées religieuses.
Elle développe cette pensée au chapitre III. «La morale, dit-elle,
et la morale liée par les opinions religieuses, donne seule un
code complet pour toutes les actions de la Aie, un code qui
réunit les hommes par une sorte de pacte des âmes, préliminaire



— 381 —

indispensable de tout contrat social.. Les idées religieuses
me paraissent également nécessaires à tous les hommes, à tous
les degrés d'instruction (p. 214) L'athéisme est une idée

purement négative. Or, comme le monde, la vie est un fait
positif; la négation l'explique encore moins que l'adoption des
idées religieuses» (p. 215).

Plus sentimentale que rationnelle, Mme de St. n'a qu'une
argumentation peu serrée; elle semble même ne pas apercevoir
les lacunes qu'elle laisse béantes. Elle n'admet que l'alternative :

ou le protestantisme, ou la théophilanthropie. Et comme cette
dernière est de création moderne, elle préfère le calvinisme :

car il se rattache à une longue liste de souvenirs religieux, « et
rien n'est plus necessaire à une religion qu'une antique origine »

(p. 221). La religion doit être contemporaine du monde. Mme de St.

ne se demande pas si le calvinisme était « contemporain du
monde». Tout en se flattant d'être tolérante, elle demandait,
pour la France, une religion de l'Etat et qui fût salariée par
l'Etat; elle voyait en cela le seul moyen «de détruire
l'influence de la religion catholique». Pourquoi? Mme de St. n'entre
pas dans les discussions de doctrine. Sa théologie est beaucoup
plus sommaire. Elle se borne à répondre simplement : « La
classe sans fortune ira dans les églises dont elle ne sera point
forcée de payer le ministre. Si vous n'en salariez aucun, elle
se décidera par l'habitude» (p. 223). Effectivement, l'habitude
est une puissance, surtout en France. Toutefois on peut répliquer
avec raison que, même en France, il est possible, aisé même,
de faire naître une habitude nouvelle et contraire.

Petites Notices.

Raoul Allier : Le protestantisme au Japon, 1859-1907.
Paris, Alcan, in-18, 1908, 3 fr. 50. — Ce volume renferme beaucoup

de documents très intéressants sur ce pa}rs, dont
l'importance grandit chaque jour davantage. Ne pas l'étudier serait
une faute. Aux théologiens, je recommande particulièrement le
chapitre VII sur «les vieilles religions»; ils y apprendront
quelle est la situation actuelle du bouddhisme et comment,
tout en essayant de le ressusciter, on essaie aussi d'imiter le



— 382 -
christianisme (p. 110-126). Très curieux aussi est le chapitre XI:
«Vers une Eglise nationale», notamment la description de
l'âme japonaise comme «incarnation du Logos» (p. 213); etc.
Le fait est que, comme partout, il y a, au Japon, de nombreux
éléments qui paraissent irréligieux, et d'autres qui cherchent
à reviser et à concilier les religions, y compris le christianisme.

* Catholici: Lendemains d'encyclique. Paris, E. Nourry,
in-12, 1908, 1 fr. 25. —¦ Ce nouveau volume de la «Bibliothèque
de critique religieuse » a beaucoup d'analogies de contenu, de
ton et de sentiment avec le Programme des Modernistes (voir
la lre Variété de cette livraison, p. 316-324). Certaines pages
sont superbes, d'autres ne me paraissent pas justifiées, et les
anciens-catholiques ne sauraient les accepter. Les auteurs de
ce volume en ont vraisemblablement aussi le sentiment, et c'est
sans doute pour ce motif qu'ils gardent un si parfait silence
sur l'ancien-catholicisme, qui, quoi qu'ils en aient, leur a montré,

dès 1870, l'exemple de la résistance à Rome, l'exemple du
travail théologique scientifique malgré les anathèmes de Rome
et la lâcheté des évêques, l'exemple de trente-huit années
d'efforts qui heureusement ne sont pas restés inefficaces — on le
voit aujourd'hui — et qui, grâce à Dieu, se continuent sans
défaillance, au grand jour, avec des principes catholiques clairs
et fermes, et avec une organisation que les modernistes actuels
ne semblent pas en train de Aeuloir dépasser. «La cause de
Dieu est en péril», disent-ils. Voilà trente-huit ans, je le répète,
que nous le clamons. Puissent enfin les sourds entendre, les
aveugles voir et les paralysés se mouvoir!

* A. Dufourcq: Histoire comparée des religions paxe unes
et juive jusqu'à Alexandre le Grand, 3e édition. Paris, Bloud,
in-16, 1908, 3 fr. 50. — Dans ce premier volume, six chapitres
sont consacrés: 1° aux religions égyptiennes; 2° aux religions
sémitiques (Babylonie, Arram, Palestine); 3° aux religions
aryennes (Grèce, Rome, Gaule) ; 4° à la religion juive au temps
des patriarches et de Moïse; 5° à la religion juive au temps
des Prophètes; 6° à la religion juive au temps de l'Eglise
d'Israël, rêvée par Ezéchiel et construite par Néhémie. Une
courte conclusion compare l'un avec l'autre les deux
développements religieux et définit leurs rapports par le mot
divergence.



— 383 —

Trois autres volumes suivront, et nous les attendons avec
impatience. Le savant professeur de Bordeaux a entendu faire
une œuvre rigoureusement objective et critique : les idées qu'il
expose lui ont été inspirées par l'étude impartiale des faits.
Comme il n'a pas pu lui-même, pour construire une aussi vaste
synthèse, lire tous les textes, il s'est astreint à n'utiliser que
les travaux de première main, ceux de Maspéro, du R. P. La-
grange, de Chantepie de la Saussaye, du Dictionary of the
Bible de Hastings, etc. Cet ouvrage ne peut manquer d'attirer
l'attention de tous ceux qui savent que l'histoire des religions
est le terrain sur lequel semblent devoir se livrer, entre
croyants et incrédules, les plus rudes et les plus prochains
combats.

Nous reviendrons sur ce volume et les suivants.

* Georg Heinrici: Der literarische Charakter der
neutestamentlichen Schriften. Leipzig, Dürr, 127 S., 2 M. 40 Pf., 1908.

— Les écrits du N. T. ont beau être étudiés sous toutes les
formes et à tous.les points de vue, ils offrent toujours matière
à de nouvelles recherches. Ce petit volume, riche de contenu,
en est la preuve. 1. Zur Geschichte der Probleme; 2.

Hellenismus und Judentum; 3. Die Ursprungsbedingungen des
neutestamentlichen Schrifttums; 4. Die literarischen Formen der
neutestamentlichen Schriften ; 5. Die Ausdrucksmittel.

* Ugo Janni : Catechismo filosofico sidle fondamentali
Dottrine del Cristianesimo. Firenze, typ. Claudiana, in-8°, 123 p.,
1908. — Les ouvrages de ce genre sont de plus en plus
nécessaires, si l'on veut réveiller les indifférents et faire penser
sérieusement. On ne peut donc qu'encourager l'auteur, et

presser ses adhérents de faire une propagande active. Dans
une nouvelle édition, peut être ferait-il bien de supprimer les
subtilités, de solidifier les bases, et surtout de faire disparaître
du bas des pages tous les noms qui y figurent à titre de

références, mais sans aucune indication bibliographique, ce qui rend
cet étalage inutile: du reste, quelques noms sont absolument
sans veleur soit philosophique, soit théologique.

* M. Lepin : Christologie. Commentaire des propositions
27-38 du décret du St. Office Lamentabili. Paris, Beauchesne,
in-18, 120 p., 1908, 1 fr. 25. — Cet opuscule, qui aurait pu
être très fort, si l'auteur se fût appliqué à ne démontrer que



— 384 —

ce qui est démontrable, et à ne donner comme solide et
certain que ce qui l'est réellement, cet opuscule, dis-je, est très
faible sur nombre de points, affirmés mais non prouvés; il a
voulu justifier à tout prix le décret Lamentabili, et c'est
effectivement lamentable. M. Lepin nous avait habitués à mieux;
quand il ne travaillera plus sur commande et de parti pris,
quand il aura reconquis son indépendance, il aura aussi retrome
sa science.

* DrJ. Lepsius: Das Reich Christi. 10. Jahrgang, Nr. 9-10,
1907: Ur-Markus (J. Lepsius); Der gegenAvärtige Stand der
Entwicklungslehre (Hoppe); Die Autorität der Bibel (Berndt);
Ur-Evangelien, die synoptische Frage (J. Lepsius). — Nr. 11-12:
Suite des articles précédents.

* Theologischer Jahresbericht (Heinsius, Leipzig); 1906, IV.
Abteilung, in-8°, 911 S., 25 M. — Cette IVe livraison a pour
objet l'histoire ecclésiastique ; elle est l'œuvre de MM. Krüger,
Clemen, Vogt, Köhler, Herz, Werner et Raupp. La Ve livraison
expose les travaux de théologie systématique. Elle est l'œuvre
de MM. Christlieb, Titius et Hoffmann ; elle va de la page 903
à 1158. Restent encore à paraître, pour compléter 1906, les
3 volumes sur la théologie pratique, l'art religieux et la Table.
— Pour recommander une telle œuvre, il suffit de rappeler
qu'elle est colossale et unique. Sans doute, chaque confession
aurait ses observations à faire. L'ancien-catholicisme, par
exemple, pourrait trouver à redire que M. le doyen Raupp se
soit borné à enregistrer (p. 887) la critique d'un adversaire et
à remarquer que, d'après cet adversaire romaniste, l'ancien-
catholicisme marche à grands pas vers le radicalisme! L'idéal
du « Reformkatholizismus » étant de rester immobile, il est clair
que chaque pas de l'ancien-catholicisme vers le catholicisme
primitif lui apparaît comme un pas vers l'abîme! Comme
rapporteur objectif, M. Raupp aurait pu produire des documents
plus substantiels. Néanmoins un arbre mis en mauvaise lumière
ne saurait nuire à la forêt. Ici, la forêt, je le répète, est immense
et superbe.



— 385 -
* J. Friedrich : Über die kontroversen Fragen im Leben

des gotischen Geschichtschreibers Jordctnes. München 1907. —
Die neueste Publikation des unermüdlich tätigen Gelehrten ist
ein Separatabdruck aus den Sitzungsberichten der philos.-philol.
und der histor. Klasse der Kgl. Bayer. Akademie der
Wissenschaften, 1907, Heft III. Bei den spärlichen Nachrichten, die
Avir über den im 6. Jahrhundert lebenden ostgotischen Geschichtschreiber

Jordaues haben, ist es bis jetzt zu keiner einheitlichen

Auffassung und Darstellung seines Lebens gekommen,
indem die Ansichten von Mommsen, Wattenbach und Simson
in Avesentlichen Punkten von einander abAveichen. Friedrich
gibt genauen Aufschluss über des Jordanes Herkunft, sowie
über die näheren Umstände seiner Tätigkeit als Notar, und
zeigt namentlich in einem interessanten Exkurs über die
Bedeutung des Wortes «conversio», dass wir schlechterdings
nichts genaueres bestimmen können über den Stand des
Jordanes in der ZAveiten Hälfte seines Lebens. Dagegen geAvinnt
er über den Ort, avo Jordanes sein Werk verfasste, und über
die Person des Vigilius, dem er seine Schrift Avidmete, positive
Resultate. D.

* Dr. Josef Popp : Steiulc-Mappe. München, allgemeine
Verlags-Gesellschaft m. b. H, 1907. Preis Mk. 3. 50. — Es ist
dem Referenten eine aufrichtige Freude, diese Avillkommene
Ergänzung zu der auf S. 752 des Jahrgangs 1907 besprochenen
Monographie Popps über Eduard von Steinle ankündigen zu
können. Die künstlerische Einführung zu den einzelnen Bildern
ist mit feinem Verständnis gegeben, die Auswahl der Bilder
gut, die Wiedergabe fast durchweg trefflich. Das in der
angeführten Besprechung als envünscht bezeichnete Bild « der
Grosspönitentiar > (nicht «Grossinquisitor», Avie es dort durch
ein ärgerliches Versehen hiess) ist in der Mappe in einer
ungemein wirkungsvollen Wiedergabe enthalten. Die Mappe wird
sich Aiele Freunde erwerben und unsere Leser werden nach ihrer
Kenntnis für diesen Himveis dankbar sein. E. K. Zelenka.

Ouvrages nouveaux.
Exxhrjoittotixoc <Paçoç, Icirovugioç. Ev AXs'Sarâgsia, tx tov IIaTQiaQ%ov

Tvnoygaq/siov. 1908.
Revue intern, de Théologie. Heft 82, 1908. 2")



— 386 —

ETUigui trioaiç crtç AyyXixarrç tuca rqç Ogdoâo'Sov AvavoXixqç ExxXi-
maç. ExOsTiç, lavovagioç, 1908. London, Brounce.

B. Grenfell and A. Hunt : Fragment of an uncanonical Gospel
from Oxyrhynchus. Published for the Egypt Exploration
Fund by Henry Frowde, Oxford, 22 p., 1908, 1 Sh. (Très
intéressant.)

Fr. Heiner: Der neue Syllabus Pius' X. oder Dekret des hi.
Offiziums «Lamentabili» vom 3. Juli 1907. IL vermehrte
Auflage. Mainz, Kirchheim, in-8°, Mk. 5. 50. 1908.

Guillaume Herzog : La sainte Vierge dans l'histoire. Paris,
E. Nourry, in-8", 163 p., 1908. (Voir la 3e Variété de cette

livraison, p. 340 et suiv.)
A. Hüfner : Das Rechtsinstitut der klösterlichen Exemtion in der

abendländischen Kirche. Mainz, Kirchheim, 1907, 124 S. in-8°.

Prof. Dr. PI. Lüdemann (Bern) : Religion und Leben, Vortrag ;

Bern, Büchler, 31 S., 1908.

Neubert : Marie dans l'Eglise anténicéenne. Paris, Gabalda,
fr. 3. 50, 1908.

Fr. Oehninger : Unser Amt in unserer Zeit. Mit Rücksicht auf
Kutters Buch «Wir Pfarrer». St. Gallen, in-8°, 1908, Fr. 1.80.

0. Pfleiderer : Die Entstehung des Christentums, IL Auflage.
München, Lehmann, 1907, Mk. 4.—. (Sehr lehrreich.)

Religiöse Ideale der modernen Theologie. Vier Vorträge,
gehalten in Frankfurt a. M., 1908. Verlag vem M. DiesterAAeg,
Mk. 1. 60.

G. Reaault d'Allones : PsA'chologie d'une religion ^Guillaume
Monod f 1896). Paris, Alcan, in-8", fr. 5, —. Ì908.

Dr. Rhallis : Die Klosterklausur nach dem griechischen Kirchenrecht.

Leipzig, Veit, 1908. Br.

J. de Tonguédec : La notion de Arérité dans la « Philosophie
nouvelle». Paris, Beauchesne, 1908, in-16°, 150 p.

Prof. Voigt: Religionsunterricht oder Moralunterricht? Vortrag.
Leipzig, Dürr, 1907, Mk. 1.20. (Zu lesen und überlegen.)

D. J. Websky : Protestantische Monatshefte. Neue Folge der
Protest. Kirchenzeitung. 11. lahrg., Heft 11. Leipzig, Heinsius,
1907, Mk. 4.—.


	Bibliographie théologique

