Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)
Heft: 62

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

E. B. ArLLo, o. P.: Foi et Systémes, 2°¢ édit. Paris, Bloud,
in-16, 1908, 3 fr. 50.

On nous dit que l'auteur a voulu, dans ce livre, distinguer
la foi d'avec le bloc des systemes humains. Apres lecture atten-
tive, il me semble que la foi est completement confondue avec
ces systémes.

On nous dit que 'auteur a voulu montrer comment le fait
de la révélation du Christ existe encore, sans changement,
depuis dix-neuf siécles, dans 'Eglise romaine, et que les rela-
tivités historiques et les développements dogmatiques qui s’y
sont produits ne servent qu'a rendre ce fait plus lumineux.
Or, je crois, au contraire, que I’Eglise romaine, avec toutes
ses évolutions dogmatiques, a profondément altéré le dogme
primitif, et qu'actuellement elle a méme complétement perdu
la notion du dogme chrétien et catholique. Et c’est le livre
méme du Pere A. qui va nous en fournir la preuve.

L’auteur, newmaniste, accumule dans son livre, une quan-
tité de notions modernes et modernistes (ce dont je suis loin
de le blamer); mais avec cela il se donne comme adversaire
du modernisme et admirateur de 1'«éloquente» encyclique de
Pie X contre le modernisme. Premiére confusion.

Au lieu de s’en tenir a4 l'ancienne définition du dogme,
qui est si simple, si claire, si solide, et sur laquelle 'Eglise a
vécu pendant de longs siecles, jusqu’aux innovations romaines,
Pauteur tait cette définition; il la rejette naturellement, car elle
renverse toute la dogmatique romaine, et il se met en consé-
quence a la recherche d'une meilleure.

Parmi toutes celles qui s'offrent & son choix, il en dis-
tingue trois: le notion du pur symbolisme ou du symbolisme
instable (p. 188), puis la notion du symbolisme moins instable



— 3538 —

ou du dogmatisme moral (p. 192), enfin la notion de l'analo-
gisme. Les deux premiéres sont mauvaises, la troisiéme seule
est bonne; c'est la sienne.

Ce n'est pas le lieu de discuter ces fantaisies. Quelques
remarques suffiront.

Il confond le dogme méme avec la «conception philoso-
phique du dogme» (p. 220). Grave erreur: car le dogme est
chose divine, tandis qu'une conception philosophique n’est évi-
demment qu'humaine.

Il attribue a «la révélation divine», donc & Dieu, <«une
foule d’'idées nouvelles», y compris méme <«les rites», en un
mot tout ce qui passe par ce qu’il appelle «la conscience de
I’Eglise» (p. 209). — N.-B. Il ne définit ni le mot conscience,
ni le mot Eglise. Mais il est évident que, dans le parti ultra-
montain, cette conscience de I'Eglise se réduit a la décision
de la camarilla romaine, comme la fameuse encyclique de Pie X
contre le modernisme se réduit a 'opinion du cardinal Merry
del Val et de ses collaborateurs. A qui fera-t-on croire que ces
lubies de quelques scolastiques romains soient la science, la loi
et les Prophétes?

Une fois lancé dans cette voie, le P. A. se voit forcé de
distinguer trois espéces de dogmes: dogmes historiques (faits
humains contingents), dogmes mélaphysiques (par exemple, la
trinité), dogmes «dont I'objet est aussi contingent, mais dont
la réatité ne se vévele par aucun signe dans le monde phéno-
ménal » (par exemple l'eucharistie), p. 191. Le P. revient a cette
triple distinction & la page 207, mais sans la légitimer., Com-
ment légitimer l'arbitraire? Il n'est pas jusqu’aux mots substance
et personne, sur lesquels nous discutons encore, plus encore
qu'au IV® siécle, que le P. A. ne fasse entrer dans la foi et
dans le dogme. Il affirme qu'ils ont «quelque chose de défi-
nitif» (p. 213), et que 'Eglise «enseignante» les a «canonisés»
(p- 214). Et affirmant ces naivetés, il croit qu’'on les croit!

Voici sa conclusion (p. 181-182): «1° Les dogmes sont des
propositions, soit purement spéculatives, soit en rapport direct
avec l'histoire, que l'autorité doctrinale impose a la foi des
chrétiens, comme exprimant des vérités dont l'objectivité est
requise pour la permanence et le développement de la vie
spirituelle apportée par le Christ sur la terre; 2° ces proposi-
tions, si elles expriment des faits du monde visible (conception



— 359 —

virginale, résurrection), sont a prendre au pied de la lettre,
non pas toujours suivant le sens technique et secondaire, mais
suivant le sens obvie et primitif des termes. Si elles expriment
des faits de l'éternité ou du monde invisible, elles soni (sic)
un sens intellectuel positif, mais obscur, parce qu'’il n'est qu'a-
nalogue, non univogque, au sens courant de ces mémes termes. »

J'ai cité textuellement. Peut-on se figurer que le Christ,
qui a dit: «Mes paroles sont esprit et vie », aurait pu enseigner
que ses dogmes sont des propositions «a prendre au pied de la
lettre», «non pas toujours suivant le sens technique», etc.?
Peut-on concévoir quel peut bien &étre le sens technique et se-
condaire, ou le sens obvie et primitif de la «conception vir-
ginale», etc.?

Voila a quelle notion du dogme on est arrivé aujourd’hui,
dans la nouvelle Eglise de Rome! IL'auteur, je crois, en éprouve
quelque honte; car il ajoute & cette méme page qu'il prie ses
lecteurs de ne voir dans cette doctrine qu'«un ¢ffort vers la
lumiére et vers la conciliation de tous les esprits croyants».
Certes, nous croyons au Christ, et c’est parce que nous croyons
a4 ses enseignements, que nous rejetons avec énergie les fan-
tasmagories par lesquelles on essaie de les remplacer.

Ce n'est pas tout. Son volume contient, ¢a et 1a, des con-
tradictions flagrantes. Par exemple:

1l remarque (p. 164) que I'Eglise a dia d’abord «se garer
de tout dithéisme ou trithéisme, et ne pas prendre a la lettre
certaines expressions assez mal sonnantes, reliques du systéme
philonien, comme celle de dedregoc Jeog, appliquée au Verbe».
Or St.Justin a précisément employé cette expression. Que
faire? Le bon Pére exécute en un tour de main (p. 165) les
«lettrés peu théologiens» qui se sont succédé d'Hermas a
Lactance: il nomme Justin, Tertullien, Origéne, Denys d'A-
lexandrie.

De plus, p. 176, il affirme nettement que le dogme, en tant
que dogme, loin de reposer sur les systémes philosophico-théo-
logiques, leur est antérieur. Or, p. 215, il dit expressément le
contraire, et soutient que les principaux dogmes n’ont été pré-
cisés et formulés qu'apreés de longs sieécles de discussions théo-
logiques et de «spéculations théoriques». «Le dogme de la
Trinité, dit-il, a mis quatre siécles au moins A se préciser, sans
parler encore de la question de la procession du St. Esprit; les



— 360 —

dogmes christologiques n'ont trouvé leur formule absolument
complete et définitive qu'au sixieéme concile général; quant aux
vérités qui concernent la grice et les opérations de I'’Esprit-
Saint, dans l'humanité rachetée, elles ont excité des contro-
verses, qui, commencées a I'hérétique Pélage, ont depuis mis
aux prises de grandes écoles de théologie, qui jusqu'ici ne sont
point tombées d'accord.: et I'Eglise w’a pas encore dit son mot.»
Ainsi, il n’y a pas encore de dogme sur la grace et les opé-
rations de 1'Esprit-Saint, le Christ attend le pape; et le dogme
christologique a di attendre jusqué vers la fin du septiéme
siecle, et le dogme trinitaire jusqu'a la fin du quatrieme, et
encore celui de la procession du St. Esprit n’est-il pas conclu!
Voild olt nous en sommes avec la notion romaine du dogme!

Bien plus, le P. A. a une singuliére maniére de s'expliquer
sur la Trinité. Reste-t-il fidele a 'ancienne formule du Deus
unus et trinus, c'est-a-dire du Dieu unique «possédant une triple
personnalité » ? ou bien, professe-t-il non pas une personne tri-
plement personnelle, mais trois personnes? Croit-il que ceci
soit I'équivalent de cela? Il semble embarrassé, car il s’exprime
ainsi (p. 161): « Ce Dieu unique et personnel... posséde cepen-
dant une triple persomnnalité; ow mienx, il est, non pas une
personne, mais trois personnes.» Et il les déclare «toutes trois
inséparables», ce qui ne 'empéche pas de situer le Pére dans
le ciel, le Fils pendant environ trente-trois ans en Palestine
dans I'humanité trés restreinte de Jésus-Christ, le St. Esprit un
peu partout, comme la colombe, frappant a la porte de chaque
ame, etc. Le P. A. s’écrie ensuite naivement: «Etrange énigme
pour la raison! Quel sens attacher & ce dogme?» 1l ne songe
pas a demander a J.-C. méme ce qu'il a enseigné sur ce point.
Il est cependant, lui Christ, 'unique auteur de la foi et du dogme
chrétien. Mais, en fait de dogme, qui songe au Christ aujour-
d’hui? C'est le pape qui le fabrique.

P. 175-176, le P. a écrit que les expressions wu#ion hvpos-
tatique, communication des idiomes «expriment une idée acces-
sible méme a un petit enfant du catéchisme, car il n’est nulle-
ment nécessaire pour l'expliquer de recourir auxXx abstractions
des systémes». Serait-ce un effet de sa bonté de vouloir bien,
dans sa troisitme édition, condescendre a quelques explica-
tions? Voila des années que je médite sur cette fameuse com-
munication des idiomes d'aprés Cyrille d’Alexandrie; et elle



— 361 —

me parait de plus en plus systématique et contradictoire. Un
petit enfant du catéchisme la comprendrait! C'est bientot dit!
Nous connaissons ces sortes d’affirmations qui ne dissimulent,
sous un air de bravade, que des embarras insurmontables,

E. MicHAuUD.

St. AtHANASE (295-373): Textes et études, par F. CAVALLERA.
Paris, Bloud, 1 vol.,, 1908, 3 fr. 50.

Il faut lire les ceuvres des Peéres, non seulement pour con-
naitre leurs opinions, mais aussi leur maniére, généralement
naive et sans méthode, d'interpréter les Ecritures, d’expliquer
leur foi, et surtout de raisonner. C'est & cette seule condition
qu'on peut se rendre un compte exact de I'histoire de la théo-
logie, ainsi que des origines et de la valeur des systémes
théologiques.

A ce point de vue, le présent volume est une sérieuse
contribution. Laissons de coté les éloges excessifs donnés par
l'auteur a St. Athanase; la lecture attentive des textes suffit
pour en rabattre. D'ailleurs, M. C. fait quelques aveux impor-
tants. Ecoutons-le d’abord:

« D'une part, on n'a pas suffisamment distingué¢, dans 1'étude
de’ la question trinitaire, ce qui est le dogme et ce qui est la
spéculation théologique?), édifiant sur le dogme des sysfémes,
ou ¢laborant des démonstrations et des synthéses de valeur
discutable, d'autre part, plusieurs critiques, séduits par cer-
taines expressions, n'ont point approfondi les doctrines elles-
mémes et ne se sont point livrés au patient travail de la 7e-
cherche méthodique, visant a ne laisser hors de compte aucun
¢lément de discussion, recueillant avidement les moindres traits
propres & éclaircir une idée, & marquer une nuance, & compléter
une physionomie» (p. 32).

On ne saurait mieux dire. Voyons a quels résultats est
arrivé l'auteur, en s’efforcant de remédier a ces défauts:

« St. Athanase n'’est pas un théologien dans le sens tech-
nique du mot» (p. 33). — C’est trés vrai. Donc, pour étre
logique, il ne faudrait pas attacher une trop grande importance
a sa théologie.

') Clest ce que nous ne cessons de répéter et ce 2 quoi nous nous eflorgons
de remédier dans la plupart des travaux de cette Revwe. — La Direction.



— 362 —

«C’est un docteur qui commente le dogme, tel que la tra-
dition et I'Ecriture le lui transmettent.» — Donc il ajoute au
dogme scripturaire et traditionnel son propre commentaire, qu'il
ne faut pas confondre avec le dogme méme; confusion qu'on
commet presque toujours.

«Faisant face 4 des ennemis qui portent la lutte au point
vital, il n'a pas le temps de spéculer sur les idées.» — Si
M. C. veut dire que son commentaire n'est pas une spécula-
tion philosophique, mais plutdt une manifestation de sentiments
mystiques, il a raison. Il ne faut chercher dans Athanase aucune
doctrine philosophique.

« Il commettrait méme parfois une faute de tactique a
essayer de batir une #idorie pour mieux faire accepter sa doc-
trine. On peut scruter les ceuvres trinitaires de St. A., on n'y
trouve point les éléments de ce qu'on est convenu d'appeler
un systeme.» — Clest vrai. Son commentaire est pauvre; sou-
vent méme il n'explique pas, ou mal. Impossible avec ses expli-
cations de construire un systéme, et l'on peut déja se con-
vaincre par la que le trop célebre Symbole it de St. Athanase
n'est aucunement de lui. Mais avant lui, circulaient déja des
essais de systémes sur la trinité et plusieurs de ses explica-
tions s’en ressentent, simples échos peu précis et quelquefois
méme peu judicieux. Ce sont ces emprunts qu'il faudrait pré-
ciser. M. Cavallera ne l'a pas fait.

« Athanase, au moins en ce qui touche le dogme trini-
taire, n’appartient point & la classe des constructeurs. Vous
voulez savoir, par exemple, comment il se représente abstraite-
ment le mystére de la trinité, a4 quelle formule il a recours
pour résoudre l'antinomie apparente entre ce que l'on a appelé
plus tard les personnes et la nature? Vous n'y arriveres point. »
Effectivement, Athanase se borne presque toujours a dire « Pére,
Fils et St. Esprit»; ses efforts d’explication ne sont que des
recours a des images et a des comparaisons sans aucune portée
doctrinale sérieuse; il emploie quelquefois le mot /Aypostase,
mais il donne un sens correct soit & la formule d'une seule
hypostase, soit 4 celle des trois hypostases, tenue encore pour
suspecte par un certain nombre de théologiens de son temps
(p. 206). Il n’emploie pas le mot personne. Ce a quoi il semble
attacher le plus d'importance, méme pour expliquer les notions
de Fils et de St. Esprit, c'est la nature divine une et unique



— 363 -

(oveic). Et il faut lui en savoir gré. De 1a la vigueur avec la-
quelle il a soutenu le mot consubstantiel appliqué au Pere, au
Verbe et 4 I'Esprit.

M. Cavallera ajoute (p. 34): «Personnellement, il n'a jamais
cherché a caractériser les #rois termes divins par une expres-
sion philosophique!), et 'on n'est pas peu étonné, apres la décla-
ration si nette du concile d'Alexandrie, de le voir, sur la fin
de sa carriere, condamner indirectement cette déclaration en
insistant suy l'identité entve l'ousie et U'hypostase telle que la
concevait le concile de Nicée.»

Ecoutons encore l'observation suivante: «Si, au point de
vue de la spéculation théologique, sa valeur est pent-on dire
nulle, au point de vue dogmatique, sa maitrise est incompa-
rable.» En vérité, je me demande en quoi peut consister cette
mafitrise. L’auteur semble admirer surtout ce qu'il appelle
«'ampleur dans le développement de la doctrine et la richesse
de l'information scripturaire». Mais est-ce développer une doc-
trine avec ampleur que de 'expliquer par deux ou trois images
plus que discutables, qui reviennent sans cesse? Quant a l'in-
formation scripturaire, elle est abondante; mais quel choix
souvent peu judicieux des textes, et quel arbitraire dans leur
interprétation! Souvent, par exemple, il applique au Verbe
éternel des textes ol le mot Fils (Fils de Dieu ou Fils de
I’'homme) doit manifestement s'appliquer au Christ et & sa mis-
sion terrestre. L'auteur ne semble-t-il pas reconnaitre ce défaut
lorsqu'il parle «des défauts qui lui sont communs avec son
temps»? Il précise méme ainsi (p. 34): «En particulier ce /7#-
téralisme excesstf dont la discussion sur le fameux texte des
Proverbes, 8, 22, est un exemple bien connu, mais pas du fout
rare. On faisait porter ftoute l'argumentation sur wun mot, tiré
du texte des Septante ou pris isolément, sans se soucier d aulve
chose. Le défaut était commun aux ariens ef aux catholiques,
et il w'a point disparu avec le [V® siécle. Athanase a cepen-
dant protesté plus d'une foi contre ce vice de méthode, mais
sans toujours v renoncer en pratique, tellement I'habitude était
Sforte. »

Ce sont 14 des aveux tres suggestifs et trés fondés. Ce qui
fait la valeur de St. Athanase, c'est: 1° sa foi en la divinité

') Mais seulement, je le répete, par des comparaisons matérielles et trés dé-
fectueuses.



— 364 —

de J.-C. Je dis sa foiz, et non V'explication, trés souvent insuffi-
sante, qu’'il en a donnée; 2° sa piété et le courage avec lequel
il s’est dévoué a la grande cause qui était sa vie. Certes, cette
question de l'arianisme a été pleine de quiproquos et de ma-
lentendus, ainsi que de passions et de personnalités. Athanase
a €té l'un des passionnés, et il a mis souvent de l'huile sur le
feun, au lieu de 1'éteindre. Pour le dire en passant, c'est une
grande faute qui a été commise par les Alexandrins d'avoir
nommé évéque, et de lui avoir confié un siége aussi important,
un jeune homme de trente-trois ans, plutdt apte a la vie mo-
nastique dans les déserts de I'Egypte qu’a une difficile admi-
nistration épiscopale. Quoi qu'il en soit, il a usé ses forces a
défendre sa foi; et ceci, malgré les fautes, est toujours digne
d’admiration.

« [1s sont vivants dans son cceur, continue M. C., les trois?)
de la divine unité, le Pere, le Fils et 'Esprit saint! S’il ne cherche
pas a caractériser leurs relations abstraites, il a appris de
IEcriture et il redit a plaisir les intimes liens qui les unissent
par la Paternité, la Filiation et le Don. Il étudie leur roéle
et montre leur amour pour I'homme dans la création, l'incar-
nation et la rédemption, dont la fin est la déification qui nous
rend fils adoptifs du Pére, dans le Fils, par I'Esprit Saint»
(p. 35). Tel est bien, en effet, le fond de la pensée d’Athanase
dans ses discussions avec les Ariens. Sous des apparences trés
décidées, tranchantes méme, sa pensée, quand il en prenait
conscience, était méme timide. Admirons sa réserve dans le
passagce suivant: « [/l we convient pas de chercher comment le
Verbe vient de Dieu, et en est la splendeur, ou comment se
fait la génération divine. Ce serait une awudace folle de penser
exprimer par nos discours une action inénarrable, propre a la
nalure de Dieuw?), connue seulement de lui et de son Fils, car
cela revient a chercher out est Dieu, comment il est, ce qu’est
le Pere. Poser ces questions est une impiété et le fail de ceux
qui méconnaissent Dicwn »%). — Malgré ce sage aveu, combien
de théologiens parlent de la génération et de la spiration en

) On ne disait pas encore les trois personnes; le mot frois, en grec, était méme
au newtre, parce qu'on désignait par 1a les trois gropria ou propriétés irréductibles
de la nazure divine, lesquelles étaient personnifiées de la peérsonnalité méme de cette
nature, sous les noms de Pére, Fils et Esprit.

%) Priére de remarquer ces expressions qui confirment la note précédente.
4 B b '



— 365 —

Dieu avec une extraordinaire précision de détails, comme s'ils
en étaient les témoins et les juges! Ils ne doutent de rien et
savent tout!

Ce serait le cas de faire une étude claire et méthodique
du systéme trinitaire d’Athanase (car il en a un, bien qu'il
n'en soit pas l'auteur et qu'il I'ait recu de son milieu); mais
cette étude nous menerait trop loin dans une simple notice
bibliographique. Concluons par une observation qui légitime
tout le mouvement moderniste bien compris, a savoir: que
toutes ces formidables disputes ariennes sur la Trinité et sur
la divinité du Fils de Dieu, ont ét¢ commencées, et continuées,
et méme tranchées en apparence, sans que les théologiens qui
les ont provoquées et entretenues aient pris la peine de définir
aucun des mots qui en faisaient le fond; ils n'ont méme pas
songé a cette regle la plus élémentaire de la logique. N'est-ce
pas formidabler Il y a donc lieu de reviser tous ces systémes,
je ne dis pas le dogme, qui reste aussi simple que clair, grace
a un exact emploi du critérium catholique ou orthodoxe: guod
ubique, quod semper, quod ab ommnibus crveditum est.

E. Micuaup.

]. de BonnEFOY: Le catholicisme de Demain. Paris, E. Nourry,
in-12, 200 p., 1908, 2 fr. 50.

Ce volume ne contient naturellement pas la solution du
probléme énoncé dans son titre: l'avenir n’est connu que de
Dieu. Mais il expose les opinions diverses exprimées en France
sur ce sujet. L’auteur suppose quelques catholiques, prétres et
latques, réunis dans son salon et discutant avec autant de
liberté que de distinction la question religieuse et ecclésiastique.
Ces Soirées, qui rappellent, sous certains rapports, celles de
St-Pétersbourg, sont toutefois écrites dans un tout autre esprit.
J. de Maistre était ultramontain et d’ancien régime. M. de Bon-
nefoy est certainement libéral de toutes manieres. Ces catho-
liques progressistes ont de la finesse, de la littérature, de la
pointe, voire de la subtilité et partant de l'imprécision; ils
cherchent quelquefois & concilier l'inconciliable, par exemple, la
soumission au pape et la résistance a ses doctrines, l'accepta-
tion extérieure des encycliques et la liberté de la pensée. Il
va de soi que dans leur conversation, forcément décousue, ils



= 866 -—

passent assez légérement d’'une idée a une autre, et, ce qui
est bien d’habitude francaise, ils parlent de la papauté comme
si elle était I'Eglise et de I'Eglise comme si elle consistait
dans la hiérarchie romaine et notamment dans la personne du
pape; ce qui n'empéche pas le laique Loétmol de lancer cette
opinion: «Si les modernistes ne sont pas eux-mémes de simples
rhéteurs et s'ils se sentent vraiment assez forts pour donner
une foi nouvelle et une conscience nouvelle &4 'Ame religieuse
du XX-¢ siecle, qu’ils sauvent cet idéal en cessant de s’abriter
sous un toit en ruines, qu’ils sortent de [I'Eglise (sic) avant
d’en étre chassés par la verge des anathémes ou par le glaive
des excommunications.» M. Loétmol ne semble pas avoir con-
naissance de l'ancien-catholicisme; il ne connait guére que les
libéraux de I'Eglise romaine, tout en ayant des aspirations qui
en dépassent les frontieres. — «Nous allons lentement, dit un
autre interlocuteur, mais chaque pas en avant est un trait
d’audace, et ce n'est que par l'audace que 1'on avance résolu-
ment» (p. 108-109).

Toutefois il faut avouer que toutes ces excellentes gens
n'en ont guere. Belles paroles au coin du fen, mais actions
nulles, luttes nulles. Sont-ce des tétes remplies d'idées? en tout
cas ce sont des tétes trés baissées et tremblantes sous les me-
naces du pape. Tout leur courage est «dans le geste et les
paroles de ce prétre parisien, prétre trés distingué d’ailleurs,
qui levait les yeux au ciel, haussait les épaules et disait avec
une magnifique sérénité: «Si le pape daignait me demander
conseil, je 'exhorterais & aller planter ses choux; mais, pour
ma part, il ne me géne pas; je ne parle jamais de lui, et je
ne veux pas qu'on m'en parle.» Moyennant ce traité¢ de paix,
M. le premier vicaire de l'aristocratique paroisse de *** reste
orthodoxe » (p. 199).

En vérité, cet égoisme, ce scepticisme, cet indifférentisme
ne sauveront pas la France, et avec un tel clergé le catholi-
cisme de demain ne différera guére de celui d’aujourd’hui qui,
on le voit, est navrant. Il est facile de prédire la disparition
des catholiques d'étiguetie et des catholiques de facade, siles
autres n'ont pas plus de courage, ce sera triste. L’auteur
annonce un prochain volume sur «la religion de la conscience».
Nous y applaudissons a l'avance, car c’est le théme que nous,
anciens-catholiques, développons dans nos sermons et nos publi-



— 367 —

cations, et c'est bien, effectivement, la conscience qui rendra
la vie a la religion, a I'Eglise et aux individualités.

Je regrette que la place me manque pour citer une quan-
tité de mots qui mériteraient d’étre mis en relief. Les lecteurs
y suppléeront. Je souhaite qu'ils soient nombreux; car ce livre
dépeint un état d’ame qui mérite d’étre étudié, soit dans ce qu'il
a de bon, soit surtout dans ce qu’il a d'insuffisant et méme de
défectueux. E. M.

Léon CHAINE: Menus propos d’'un catholique-libéral. Paris,
E. Nourry, in-12, 1908, 2 fr. 50.

La lecture de ce livre est vraiment bienfaisante. C'est le
langage d'une conscience droite, sincére, réellement amie de
la vérité et de la liberté, et qui, non contente de remplir ses
devoirs, veut aussi réclamer ses droits. Il semble qu'il n'y ait
rien de plus simple: car tout homme a des droits. Un «catho-
lique libéral» n’est-il pas un homme? Donc il a des droits et
il peut les réclamer.

Ce langage serait certainement approuvé dans toutes les
Eglises qui ont une exacte notion de l'autorité et de la liberté
chrétiennes. Mais il ne peut pas l'étre dans I'Eglise romaine,
et le fait est qu’il ne ’est pas: les récentes encycliques, les
Motu proprio, les démissions imposées aux théologiens libé-
raux les plus modérés, ne le prouvent que trop. L’école de
M. Chaine doit enfin ouvrir les yeux et constater que ce qui
était permis aux catholiques-romains d’autrefois ne I'est plus a
ceux d’aujourd’hui; qu'il y a quelque chose de changé dans la
constitution de la nouvelle Eglise romaine et dans la hiérar-
chie actuelle. L’'infaillibilité et le dogme de la juridiction absolue
et universelle du pape ont fait ce changement fondamental.
L’école de M. Chaine revendique les droits des fideles; or les
fideles romanistes n’ont plus de droits contre les ordres de
Rome. Ils doivent obéir aveuglément et passivement.

Cette école est naive. Elle déclare qu’elle veut baiser les
pieds du pape, mais aussi lui tenir les mains. Cercle vicieux:
elle ne pourra lui tenir les mains que quand elle ne lui baisera
plus les pieds.

Elle réclame son indépendance en tout ce qui ne touche
ni 4 la foi ni aux mceurs (p. 43). Elle ne voit pas qu'elle



— 368 —

ne l'aura dans ce domaine que lorsqu’elle 'aura prise aussi
dans le domaine de la foi et des mceurs; non pas la liberté
de détruire ou d'altérer la vraie foi, mais bien celle de la
défendre contre les altérations et les falsifications romaines.
N'était-ce pas l'opinion de «l'éminent Brunetiere» — c'est le
qualificatif que lui donne M. Chaine (p. 51) — lorsqu’il affir-
mait que «le laique n'est incompétent dans aucune des ques-
tions qui intéressent I'Eglise et la religion du Christ, pas méme
dans une question de dogme aussi longtemps qu’elle n'est pas
définie »? Or elle ne l'est que quand l'autorité /égitime a parlé
légitimement, ce qui n'est certes pas le cas dans la définition
des dogmes romains. M. Chaine ne veut pas voir ce fait; il
en est encore aux quatre prétendues conditions de la définition
ex cathédra (p. 124-125), dont les lecteurs de la HKevwue con-
naissent la futilitél).

Bref, ce volume renferme d'excellents chapitres: « De l'igno-
rance religieuse de certains catholiques et du catholicisme d’es-
prit large », «Nouveautés nécessaires», etc. Il contient des
aveux précieux, des réflexions pleines de droiture, des con-
seils parfaits; je voudrais pouvoir les citer tous textuellement.
Mais autant en emporte le vent. Ce ne sont que des paroles
qui ne provoquent aucune action énergique. La camarilla ro-
maine s’en rit, la hiérarchie également, les braves gens en
pleurent; mais les braves gens qui se contentent de gémir,
n’aboutissent a rien. N'est-ce pas le P. Lacordaire qui a dit:
La liberté ne se donne pas, elle se prend? Lorsque les amis
du P. Lacordaire auront pris la liberté que leur denne le vrai
catholicisme, celui qui est fondé sur les enseignements mémes
du Christ et qui a été conservé dans l'Eglise par les défen-
seurs de la tradition «universelle, constante et unanime», alors
leurs gémissements cesseront et leur stérilité disparaitra. Alors
leurs yeux s’ouvriront et ils verront, & la lumiére des Ecri-
tures et de I'histoire, la différence qui sépare les vrais dogmes
catholiques de l'ancienne Eglise et les prétendus dogmes nés
des intrigues romaines. Verilas liberabit. E. M.

1) Voir le numéro d’avril 1906, p. 340-342.



e B69 e

L.. Cristiani: Luther et le Luthéranisme, 2°¢ édition. Paris,
Bloud, 1908, in-16, 3 fr. 50.

La partialité criante avec laquelle Audin a composé, de
1839 a 1850, ses ouvrages contre Luther, Calvin et Henri VIII,
leur a nui et finalement les a fait d'autant plus oublier que
cet esprit de parti n’était servi que par une vaine rhétorique
et des phrases creuses. Le Pere Denifle a repris le proceés de
Luther, en remplacant la rhétorique par l'érudition et surtout
par la sophistique. Effectivement, son érudition a consisté sur-
tout a chercher dans la Correspondance de Luther, voire méme
dans ses «Propos de table», les mots trop libres, trop gros-
siers, trop peu précis et pouvant préter 4 des sens multiples,
et aussi 4 chercher dans ses ccuvres plus sérieuses les pas-
sages discutables, etc., et surtout a interpréter toujours en un
sens défavorable et de parti pris tout ce qu'on peut trouver
de défectueux dans 90 volumes environ. Il n'est pas difficile
d’étre méchant, surtout quand on déteste.

On appelle cela de l'apologétique; mais la vraie apologé-
tique consiste précisémient a discuter les doctrines et a laisser
de cdté les personnes. Audin et Denifle voulaient-ils faire I'apo-
logie du catholicisme contre le protestantisme? Ne devaient-ils
pas démontrer les vérités contenues, selon eux, dans leur ca-
tholicisme, et rétuter les erreurs qu'ils croyaient voir dans le
protestantisme en général et dans le luthéranisme en particu-
lier? Malheureusement, il est une école passionnée de préten-
dus apologistes qui partent de ce soi-disant principe: qu'on n’a
détruit une doctrine que lorsqu'on en a d'abord détruit les
auteurs! Autant vaudrait, pour réfuter le papisme, chercher
dans la vie de tous les papes tous les crimes, tous les défauts,
toutes les erreurs qui s'y trouvent. Et le papisme serait-il pour
cela réfuté? Nullement: car aucun systéme ne fait compléte-
ment corps avec ses auteurs ou ses partisans. Ni les idées ne
sont les personnes, ni les personnes ne sont les idées. Telle
personne respectable peut enseigner l'erreur, et telle personne
coupable peut enseigner la vérité. Non, les personnalités ne
sont ni de 'apologétique ni de la science.

Le P. Denifle a fait de 1'érudition, sans aucun doute, mais
de pacotille et de mauvais aloi; et encore cette érudition pour
la divulgation et l'aggravation des défauts de Luther laisse-t-
elle tout a fait intactes les doctrines luthériennes.

Revue intern. de Théologie. Heft 62, 1908, 24



— 370 —

M. Cristiani — dont le nom aurait pu lui rappeler que,
dans le christianisme, il est ordonné de ne pas juger son pro-
chain si I'on veut n'étre pas jugé soi-méme, et que, si St. Paul a
condamné les partis de ceux qui divisaient le Christ, il n'a pas
écrit une ligne contre leurs personnes — M. Cristiani, dis-je,
s’est proposé d'écrire son volume pour vulgariser la thése du
P. Denifle. On ne peut que I'en plaindre. Il aurait mieux fait
de rentrer dans la vraie apologétique, d’autant plus qu'il pro-
fesse la dogmatique. Au lieu de cela, il a empiré la question,
en la posant trés mal. Au lieu d'examiner froidement si les
doctrines protestantes sont erronées, il a ouvert le débat en
affirmant que Luther est un apostat et non un réformateur.
A-t-il d’abord défini ces deux mots? Il s’en est bien gardé. Il
ne s’est méme pas douté que 'accusation d'apostasie est lancée
contre sa propre Eglise, et que les fameuses évolutions du
papisme sont considérées par nombre de théologiens, dogma-
tistes eux aussi, comme des corruptions du catholicisme et
comme de positives apostasies. Il fallait d’abord réfuter cette
these.

En outre, M. C. prétend démontrer que Luther n'a pas été
un réformateur, parce qu'il ne fut «ni un homme de priére,
ni méme toujours un homme sincere, qu’il fut toute sa vie
dominé par la passion et par les emportements d'un tempéra-
ment sans frein et sans regle» (p. XXIII). Faible argument.
Car, de fait, Luther a été beaucoup plus réformateur que Mé-
lanchton, et Mélanchton avait toutes les qualités que M. C.
refuse a Luther, et il n’avait aucun des défauts. attribués a
celui-ci. Quiconque connait un peu les hommes et I'histoire sait
que les réformes réussissent souvent plus par les défauts et
par les violences des réformateurs que par la douceur et la
correction parfaite. C'est ce fait historique qui faisait trembler
Bossuet, lorsqu'il s'écriait: « Tremblons sous les terribles juge-
ments de Dieu qui, pour punir notre orgueil, a permis que de
si grossiers emportements eussent une telle efficace de séduc-
tion et d'erreur.» Bossuet aurait mieux fait de trembler pour
un autre motif, et d’étudier de plus prés et plus scientifique-
ment les causes des variations de I’ Eglise vomaine,; outre 1'or-
gueil qu'il a avoué, il aurait aussi apercu les erreurs.

Se dispenser de ce travail en insistant exclusivement sur
les défauts et sur les fautes de Luther, est une tactique qui



— B —

ne trompera ni ceux qui connaissent aussi les qualités de
Luther, ni ceux qui connaissent les vices dogmatiques et autres
du papisme, ni ceux qui connaissent les immenses services
rendus par la réforme protestante. Les anciens-catholiques ne
sont pas protestants, parce qu'ils pensent que la réforme ecclé-
siastique et théologique doit étre autre de nos jours qu’au
XVIe siecle; mais cette divergence de vues ne les empéche
nullement de rendre justice & qui de droit, et d'étre absolu-
ment impartiaux dans leur critique et dans leur attitude.
E. MicHAauD.

L’abbé P. FEreT: La Faculté de théologie de Paris, Epoque
moderne, t. V. Paris, Picard, gr. in-8°, 403 p., 1907, fr. 7. 50.

Ce nouveau volume (le neuvieme de 'ouvrage) est encore
relatif au XVII® siécle et traite, d'abord, des principaux Na-
varristes, notamment de Launoy et de Bossuet, puis des théo-
logiens des ordres anciens (franciscains, dominicains, carmes,
bénédictins, augustins, prémontrés), enfin de ceux des ordres
nouveaux (oratoriens et sulpiciens). L’auteur y suit toujours la
méme méthode et s’y abandonne toujours a la méme érudition
bibliographique. A ce point de vue, il fait ccuvre treés utile,
parce qu’il fournit aux futurs historiens de la théologie en
France des indications précieuses, qu'ils trouveraient difficile-
ment ailleurs. Ces indications sont trés minutieuses et 'auteur
est d’'une telle patience qu'il y a lieu de les croire toutes
exactes. Qu’il me permette cependant de lui signaler une mé-
prise, d’ailleurs trés répandue, au sujet de l'attribution a Dom
Thierry de Viaixne du célebre «Probléeme ecclésiastique» de
1698 (p. 99). Dom Thierry n'en est pas l'auteur?).

Peut-étre pourrait-on reprocher aussi & M. Féret de l'anti-
pathie contre les jansénistes, qu'il représente comme des non
orthodoxes, et méme comme des «sectaires», Ce bon évéque
Vialart, de Chalons, qui fut un saint, n'occupe que trois petites
pages,; pas le moindre grain d'encens n'y est brilé en son
honneur, tandis que l'excentrique Jacques Le Vasseur remplit
a lui seul dix pages (p. 142-1532). Le docteur de La Lanne,
janséniste, est signalé pour ses convictions «erronées», et I'on

Y) Voir la Revue internationale de théologie, 1894, p. 128-129.



— 372 —

déplore qu'il ait consacré son talent de polémiste a la défense
d'une mauvaise cause (p. 173). Etc. Ce sont 14 des clichés qui
ne trompent plus personne.

D'autre part, il faut remercier 'auteur du courage avec
lequel il a reconnu que Launoy «avait raison», lorqu'il sou-
tenait que, d'aprés le canon VI de Nicée, la juridiction de
I'évéque d’Alexandrie ne s'étendait que sur 'Egypte comme
celle de 'évéque de Rome sur les provinces suburbicaires (p. 4).
Et bien que trés gallican et dénicheur de saints, ce méme
Launoy est proclamé «un des grands penseurs du XVII® siecle
et un de ses plus féconds lettrés» (p. 33). 1l est vrai qu’il est
aussi accusé d'opiniatreté; mais ne serait il pas plus juste de
remplacer le mot «opiniatreté» par celui de «fidélité» a la
vérité historique?

Ce n'est pas non plus un petit mérite d'oser déclarer
actuellement, en France, que la Défense de la Déclaration du
clevgé de France (de 1682), de Bossuet, est «une ceuvre d'une
immense érudition» (p. 71); et que Bossuet, dans sa polémique
contre Jurieu, a affirmé des principes <ultra-royalistes»; que
«le royalisme exagéré de Bossuet I'a fait dévier du trés commun
enseignement théologique » (p. 81). Bien plus, on peut étre
étonné que l'auteur, tout en appelant «fable» le mariage de
Bossuet, n'ait pas craint de publier ce qui suit (p. 39): «Nous
ajouterons cependant qu'un /kistorien contemporain, Le Gendre,
a cru devoir se faire un peu 1'écho du bruit qu'on faisait alors
courir. Il a écrit dans ses Mémoires (p. 265-266): « Quelques jours
aprés la mort de Bossuet, une demoiselle, sa vieille amie, de-
manda, se disant sa veuve, son douaire et ses conventions...
Cette prétendue veuve n’était point une aventuriére. Loin de la.
C'était la fille de M. de Mauléon qui tenait un appartement au
doyenné de St. Thomas du Louvre, dans le temps que Bossuet,
n’étant que sous-diacre, était en pension chez le doyen de cette
église ... Jeunes tous deux et demeurant dans la méme maison,
ils se voyaient commodément, ils s’aimérent sous promesse de
mariage, a la charge de le tenir secret. Ainsi parlait la de-
moiselle., Ce qu'il y a de certain, c'est que dans les différents
temps de la vie de Bossuet, elle a toujours été la maitresse
chez lut, qu'elle y ordonnait de tout et que la recommandation
de cette si belle ancienne connaissance était la plus efficace et
la plus forte qu'on pfit avoir pour obtenir des graces du prélat. »



— 373 —

En définitive, M"® de Mauléon aurait été une gouvernante de
maison. V. aussi Bossuet et M"* de Mauléon, par M. l'abbé
Urbain. Paris, 1906, in-8° » Avez-vous bien lu entre les lignes?

Le vif intérét de ce volume n'est pas tant dans ce que dit
l'auteur lorsqu’il parle des théologiens connus, que dans les
raccourcis qu’il dessine d'une quantité de prétendus théologiens
qui ont eu leur heure de célébrité, et qui, en réalité, n’étaient
guere que des nullités, d'heureux parvenus ou des excentriques.
Que dire, par exemple, de cet évéque de Toul, Jacques de Fieux,
qui fit un petit traité sur l'usure, une lettre pastorale et des
statuts synodaux (p. 134-136); de ce Jacques Severce, traité
« d'infatigable érudit» (p. 141) et certes plus fanatique contre
les Bibles protestantes que véritablement érudit? Que dire de
ce Jacques Le Vasseur, dont on cite d’illisibles vers francais,
auteur du « Vergier des vierges» et aussi des « Antipathies ou
Sympathies de toutes choses», auteur surtout de deux lettres
«d Jésus-Christ crucifié, trés glorieux triomphateur de la mort
et premier chanoine de l'église de Sainte-Croix a Orléans»
(p. 149)? Que dire de ce Jean Séguin, auteur d'un « Haema-
Christo-Latrie ou traité du culte et vénération du précieux
sang de J.-C., spécialement de celui qui est a Billion en Au-
vergne, en l'église collégiale de St. Cerneuf» (p. 138)? Et ce
Pierre Frizon, qui enseigne que «les lois ecclésiastiques obligent
en conscience, mais non les civiles» (p. 162)? Etc., etc.

En vérité, ce volume pourrait étre intitulé: Recueil de
petitesses théologiques du grand siécle. Petitesses, non seule-
ment parce que les questions théologiques y sont envisagées
mesquinement, mais encore parce que les haines confessionnelles
y rapetissent les points de vue. Parmi les théologiens que cite
l'auteur et qui se sont distingués par leur fanatisme contre le
protestantisme, il faut citer ce chanoine de St-Quentin, Claude
Bendier, qui, rappelant les sept trompettes de Jéricho, lanca
sept arguments contre les protestants et leur reprocha d’étre
portés a tous les crimes. Pourquoi? Parce qu’ils professent que
la foi seule justifie! (p. XI[-XIII). Et cet évéque Abra de Raconis
qui «s’ingéniait,au moyen d'un sonnet, a faire ressortir 'Aveugle-
ment des quatre ministres de Charenton sur la prétendue clarté
des Ecritures. Le sonnet roulait sur ces six mots: Pierre, dragon,
ange, chaines, habits, endormissement» (p. 123). Et ce Severce
qui s’opposait & ce qu'on appelat martyrs les martyrs du pro-



— 374 —

testantisme, et cela, parce que les hérétiques n'ont pas de
martyrs (p. 139)! Et ce Jean Séguin qui affirmait que «tenir
Calvin damné n’est pas juger témérairement, mais assurément
et sur des preuves certaines et infaillibles, puisque I'Ecriture
atteste les hérétiques étre damnés» (p. 158).

Dans ce temps-1a, on posait ainsi la question: Peut-on se
sauver dans telle ou telle Eglise? Paul Ferry niait qu'on le
piit dans I'Eglise romaine, Bendier et Bossuet niaient qu'on
le pQit dans le protestantisme. Pourquoir Parce que, pour Paul
Ferry, I'Eglise romaine était fausse, et que, pour Bendier et
Bossuet, c'était le protestantisme qui était erroné. Les uns et
les autres oubliaient de se demander si le salut n'était pas
avant tout une question de bonne foi. Mal posée, la question
était aussi si mal conduite que la discussion entre Jurieu et
Bossuet aboutissait a des discours sur 'apocalypse (p. 83 et 103).
Telle était la logique des théologiens du grand siecle. Ce ne
sont 14 que quelques exemples. Il faut lire tout cet instructif
volume. La conclusion évidente, pour tout homme de bonne
foi, est qu'une telle théologie ne peut pas rester debout. Pie X
accourt pour l'étayer de la scolastique; il oublie que la scolas-
tique, déja ébranlée au temps de Descartes, se serait écroulée
d'elleméme si on ne l'avait étayée d'arguments nouveaux,
ceux-12 méme qui aujourd’hui tombent en poussiére.

E. MicHAUD.

GRrEGOIRE DE Nazianze: Oraisons funébres de Césaire et de
Basile de Césarée. Texte grec, traduction francaise, intro-
duction et index par F. Boulenger. Paris, Picard, in-12,
2563 p., 1908, 3 fr.

Dans Vlntroduction, M. B. expose d'abord les régles de
I'éloge chez les rhéteurs grecs; puis il analyse les deux orai-
sons funébres indiquées, en constatant que Grégoire de Na-
zianze a emprunté souvent, lui aussi, a /’école. C'est un point
qu'il est bon de rappeler pour prouver, & ceux qui en doutent,
qu'ily a eu, dansles écoles grecques, une scolastique soit littéraire,
soit philosophique, et que les Péres 1'ont plus ou moins introduite
dans leurs ceuvres théologiques. Cette observation est trés impor-
tante, pour légitimer les efforts de ceux des théologiens actuels
qui veulent séparer le vrai dogme chrétien des spéculations



- 375 —

théologiques, et cela, aussi bien dans les ceuvres des Peres
gu'ailleurs.

L'auteur, en faisant le portrait de Grégoire 'ancien, peére
de Grégoire de Nazianze et de Césaire, rappelle un type
d’évéque, fréquent a cette époque, mais qui n'existe plus aujour-
d’hui, et que nos ¢évéques actuels sont plutdot disposés i répu-
dier, mais qui n'en est pas moins trés regrettable. Grégoire
I’ancien était un évéque marié, et, de plus, hypsistarien: «<homme
foncierement honnéte, dit l'auteur, entouré de 1'estime publique,
de fortune médiocre mais suffisante, marié et pére de famille,
peu expert dans les finesses de la théologie, engagé d’abord
dans une des formes de monothéisme et de pseudo-christia-
nisme (?) qui fleurissent en Cappadoce, un homme courageux
contre les intrigues ecclésiastiques aussi bien que contre les
- menaces des persécuteurs, dont la foi n'est pour ainsi dire qu'une
forme de la probité (p. XLIV)... La secte des Hypsistariens,
ainsi nommés a cause du culte qu'ils rendaient au @e¢o¢ vynoroc,
serait antérieure a l'¢re chrétienne et due a la fusion des com-
munautés juives issues de la diaspora, avec les thiases payens,
constitués surtout dans la Cappadoce et le Pont, et adorateurs
de Sabazios, sorte de Dionysos Phrygien... assimilé au Jahvé
Zebaoth (Zafawy) des juifs; ailleurs, ce mot Jupaliog devient
Swlov, le Sauveur des espérances messianiques; on rencontre
méme en Cilicie un college de Zeffurioral, sans doute des
observateurs du sabbat... Les Hypsistariens repoussaient le
culte des idoles pour honorer le Dieu unique» (p. LVIII). Ce
syncrétisme qui conciliait le judaisme et ce qu’il y avait de vrai
dans le paganisme, ne peut que faire honneur a la largeur
d’esprit de 1'évéque Grégoire.

Notons, dans l'oraison funébre de Basile, quelques passages
intéressants pour l'histoire de la théologie.

1° Grégoire de Nazianze attaque ainsi les évéques de son
temps: «Aujourd’hui, le plus saint de tous les ordres risque
d’étre de tous ceux de chez nous le plus ridicule: ce n'est pas
tant la vertu que l'intrigue qui donne 'épiscopat; ce n'est pas
non plus aux plus dignes, mais aux plus puissants qu’appar-
tiennent les siéges... Un évéque, on le trouve facilement,
sans formation, de promotion hative, qu'on séme et qui leve
en méme temps, de la facon dont la fable crée les géants.
Nous fabriquons en un jour les saints, et nous voulons qu'ils



— 376 —

soient des sages; et ils ne savent rien de la sagesse, et ils n'ont
de titre a la dignité que leur vouloiv ...» (p. 117-119). — Triste
épiscopat (fin du IV® siécle).

2° Grégoire ne confond pas 'espece d’infaillibilité relative
accordée a I'Eglise, avec l'infaillibilité absolue qui n’appartient
qu'a Dieu seul (@g uévov @v iver o7 Gcod 10 wavrsdac drraioroy),
(p. 120).

3¢ Il s’exprime ainsi au sujet de la 7riade. «Nous ne pe-
sons pas la divinité; et la nature une et inaccessible, nous ne
la rendons pas étrangere a elle-méme par d’étranges incompa-
tibilités» (p. 123). — Donc, certains dénaturaient la nature une
de Dieu par une multiplicité contraire a cette unité, par des
incompatibilités étranges. I1 est bon de noter que Grégoire
condamne et repousse ces disparates, ces contradictions, ces
absurdités (éxgilow alhorowrnow). Déja de son temps, il y avait
de I'absurde dans certaines notions trinitaires. — Il continue:
« Nous ne guérissons pas le mal par le mal, en réfutant la
confusion athée de Sabellius par une distinction, un dépéce-
ment plus impie.» Ce passage est trés important, en ce sens
qu'il montre que Grégoire, tout en condamnant Sabellius, a qui
il reprochait une confusion impie (@¥%cov Geraipeonr), ne voulait
pas le réfuter en tombant dans un autre extréme, dans un dépe-
cement plus impie encore (dicigsoer »ai xavarons)). 11 est facheux
que Grégoire n'ait pas été plus explicite et plus clair, en pré-
cisant ce qu'il reprochait & Sabellius et & ses adversaires exces-
sifs, plus impies encore. M. Boulenger (p. XC) prétend que
Sabellius voyait dans les trois personmes de la Trinité «des
modalités, des masques (mwgovwme)». Il est probable que Sabel-
lius ne voyvait dans les mots Pere, Fils, Esprit, que trois
«noms» et rien de plus, et qu'il réduisait ainsi la Triade &
trois «maniéres» ou «modes» de parler. Mais ce modalisme
nominal n'était nullement celui de Tertullien et des autres
théologiens qui employaient les mots «formes, degrés, aspects,
visages, modowma», sans étre nullement incorrects. Grégoire
de Nazianze en tout cas, pour réfuter Arius qui introduisait
dans la divinité des degrés inégaux (dic r6v aviven Badusr), se
borne a caractériser «les trois», le Pére, le Fils, I'Esprit —
il ne dit pas les trois «personnes» — en disant: «Nous véné-
rons et reconnaissons trois par les propriétés, un par la divinité:
roiee pér taic (dwinow, &v 08 ©i] @sirnr 0£8ovise xai yiyvboxovres. »




— 377 —

Donc les frois étaient les trois « propriétés» irréductibles, dis-
tinctes, non confuses, et personnelles, de la nature personnelle
de Dieu. Telle était la vraie notion de la Trinité, et M. B, a
bien raison de la dire «intéressante» (p. L). Qui y songe
aujourd’hui?

4° Autre remarque. Parlant du pain des anges, Grégoire
se borne a dire que ce pain est.«la parole», nourriture et
breuvage des ames qui ont faim de Dieu et qui cherchent une
nourriture non pas fuyante et éphémeére, mais qui demeure
toujours (p. 137).

5° Enfin, le lecteur pourra lire ce que M. B. dit de 'escha-
tologie de Grégoire (p. LXX-LXXII). M. B. lui adresse des
reproches, parce qu'il prend pour norme, dans cette question,
I’eschatologie romaine actuelle, qui, loin d’étre une norme, est
trés erronée. E. MicHaup.

F. Prat, S. ]J.: La théologie de St. Paul, Ir partie, Paris,
Beauchesne, in-8°, 1908, 6 fr.

Tres sérieuse étude, faite avec beaucoup de soin et d’éru-
dition. L'auteur suit 'ordre chronologique des épitres de St.Paul,
et il en indique la doctrine, ou du moins ce qu'il croit étre la
doctrine de St. Paul, en s’appuyant sur linterprétation de tel
ou tel Pere, et en reconnaissant, d’autre part, qu'il y a eu aussi
d'autres interprétations.

Certes, le sujet est difficile, soit parce qu'il s’agit des points
les plus élevés de Ja révélation chrétienne, soit parce que le
style de St. Paul offre des difficultés particulieres. St. Paul a
beau dire qu'il enseigne son Evangile, et il entend par 1a celui
qu'il a regu de J.-C. méme, qu’il a vu et qui lui est apparu
plusieurs fois. Il est certain qu'il a compris cet Evangile sui-
vant sa tournure d'esprit, son caractére, sa mentalité, son
instruction, sa science, et qu'ainsi, a cété de son Evangile, il
y a aussi sa théologie. Le titre adopté par le P. Prat: «La
théologie de St.Paul», est tres significatif. Il indique le travail
des esprits actuels pour discerner ce qui est propre a St.Paul,
et ce qu'on peut supposer qu'il a ajouté a l'enseignement
méme du Christ. Nous voulons connaitre toujours plus exacte-
ment cet «enseignement du Christ», qui est bien le vrai dogme
et le seul vrai dogme, et le distinguer de tout ce que les hommes,



— 378 —

méme les plus autorisés, ont pu y ajouter en linterprétant.
Tel est le but des efforts actuels.

Le P. Prat va-t-il jusque 12? Je ne sais. Toujours est-il qu’il
présente sa «Théologie de St.Paul» avec beaucoup de mo-
destie, avec méme une certaine hésitation. « Une théologie de
St. Paul, au point de vue catholique, est, dit-il, prématurée . . .
Nous prions le lecteur de ne considérer ce travail que comme
une premiere ébauche destinée a étre plus tard améliorée par
nous» (p. I-II). Ce n'est pas 1a le langage d'un homme qui dit
son dernier mot. Bien plus, il avoue qu’il y a, dans la théo-
logie de St.Paul, «des lacunes et des solutions de continuité,
des manques d’harmonie et de proportion» (p. 2); que ses
épitres ont été des écrits «de circonstance»; qu'elles ont été
souvent «dominédes par les nécessités de la controverse», et
que «toute controverse fawusse les proportions, grossissant cer-
tains traits au détriment des autres» (p. 3); en outre, qu’il ne
faut pas essayer de faire entrer les enseignements de St. Paul
dans les cadres de la théologie actuelle, «ces cadres étant a
la fois trop larges et trop étroits» (p. 4); enfin, que le voca-
bulaire de Paul n'est pas identique a celui de ses collegues
dans l'apostolat, et que les définitions de la scolastique ne sau-
raient lui étre toujours applicables. Ce sont 1a de tres utiles
réticences, et qui ouvrent la porte & des aveux qui ne man-
queront pas d'étre faits plus tard.

On comprendra toute l'importance de la question, si l'on
considere que la scolastique romaine vient de Thomas d’Aquin,
que celui-ci descend en partie d’Augustin, qu'Augustin descend
aussi en partie de Paul, et que, chez les Orientaux, Jean Chry-
sostome s’est inspiré, lui aussi, de Paul; en sorte qu'une meil-
leure exégese de Paul, une interprétation plus précise de «sa
théologie», devrait logiquement provoquer ipso facfo une amé-
lioration de la théologie romaine actuelle. Qui vivra verra.
Nous voyons déja des choses qui eussent paru incroyables il y
a cinquante ans.

Ce n'est pas ici le lieu d'examiner la maniere dont le
P. Prat a interprété plusieurs expressions difficiles de St.Paul,
relatives au Christ, comme «image de Dieu, premier-né», «en
qui habite corporellement tout le plérome de la divinité», et
avec qui nous devons «former un homme parfait selon 'age
mar de la plénitude du Christ», etc. Les textes des Peres sur



— 379 —-

lesquels le P. Prat s’appuie sont-ils d'une théologie indiscu-
table? donnent-ils méme de la Trinité une idée exacte (p. 399
et suiv.)? Ne force-t-il pas, lorsqu'il cherche a écarter toute
influence philonienne sur l'auteur ou le rédacteur de I'Epitre
aux Hébreux (p. 503)? Les titres donnés dans cette épitre au
Christ ne sont-ils pas pris par le Pére dans un sens exagéré-
Est-ce bien 14 la doctrine méme de St.Paul? Il est probable
que le P. Prat, dans sa seconde Partie, reviendra sur ces ma-
tieres et les traitera avec plus de précision et de solidité.
Attendons.

Le P. Prat n'ignore sans doute pas l'étrange procédé de
certains théologiens, qui, au lieu de chercher a expliquer
St. Paul par lui-méme et par son milieu, prétendent élucider
ses notions de Dieu, du Pére, du Fils de Dieu par les notions
que des théologiens s’en sont faites au troisieme siecle, déja
méme au second, et surtout plus tard, et qui entrevoient ainsi
dans St.Paul des théories et tout un systéme trinitaire qui n'y
sont certainement pas. Si le P. Prat réussit a expliquer la
pensée paulinienne sans tomber dans ce défaut de méthode et
sans confondre le premier si¢cle avec le troisiéme et le qua-
trieme, il aura contribué a éclaircir non seulement la théologie
de St. Paul, mais toute la théologie catholique.

E. Micuaup.

Dr. Benediktus SAUTER, O. S. B.: Kolloquien iiber die heilige
Regel. Dem Druck iibergeben von seinen Moénchen. Dritte
verb. Auflage. Freiburg im Breisgau, 1907.

Das Buch soll kein wissenschaftlich-theologischer oder
kritisch-historischer Kommentar sein, sondern enthélt Reflexionen
tiber die Regel Benedikts von Nursia, wobei der Autor sich be-
miiht, tiberall die vielgeriithmte Weisheit und Masshaltung (dis-
cretio) des Verfassers der Regel hervortreten zu lassen. Die
Kolloquien sind zuniachst fiir die Ordensangehorigen bestimmt.
Auch weitere Kreise konnen sich daraus tiber die in der Beu-
roner Kongregation gepflegte Auffassung und Betiitigung des
klosterlichen Lebens unterrichten. Als Anhang ist beigefiigt der
lateinische Text der Regula.

Charakteristisch fiir die Verwirrung, die das Vatikanum in
den Geistern angerichtet hat, ist der S. 30 durchgefiihrte Pa-



— 380 —

rallelismus: Die Verfassung unseres Ordens beziehungsweise
seiner Kloster ist eine genaue Nachbildung der Verfassung un-
serer heiligen Kirche. Dort steht der Papst als Vater und Haupt
an der Spitze; er ist nur dem goéttlichen Gesetze und keinem
Menschen untertan. Er regiert die Kirche selbstindig; es sind
ihm aber zur Beratung und Mithiilfe fir die gewo6hnlichen An-
gelegenheiten das Kollegium der Kardiniile, fiir die wichtigeren
und wichtigsten die Versammlung aller Bischofe des Erdkreises
beigegeben. Ganz ihnlich verhilt es sich mit der Regierung
des Klosters. An der Spitze desselben steht der Abt als Haupt
und Vater. Er ist nur dem Gesetze der heiligen Regel unter-
geben und regiert allein seine Klosterfamilie. Er soll jedoch in
gewohnlichen Angelegenheiten den Rat der Alteren (Senioren),
in wichtigeren Sachen jenen des ganzen Kounventes beiziehen.
Wenn er diesen Rat zusammenberufen hat, so legt er die Sache,
um welche es sich handelt, den Briidern vor, lisst sie ihre
Meinung dariiber abgeben und trifft dann nach Erwigung und
eigenem Gutdiinken die Entscheidung. D.

M=e de StakrL: Des circonstances actuelles qui peuvent
terminer la Révolution et des principes qui doivent
fonder la République en France. Paris, Fischbacher,
in-8°, 352 p., 1906.

Il y a lieu de s’étonner que cet ouvrage, écrit en 1799, n’ait
été publié qu'en 1906, et grace au dévouement de M. John Viénot.
Sans étre un chef-d'ceuvre littéraire, c’est cependant une ceuvre
supérieurement pensée, écrite tres sérieusement, clairement, avec
une maturité d'esprit qui justifie le mot d’Albert Sorel: « M= de
Staél a été un des esprits les plus ouverts et les plus étendus
qu’on ait vus.»

On peut 'étudier au quadruple point de vue de la politique,
de la littérature, de la philosophie et de la religion. Je me borne,
dans cette Revue, au quatrieme. M=® de St. était persuadée que
la moralité des hommes a besoin du lien des idées religieuses.
Elle développe cette pensée au chapitre IIl. «La morale, dit-elle,
et la morale liéde par les opinions religieuses, donne seunl/e un
code complet pour toutes les actions de la vie, un code qui
réunit les hommes par une sorte de pacte des ames, préliminaire



— 381 —

indispensable de tout contrat social... Les idées religieuses
me paraissent également nécessaires a tous les hommes, a tous
les degrés d’instruction (p. 214)... L’athéisme est une idée
purement négative. Or, comme le monde, la vie est un fait
positif; la négation l'explique encore moins que 'adoption des
idées religieuses » (p. 215).

Plus sentimentale que rationnelle, M@ de St. n’'a qu'une
argumentation peu serrée; elle semble méme ne pas apercevoir
les lacunes qu’elle laisse béantes. Elle n'admet que l'alternative:
ou le protestantisme, ou la théophilanthropie. Et comme cette
derniére est de création moderne, elle préfere le calvinisme :
car il se rattache a une longue liste de souvenirs religieux, «et
rien n'est plus necessaire & une religion qu’'une antique origine »
(p.221). La religion doit étre contemporaine du monde. M= de St.
ne se demande pas si le calvinisme était «contemporain du
monde ». Tout en se flattant d’étre tolérante, elle demandait,
pour la France, une religion de 1'Etat et qui fat salariée par
I'Etat; elle voyait en cela le seul moyen «de détruire l'in-
fluence de la religion catholique ». Pourquoi? M®° de St. n'entre
pas dans les discussions de doctrine. Sa théologie est beaucoup
plus sommaire. Elle se borne & répondre simplement: «La
classe sans fortune ira dans les églises dont elle ne sera point
forcée de payer le ministre. Si vous n'en salariez aucun, elle
se décidera par 'habitude» (p.223). Effectivement, 'habitude
est une puissance, surtout en France. Toutefois on peut répliquer
avec raison que, méme en France, il est possible, aisé méme,
de faire naitre une habitude nouvelle et contraire.

Petites Notices.

Raoul AvvLier: Le protestantisme awn Japon, 1859-1907.
Paris, Alcan, in-18, 1908, 3 fr. 50. — Ce volume renferme beau-
coup de documents treés intéressants sur ce pays, dont l'im-
portance grandit chaque jour davantage. Ne pas I'étudier serait
une faute. Aux théologiens, je recommande particulierement le
chapitre VII sur «les vieilles religions»; ils y apprendront
“quelle est la situation actuelle du bouddhisme et comment,
tout en essayant de le ressusciter, on essaie aussi d'imiter le



christianisme (p. 110-126). Treés curieux aussi est le chapitre XI:
« Vers une Eglise nationale», notamment la description de
I’Ame japonaise comme «incarnation du Logos» (p. 213); etc.
Le fait est que, comme partout, il y a, au Japon, de nombreux
¢léments qui paraissent irréligieux, et d'autres qui cherchent
a reviser et a concilier les religions, y compris le christianisme.

* Catnovrict: Lendemains d’encyclique. Paris, E. Nourry,
in-12, 1908, 1 fr. 25. — Ce nouveau volume de la «Bibliotheque
de critique religieuse» a beaucoup d'analogies de contenu, de
ton et de sentiment avec le Programme des Modernistes (voir
la 1 Variété de cette livraison, p. 316-324). Certalnes pages
sont superbes, d’autres ne me paraissent pas justifiées, et les
anciens-catholiques ne sauraient les accepter. Les auteurs de
ce volume en ont vraisemblablement aussi le sentiment, et c’est
sans doute pour ce motif qu'ils gardent un si parfait silence
sur l'ancien-catholicisme, qui, quoi qu'ils en aient, leur a mon-
tré, dés 1870, I'exemple de la résistance &8 Rome, 'exemple du
travail théologique scientifique malgré les anathémes de Rome
et la lacheté des évéques, 'exemple de trente-huit années d'ef-
forts qui heureusement ne sont pas restés inefficaces — on le
voit aujourd’hui — et qui, grace a Dieu, se continuent sans
défaillance, au grand jour, avec des principes catholiques clairs
et fermes, et avec une organisation que les modernistes actuels
ne semblent pas en train de vouloir dépasser. «La cause de
Dieu est en péril », disent-ils. Voila trente-huit ans, je le répeéte,
que nous le clamons. Puissent enfin les sourds entendre, les
aveugles voir et les paralysés se mouvoir!

* A. DurourcQ: Histoire comparée des veligions pavennes
et jurve jusqi'a Alexandre le Grand, 3° édition. Paris, Bloud,
in-16, 1908, 3 fr. 50. — Dans ce premier volume, six chapitres
sont consacrés: 1° aux religions égyptiennes; 2° aux religions
sémitiques (Babylonie, Arram, Palestine); 3° aux religions
aryennes (Gréce, Rome, Gaule); 4° a la religion juive au temps
des patriarches et de Moise; 5° 4 la religion juive au temps
des Prophetes; 6° a la religion juive au temps de I'Eglise
d’Isragl, révée par Ezéchiel et construite par Néhémie. Une
courte conclusion compare 'un avec l'autre les deux déve-
loppements religieux et définit leurs rapports par le mot diver-
gence,



— 383 —

Trois autres volumes suivront, et nous les attendons avec
impatience. Le savant professeur de Bordeaux a entendu faire
une ccuvre rigoureusement objective et critique : les idées qu'il
expose lui ont été inspirées par l'étude impartiale des faits.
Comme il n’a pas pu lui-méme, pour construire une aussi vaste
synthese, lire tous les textes, il s’est astreint a n'utiliser que
les travaux de premiere main, ceux de Maspéro, du R. P. La-
grange, de Chantepie de la Saussaye, du Dictionary of the
Bible de Hastings, etc. Cet ouvrage ne peut manquer d’attirer
I'attention de tous ceux qui savent que l'histoire des religions
est le terrain sur lequel semblent devoir se livrer, entre
croyants et incrédules, les plus rudes et les plus prochains
combats.

Nous reviendrons sur ce volume et les suivants.

* Georg HEINrRICI: Der literarische Charakter der neutesla-
mentlichen Schriften. Leipzig, Dirr, 127 S., 2 M. 40 Pf., 1908.
— Les écrits du N. T. ont beau étre étudiés sous toutes les
formes et 4 tous.les points de vue, ils offrent toujours matiere
a de nouvelles recherches. Ce petit volume, riche de contenu,
en est la preuve. 1. Zur Geschichte der Probleme; 2. Helle-
nismus und Judentum; 3. Die Ursprungsbedingungen des neu-
testamentlichen Schrifttums; 4. Die literarischen Formen der
neutestamentlichen Schriften; 5. Die Ausdrucksmittel.

* Ugo Jannt: Catechismo filosofico sulle fondamentali Dot-
trine del Cristianesimo. Firenze, typ. Claudiana, in-8°, 123 p.,
1908. — Les ouvrages de ce genre sont de plus en plus né-
cessaires, si l'on veut réveiller les indifférents et faire penser
sérieusement. On ne peut donc qu'encourager l'auteur, et
presser ses adhérents de faire une propagande active. Dans
une nouvelle édition, peut-étre ferait-il bien de supprimer. les
subtilités, de solidifier les bases, et surtout de faire disparaitre
du bas des pagés tous les noms qui y figurent a titre de réfé-
rences, mais sans aucune indication bibliographique, ce qui rend
cet ¢talage inutile: du reste, quelques noms sont absolument
sans valeur soit philosophique, soit théologique.

* M. LepiNn: Christologie. Commentaire des propositions
27-38 du décret du St. Office Lamentabili., Paris, Beauchesne,
in-18, 120 p.,, 1908, 1 fr. 25. — Cet opuscule, qui aurait pu
étre trés fort, si l'auteur se ftt appliqué a ne démontrer que



— 384 —

ce qui est démontrable, et a ne donner comme solide et cer-
tain que ce qui l'est réellement, cet opuscule, dis-je, est tres
faible sur nombre de points, affirmés mais non prouvés; il a
voulu justifier a tout prix le décret Lamentabili, et c’est effec-
tivement lamentable. M. Lepin nous avait habitués a mieux;
quand il ne travaillera plus sur commande et de parti pris,
quand il aura reconquis son indépendance, il aura aussi retrouvé
sa science,.

* Dr J. Lepsws: Das Reich Christi. 10. Jahrgang, Nr. 9-10,
1907 : Ur-Markus (J. Lepsius); Der gegenwirtige Stand der
Entwicklungslehre (Hoppe); Die Autoritit der Bibel (Berndt);
Ur-Evangelien, die synoptische Frage (J. Lepsius). — Nr. 11-12:
Suite des articles précédents.

* Theologischer Jahresbericht (Heinsius, Leipzig); 1906, 1V.
Abteilung, in-8°, 911 S., 25 M. — Cette IV® livraison a pour
objet 'histoire ecclésiastique; elle est I'ceuvre de MM. Kriiger,
Clemen, Vogt, Kohler, Herz, Werner et Raupp. La Ve livraison
expose les travaux de théologie systématique. Elle est I'ccuvre
de MM. Christlieb, Titius et Hoffmann; elle va de la page 903
a 1158. Restent encore a paraitre, pour compléter 1906, les
3 volumes sur la théologie pratique, l'art religieux et la Table.
— Pour recommander une telle ceuvre, il suffit de rappeler
qu’elle est colossale et unique. Sans doute, chaque confession
aurait ses observations a faire. L’ancien-catholicisme, par
exemple, pourrait trouver a redire que M. le doyen Raupp se
soit borné a enregistrer (p. 887) la critique d'un adversaire et
a remarquer que, d'aprés cet adversaire romaniste, l'ancien-
catholicisme marche 4 grands pas vers le radicalisme! L'idéal
du « Reformkatholizismus » étant de rester immobile, il est clair
que chaque pas de l'ancien-catholicisme vers le catholicisme
primitif lui apparait comme un pas vers l'abime! Comme rap-
porteur objectif, M. Raupp aurait pu produire des documents
plus substantiels. Néanmoins un arbre mis en mauvaise lumiére
ne saurait nuire a la forét. Ici, la forét, je le répeéte, est immense
et superbe.



— 386 —

* J. Frieorica : Uber dic kontroversen Fragen im Leben
des gotischen Geschichtschreibers Jovdanes. Miinchen 1907, —
Die neueste Publikation des unermiidlich titigen Gelehrten ist
ein Separatabdruck aus den Sitzungsberichten der philos.-philol.
und der histor. Klasse der Kgl. Bayer. Akademie der Wissen-
schaften, 1907, Heft III. Bei den spirlichen Nachrichten, die
wir iiber den im 6. Jahrhundert lebenden ostgotischen Geschicht-
schreiber Jordanes haben, ist es bis jetzt zu keiner einheit-
lichen Auffassung und Darstellung seines Lebens gekommen,
indem die Ansichten von Mommsen, Wattenbach und Simson
in wesentlichen Punkten von einander abweichen. Friedrich
gibt genauen Aufschluss iiber des Jordanes Herkunft, sowie
iiber die nidheren Umstinde seiner Titigkeit als Notar, und
zeigt namentlich in einem interessanten Exkurs iiber die Be-
deutung des Wortes «conversio», dass wir schlechterdings
nichts genaueres bestimmen konnen iiber den Stand des Jor-
danes in der zweiten Hilfte seines Lebens. Dagegen gewinnt
er iiber den Ort, wo Jordanes sein Werk verfasste, und iiber
die Person des Vigilius, dem er seine Schrift widmete, positive
Resultate. D.

b

Dr. Joset Poepp: Steinle-Mappe. Miinchen, allgemeine
Verlags-Gesellschaft m. b. H., 1907. Preis Mk. 3. 50. — Es ist
dem Referenten eine aufrichtige Freude, diese willkommene
Erginzung zu der auf S. 752 des Jahrgangs 1907 besprochenen
Monographie Popps tiber Eduard von Steinle ankiindigen zu
konnen. Die kiinstlerische Einfiihrung zu den einzelnen Bildern
ist mit feinem Verstindnis gegeben, die Auswahl der Bilder
gut, die Wiedergabe fast durchweg treftlich. Das in der an-
gefiihrten Besprechung als erwiinscht bezeichnete Bild «der
Grossponitentiar » (nicht « Grossinquisitor », wie es dort durch
ein drgerliches Versehen hiess) ist in der Mappe in einer un-
gemein wirkungsvollen Wiedergabe enthalten. Die Mappe wird
sich viele Freunde erwerben und unsere Leser werden nach ihrer
Kenntnis fiir diesen Hinweis dankbar sein. E. K. ZELENKA.

Ouvrages nouveaux.

Exxiroiearizog Dagog, lavovegwe. Ev AdsEardgsig, ex 1od Hargueoyod
Trmoyoageov. 1908,

Revue intern. de Théologie. Heft 62, 1908. 25



— 386 —

Frawie srwoig ine Ayyhizerine neve vne Opdodoov Avarolizne Exzh -
oieg. Exderic, Iavovagpwe, 1908. London, Brounce.

B. GrenreLL and A. Huxt: Fragment of an uncanonical Gospel
tfrom Oxyrhynchus. Published for the Egypt Exploration
Fund by Henry Frowde, Oxford, 22 p., 1908, 1 Sh. (7reés
intéressant.)

Fr. HEINER: Der neue Syllabus Pius’ X. oder Dekret des hi.
Offiziums «Lamentabili» vom 3. Juli 1907. II. vermehrte Auf-
lage. Mainz, Kirchheim, in-8°, Mk. 5. 50. 1908.

Guillaume HEerzoc: La sainte Vierge dans l'histoire. Paris,
E. Nourry, in-8°, 163 p., 1908. (Voir la 3° Variété de cette
livraison, p. 340 et suiv.)

A. Hurner @ Das Rechtsinstitut der klgsterlichen Exemtion in der
abendliandischen Kirche. Mainz, Kirchheim, 1907, 124 S. in-8°.

Prof. Dr. H. LupemanN (Bern): Religion und Leben, Vortrag;
Bern, Biichler, 31 S., 1908.

NeuBerT : Marie dans 1'Eglise anténicéenne. Paris, Gabalda,
fr. 3. 50, 1908.

Fr. OeaniNnger: Unser Amt in unserer Zeit. Mit Riicksicht aut
Kutters Buch «Wir Pfarrer». St. Gallen, in-8°, 1908, Fr. 1. 80.

O. PrLEIDERER : Die Entstehung des Christentums, II. Auflage.
Miinchen, Lehmann, 1907, Mk. 4. —. (Sehr lehrreich.)

Religidse ideale der modernen Iheologie. Vier Vortrige, ge-
halten in Frankfurt a. M., 1908. Verlag vom M. Diesterweg,
Mk. 1. 60.

G. REvauLT D’ALLoNEsS : Psychologie d'une religion (Guillaume
Monod + 1896). Paris, Alcan, in-8° fr. 5. —. 1908.

Dr. Ruarvis: Die Klosterklausur nach dem griechischen Kirchen-
recht. Leipzig, Veit, 1908. Br.

J. pE ToncukpeEc: La notion de vérité dans la «Philosophie
nouvelle ». Paris, Beauchesne, 1908, in-16°, 150 p.

Prof. VoicT: Religionsunterricht oder Moralunterricht? Vortrag.
Leipzig, Dtrr, 1907, Mk. 1. 20. (Zu lesen und iibeviegen.)
D. J. WeBsky : Protestantische Monatshefte. Neue Folge der
Protest. Kirchenzeitung. 11. Jabhrg., Heft 11. Leipzig, Heinsius,

1907, Mk. 4, —.



	Bibliographie théologique

