Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)
Heft: 61

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

e 149

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

Karl Braic: Das Dogma des jiingsten Christentums. Prorek-
toratsrede. Freiburg i. B. 1907%.

Wiéhrend D. F. Strauss in dem Buche, das sein ,Bekennt-
nis“ sein sollte, ,Der alte und der neue Glaube“, die Frage:
.Sind wir (d. h. die Gebildeten der Gegenwart) noch Christen ?¢
entschieden verneinte, weil die Lehren des apostolischen Glau-
bensbekenntnisses im Innern des modernen Menschen keinen
Widerhall mehr finden, bemiiht sich die moderne Religions-
wissenschaft, wie sie besonders von Adolf Harnack reprisen-
tiert wird, das Wesen des Christentums derart zu ergriinden,
dass sie nicht die Hiillen des Christentums, nicht das, was am
Christentum zeitgeschichtlich und vergiinglich ist, sondern den
unvergédnglichen Kern, die zeitlose Wesenheit der christlichen Re-
ligion berticksichtigen und festgehalten wissen will. Das so
gefundene echte Christentum soll nun mit der echten Menschheits-
religion identisch sein, das rechte Christentum ist nach dieser
Lehre die Stimme der echten Menschennatur. Es wiire somit
kiinftig nicht mehr zu unterscheiden zwischen dem alten Glau-
ben des Christentums und dem neuen Glauben, der auf den
Voraussetzungen einer christusfeindlichen Wissenschaft ruhen
will. Es soll der andere Gegensatz zu bilden sein: Altes, ge-
triibtes, und neues, reines Christentum; Christentum, das eine
von den verginglichen Hiillen der Religion war, und Christen-
tum, in dem sich die lautere, unvergingliche Wesenheit der
Religion darstellt.

Braig, Professor (friiher der Philosophie, jetzt) der Dog-
matik, entwickelt nun im ersten Teile seiner Arbeit die Ant-
wort auf die Frage: Welches ist das Dogma des jiingsten
Christentums? ,Gott und die Seele, der Vatergott und das Gottes-
kind — unendlicher Wert der menschlichen Personlichkeit.“



= B0 e

Dieser Gedanke, und er allein, soll das Bleibende und Wesent-
liche am Christentum, soll der zeitlose Kern, die Religion in
den Religionen sein.

Einer solchen Fassung der religiosen Grunderkenntnis er-
scheinen Kkonsequenterweise die Dogmen und Symbole des
Christentums, z. B. Trinitit, Weltschopfung, namentlich auch
die Gottheit Christi, als sinnwidrige Belastungen des religiosen
Gefliihls.

Der zweite Teil bietet die Kritik der vorhin skizzierten
Religionslehre. Mit Recht billigt Br. die idealistische Richtung
der neuen Wissenschaft, gegeniiber dem in unserer Zeit weit
verbreiteten Materialismus des Denkens, Handelns und Wiin-
schens. Aber ebenso mit Recht weist er die Behauptung als
unbegriindet ab, als ob dieser Antimaterialismus das ganze
Wesen der christlichen und damit aller Religion sei, und hélt
daran fest, dass Jesus Christus seiner eigenen Aussage und der
Lehre der Apostel entsprechend nicht im metaphorischen, son-
dern im metaphysischen Sinne der Sohn Gottes ist. Im folgenden
wird der Nachweis erbracht, dass das Dogma des jiingsten
Christentums kein wissenschaftliches Postutat, sondern reine
Geflihlssache sei und auf 1. Kant als seinen klassischen Bear-
beiter zurtckzufithren ist.

Dieser der rationalen Theologie Kants entlehnten Auffas-
sung stellt Br. folgende Alternative gegeniber: Dementgegen
wird die kalte Logik ihr Entweder—Oder geltend machen.
Entweder geht dem drangenden Wollen, dem sehnenden Ahnen
des Menschengemiites ein sehendes Wissen, ein prifendes
Schliessen zur Seite, und es zeigt dem VWollen und Ahnen ein
hochstes Ziel: diesem aber legt das folgerichtige Beweisen nach
dem Gesetze der Kausalitit, aut objektive Erkenntnisgrinde
hin, die Eigenschaften Gottes bei. Dann ist die Kantsche Vor-
stellung vom (Glauben und damit das Dogma des jingsten
Christentums, wonach die Religion ausschliesslich Willens- und
Herzenssache und, weil Bediirfnis der praktischen Vernunft,
einer theoretischen Begriindung weder bendtigt, noch mit einer
solchen vertriglich sein soll, als unerfillbare Zumutung abzu-
lehnen. Oder das Kantsche Philosophem und das Dogma des
jungsten Christentums wird festgehalten, aller Logik zum Trotz.
Dann ist der Weisheit letzter Schluss die Meinung: das Ver-
halten des religitsen Gemiites, das sein Ringen nach einem un-



— 1581 —

bestimmten Punkte hin mit dem FErringen eines Zieles, sein
blosses Verlangen mit etwas Verlangtem, sein Gefiihl fiir den
sunbekannten Gott* mit dem Glauben an den wahren Gott,
den Glauben an das Sein Gottes mit dem Sein Gottes verwech-
selt — dies Verhalten muss von uns als die sinnwidrige Natur-
einrichtung unseres Wesens einfach hingenommen werden, und
in diesem Sachverhalt eben besteht das Geheimnis der reli-
givsen Anlagen in jedem Menscher.

Neben diesem methodischen Fehler weist Br. endlich einen
solchen in inhaltlicher Beziehung nach darin, dass die moderne
Theologie in Hinsicht auf den unaufhebbaren Gegensatz zwischen
Monismus und Monotheismus sich nicht entschieden auszuspre-
chen vermag.

In der Arbeit Braigs dirfen wir eine Apologie der christ-
lichen Lehre gegentiber den Versuchen einer Einschrinkung
derselben begriissen.

Zum Schlusse eine Bemerkung. Beildufig, in einer kurzen
Anmerkung auf S. 44, findet sich der Satz: Autonomie der
freien Vernunft und Kirchengemeinschaft sind im Grunde un-
ausgleichbare Gegensitze. Vielleicht macht der gelehrte Ver-
fasser diese Frage zum Gegenstand erneuten Nachdenkens und
evinnert sich dabei an A. Giinthers Ausspruch: Das Wort der
Wissenschaft muss mit dem Worte Gottes nicht notwendig im
Widerspruch, sondern kann in einer Harmonie mit ihm stehen,
in welcher jedes dem andern Zeugnis gibt. (Eurystheus und
Herakles. Metalogische Kritiken und Meditationen. Wien 1843,
S. 334.) Dass Br. dieser Auffassung sehr nahe steht, beweisen
die schonen Worte, mit denen er seine Rede schliesst: Der die
Menschen von innen heraus unterweist, hat allerdings die Ge-
walt, durch sein Wort die Geister zu binden und die Gewissen.
Der aber die Herrschaft der Wahrheit begrindet und ausiibt,
kennt das Geheimnis, sich den Gehorsam der Seinigen durch
die Geistes- und die Gewissensfreiheit zu sichern. Es ist damit
zu allen Zeiten, wie es in der Urzeit des Christentums gewesen.
Unter den ersten Aposteln des Auferstandenen war neben den
Donnersohnen ein Zweifler, ein Leugner, ein wilder Verfolger.
Doch die Wahrheit liess sich von der Freiheit eines Thomas,
von der Freiheit eines Petrus, von der Freiheit eines Saulus
huldigen, und wer immer in ehrlichem Bestreben um die Wahr-
heit ringt, dem wird sie zum l.ohn, indem sie zuletzt dic ein-



— 152 —

zige Gebieterin seines Denkens, Wollens und Liebens wird. Nur
das Verhalten des Mannes aus Kariot, der wissentlich wider
die Wahrheit gerungen, spricht sich, nach dem ewigen Gesetze
der Wahrheit, selber das Verwertfungsurteil.

Wenn Br. sich dabei ausser auf Innocenz III. auf Leo XIIIL.
beruft, der in der Enzyklika Immortale Dei sagt: Illud quoque
magnopere cavere Icclesia solet, ut ad amplexandam fidem
catholicam nemo invitus cogatur, quia, quod sapienter Augus-
tinus monet, credere non potest homo nisi volens, so ist es
wohl auch ihm nicht verborgen, dass er einseitig zitiert, und
dass sich aus den Lehren und Handlungen der Pépste (und
die sind doch im Grunde die . Ecclesia“) ein anderes Bild er-
gibt, wie denn auch sogar Augustinus einmal seinem richtigen
Grundsatze nicht ganz treu blieb. D.

Karl Braig: Der Ursprung der religiosen Yorstellungen und
die Phantasie. Freiburg im Breisgau 1907.

Vorgenannte Abhandlung, veroffentlicht als Festschrift zur
Feier des 81. Geburtstages des inzwischen verstorbenen Gross-
herzogs Friedrich I. von dem gegenwirtigen Prorektor der
Universitit Freiburg i. Br.,, will an drei Beispielen zeigen,
welche Rolle dic moderne Kritik der Phantasie bei der Bil-
dung der religiosen Vorstellungen zuschreibt. Zu diesem Zwecke
werden drei Philosophen aufgefiihrt, welche die religitse Vor-
stellung, insbesondere die Gottesidee, aus der Phantasietatigkeit
des Menschen herzuleiten versucht haben, namlich Ludwig
Andreas Feuerbach, Friedrich Albert Lange und Wilhelm Max
Wundt. Alle drei stimmen darin tiberein, dass nach ihnen die
Religion ihrem Iwnhalte nach ein Erzeugnis der Phantasie sein
soll. Im einzelnen aber weichen sie voneinander ab. Wih-
rend nach Feuerbach die religiosen Vorstellungen infolge von
Erkrankungen entstehen, welche die Phantasie anstecken, wird
nach Lange die Religion durch die gesunde Phantasie geschaften
kraft des natiirlichen Bautriebes im Menschengeiste, der zur
Erdichtung, wie der spekulativen, ethischen und isthetischen
Ideen, so der religiosen Ideale dridngt. Fir den Materialisten
der Hegelschen Schule ist die Religion etwas Abnormes, Schad-
liches, Verwerfliches; nach dem Idealisten der neukantischen



— 153 —

Richtung ist die Religion zwar nichts Objektives, Konstitutives,
aber ein Normatives, Regulatives. Beiden zufolge weist der
religiose Gedanke nicht auf ein Seiendes hin, das, vom Den-
kenden wesenhaft unterschieden, substantiell fiir sich wiire,
sondern alles Religiose ist ein Etwas an und in einem KEtwas,
eine Erscheinung, die besagt und bedeutet: dort eine natur-
widrige Beschaffenheit, welche durch das unselige Zusammen-
treffen unseliger Umstiinde bewirkt wird, den Menschen herab-
driickt und entwiirdigt; hier eine naturgemiisse Bestimmtheit,
welche in dem trauszendenten Keim seines Wesens angelegt
ist, den Menschen {iber sich selbst erhebt und beseligt. Be-
deutet fiir Lange die Religion eine ideale Ergénzung der Real-
welt, so stimmt ihm Wundt darin bei, nur soll die religitse
Vorstellung nicht durch die frei schaffende Synthese der dich-
terischen Phantasie, sondern durch die ,Apperzeption und
Personifikation* der experimentell kontrollierbaren ,mytho-
logischen Phantasie“ zu stande kommen.

Auf die formalen Einwiirfe Braigs gehen wir hier nicht
ein, sondern erinnern nur daran, dass alle drei Systeme an
demselben Grundibel krank sind, indem der Monismus alles
Seins ihre notwendige Voraussetzung und Grundlage bildet.
Gerade dadurch aber wird der Leser an das grosse Verdienst
erinnert, das sich Anton Giinther und seine Schiiler (z. B. Peter
Knoodt und Theodor Weber) erworben haben, indem sie, auf
dem festen Boden des Selbstbewusstseins stehend, von hier aus
den doppelten Dualismus von Gott und Welt und innerhalb der
letztern von Geist und Natur sichergestellt und damit das
wissenschaftliche Fundament fir die Ontologie des positiven
Christentums gelegt haben. D.

Rev. R. J. CampBELL, M. A.: New Theology Sermons. City
Temple, London, Williams & Norgate, 1907, price 6 s.

I observed that a writer in the Katholik had rather seriously
misinterpreted a paper read by Archdeacon Sinclair the other
day at the Church Congress at Yarmouth. He was supposed to
have sided with the Pope against the “Modernist” movement
in the Roman Church. This was far from being the case. There
are “Modernists” and ‘““Modernists ’. The “Modernists” in (or



— 154 -

are they out of?) the Roman Church would have almost uni-
versal support in England in their crusade against the anti-
quated theology and the antiquated philosophy of that Church,
and against the sweeping denunciations of modern science
which have been in favour with the Vatican ever since the
notorious Syllabus. But the English ¢ Modernists” are condemned,
when they are condemned, for a different reason. It would be
untrue to say that the modern school of Biblical criticism is
not supported by a considerable body of opinion at the Uni-
versities and elsewhere. But a still more considerable body of
opinion exists, scattered throughout the country, though it makes
less noise, and is more modest in its claim to represent intel-
lectual and scientific opinion, and it is entertaired by men who
believe that a good deal of English “Modernism™ goes much
too far. The school to which Archdeacon Sinclair belongs has
not the slightest wish to restrict freedom of thought in any
direction. But it claims the right at least to reserve its judge-
ment when conclusions are announced which tend to remove
Christian belief from its firm basis of historical evidence and
to place it upon the shifting sands of mere opinion. Men of
this school observe that the IEnglish “Modernist” is apt to rely
more on assertion than proof; that he is in the habit of an-
nouncing—somewhat pompously, by the way—that his con-
clusions are the “indisputable results of modern scientific cri-
ticism 1), whereas they seem to those who do not belong to
the English “Modernist™ school to be extremely disputable,
and to depend on statements and arguments which are by no
means scientific; and that he is inclined to be extremely restive
under the careful criticism which, as every competent reasoner
knows, is absolutely necessary before any new scientific results

1“1 have ventured to enter a demurrer against this summary method
of foreclosing a controversy of such magnitude. I have pointed out that,
even if the results could be regarded as settled, there is a prior question
to be answered: How are theyv settled? I have tried to show that from the
first a pronouncedly rationalistic strain has entered into this criticism, and
that the methods it employs are not such as to command our confidence.”
Protfessor Orr, Zhe Bible under Trial, p. 78. Yet Mt Addis does not scruple
to assume (Contemporary Review, Nov. 1907, p. 590) that Moses did not
“write or compile the Pentateuch”, and that the book of Isaiah does not
“proceed from one hand”, in spite of repeated protests from Professor Orr
and other scholars as competent as he, against presuppositions of this Kind.



— 155 —

can be said to be established, The history of scientific discovery
shews how frequently the first inquirers in any department of
research have taken steps which, however useful as pioneer
work, have ultimately had to be retraced!). And theological
authorities in England as highly respected as Protessor Flint,
a most able and severe logician, have demanded that the
modern critic should be severely criticized before his conclu-
sions shall be regarded as proved, while the great historian
and theologian Dollinger has said of Wellhausen, the well-
known Old Testament critic, that he “could not get on with
him at all””; that his Prolegomena are “full of unproved as-
sumptions”. The Continental reader must not be too hasty,
therefore, in confounding the position of the English opponent
of “Modernism” with that taken up by the Pope in his recent
Encyclical.

Dr Campbell is known widely in England as the author of a
volume entitled 7he New Theology, which seeks to “restate the
essential truth of the Christian religion in terms of the modern
mind”. That such a “restatement” is necessary, therc can be
little doubt. Recent scientific discovery has unquestionably
enlarged and corrected our conceptions of God. A well-known
English writer was wont to complain that the modern Prote-
stant divine speaks as familiarly of God as though “he were
a man in the next street”’. And Dr Campbell quotes “a witty
Frenchman” as sayving that “in the beginning God created
man in His own image, and that man has ever since been
returning the compliment by creating God in his”. No fair-
minded Christian can deny that there is a great deal of truth
in this witticism. It is most difficult to avoid Anthropomorphism
in reasoning about God. We need to correct our conclusions on
topics so high by a comparison of our theories with facts. And
Protestant as well as Roman theologians have in the past been
perpetually at work in limiting freedom of thought by ill-con-

1) “If theology makes mistakes, so also does Science. Progress has
been accomplished, in science as in theology, by the gradual unlearning
of errors and discarding of defective theories for new and more adequate
ones.” Professor Orr, The Bible under Trial, p. 203. It may not be amiss to
remark that Professor Orr's book did not come into my hands before this
review had been written. I am not sorry to be able to quote so distinguished
and accomplished a scholar in support of what T have said.



— 156 —

sidered definitions. Gregory of Nazianzus has told us that in
his day he was free to speculate “about the world —or worlds —
about matter, about soul, about more or less perfect rational
natures, about resurrection, about judgement, recompense,
the sufferings of Christ”?!). Every theological student must
lament the way in which divines, from his time almost to our
own, have endeavoured to close up all avenues of thought by
their manufacture of dogmas. The only complaint one has to
make of D* Campbell is that he has carried the contrary process
too far—that while controverting this tendency in those who
went before him, he has fallen into the same mistake as they,
and has substituted dogmas of his own for the well ascertained
historical facts on which Christianity reposes,

The volume at the head of this notice consists in sermons
in support of the statements contained in the work to which we
have been referring. It is therefore less systematic and less
interesting than his former volume. He tells us in his Preface
that this “New Theology is Christianity stripped of its mis-
chievous dogmatic accretions”. Is he quite sure that it is not
stripped of something more? As he goes on to say, ‘“all he
cares to do is to deliver his own message, and leave the effect
to the test of time”. But what we want in these days is the
“message” of Jesus Christ, and not of this or that modern
preacher of “New Theologies”. If we can get the former
“stripped of dogmatic aceretions”, well and good. But if we
only get the latter, we may find that it is only “going further
and faring worse”. D Campbell may be right in thinking
that theologians have exaggerated the sinfulness of sin, and
laid too little stress on the effects of redemption from it, and
that therefrom not a little morbid self-consciousness has come.
But if we deny the objectivity of sin; if with St Augustine,
with whom Dr Campbell concurs, we declare that it is no more
than a privatio boni; it we go further with Dr Campbell, and
declare that sin is only a mistaken mode of seeking God, we
may find that we have fallen into no less disastrous errors on
the other side. D* Campbell is doubtless right when he com-
plains that the ordinary view of salvation is too “individualistic”,
and that certain widely accepted Protestant theories of Propi-

") Orat. 33. De Theol. 1.



tiation are erroneous and have in many cases proved fatal to
belief in Christianity. But it does not follow thence that we
shall be perfectly safe in “disabling the judgement” of St Paul,
and denying the authenticity of the Fourth Gospel. That Gospel,
Dr Campbell tells us, is “his favourite Gospel ”’, and he proceeds
forthwith to tell us that we must not believe what it says.
The reason he gives is not exactly conclusive. Jesus talks
“more about Himself”” in this Gospel than in the others. A
well informed theologian of the second century?!) tells us that
it was precisely because no record existed of what He “said
about Himself” that S* John’s disciples were induced to ask
Him to write it. Dr Campbell denies that Christ could have
asserted IHis sinlessness. But he fails to observe that St Peter,
St Paul, and the writer of the Epistle to the Hebrews, all as-
sume it as a first principle of their teaching?), Where did they
get the principle from except from the universal tradition dif-
fused throughout the Church which S* John, before his death,
was prevailed upon to write down?

The sermons in the volume before us are often beautiful
and able. They deviate less from traditional Christianity than
Dr Campbell's former volume would have led us to expect. But
the danger in them lies in this; that the root-truths of Christianity
have been rudely removed from the historical and spiritual
foundations on which they have reposed from the first, and
placed upon the basis of Dr Campbell’'s private predilections.
Whether this is quite as safe and permanent a basis on which
to build them as the former it may be permitted us to doubt.
Historical evidence is the only foundation on which the facts
of history, human or Divine, can possibly repose. A religion
which depends on no sounder basis than public opinion is
hardly likely to be very durable. Neither is it likely that belief
in Christ will be more stable and settled when all the historical
documents which refer to him are discredited or disputed.
“Traditionalist” has become a term of reproach in our time.
That there may sometimes be justice in the reproach cannot
be denied. The Pharisees were traditionalists, but why ? Because
they put their own opinions on a level with historical fact. Our

Y Clement of Alexandria.
) 2 Cor. V, 21; Heb. IV, 15; IX, 28; 1 Pet. II, 22. See also Is. LIIL, 9.



— 158 —

English Modernists are, in this respect, worse than the Pharisees.
The former put their own opinion above historical fact. It is not
“tradition”’, but baseless tradition, which should be decried. If it
conflicts with the Word of (od, we have high authority for
rejecting it. There is a sense in which tradition is history, and
history tradition. And that, as has been proved a million times
over, is the case with the documents which have been handed
down as the title deeds of the Christian Church.

J. J. Lias.

(M=) C. Coioyer: L’Evolution du protestantisme francais
au XIX° siecle. Paris, Alcan, in-16, 1908, fr. 2. 50.

Ce trées court résumé des origines de la Réforme protes-
tante et de son histoire jusqu'a nos jours, ne saurait étre résumé
a son tour: ce serait le rendre encore plus incomplet qu'il
n'est, Le mieux est d'en signaler les avantages aux lecteurs.
Ils vy trouveront des portraits de quelques protestants, faits
avec bienveillance et intéressants. Celui de Calvin pourtant
n'est pas flatté: c'est «le conducteur d’hommes le plus impé-
rieux et parfois le plus tyrannique que l'histoire ait connu »
(p. 57); la forme qu’il donne & la Réforme est « antipathique
au génie de la nation» (p. Z21). Cette antipathie nationale est
certainement une des causes de 1'échec du protestantisme en
France, antipathie que n’a pu contrebalancer l'incontestable
noblesse d’dme d'un grand nombre de protestants. Il v a eu
d'autres causes: les incertitudes et méme les contradictions
qui ont dominé parmi les premiers réformateurs; les trop
grandes lenteurs des réformés a s'organiser, lenteurs telles
que, méme encore en 1355, donc pendant plus de quarante
ans, «il n’y avait pas encore proprement aucune Eglise dressée
dans toutes ses parties » (p. 16); en outre, les persécutions de
I'Etat, chose capitale en France; les exagérations du Réveil,
que la nation ne pouvait approuver; le courant kantiste, si
plein de confusion et de contradiction, et partant si contraire
a l'esprit francais; enfin, les constantes divisions, qui fatiguent
et répugnent.

L’auteur est sincere; elle ne dissimule pas les torts. Elle
pense toutefois que dans les deux courants qui entrainent la



— 159 —

pensée protestante, on peut découvrir, comme essence de la
foi, la communion intérieure avec Dieu par le Christ, tout en
respectant la vari¢té des symboles et des Eglises, qui corres-
pond a la variété de nos besoins religieux (p. 8). Sur ce fonde-
ment, elle fait appel a 1'union, non a l'union des Eglises, qui,
selon elle, se heurterait a la conscience comme a la tradition
(p. 167), mais simplement & l'union des ames. L’intention est
bonne, car c'est par 'union des Ames qu'on arrivera a 'union
des Eglises. Quand les ames seront unies, ni les consciences
ni méme la tradition ne s'opposeront a l'union des Eglises.
L’auteur doit le reconnaitre, elle, qui donne a la Réforme pour
premier fondateur le gallican Gerson, et qui aurait pu voir
aussi des réformateurs dans tous les catholiques qui, bien avant
Gerson, ont cherché a réformer I'Eglise malgré Rome. Mal-
heureusement l'auteur ne connait pas d’'autre catholicisme que
le catholicisme romain. L'histoire de 'Eglise montre cependant,
méme en Occident, une quantité de catholiques, soit parmi les
théologiens, soit dans le peuple, qui n'ont cessé de combattre
le romanisme ou l'ultramontanisme, tout en reconnaissant que
I'évéque de Rome était le patriarche de 1'Occident. La mé-
connaissance de ce fait si grave et si lumineux fait que
Mme Coignet, a la suite d’Auguste Sabatier, a mal posé la ques-
tion, en ne distinguant que deux sortes d’Eglises, qu’elle
appelle les Eglises d’autorité et les Eglises de libre examen
(p. 163), comme si l'autorité et le libre examen étaient incom-
patibles. Pour elle, I'Eglise d’autorité c’est avant tout U'Eglise
de Rome; et comme elle confond Rome avec le catholicisme,
elle fait naturellement du catholicisme une religion exclusive-
ment d'autorité. Clest ici qu'elle se trompe gravement. Les
catholiques non ultramontains (et il vy en a eu bien avant Gerson,
bien avant Lefebvre d'Etaples, etc.), ont pratiqué le libre
examen en le conciliant avec l'autorité; 'autorité de I'Eglise
universelle n’était pour eux que l'autorité des enseignements
du Christ diment et historiquement constatés par le témoignage
universel, constant et unanime, et les enseignements du Christ
étaient, en outre, trés librement expliqués par les Peéres, par
les docteurs, par tous les simples fideles qui -en étaient capa-
bles. On conciliait ainsi, dans l'ancien catholicisme, l'autorité
qui attestait les enseignements divins du Christ, et la libertée
qui les expliquait suivant la science du temps.



— 160 —

M=e Coignet croit que les catholiques romains (les seuls
qu'elle connaisse) et les protestants s'alimentent a la méme
source de la foi (p. 166), a savoir: la révélation divine. Elle
ne voit pas que la révélation divine, pour les protestants, est
celle qui est dans les Ecritures, et pour les catholiques romains,
celle qui est formulée par le pape. La différence est radicale,
et Mm=e C. s’abuse naivement quand elle considere I'Eglise catho-
lique (romaine) « comme une prolongation de la révélation
divine ». Prolongation! Pour Mm™¢ C., cette prolongation n’est
sans doute qu'une répétition de la parole du Christ; mais ne
sait-elle pas que, pour Rome, c'est une addition, un accroisse-
ment, voire méme un changement de non en oui? Son appel
a M. Doumic pour éclaircir un point de foi, est un éclair
(p. 165)! L’éminent critique s’en est tiré en habile homme, en
consultant un ecclésiastique anonyme qui lui répond de Rome
en renvoyant, non moins habilement, M™¢ C. & I'dme de I’ Eglise.
Oh! le bon billet qu'a Madame! Si M™e C. se contente de savoir
que toutes les Ames de bonne foi, payennes et autres, appar-
tiennent a 1'ame de I'Eglise, et si c’est l1a toute l'union des
ames qu’'elle poursuit, ce n’était vraiment pas la peine d’écrire
son volume. Elle pense que le catholique (romain) agenouill¢
devant le prétre, ne voit en lui que le ministre de Dieu (p. 167),
et elle en conclut que dés lors protestants et catholiques sont
unis en Dieu! Elle ne voit pas que, pour le catholique romain,
le prétre, ministre de Dieu, peut et doit imposer a la cons-
cience des fideles tout ce qu'il plait au pape infaillible de dé-
clarer dogme divin.

C'est dommage. Ce livre, qui renferme de trés bonnes
intentions et d’utiles indications, aurait pu finir par autre chose
qu'un quiproquo et une illusion. E. Micnaup.

Joseph Fapre: La pensée moderne, de Luther a Leibniz
Paris, Alcan, in-8°, 1908, fr. 8.

C'est une grande ceuvre que M. J. F. est en train d’achever.
Apres la Pensée antique (de Moise a4 Marc-Aurele), apres la
Pensée chrétienne (des Evangiles a 1'lmitation de J.-C.), voici
la Fensée moderne. Que de choses dans ce volume! On y trouve
non seulement des esquisses de nombreux écrivains, mais plu-



S ;-

sieurs sont étudiés tres sérieusement, notamment Descartes,
Pascal, Leibniz, Spinoza, Locke; et ce qui est encore plus pré-
cieux que l'érudition déployée, c'est l'esprit de l'ceuvre. On le
saisira aisément dans les pensées suivantes:

« Pour étre chrétien, il faut n'étre pas romain.» Ce
mot est de Luther. Il a son écho dans maintes pages, par
exemple: — « Les deux Conciles de Trente et du Vatican, dont
la compagnie de Jésus fut I'ame, ont fait a I'Eglise autant de
mal que lui en a fait Luther. Ils étaient sans doute le déve-
loppement logique de l'autocratie romaine; mais, par cela
méme qu'ils ont mis en plein relief tout I'exces d'une tutelle
tyrannique exercée sur les consciences, ils en ont préparé la
fin » (p. 91).

« En méme temps que 'Eglise (lire romaine) se divinise,
que l'écart s'élargit entre la pensée catholique (lire romaine)
et la pensée moderne, et que marit le dogme de linfaillibilité
papale, lindividualisme se manifeste ici et 14 par de beaux
types, dans le monde catholique. Tels en France, au XVII¢ siecle,
les jansénistes qui constituérent un si curieux groupement de
fortes ames » (p. 92).

« Pour la logique romaine, le gallicanisme, tout comme le
jansénisme, n’était qu'une forme du protestantisme se rame-
nant lui-méme au déisme, pur déguisement de P'athéisme »
(p. 97). — Ce jugement porté par l'auteur sur le gallicanisme,
le jansénisme et le protestantisme, awn poini de viee romain,
mérite la plus grande attention. Ce point de vue romain est
completement erroné, Malheureusement, Rome a su le faire
passer dans d’autres Eglises, qui ont eu la simplicité de l'ac-
cepter les yeux fermés. Et il est trés difficile aujourd’hui de
les faire revenir sur cette erreur, & laquelle elles tiennent par
atavisme et routine. Que des esprits éclairés comme celui de
M. J. Fabre aient le courage de le démasquer et de le réfuter,
il faut les en remercier vivement: ils rendront un important
service a la vérité.

A propos de la tradition et de lU'évolution des dogmes,
M. F. dit excellemment: « Ce n'est plus a titre de dépositaire
de la vérité que I'Eglise est infaillible ... Le dogme évolue
avec I'Eglise concentrée dans le Souverain pontife, qui est le
Christ incarné comme le Christ était Dieu incarné. Mais dire
que le pape, quoi qu'il décide, est la tradition vivante, n’est-

Revue intern. de Théologie. Heft 61, 1908, 11



162

ce pas dire qu'il n'y a pas de tradition? Le propre de la
tradition, c’est de rendre le présent solidaire du passé; et
voici désormais que le présent est tout. Le contenu historique
de la tradition ne compte plus. C'est une simple étiquette
sous laquelle linspiration du pape mettra ce qui lui paraitra
opportun. Quand méme les papes de demain contrediraient le
pape d’hier, il demeurera bien entendu qu'ils ont les uns et
les autres le privilege de l'infaillibilité. Avec cette doctrine,
les absurdités et les violences, qui dans I'histoire de I'Eglise
scandalisent 'esprit moderne, ne sont plus que les ¢étapes né-
cessaires d'une miraculeuse évolution » (p. 125).

On ne saurait mieux dire. Les pages de cette trempe
abondent. Je regrette de ne pouvoir les citer; mais je reviendrai
sur ce #trés wtile et trés smggestif volume. E. M.

H. Hesver, A. Lauvrent, G. OGer: Doctrine des apotres,
Epitre de Barnabé. Paris, Picard, in-12, 1907, fr. 2. 50.

Jamais il n'a €té aussi opportun, aussi nécessaire que de
nos jours, de remettre en lumiere les documents doctrinaux et
moraux de l'ancienne Eglise chrétienne. Nous sommes aujour-
d’hui débordés par un tel déluge de faux dogmes, de super-
stitions malsaines, de publications théologiques insensées, qu’il
n'est que temps de rappeler les chrétiens a la sobriété et & la
sagesse des Peéres, et d'abord des Peéres dits apostoliques, de
ceux-1A4 méme qui ont connu ou qui auraient pu connaitre les
apotres. C'est le but que poursuivent MM. H. Hemmer et Paul
Lejay avec leur Bibliothéque de Zextes et Docuinents pour 1'étude
historique du christianisme.

La Revie se fera un devoir de faire écho a tous les vo-
lumes de cette collection qui lui seront communiqués. J'ai sous
les yeux le volume contenant le texte grec et la traduction
francaise soit de la Didache, soit de la Lettre de Barnabé. Ce
texte et cette traduction sont précédés d'une histoire littéraire
de ces deux documents et d'une analyse substantielle de leur
contenu. On y trouve la note juste sur le baptéme, les jours
de je(ine, les temps de la priére, 'eucharistie, le ministére de
la parole (apétres, prophetes, docteurs), la hiérarchie (élection
des évéques), la confession des péchés. Les deux auteurs sont



— 163 —

préoccupés d’indiquer aux chrétiens la voie qu’ils doivent suivre
et celle qu’ils doivent éviter. Ces legons de morale et de sain-
teté sont bienfaisantes. Elles reposent par leur bon sens et
par le souffle divin qu'on ressent en soi en les lisant. Que
nous sommes loin, par exemple, en lisant ce qui est dit-de
I’eucharistie, du mysticisme de fantaisie dont les prétendus
livres de dévotion sont aujourd’hui remplis, et des élucubra-
tions théologiques qui, au lieu d'inciter les consciences a la
piété, tendent plutdt a les en détourner!

Remercions les auteurs et 'éditeur de cette excellente
publication, et répandons-la le plus possible. E. Micuaup.

L. LaBaucHE: Legons de théologie dogmatique. Paris, Bloud,
in-8°, 1908, fr. 5.

C'est avec un vif plaisir que nous saluons le 1° volume
d'un cours de théologie dogmatique en langue francaise: rara
avis. Malheureusement l'auteur ne commence pas par le com-
mencement, en sorte que l'on ne peut pas se rendre un compte
exact de son enchainement des matiéres, chose cependant de
premiére importance en un tel travail. L'auteur indique quel-
ques-unes des questions qu'il traiterait dans un volume de «pro-
légomeénes », mais quel est son plan de Dogmatique générale?
Il nomme «la révélation, le miracle, l'infaillibilité pontificale,
la constitution de I'Eglise » ; est-ce tout? Quant a la Dogmatique
spéciale, elle renferme, selon lui, d'abord la trinité, l'incarna-
tion, la rédemption; puis 'homme considéré dans I'état de jus-
tice originelle, de péché originel, de grace, de gloire ou de
damnation; enfin les sacrements.

Qu’il me soit permis de remarquer: l° que traiter de l'in-
faillibilité pontificale avant la constitution de 'Eglise, c'est com-
mettre l'illogicité de la charrue avant les beeufs; 2° que parler
du ciel et des autres fins derniéres avant les sacrements, c'est
une autre anomalie.

L'’auteur commence par en appeler au décret de Pie X:
Lamentabili sane exitu (3 juillet 1907) et par tomber sur le
protestantisme libéral. Etrange méthode. Celle qui explique le
sens des dogmes par les décisions du Concile de Trente, voire
méme par le Concile (dit pl/énier) de Carthage de 418, auquel



= 164 =

il attribue des définitions de foi (p. 42), n’est pas moins étrange.
Elle suppose sur l'autorité de I'Eglise, sur la nature du dogme,
et sur les conditions d'une définition dogmatique, des notions
difficiles a justifier.

L’auteur avoue que ses travaux «ne sauraient étre qu'une
apologétique de la foi définie par les conciles». Clest dire qu'il
identifie les formules dogmatiques avec les dogmes mémes. Et
comme il suppose que ce reproche ne lui est adressé que par
les protestants, il croit se justifier en leur faisant remarquer
qu'ils devraient d’abord (ce qu'ils ne font pas) «s'affranchir de
leurs préjugés confessionnels». Il ne remarque pas que, de part
et d'autre, la culpabilité est la méme.

Cette facon de discuter ne semble pas de bonne augure;
et le mal s'aggrave, lorsque l'auteur déclare, sans autre preuve
que son assertion, que «la synthése théologique des grands
docteurs du moyen aAge est donnée comme définilive en ce
qu'elle a d'essentiel» (p. X). Cet ouvrage est donc essentielle-
ment scolastique. L'auteur, effectivement, n’a pas pour but
d'exposer une théologie scientifique d’apres les exigences ac-
tuelles de la science, mais seulement de justifier les données
de la scolastique et des conciles romanistes. Il parle du déve-
loppement des dogmes et il croit en cela étre dans le sens de
Vincent de Lérins (qu'il cite p. IX); il ne remarque pas que
ce ne sont pas ies dogmes, doctrine fixe, qui doivent se déve-
lopper, mais bien la connaissance que nous e¢n avons, la foi
que nous leur accordons, et qu'ainsi ce développement, ce pro-
orés est celui de notre esprit, de notre Ame, progreés subjectif,
et qu'il doit se faire «7n eodem dogmate, eodem sensu, eadem-
que sententia ».

Ce volume est, dans le plan susindiqué, le second de la
Dogmatique spéciale. Il s'efforce d’expliquer d'abord ce que
sont les deux ordres naturel et surnaturel; il admet méme,
entre eux, du préternaturel, qu'il appelle surnaturel relatif
(p. 13). 11 est de ceux qui peuvent décrire par le menu l'état
de justice originelle, les dons naturels, préternaturels et sur-
naturels, dont fut doué Adam! Ainsi Adam était, dés sa nais-
sance, exempt de la mort, exempt de la concupiscence, exempt
de la souffrance, exempt de l'ignorance, et, de plus, «il avait
recu une science supérieure tant sur les choses divines que
sur le monde et sur 'humanité» (p. 41)!



— 165 —

On se demande comment un homme aussi parfait, aussi
surnaturalisé et aussi déifié, qui «n’éprouvait aucune peine a
dominer ses passions» (p. 41), qui d’ailleurs ¢était exempt de
toute concupiscence, comme de toute ignorance, on se demande,
dis-je, comment ®&n tel homme a pu se rendre coupable de man-
ger d'un fruit défendu par Dieu, et cela, sur le dire d'un ser-
pent! L'auteur n’explique pas cette impossibilité. 1l se rejette
sur une autre objection, celle qu'on tire des sciences natu-
relles, lesquelles montrent les anciens hommes comme trés im-
parfaits et treés éloignés de 1'age d'or en question. Mais sa
prétendue réfutation n’est que la preuve de son trés grand
embarras (p. 47-49).

Et sur quel argument fait-il reposer cette surnaturelle per-
fection d'Adam? Sur une trés mauvaise interprétation d'un
texte de St. Paul. «S'il est, dit-il, une idée fondamentale dans
les Epitres, c'est bien celle-ci: de méme que 'humanité a éte
rendue esclave par le péché d'un seul homme, de méme elle
a été sauvée par l'ceuvre rédemptrice d'un seul homme. /7 v
a donc parilé enlre le Christ-Sauveur et Adam pécheur. Des
lovs, il ne saurait v avoir une trop grande inégalilé entre la
perfection du Christ el celle du premier homime. Le trés haut
é¢tat de grace du Christ permet donc de faire cette conjecture (!?),
que le premier homme, lui aussi, a d/t étre constitué en grace »
(p. 33).

Tout le volume est rempli de « conjectures» de cette force,
et ce sont ces «conjectures» qu’'on donne comme des démons-
trations, et comme de la théologie posifive/

L'auteur prétend justifier son interprétation des dogmes
(c'est-a-dire les assertions du Concile de Trente), par la «tra-
dition des Peres». Mais quelle tradition! Par exemple, pour
prouver que le premier homme a ¢été élevé a 'ordre surnaturel,
il annonce d'abord «les Peres de 1'Eglise d’Occident», et il se
borne a un texte d'Irénée (p. 36). Et encore, a la suite de ce
texte, se sent-il contraint d’ajouter (p. 37): «Sans doute, cette
exégese est contestable, comme d'ailleurs celle de presque tous
les Peéres, qui tirent beaucoup plus leur doctrine de la foi tra-
ditionnelle dont ils vivent que de 1'Ecriture qu'ils invoquent
comme par accident.» Quant aux Péres orientaux, il dit: «Chez
eux, u wn'est pas question de la doctrine de l'état de grace du
premier homme avant St. Jean Chrysostome ... Et méme ce



— 166 —

n'est pas qu'en St. Jean Chrysostome il soit formellement ques-
tion de la doctrine de 1'é¢tat de grace du premier homme; elle
est seulement sows-eniendie, mais d'une maniére qui ne fait
aucun doute» (p. 37). Voilda ce qu'on représente comme /a
preuve de tradition! N'est-ce pas se moquer de la tradition et
de l'histoire?

La preuve dite d'Ecriture sainte n'est pas plus péremp-
toire. Lorsque l'auteur ne trouve pas dans les livres primitifs
de quoi démontrer la doctrine romaine sur I'état primitif, il les
néglige pour recourir aux livres postérieurs, les seuls dont il
tienne compte. Il érige méme ce procédé tres simpliste en
méthode. Dans son paragraphe intitulé: «La méthode a suivre
dans l'interprétation des premiers chapitres de la Genese », il
déclare «qu'il sera préférable de s'inspirer résolument de la
doctrine en question, considérée a son point d arrivée, c'est-a-
dire a telle époque de son développement» (p. 30). II appelle
développement de la doctrine biblique non pas celle qui est,
ou méme qui n'est pas dans les livres bibliques, mais, dit-il,
«celle-Ia méme que Dieu, par une providence foute pariiculicre,
entretient dans le ceur des différentes générations religieuses
qui s¢ succedent, afin qu'elle serve a la direction de leur vie
morale » (p. 29). Ainsi rien de plus facile: la doctrine romaine
n’a-t-elle pas de fondement dans les Livres saints, on y supplée
en consultant les ceurs de telle génération, c'est-a-dire en
citant quelques assertions de quelques thcéologiens romains en
taveur de cette doctrine, et avec ces assertions apparait le
vrai sens des Ecritures!

Méme facilité a se tirer d’embarras a propos du surnaturel.
A la page 20, l'auteur le définit «une sorte de déificaiion sub-
stantielle de la personne humaine». Mais, & la page 23, il dit:
« L'ordre surnaturel, en venant se greffer sur l'ordre naturel,
ne le ddifie pus substiantielloment, mais accidentellement seule-
ment.» Il remarque en note, avec bonhomie (je pense): «Il est
maintenant facile de comprendre l'expression pewui-étre wun peut
trop scolastique qu'on a cru devorr employer plus haut, celle
de déification substantielle. »

L’auteur définit la vie de la grace dans 'homme: «la vie
méme dont Dieu vit»; et «la grace, c'est avant tout Dicu
venant dans 'ame» (p. 20). Puis, considérant que Dieu est déja

-~

«présent a tout ce qui est en dehors de lui, substanticllemncni »,



— 167

il semble assez embarrassé pour expliquer le mot de St. Pierre:
ut per haec efficiamini divinee consortes naturse. Alors, il déclare
que I'homme n'est qu'un analogue de Dieu, et que «l’homme
ne concoit Dieu que commie un analogue de lui-méme, mais un
analogue dont la perfection est infinie». Et il essaie de justifier
cette singuliere conception, en ajoutant: « /i effet, toul aissi
bieit que Dieir, 'homme ftend vers le vrai, le bien, le beau.»
Alors, si la vie surnaturelle (cette déification substantielle, ou
accidentelle) n'est qu'une analogic, comment comprendre le mot
de St. Pierre? 1l répond que cette expression «ne doit pas étre
prise a la lettre», et il recourt & deux images, celle du prince
et celle du petit filet d’'eau. «Dieu vient habiter dans 1'ame
a la maniére d'un prince qui vient habiter dans son palais...
Dieu adapte l'ame aux exigences de sa divinité (p. 21)...
Qu'on se représente un pawuvre petit filet d'eau se dirigeant
difficilement vers la mer, c'est-a-dire vers son but, et menacé
a chaque instant par un obstacle, de prendre une orientation
toute différente. Que survienne alors un torrent, dont 'orien-
tation vers la mer est irrésistible et impétueux. Le pauvre petit
filet d’eau est pris et emporté» (p. 24). Que devient la liberté
de 'homme, emporté par ce torvent zrrésistible’ « Toute com-
paraison cloche», répond l'auteur. Et c’est avec ces compa-
raisons qui «clochent», que l'on prétend expliquer la théologic
romaine de la justice originelle, de la grace, etc.

La maniére d’expliquer la mort comme résultat du péché,
et de prendre a la lettre le mot figuré de St. Paul; l'affirma-
tion, sans preuve, qu'il y a un status tervmini, c'est-a-dire un
¢tat dans lequel 'homme «est arrivé dans la pleine et entiére
possession de sa fin» (p. 13); 'appel & des Tatien, a des Ter-
tullien, & des Origeéne, etc., quand on peut les interpréter d'une
manieére favorable & Rome, et le dedain avec lequel on les con-
damne quand leur doctrine condamne le systéme romain, tout
ce sans-géne manque de sérieux. La conclusion du volume
mérite aussi d’étre signalée; c'est un essai de justification de
la mariologie la plus sophistique. Le mot «gratia plena» est
interprété a la lettre: Marie a donc toute la grice, donc
'exemption du péché originel, donc l'assomption dans le ciel
(« doctrine certaine», p. 414), donc la corédemption du genre
humain, donc le pouvoir d'intercession! Donc la mariolatrie
actuelle est justifice, amplement!



— 168 -

Nos enfants du catéchisme riraient de tels sophismes, méme
si on leur disait qu'ils sont revétus de 'imprimatur du cardinal
Richard. E. M.

M. Lerin: L'origine du IV® Evangile, 2° édition. Paris, Le-
touzey, in-18, 3 fr. 50, 1907.

Lorsqu'on a lu ce livre avec attention, on est quelque
peu fatigué, comme aprés une promenade en forét, o, au lieu
de suivre des allées bien taillées et bien éclairées, on a da se
frayer un chemin a travers des fourrés difficiles, trop touffus,
manquant d'air et de lumieére, et se demander quelquefois: Ou
suis-je? ne suis-je pas égaré? Il me semble que ce livre, tres
riche en informations de détails, compliqué, surchargé de textes
et de renvois trop nombreux, pourrait étre simplifié quant au
plan général et quant a la discussion. Mais prenons-le tel qu'il
est, et remercions l'auteur de sa patience, de son effort et de
son ¢rudition.

Apreés toutes ces discussions et toutes ces contradictions entre
les critiques (voir notamment la conclusion, p. 495-300), on
éprouve le besoin de se retrouver et de se faire une opinion
ferme. Or deux points semblent certains: 1° Le IV® Evangile
a été en usage, comme document faisant foi, déja avant I'an 110,
et méme avant 'an 100 (v. p. 19-539); 2° L’auteur semble étre
un Juif connaissant. bien la Palestine, les lieux et les choses
dont il parle (p. 399-436). Appuyé sur ces deux faits, ne peut-on
pas conclure avec raison a la valeur canonique de cet Evan-
gile, croire a son exactitude fondamentale? Il me semble. Me
voila donc rassuré sur ce point capital, essentiel.

Quant a savoir s'il est bien de 'apdtre Jean ou d'un prétre
Jean d’Ephése, son disciple, écrivant en son nom ou d’aprés
ses reécits, n'est-ce pas secondaire? Sans doute, il serait dési-
rable qu'on fat absolument fixé sur ce point. Mais est-il né-
cessaire d’avoir une évidence pleine et entiére pour accorder
un crédit sérieux a un point d’histoire, de morale et de reli-
gion? Non. Donc, en définitive, ma tranquillité d'esprit et de
conscience est parfaite, lorsque je fais usage de cet Evangile
comme d'un document historique et doctrinal, digne de toute
confiance. C'est 1'essentiel.



— 169 —

En outre, ne puis-je pas aller plus loin? Oui, il me semble
qu'il est plus probable d'attribuer cet Evangile a 'apdtre Jean.
C’est la these de M. Lepin; elle est surabondante, trop méme.
Je répete que je la voudrais plus simple, plus claire et plus
frappante.

D’abord, ceux qui combattent cette thése sont en grand
embarras et en contradictions multiples. Harnack, qui tient
pour le presbytre Jean (lequel aurait consigné la tradition reque
de l'apotre Jean) avoue loyalement que son opinion n’est pas
absolument certaine. Il ajoute: «]’ai essayé et essayé encore
de venir a bout du probléme par les divers moyens de solu-
tion possibles; ils ne faisaient que conduire a des difficultés
plus grandes et méme engageaient dans de véritables contra-
dictions.» Harnack indique les solutions auxquelles il a songé
et d0 renoncer; une n'y figure pas, la solution traditionnelle
(p. 497).

Ensuite, les objections des adversaires de la solution tra-
ditionnelle me paraissent peu fondées.

L’intention de l'auteur, disent-ils, est manifestement théo-
logique; or un apdtre qui aurait vécu avec le Christ méme,
éprouverait-il ce besoin? ne se contenterait-il pas d’exposer
simplement ce qu’'il a vu et entendu? — Réponse: Les auteurs
des ¢évangiles synoptiques ont eu aussi une intention apologé-
tique; ils ont moins voulu raconter en historiens les faits et
gestes du Christ que prouver qu'il était bien réellement le
Messie. Des lors, pourquoi Jean n'aurait-il pas poursuivi le
méme but, et méme pourquoi n'aurait-il pas cherché a entourer
sa démonstration d'une clarté plus explicite? Si son caractére,
sa tournure d’esprit, son état d'ame, ses réflexions le mettaient
4 méme de mieux comprendre la personne du Christ, son role,
sa mission, pourquoi n’aurait-il pas agi en conséquence? Rien
de plus naturel.

Or, ne peut-on pas, logiquement, se représenter le fils de
Zébédée comme un esprit réfléchi, méditatif, mystique, philo-
sophique méme, de la trempe de Philon, son contemporain et
son compatriote? ou de la trempe aussi de St. Paul? et de plus,
connaissant le milieu judéo-hellénique d'Ephése? Pourquoi pas?
Une quantité de détails l'insinuent. «L’auteur du IV® Evangile,
dit M. Loisy méme, était un converti du judaisme, mais du
judaisme helléniste, et il avait connu, sans doute avant de se



faire chrétien, les idées de Philon.» Qu'il les ait connues avant
ou apres, peu importe. Ce qui est certain, c’est qu'il y a des
ressemblances entre les épitres de St.Paul et les écrits johan-
niques. «La doctrine de I'Epitre aux Colossiens, dit Renan, a
de grandes analogies avec celle du IV® Evangile.» Etc. Des
lors, tout s’explique.

Que le prologue du IV*® Evangile exprime la conviction
de l'apotre Jean, rien ne s'y oppose. Il a pu mieux comprendre
le Christ que les trois premiers évangélistes. Mais les récits
et les discours qui constituent le fond méme du 1V*® Evangile
n'ont pas un caractere personnel: ils exposent ce que le Christ
a fait et dit, au vu et su de lauteur, qui était, encore une
fois, plus explicite, plus pénétrant, plus mystique que ses trois
prédécesseurs. Rien de plus vraisemblable et de plus concor-
dant avec tous les éléments de la question. En outre, 'apotre
Jean a pu &tre déterminé a écrire comme il a fait, avec ce but
et ce stvle, pour faire accepter le Christ comme Dieu et comme
homme, a4 des adversaires qui rejetaient les uns son humanité,
les autres sa divinité. Deés la fin du premier siécle, ces deux
catégories d'adversaires se sont fait jour a Ephese, a Corin-
the, etc. J. Réville a dit: «D¢ja I'apdtre Paul a semé a travers
I’Asie-Mineure et la Greéce la croyance a 'homme céleste ayant
vécu sur la terre en la personne humaine de Jésus. Y a-t-il
si loin de cetie doctrine... & la doctrine de lincarnation de
I'homme idéal ou du Logos philonien?» Et M. Loisy: «L’équa-
tion ¢tait facile a établir entre le Christ synoptique, 'homme
céleste de Paul, et le Verbe homme et image de Dieu.» Et
Renan: «Peut-on affirmer qu'il ne se passe pas chez St. Jean
quelque chose d'analogue au changement qui se fit dans St. Paul
et dont l'épitre aux Colossiens est le principal témoignage?
Non sans doute. Il se peut qu'apres les crises de !'an 68 et
de l'an 70, le vieil apotre... ait penché vers les idées qu'il
trouvait autour de lui, et dont plusieurs s'amalgamaient assez
bien avec certaines doctrines chrétiennes... Pourquoi la crise
gui s'était produite dans I'ame de Paul ne se serait-elle pas
produite chez d’autres hommes apostoliques dans les dernieres
années du premier siecle?» Je dirais méme dans les frente
dernie¢res années du premier siécle. Rien de plus vraisemblable,

On me dira que le vrai peut quelquefois n'étre pas vrai-
semblable. Je le sais. Mais dans le cas présent, les adversaires



— 171 —

de la theése traditionnelle ne «démontrent» pas qu'ils sont dans
le vrai. De plus, j'ai dit précédemment ce qui semble non seu-
lement vraisemblable, mais vrai et démontré; et cela suffit a
la rigueur.
Encore une fois, bien sincérement merci & 'auteur.
E. Micuaup.

. PrexNiGsDORYF : Personlichkeit. Christliche Lebensphilo-
sophie fiir moderne Menschen. Vierte, verbesserte und um-
gearbeitete Auflage. Schwerin in Meckl. 1908. IX und 354 S.

Gegeniiber den vielen Angriften, die das Christentum, wie
frither, so auch in der Gegenwart, erfihrt, ist es stets freudig
zu begriissen, wenn der Versuch gemacht wird, die christliche
Weltanschauung vor den Menschen der Gegenwart zu recht-
fertigen, ihnen zu zeigen, welches Gut sie daran besitzen und
durch Verwerfung verlieren wirden; ihnen ferner zu Gemiite
zu fiihren, wie wenig das von ihnen so begierig ergriffene Neue
geeignet ist, ihnen einen Ersatz fiir ihre Religion zu bieten,
dass vielmehr die richtig verstandenen Ergebnisse der philo-
sophischen und naturwissenschaftlichen Forschung zu einer
fortschreitenden Wertung der religiosen Weltanschauung fithren
und die uberragende Bedeutung derselben zum klaren Bewusst-
sein bringen. Eine solche Arbeit unternimmt das in der Uber-
schrift genannte Buch. Der Verfasser will darin eine tiefere
Begriindung des in seinem fritheren Werke: ,Christus im mo-
dernen Geistesleben. Christliche Einftihrung in die Geisteswelt
der Gegenwart®, Vorgetragenen geben, und in einer dem mo-
dernen Menschen verstdndlichen Form mit den Denkmitteln
unserer Zeit eine Grundlegung der christlichen Weltanschauung
bieten.

Das Buch, in Kklarer und iliissiger Sprache, sowie mit tiber-
sichtlicher Anordnung des Stoffes geschrieben, ist geeignet, den
Lieser in die Probleme des modernen Denkens einzufithren und
zum Nachsinnen dartiber anzuregen. Nicht zum wenigsten aber
ist es eine Widerlegung der oft gehorten Behauptung, als seil
das Christentum mit seinen Lehren wissenschaftlich und end-
gilltig tberwunden. Im Gegenteil gestaltet Pf. die Angriffs-
waffen der Gegner zu Verteidigungswerkzeugen, indem er das,



— 172 —

was ihre Lehren Richtiges haben, hervorhebt, und seine Tendenz
auf das Christliche hin nachweist.

Von den Punkten, in bezug worauf Referent eine andere
Anschauung vertritt, mogen zwel angedeutet werden. S. 259
heisst es von Kant: ,Er hat das Verdienst, den Intellektualis-
mus, diesen Todfeind der Religion, grundsétzlich tiberwunden
zu haben.” Dem gegeniiber ist an A. Giinther in Wien zu er-
innern, der den Agnostizismus Kants seinerseits tiberwunden
und fiir eine wissenschaftliche Verstindigung tlber die christ-
lichen Lehren den festen Grund gelegt hat. Es ist nicht tun-
lich, aber auch nicht nétig, auf eine vernunftgemiisse Beweis-
fiihrung zu verzichten, und sich, wie Pf. tut, auf eine ,innere
Erfahrung“, ,das Gewissen“ oder dergl. zu berufen. Immer
wird unsere Vernunft diesem Gefiihlsméassigen gegentiiber ihr
Recht geltend machen und nach Beweisen verlangen. — S. 321
fragt Pf.: ,Wer wollte denn auch bei ehrlicher Selbstprifung
an der anmassenden Einbildung festhalten, er sei im stande,
mit dem spérlichen Lichte seiner menschlichen Vernunft das
tnnergdttliche Wesen zu durchforschen!® Darauf wére zu er-
widern, dass wir allerdings nur unsere Idee Gottes, nicht Gott
selber, wie er sich in und vor sich selber schaut, erkennen,
dass aber dieser Idee Gottes nachweislich fir uns so gewiss
eine Wirklichkeit entspricht, als unser Denken und wir selber
wirklich sind.

Ein anderer Punkt betrifft die altchristliche Lehre von der
Gottheit unseres Heilandes. Pfennigsdorfs stets warmherzige
Sprache erreicht eine besondere Innigkeit, wenn er von der
Person Jesu und ihrer Bedeutung fiir uns spricht. Aber Christus
ist thm doch nur im metaphorischen, nicht im eigentlichen
Sinne der Sohn Gottes (vgl. insbes. S. 204 f.), wenn er auch
an seiner Auferstehung energisch festhélt (S. 230 ff.).

Indessen soll uns solches nicht abhalten, die sonstigen
Vorziige des Buches, deren es viele aufweist, anzuerkennen
und das Studium desselben zu empfehlen. b

Ad. Recnier: Saint Martin (316-397), 2¢ édit. Paris, Lecofire,
in-12, fr. 2, 1907.

L’auteur a puisé surtout dans Sulpice Séveére, sans oublier

I'ouvrage de Lecoy de la Marche. Il n’a pas fait étalage d'éru-



— 173 —

dition, et s’est borné, avec raison, a raconter trés simplement
la vie du bon St. Martin, toujours si populaire en France et
encore connu en Suisse, en Italie, & Treves, etc. Il a décrit
son apostolat, son zele infatigable, ses vertus, notamment sa
droiture, son humilité, sa pauvreté, sa bonté; il n’'a pas oublié
les récits miraculeux, pieuses légendes attachées a son nom.
Canonisé et glorifié par le peuple, cet ami de St. Hilaire de
Poitiers, de St. Paulin, de Sulpice Séveére, restera toujours 1'objet
de la vénération des fideles.

L’auteur — il faut le regretter — s’est fait I'’écho, dans
l'affaire des Priscillianistes, des griefs traditionnels dont on
cherche a les accabler. Il ne cite aucun des travaux récents,
publiés sur cette grave question. Il en est encore & prendre
au sérieux l'accusation d’hérésie, de manichéisme, de gnosti-
cisme grossier, de doctrines impures, d'assemblées «de femmes
perdues », de prieres en ¢tat de «nudité », etc. (p. 148, 138).
Comment peut-il imputer de telles grossi¢retés et de telles
infamies a4 un homme qu’il est obligé, d'autre part, de louer
en ces termes: « Priscillien, caractére actif et passionné, qui
mit au service de la nouvelle doctrine ) toutes les ressources
de sa richesse, de son éloguence et de son grand savoir. L’ aus-
térité de sa vie lui conciliait le respect des foules, tandis que
I’étendue de sa science profane et son habileté dans les con-
troverses lui donnaient wn grand ascendant suv les esprits. 11
séduisit ainsi une quantité /nnombrable de plébéiens, surtout
des femmes, si bien que l'on a pu dire que 'Espagne presque
toute enticre avait été infectée par cette hérésie. Quelques
évéques méme se laissérent gagner et favorisérent le novateur »
(p. 149), Et si les Priscillianistes avaient été les hérétiques
corrompus que leurs adversaires prétendaient, comment au-
raient-ils trouvé en St. Martin «un défenseur résolu» (p. 133)?
L'expression est de M. Regnier, qui reconnait encore que les
corps de Priscillien et des autres victimes furent honorés en
Espagne « comme des martyrs»; quon leur fit de « magni-
fiques funérailles », et que la fameuse «hérésie» prit un nouvel
essor a partir de ce jour (p.159). Le peuple ne s’y trompait
donc pas. M. Regnier avoue encore que « Martin s'abstenait
scrupuleusement de toute communication avec Ithace et ses par-

') 1l faudrait dire: au service de la réforme de I’Eglise et de la théologie.
(Red.)



— 1 —

tisans » (p. 162). Il était pour les victimes, et « pendant les
seize années qu'il vécut encore, il s'abstint méme de paraitré
dans aucune assemblée d’évéques» (p. 163). Enfin, encore un
aveu: « Dans l'affaire méme des Priscillianistes, non seulement
St. Ambroise, qui se trouvait alors a Treves, se joignit a
St. Martin et se 7efusa absolument & toule communication avec
les parlisans d'Ithace,; mais le pape Sirice et le concile de
Turin donnérent, par leur décision, wmne approbation dclatante
a cetle conduite. Ithace fut déposé; ses adhérents furent ex-
communiés, ¢t ne purent rentrer dans le sein de I'Eglise qu'a
la condition de se séparer ouvertement d'un parti qui était
définitivement condamné » (p. 169).

La tactique des adversaires de Priscillien et de sa réforme
est de faire croire que la condamnation d'Ithace et de ses par-
tisans avait pour unique but de protester contre la répression
de I'hérésie par la force et par le pouvoir séculier (p. 170-171).
Mais il est évident que ni St. Martin ni les autres défenseurs
de Priscillien n'ont fait cette restriction. S'ils en eussent cu
I'idée, ils n’eussent pas manqué de 'exprimer, vu l'importance
de la chose. Quant a prétendre que I'Eglise de Rome, avec
son inquisition, a laissé faire le pouvoir civil et n'a jamais
pris part «a aucune condamnation », c'est de l'histoire pour
rire. Déja de nombreux historiens ecclésiastiques, mieux ins-
truits et plus sinctres, font d’importants aveux, qui les hono-
rent. La vérité est en marche. Gloire & St. Martin et a la
réforme priscillianiste. E. MicHAauD.

Dr Constantin RuarLris: Droit pénal de I'Eglise orthodoxe
d'Orient (en grec). Atheénes, in-8°, 627 p., 1907.

L’auteur, docteur en théologie et en droit, ancien sous-
secrétaire d'Etat, résume ainsi, en allemand, la substance de
son savant ouvrage. Ce simple résumé est plus que suffisant
pour en indiquer l'importance:

Im I. Abschnitt des 1. Buches habe ich von den kirchlichen
Strafen gehandelt, und zwar im 1. Kapitel von den Strafen
gegen Kleriker: @) von der Deposition, Suspension, Zuriick-
versetzung auf eine niedere Weihestufe, Entziehung der
Anciennitit innerhalb des Ordo und Zuriickstellung in dem-



selben auf den letzten Platz, Unfihigkeit der Beforderung
in eine hohere kirchliche Stellung, Verweis, Geldbussen,
Entziehung des Amtseinkommens, EXil, von korperlicher Ziich-
ticung, Gefangnisstrafe, Amtsentsetzung; &) von den spe-
zifisch den Monchen angedrohten Strafen, und zwar von der
Agedoie und der Klosterexpulsion; ¢/ von den spezifisch Bi-
schifen angedrohten Strafen, und zwar von der excommuni-
catio fraterna, und Strafversetzung auf ein schlechteres Amt.
Im 2. Kapitel habe ich behandelt die Strafen gegen Laien:
die Exkommunikation und die Verweigerung des kirchlichen
Begribnisses. Der 1II. Abschnitt bespricht die Vergehen, und
zwar die strafbaren Handlungen gegen die korperliche Unver-
sehrtheit (Totung, Selbstmord, Kindesaussetzung, Abtreibung
der Leibesfrucht), die Fleischesverbrechen (Stuprum, Ehebruch,
Konkubinat, Sacrilegium carnale, Sodomia, Bestialitit, Entfiih-
rung, Kuppelei), die strafbaren Handlungen gegen das Vermogen
(Diebstahl, Raub, Wucher), das crimen leesa majestatis, die Ver-
brechen gegen den Glauben und die ihnen verwandten Verbre-
chen (Ketzerei, Apostasie, Schisma, Simonie, Meineid, Gottes-
listerung, Beschimpfung der Dogmen, Einrichtung und Ge-
briuche der Kirche, Storung des Gottesdienstes, Sakrileg, Stérung
der Totenruhe und des Griberfriedens, Proselytenmacherei),
die Disziplinarvergehen der Kleriker, die Verletzung der geist-
lichen Standespflichten, Nichttragen der dem Klerikerstand
vorgeschriebenen Kleidung, Nichtvermeiden eines vertraulichen,
unangemessenen Verkehrs mit weiblichen Personen, Habsucht
und Geiz, Fiihrung von obszonen Gespriachen, Beleidigungen
und Beschimpfungen und Titlichkeiten, Besuch von Theatern
und Ballen, Herumschwirmen auf den Strassen, namentlich
des Nachts, Ausiibung der Jagd, Tabakrauchen an &ffentlichen
Orten, Besuch von Schenken und Wirtshiusern, Kartenspiel,
das Betreiben weltlicher Beschiftigungen und Geschiifte, insbe-
sondere Einmischung in die Politik, Ubernehmen von weltlichen
Amtern, Ausiibung der Advokatur und Procuratur vor welt-
lichen Gerichten, Ubernahme von Vormundschaften und Kura-
telen, sowie von Biirgschaften, das Ubernehmen von Pachtungen,
der Handel, die Patentschaft, das Ausiiben der Medizin und
Chirurgie.

Im II. Buche habe ich das christliche Prozessrecht behandelt,
und zwar die kirchlichen Gerichte erster und zweiter Instanz,



— 176 —

den Umfang der kirchlichen Straf- und Disziplinargewalt in
betreff der Personen, die ¢rtliche Zustindigkeit, das Verfahren,
Ausschliessung und Ablehnung des Richters, den Beweis (den
Beweis im allgemeinen, die einzelnen Beweismittel, und zwar
den kirchlichen Augenschein, das gerichtliche Gestindnis, die
Zeugen etc.), das Urteil, die Rechtsmittel (Appellation, Revi-
sion etc.), die Strafvollstreckung, die weltliche Gerichtsbarkeit
in Strafsachen der Kleriker, und die Begnadigung.

Petites Notices.

* Anthropological essays presented to Edward Burnett Tyloy
i1 honour of his 75 Bivthday Oct. 2, 1907. Oxford, Clarendon
Press, Henry Frowde, ¢r.in-8°, 15 s. — Magnifique volume,
admirablement imprimé et composé d'é¢tudes faites par les spé-
cialistes les plus estimés d’Angleterre. Il suffit d’'indiquer quel-
ques noms et quelques titres. D’abord, la biographie de l'illustre
savant par Andrew lLang, et sa bibliographie par Barbara W..
Freire-Marreco. Puis, des études de L. R. Farnell, sur la place
des « Sonder-Gotter » dans le polythéisme grec; de J. G. Frazer,
sur le folk-lore dans I'A. T.; d’Alfred Haddon, sur la religion
des «Torres Straits» islandais; de Sidnev Hartland, sur le rite
dans le temple de Mylitta, etc. Nous souhaitons, nous aussi,
longue vie au héros du jour, pour la gloire de la science.

* Dr. F. W. Fors1ER: Sexualethik und Sexualpiddagogik.
Kempten und Miinchen, Kosel, 92 S.; 1907, Mk. 1. — Auf dem
Fundament der christlichen Ethik verbreitet sich der durch
seine padagogischen Werke, insbesondere durch seine «Jugend-
lehre» bekannte Verfasser in Ausserst beherzigenswerten Aus-
fithrungen iiber die Frage, was gegen die sexuelle Verwilderung
im Rahmen der heutigen Kulturverhiltnisse auf padagogischem
Gebiete zu machen sei, wie Schule und Haus wenigstens einiger-
massen den physischen, moralischen und sozialen Gefahren
entgegenwirken konnen, die aus der mit sexuellen Reizen
liberladenen Atmosphire unserer Zivilisation in die friihreife
moderne Jugend dringen. Die Broschiire verdient ernsteste Be-
achtung und weiteste Verbreitung und sei namentlich allen,



WL g

welchen die Erziehung unserer Jugend am Herzen liegt, aufs
wiirmste empfohlen.

* Fr. HEINER: Der neue Svllabus Pius X. oder Dekrel des
il. Offiziums « Lamenlabili » vom 3. Juli 1907. Mainz, Kirch-
heim, in-8°, 300 S., Mk. 5, 1907. — L'auteur est prélat de la
maison du pape, professeur de droit ecclésiastique a Fribourg
en Br., directeur des « Archives de droit eccl. cath.». Il a publié
un commentaire du Syllabus de Pie IX, du 8 décembre 1864.
Son présent volume s’ouvre par une ¢étude sur le «gottliche
Lehramt in der Kirche». Cette question est capitale. Bien étu-
diée dans le sens catholique, elle ne peut &tre que contraire
au systéme romain. Une seconde étude porte sur le nouveau
Syllabus en général. Enfin, suit un examen détaillé de chacune
des 65 theéses de ce document. Quiconque veut connaitre la
pensée romaine et les tendances romaines, doit lire cet ouvrage.

#* Prof. Dr. Fr. NiepoLD: Handbuch der neuesten Kivchen-
geschichte. 111. umgearbeitete Auflage: V. Band, Geschichte der
Kirche tm deutschen Protestantismus des XIX. Jahvhunderts.
Leipzig, Heinsius, 1906, in-8°, 676 S., 1906, Mk. 18. — Les
lecteurs des ouvrages de Nippold connaissent la richesse
extraordinaire et presque trop touffue de leur documentation.
Il est impossible d'analyser ce volume, bien qu’il ne s'y agisse
que du protestantisme allemand; impossible méme de repro-
duire les 45 chapitres qui le composent. Il faut les lire pour
en apprécier exactement le contenu. Mais je peux ici, du
moins, signaler 'esprit excellent qui a présidé a tout le récit.
L’auteur connait a fond son sujet. Vrai protestant dans le
bon et grand sens du mot, il sazf tout le mal que Rome a
fait au christianisme et a I'Eglise, et tout le mal que font
aussi les protestants dégénérés qui ont perdu l'esprit de la
Réforme, et qui, indifférents, politiciens mal renseignés, pac-
tisent avec '’ennemi héréditaire. Par cela méme, il sait apprécier
la valeur de la Réforme ancienne-catholique, de ce <«Kirch-
liches Martyrium» qu'il signale dans 1’ancien-catholicisme.
«Was von protestantischer Seite geschehen konnte, dit-il, auch
diese jlingste nationaldeutsche Bewegung in katholischer Form
auszutilgen, ist griindlich geschehen. Aber diese papstfreien
altkatholischen Ideale sind unzerstdrbar. Von ihrem Vorbilde
hat auch die evangelische Kirche das, was ihr heute noch

Revue intern. de Théologie. Heft 61, 1908. 12



178 —

abgeht, zu lernen. Im Namen Jesu Christi von Nazareth, stehe
auf und wandle, dies Apostelwort ist von den christkatholischen
Bekennern auch an die dem Gelihmten im Tempel nur zu
dhnliche evangelische Kirche ergangen.» Voila l'histoire vraie.

* Felix STAHELIN: Probleme der israelilischen Geschichite.
Basel, Helbing & Lichtenhahn, br., 34 S., 1907. — Der Ver-
fasser nimmt Stellung zu der Frage, ob Wellhausens Wertung
der Quellen und seine Darstellung des Verlaufs der israelitischen
Geschichte haltbar sei. Indem er diese Frage vom Standpunkt
der historischen Kritik aus entschieden bejaht, sucht er zu
zeigen, wie unberechtigt namentlich die neuerdings von den
Verfechtern eines phantastischen Panbabylonismus (Winkler,
Jeremias u. a.) gegen die Wellhausensche Auffassung erhobenen
Einwendungen sind. Zum Schluss gibt er der Uberzeugung Aus-
druck, dass auf dem von Gunkel gewiesenen Wege eine be-
deutende Bereicherung unserer Kenntnis der israelitischen Re-
ligionsgeschichte zu erwarten ist. Der Verfasser bemerkt, dass
das alte Israel gerade dank der Eigenart seiner religitsen
Entwicklung eine Bedeutung fiir alle Zeiten besitzt, in der ihm
kein Volk auf Erden gleichkommt. Die Methode aber, mit der
wir diesen geschichtlichen Hergang wie iiberhaupt alles Ge-
schehene in der Welt miissen zu erkennen versuchen, ist ein
Erbteil, das wir den aiten Griechen verdanken. Sie zuerst haben
die Menschheit eine wissenschaftliche Forschung gelehrt, die
nichts Hoheres kennt als das reine, unbestechliche Streben
nach Wahrheit. Neben der Wahrheitsliebe haben sie aber noch
eine andere Tugend gepriesen, das besonnene Masshalten, die
Sophosyne,

Ouvrages nouveaux.

Dr. S. Awcaer: Kants Begriff der Erkenntnis verglichen mit
dem des Aristoteles. Berlin, Reuther & Reichard, in-8°, 137 S.,
Mk. 4. 50, 1907. — Gekrionte Freisschrift.

H. Graf KevserrLinG: Unsterblichkeit. Eine Kritik der Bezie-
hungen zwischen Naturgeschehen und menschlicher Vor-
stellungswelt. Miinchen, Lehmann, in-8°, 350 S., Mk. 5, 1907.
— Sentimus experimurque nos @lernos esse (Spinoza). —
A recommander.



— 179 —

Aop. Kvotaxog., Aoyor Ihorov. "ExdoGic devrsoe smnpuinusvy zal fel.-
nwpevy. Ev Adnvac, 295 p., 1907.

M. Lerin: Christologie. Paris, Beauchesne, in-18, 120 p., fr. 1. 25.

A. 2. Mmalavov. Koo tne Aoypeerixne tod x. Xonorvov Avdgovicov.
Ey Iepooolvuor, in-8° 40 p., 1907.

K. F. Nosgen: Das Wirken des hl. Geistes an den einzelnen
Gldubigen und in der Kirche. Berlin, Trowitzsch, in-8°, 303 S.,
1907, Mk. 6. 50. (Erudition et édification.)

F. Prat, S. J.: La Théologie de St. Paul, I*® partie. Paris, Beau-
chesne, in-8°, 604 p., 1908, fr. 6. — Important (Sera étudié
dans la prochaine livraison).

Proces-verbal de la 33° session du Synode national de I'Eglise
catholique-chrétienne de la Suisse. Séance du lundi 17 iuin
1907, dans 1'église d'Olten. — Geneve, Taponnier, in-8°, 62 p.,
1907,

Fr. Michael ScuieLeE: Religionsgeschichtliche Volksbiicher: —
Die Blicher Moses und Josua, eine Einfiihrung fiir Laien, von
A. Merx, Mk. 1. — Vom Lesen und Deuten heiliger Schrif-
ten, geschichtliche Betrachtungen, von H. Vollmer. 50 Pf. —
Die Bliitezeit der deutschen Mystik, von P. Mehlhorn, 50 Pf.
— Richard Wagners religicse Weltanschauung, von O.
Schmiedel, 70 Pf.

Siegismund & Volkening, Buchhandlung fiir pidagogische Li-
teratur, Leipzig 1907: Friede auf Erden, von Jakob Beyhl,
IT. Aufl., 60 Pfg. — Drei Reformationsfeiern fiir Kirche,
Schule und Familienabende, von R. Eltze, 1I. Aufl,, 50 Pfg. —
Ziele und Wege zur Vervollkommnung des Menschen-
geschlechts, von Ferd. Heyse, Mk. 1. — Populiare Natur-
philosophie, oder die Sprache der Natur in Bezug auf Gott
und unsere Unsterblichkeit, von Ferd. Heise, 1. Aufl., 60 Pfg.

E. K. ZeLENkA : Altkatholisches Handbiichlein, VI. Ausg., August
1907. Miinchen, in-18, 72 S.




	Bibliographie théologique

