
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 61

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


149

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

Karl Bkaig: Das Dogma des jüngsten Christentums.
Prorektoratsrede. Freiburg i. B. 1907.

Während D. F. Strauss in dem Buche, das sein „Bekenntnis"

sein sollte, „Der alte und der neue Glaube", die Frage:
„Sind wir (d. h. die Gebildeten der Gegenwart) noch Christen?"
entschieden verneinte, weil die Lehren des apostolischen
Glaubensbekenntnisses im Innern des modernen Menschen keinen
Widerhall mehr fanden, bemüht sich die moderne
Religionswissenschaft, Avie sie besonders Aen Adolf Harnack repräsentiert

wird, das Wesen des Christentums derart zu ergründen,
dass sie nicht die Hüllen des Christentums, nicht das, was am
Christentum zeitgeschichtlich und vergänglich ist, sondern den
unvergänglichen Kern, die zeitlose Wesenheit der christlichen
Religion berücksichtigen und festgehalten wissen will. Das so

gefundene echte Christentum soll nun mit der echten Menschheitsreligion

identisch sein, das rechte Christentum ist nach dieser
Lehre die Stimme der echten Menschennatur. Es wäre somit
künftig nicht mehr zu unterscheiden zwischen dem alten Glauben

des Christentums und dem neuen Glauben, der auf den
Voraussetzungen einer christusfeindlichen Wissenschaft ruhen
will. Es soll der andere Gegensatz zu bilden sein : Altes,
getrübtes, und neues, reines Christentum ; Christentum, das eine
von den vergänglichen Hüllen der Religion war, und Christentum,

in dem sich die lautere, unvergängliche "Wesenheit der
Religion darstellt.

Braig, Professor (früher der Philosophie, jetzt) der
Dogmatik, entwickelt nun im ersten Teile seiner Arbeit die
Antwort auf die Frage: Welches ist das Dogma des jüngsten
Christentums'? „Gott und die Seele, der Vatergott und das Gotteskind

— unendlicher Wert der menschlichen Persönlichkeit,"



— 150 —

Dieser Gedanke, und er allein, soll das Bleibende und Wesentliche

am Christentum, soll der zeitlose Kern, die Religion in
den Religionen sein.

Einer solchen Fassung der religiösen Grunderkenntnis
erscheinen konsequenterweise die Dogmen und Symbole des

Christentums, z. B. Trinität, Weltschöpfung, namentlich auch
die Gottheit Christi, als sinnwidrige Belastungen des religiösen
Gefühls.

Der zweite Teil bietet die Kritik der vorhin skizzierten
Religionslehre. Mit Recht billigt Br. die idealistische Richtung
der neuen Wissenschaft, gegenüber dem in uuserer Zeit Aveit

Aerbreiteten Materialismus des Denkens, Handelns und Wün-
schens. Aber ebenso mit Recht weist er die Behauptung als
unbegründet ab. als ob dieser Antimaterialismus das ganze
Wesen der christlichen und damit aller Religion sei, und hält
daran fest, dass Jesus Christus seiner eigenen Aussage und der
Lehre der Apostel entsprechend nicht im ¦metaphorischen,
sondern im metaphysischen Sinne der Sohn Gottes ist. Im folgenden
Avird der NacliAveis erbracht, dass das Dogma des jüngsten
Christentums kein Avissenschaftliches Postulat, sondern reine
Gefühlssache sei und auf I. Kant als seinen klassischen
Bearbeiter zurückzuführen ist.

Dieser der rationalen Theologie Kants entlehnten Auffassung

stellt Br. folgende Alternative gegenüber: Dementgegen
Avird die kalte Logik ihr EntAveder—Oder geltend machen.
Entweder geht dem drängenden Wollen, dem sehnenden Ahnen
des Menschengemütes ein sehendes Wissen, ein prüfendes
Schliessen zur Seite, und es zeigt dem Wollen und Almen ein
höchstes Ziel ; diesem aber legt das folgerichtige BeAveisen nach
dem Gesetze der Kausalität, auf objektive Erkenntnisgründe
hin, die Eigenschaften Gottes bei. Dann ist die Kantsche
Vorstellung vom Glauben und damit das Dogma des jüngsten
Christentums, wonach die Religion ausschliesslich Willens- und
Herzenssache und, weil Bedürfnis der praktischen Vernunft,
einer theoretischen Begründung weder benötigt, noch mit einer
solchen verträglich sein soll, als unerfüllbare Zumutung
abzulehnen. Oder das Kantsche Philosophent und das Dogma des

jüngsten Christentums Avird festgehalten, aller Logik zum Trotz.
Dann ist der Weisheit letzter Schluss die Meinung: das
Verhalten des religiösen Gemütes, das sein Ringen nach einem un-



— 151 —

bestimmten Punkte hin mit dem Erringen eines Zieles, sein
blosses Verlangen mit efvvas Verlangtem, sein Gefühl für den

„unbekannten Gott" mit dem Glauben an den wahren Gott,
den Glauben an das Sein Gottes mit dem Sein Gottes verwechselt

—¦ dies Verhalten muss von uns als die sinnwidrige Natur-
einrichtung unseres Wesens einfach hingenommen Averden, und
in diesem Sachverhalt eben besteht das Geheimnis der
religiösen Anlagen in jedem Menschen.

Neben diesem methodischen Fehler Aveist Br. endlich einen
solchen in inhaltlicher Beziehung nach darin, dass die moderne
Theologie in Hinsicht auf den unaufhebbaren Gegensatz ZAvischen

Monismus und Monotheismus sich nicht entschieden auszusprechen

vermag.
In der Arbeit Braigs dürfen wir eine Apologie der christlichen

Lehre gegenüber den Versuchen einer Einschränkung
derselben begrüssen.

Zum Schlüsse eine Bemerkung. Beiläufig, in einer kurzen
Anmerkung auf S. 44, findet sich der Satz: Autonomie der
freien Vernunft und Kirchengemeinschaft sind im Grunde un-
ausgleichbare Gegensätze. Vielleicht macht der gelehrte
Verfasser diese Frage zum Gegenstand erneuten Nachdenkens und
erinnert sich dabei an A. Günthers Ausspruch: Das Wort der
Wissenschaft muss mit dem Worte Gottes nicht notwendig im
Widerspruch, sondern kann in einer Harmonie mit ihm stehen,
in Avelcher jedes dem andern Zeugnis gibt. (Eurystheus und
Herakles. Metalogische Kritiken und Meditationen. Wien 1843,
S. 334.) Das3 Br. dieser Auffassung sehr nahe steht, beweisen
die schönen "Worte, mit denen er seine Rede schliesst: Der die
Mensehen ven innen heraus unterweist, hat allerdings die
GeAvalt, durch sein Wort die Geister zu binden und die Gewissen.
Der aber die Herrschaft der Wahrheit begründet und ausübt,
kennt das Geheimnis, sich den Gehorsam der Seinigen durch
die Geistes- und die Gevrissensfreiheit zu sichern. Es ist damit
zu allen Zeiten, Avie es in der Urzeit des Christentums gewesen.
Unter den ersten Aposteln des Auferstandenen war neben den
Donnersöhnen ein Zweifler, ein Leugner, ein Avilder Verfolger.
Doch die Wahrheit liess sich von der Freiheit eines Thomas,
von der Freiheit eines Petrus, Aen der Freiheit eines Saulus
huldigen, und Aver immer in ehrlichem Bestreben um die Wahrheit

ringt, dem Avird sie zum Lohn, indem sie zuletzt die ein-



— 152 —

zige Gebieterin seines Denkens, Wollens und Liebens Avird. Nur
das Verhalten des Mannes aus Kariot, der wissentlich wider
die Wahrheit gerungen, spricht sich, nach dem ewigen Gesetze
der Wahrheit, selber das Verwerfungsurteil.

Wenn Br. sich dabei ausser auf Innocenz III. auf Leo XIIL
beruft, der in der Enzyklika Immortale Dei sagt: Illud quoque
magnopere cavere Ecclesia solet, ut ad amplexandam fidem
catholicam nemo invitus cogatur, quia, quod sapienter Augustinus

monet, credere non potest homo nisi velens, so ist es

wohl auch ihm nicht verborgen, class er einseitig zitiert, und
dass sich aus den Lehren und Handlungen der Päpste (und
die sind doch im Grunde die ..Ecclesia") ein anderes Bild
ergibt, wie denn auch sogar Augustinus einmal seinem richtigen
Grundsatze nicht ganz treu blieb. D.

Karl Beaig : Der Ursprung der religiösen Vorstellungen und
die Phantasie. Freiburg im Breisgau 1907.

Vorgenannte Abhandlung, veröffentlicht als Festschrift zur
Feier des 81. Geburtstages des inzwischen verstorbenen
Grossherzogs Friedrich I. von dem gegenwärtigen Prorektor der
Universität Freiburg i. Br., will an drei Beispielen zeigen,
welche Rolle die moderne Kritik der Phantasie bei der
Bildung der religiösen Vorstellungen zuschreibt. Zu diesem Zwecke
werden drei Philosophen aufgeführt, welche die religiöse
Vorstellung, insbesondere die Gottesidee, aus der Phantasietätigkeit
des Menschen herzuleiten versucht haben, nämlich LudAvig
Andreas Feuerbach, Friedrich Albert Lange und "Wilhelm Max
Wundt, Alle drei stimmen darin überein, class nach ihnen die
Religion ihrem Inhalte nach ein Erzeugnis der Phantasie sein
soll. Im einzelnen aber weichen sie voneinander ab. Während

nach Feuerbach die religiösen Vorstellungen infolge ven
Erkrankungen entstehen, welche die Phantasie anstecken, Avird
nach Lange die Religion durch die gesunde Phantasie geschaffen
kraft des natürlichen Bautriebes im Menschengeiste, der zur
Erdichtung, Avie der spekulativen, ethischen und ästhetischen
Ideen, so der religiösen Ideale drängt. Für den Materialisten
der Hegeischen Schule ist die Religion etwas Abnormes, Schädliches,

Verwerfliches; nach dem Idealisten der neukantischen



— 153 —

Richtung ist die Religion zwar nichts Objektives, Konstitutives,
aber ein Normatives, Regulatives. Beiden zufolge weist der
religiöse Gedanke nicht auf ein Seiendes hin, das, vom
Denkenden wesenhaft unterschieden, substantiell für sich wäre,
sondern alles Religiöse ist ein Etwas an und in einem Etwas,
eine Erscheinung, die besagt und bedeutet: dort eine
naturwidrige Beschaffenheit, welche durch das unselige Zusammentreffen

unseliger Umstände beAvirkt wird, den Menschen herab-
drückt und entwürdigt; hier eine naturgemässe Bestimmtheit,
welche in dem transzendenten Keim seines Wesens angelegt
ist, den Menschen über sich selbst erhebt und beseligt.
Bedeutet für Lange die Religion eine ideale Ergänzung der Real-
Avelt, so stimmt ihm Wundt darin bei, nur soll die religiöse
Vorstellung nicht durch die frei schaffende Synthese der
dichterischen Phantasie, sondern durch die „Apperzeption und
Personifikation" der experimentell kontrollierbaren
„mythologischen Phantasie" zu stände kommen.

Auf die formalen Einwürfe Braigs gehen wir hier nicht
ein, sondern erinnern nur daran, dass alle drei Systeme an
demselben Grundübel krank sind, indem der Monismus alles
Seins ihre notwendige Voraussetzung und Grundlage bildet.
Gerade dadurch aber wird der Leser an das grosse Verdienst
erinnert, das sich Anton Günther und seine Schüler (z. B. Peter
Knoodt und Theodor Weber) erworben haben, indem sie, auf
dem festen Boden des SelbstbeAvusstseins stehend, ven hier aus
den doppelten Dualismus von Gott und Welt und innerhalb der
letztern ven Geist und Natur sichergestellt und damit das
wissenschaftliche Fundament für die Ontologie des positiven
Christentums gelegt haben. D.

Rev. R. J. Campbell M. A. : New Theology Sermons. City
Temple, London, Williams & Norgate, 1907, price 6 s.

I observed that a writer in the Katholik had rather seriously
misinterpreted a paper read by Archdeacon Sinclair the other
day at the Church Congress at Yarmouth. He was supposed to
have sided with the Pope against the "Modernist" movement
in the Roman Church. This Avas far from being the case. There
are "Modernists" and -''Modernists ". The "Modernists" in (or



— 154 -
are they out off) the Roman Church would have almost
universal support in England in their crusade against the
antiquated theology and the antiquated philosophy of that Church,
and against the sweeping denunciations of modern science
which have been in favour with the Valicai! ever since the
notorious Syllabus. But the English "Modernists" are condemned,
when they are condemned, for a different reason. It would be
untrue to say that the modern school of Biblical criticism is
not supported by a considerable body of opinion at the
Universities and elsewhere. But a still more considerable body of

opinion exists, scattered throughout the country, though it makes
less noise, and is more modest in its claim to represent
intellectual and scientific opinion, and it is entertained by men who
believe that a good deal of English "Modernism" goes much
too far. The school to which Archdeacon Sinclair belongs has
not the slightest wish to restrict freedom of thought in any
direction. But if claims the right at least to reserve its judgement

Avhen conclusions are announced which tend to remove
Christian belief from its firm basis of historical evidence and
to place it upon the shifting sands of mere opinion. Men of
this school observe that the English •'¦'Modernist" is apt to rely
more on assertion than proof; that he is in the habit of
announcing—somewhat pompously, by the way—that his
conclusions are the "indisputable results of modern scientific
criticism"1!, whereas they seem to those who do not belong to
the English " Modernist" school to be extremely disputable,
and to depend on statements and arguments which are by no
means scientific; and that he is inclined to be extremely restive
under the careful criticism which, as every competent reasoner
knows, is absolutely necessary before any new scientific results

') "I have ventured to enter a demurrer against this summary method
of foreclosing a controversy of such magnitude. I have pointed out that,
eA-en if the results could he regarded as settled, there is a prior question
to be answered: How are they settled? I have tried to show that from the
first a pronouncedly rationalistic strain has entered into this criticism, and
that the methods it employs are not such as to command our confidence."
Professor Orr, The Bible under Trial, p. 78. Yet Mr Addis does not scruple
to assume (Contemporary Review, Nov. 1907, p. 590) that Moses did not
"write or compile the Pentateuch", and that the book of Isaiah does not
'¦proceed from one hand", in spite of repeated protests from Professor Orr
and other scholars as competent as he, against presuppositions of this kind.



— 155 —

-can be said to be established. The history of scientific discovery
shews how frequently the first inquirers in any department of
research have taken steps which, however useful as pioneer
work, have ultimately had to be retraced1). And theological
authorities in England as highly respected as Professor Flint,
a most able and severe logician, have demanded that the
modern critic should be severely criticized before his conclusions

shall be regarded as proved, while the great historian
and theologian Döllinger has said of Wellhausen, the well-
known Old Testament critic, that he "could not get on AAith

him at all"; that his Prolegomena are "full of improved
assumptions". The Continental reader must not be too hasty,
therefore, in confounding the position of the English opponent
of "Modernism" with that taken up by the Pope in his recent
Encyclical.

Dr Campbell is knoAvn widely in England as the author of a

volume entitled The New Theology, which seeks to "restate the
essential truth of the Christian religion in terms of the modern
mind". That such a "restatement" is necessary, there can be

little doubt. Recent scientific discovery has unquestionably
enlarged and corrected our conceptions of God. A Avell-known
English Avriter Avas Avont to complain that the modern Protestant

divine speaks as familiarly of God as though "he were
a man in the next street". And Dr Campbell quotes "a witty
Frenchman" as saying that "in the beginning God created
man in His own image, and that man has ever since been

returning the compliment by creating God in his". No fair-
minded Christian can deny that there is a great deal of truth
in this witticism. It is most difficult to avoid Anthropomorphism
in reasoning about God. We need to correct our conclusions on

topics so high by a comparison of our theories with facts. And
Protestant as Aveil as Roman theologians have in the past been

perpetually at work in limiting freedom of thought by ill-con-

') " If theology makes mistakes, so also does Science. Progress has

been accomplished, in science as in theology, by the gradual unlearning
of errors and discarding of defective theories for new and more adequate
ones." Professor Orr, The Bible under Trial, p. 203. It may not be amiss to

remark that Professor Orr's book did not come into my hands before this
revicAv had been Avritten. I am not sorry to be able to quote so distinguished
and accomplished a scholar in support of what I have said.



— 156 —

sideree! definitions. Gregory of Nazianzus has told us that in
his day he Avas free to speculate "about the world—or worlds —
about matter, about soul, about more or less perfect rational
natures, about resurrection, about judgement, recompense,
the sufferings of Christ"1). Every theological student must
lament the way in which divines, from his time almost to our
own, have endeavoured to close up all avenues of thought by
their manufacture of dogmas. The only complaint one has to
make of D' Campbell is that he has carried the contrary process
too far—that while controverting this tendency in those who
went before him, he has fallen into the same mistake as they,
and has substituted dogmas of his own for the well ascertained
historical facts on which Christianity reposes.

The volume at the head of this notice consists in sermons
in support of the statements contained in the work to which Ave

have been referring. It is therefore less systematic and less

interesting than his former volume. He tells us in his Preface
that this "New Theology is Christianity stripped of its
mischievous dogmatic accretions". Is he quite sure that it is not
stripped of something more? As he goes on to say, "all he

cares to do is to deliver his own message, and leave the effect
to the test of time". But what Ave want in these days is the
"message" of Jesus Christ, and not of this or that modern
preacher of "New Theologies". If we can get the former
"stripped of dogmatic accretions", well and good. But if Ave

only get the latter, Ave may find that it is only " going fürther
and faring worse ". D1' Campbell may be right in thinking-
that theologians have exaggerated the sinfulness of sin, and
laid too little stress on the effects of redemption from it, and
that therefrom not a little morbid self-consciousness has come.
But if Ave deny the objectivity of sin; if with S' Augustine,
with whom Dr Campbell concurs, we declare that it is no more
than a privatio boni ; if Ave go further with Dr Campbell, and
declare that sin is only a mistaken mode of seeking God, we
may find that we have fallen into no less disastrous errors on
the other side. D1' Campbell is doubtless right when he
complains that the ordinary view of salvation is too "individualistic",
and that certain widely accepted Protestant theories ot Propi-

') Orat. 33. De Theol. 1.



— 157 —

tiation are erroneous and have in many cases proved fatal to
belief in Christianity. But it does not follow thence that we
shall be perfectly safe in "disabling the judgement" of S'Paul,
and denying the authenticity of the Fourth Gospel. That Gospel,
Dr Campbell tells us, is "his favourite Gospel", and he proceeds
forthwith to tell us that we must not belieAe Avhat it says.
The reason he gives is not exactly conclusive. Jesus talks
"more about Himself" in this Gospel than in the others. A
well informed theologian of the second century1) tells us that
it was precisely because no record existed of what He " said
about Himself" that Sf John's disciples were induced to ask
Him to write it. Dr Campbell denies that Christ could haAe
asserted His sinlessness. But he fails to observe that S' Peter,
S' Paul, and the Avriter of the Epistle to the Hebrews, all
assume it as a first principle of their teaching2). Where did they
get the principle from except from the universal tradition
diffused throughout the Church which Sl John, before his death,
was prevailed upon to write down '?

The sermons in the Aelume before us are often beautiful
and able. They deviate less from traditional Christianity than
Dr Campbell's former volume would have led us to expect. But
the danger in them lies in this ; that the root-truths of Christianity
have been rudely removed from the historical and spiritual
foundations on which they have reposed from the first, and

placed upon the basis of Dr Campbell's private predilections.
Whether this is quite as safe and permanent a basis on which
to build them as the former it may be permitted us to doubt.
Historical evidence is the only foundation on which the facts
of history, human or Divine, can possibly repose. A religion
which depends on no sounder basis than public opinion is

hardly likely to be very durable. Neither is it likely that belief
in Christ will be more stable and settled when all the historical
documents which refer to him are discredited or disputed.
"Traditionalist" has become a term of reproach in our time.
That there may sometimes be justice in the reproach cannot
be denied. The Pharisees Avere traditionalists, but aaìiv? Because
they put their own opinions on a level with historical fact. Our

') Clement of Alexandria.
2) 2 Cor. V, 21: Heb. IV, 15; IX, 28: 1 Pet. II, 22. See also Is. LIII, 9.



— 158 —

English Modernists are, in this respect, worse than the Pharisees.
The former put their own opinion above historical fact. It is not
"tradition", but baseless tradition, Avhich should be decried. If it
conflicts with the Word of God, we haAe high authority for
rejecting it. There is a sense in which tradition is history, and
history tradition. And that, as has been proved a million times
over, is the case with the documents which haAe been handed
down as the title deeds of the Christian Church.

J. J. Lias.

(Mme) C. Coigneï : L'Evolution du protestantisme français
au XIXe siècle. Paris, Alcan, in-16, 1908, fr. 2. 50.

Ce très court résumé des origines de la Réforme protestante

et de son histoire jusqu'à nos jours, ne saurait être résumé
à son tour: ce serait le rendre encore plus incomplet qu'il
n'est. Le mieux est d'en signaler les avantages aux lecteurs.
Ils y trouveront des portraits de quelques protestants, faits
avec bienveillance et intéressants. Celui de Calvin pourtant
n'est pas flatté: c'est « le conducteur d'hommes le plus impérieux

et parfois le plus tyrannique que l'histoire ait connu »

(p. 57); la forme qu'il donne à la Réforme est « antipathique
au génie de ia nation » (p. 21). Cette antipathie nationale est
certainement une des causes de l'échec du protestantisme en
France, antipathie que n'a pu contrebalancer l'incontestable
noblesse d'âme d'un grand nombre de protestants. Il y a eu
d'autres causes : les incertitudes et même les contradictions
qui ont dominé parmi les premiers réformateurs ; les trop
grandes lenteurs des réformés à s'organiser, lenteurs telles
que, même encore en 1555, donc pendant plus de quarante
ans, « il n'y avait pas encore proprement aucune Eglise dressée
dans toutes ses parties» (p. 16); en outre, les persécutions de

l'Etat, chose capitale en France ; les exagérations du Réveil,
que la nation ne pouvait approuver; le courant kantiste, si
plein de confusion et de contradiction, et partant si contraire
à l'esprit français ; enfin, les constantes divisions, qui fatiguent
et répugnent.

L'auteur est sincère ; elle ne dissimule pas les torts. Elle
pense toutefois que dans les deux courants qui entraînent la



— 159 —

pensée protestante, on peut découvrir, comme essence de la
foi, la communion intérieure avec Dieu par le Christ, tout en

respectant la variété des symboles et des Eglises, qui correspond

à la variété de nos besoins religieux (p. 8). Sur ce fondement,

elle fait appel à l'union, non à l'union des Eglises, qui,
selon elle, se heurterait à la conscience comme à la tradition
(p. 167), mais simplement à l'union des âmes. L'intention est
bonne, car c'est par l'union des âmes qu'on arrivera à l'union
des Eglises. Quand les âmes seront unies, ni les consciences
ni même la tradition ne s'opposeront à l'union des Eglises.
L'auteur doit le reconnaître, elle, qui donne à la Réforme pour
premier fondateur le gallican Gerson, et qui aurait pu voir
aussi des réformateurs dans tous les catholiques qui, bien avant
Gerson, ont cherché à réformer l'Eglise malgré Rome.
Malheureusement l'auteur ne connaît pas d'autre catholicisme que
le catholicisme romain. L'histoire de l'Eglise montre cependant,
même en Occident, une quantité de catholiques, soit parmi les
théologiens, soit clans le peuple, qui n'ont cessé de combattre
le romanisme ou l'ultramontanisme, tout en reconnaissant que
l'évêque de Rome était le patriarche de l'Occident. La
méconnaissance de ce fait si grave et si lumineux fait que
Mm" Coignet, à la suite d'Auguste Sabatier, a mal posé la question,

en ne distinguant que deux sortes d'Eglises, qu'elle
appelle les Eglises d'autorité et les Eglises de libre examen
(p. 163), comme si l'autorité et le libre examen étaient
incompatibles. Pour elle, l'Eglise d'autorité c'est avant tout l'Eglise
de Rome; et comme elle confond Rome avec le catholicisme,
elle fait naturellement du catholicisme une religion exclusivement

d'autorité. C'est ici qu'elle se trompe gravement. Les
catholiques non ultramontains (et il y en a eu bien avant Gerson,
bien avant Lefebvre d'Etaples, etc.), ont pratiqué le libre
examen en le conciliant aAec l'autorité ; l'autorité de l'Eglise
universelle n'était pour eux que l'autorité des enseignements
du Christ dûment et historiquement constatés par le témoignage
universel, constant et unanime, et les enseignements du Christ
étaient, en outre, très librement expliqués par les Pères, par
les docteurs, par tous les simples fidèles qui -en étaient capables.

On conciliait ainsi, dans l'ancien catholicisme, l'autorité
qui attestait les enseignements divins du Christ, et la liberté
qui les expliquait suivant la science du temps.



— 160 —

Mme Coignet croit que les catholiques romains (les seuls
qu'elle connaisse) et les protestants s'alimentent à la même
source de la foi (p. 166), à savoir: la révélation divine. Elle
ne voit pas que la révélation divine, pour les protestants, est
celle qui est dans les Ecritures, et pour les catholiques romains,
celle qui est formulée par le pape. La différence est radicale,
et Mme C. s'abuse naïvement quand elle considère l'Eglise catholique

(romaine) « comme une prolongation de la révélation
divine». Prolongation' Pour Mmc C, cette prolongation n'est
sans doute qu'une répétition de la parole du Christ; mais ne
sait-elle pas que, pour Rome, c'est une addition, un accroissement,

voire même un changement de non en oui? Son appel
à M. Doumic pour éclaircir un point de foi, est un éclair
(p. 165)! L'éminent critique s'en est tiré en habile homme, en
consultant un ecclésiastique anonyme qui lui répond de Rome
en renvoyant, non moins habilement, Mmc C. à l'dme de l'Eglise.
Oh le bon billet qu'a Madame Si M"" C. se contente de savoir
que toutes les âmes de bonne foi, payennes et autres,
appartiennent à l'âme de l'Eglise, et si c'est là toute l'union des
âmes qu'elle poursuit, ce n'était vraiment pas la peine d'écrire
son volume. Elle pense que le catholique (romain) agenouillé
devant le prêtre, ne voit en lui que le ministre de Dieu (p. 167),
et elle en conclut que dès lors protestants et catholiques sont
unis en Dieu Elle ne voit pas que, pour le catholique romain,
le prêtre, ministre de Dieu, peut et doit imposer à la
conscience des fidèles tout ce qu'il plaît au pape infaillible de
déclarer dogme divin.

C'est dommage. Ce livre, qui renferme de très bonnes
intentions et d'utiles indications, aurait pu finir par autre chose
qu'un quiproquo et une illusion. E. Michaud.

Joseph Fabre : La pensée moderne, de Luther à Leibniz
Paris, Alcan, in-8°, 1908, fr. 8.

C'est une grande œuvre que M. J. F. est en train d'achever.
Après fa Pensée antique (de Moïse à Marc-Aurèle), après la
Pensée chrétienne (des Evangiles à limitation de J.-C), veici
la Pensée moderne. Que de choses dans ce volume! On y trouve
non seulement des esquisses de nombreux écrivains, mais plu-



— 161 —

sieurs sont étudiés très sérieusement, notamment Descartes,
Pascal, Leibniz, Spinoza, Locke ; et ce qui est encore plus
précieux que l'érudition déployée, c'est l'esprit de l'œuvre. On le

saisira aisément dans les pensées suivantes :

« Pour être chrétien, il faut n'être pas romain. » Ce

mot est de Luther. Il a son écho dans maintes pages, par
exemple : — « Les deux Conciles de Trente et du Vatican, dont
la compagnie de Jésus fut l'âme, ont fait à l'Eglise autant de

mal que lui en a fait Luther. Ils étaient sans doute le
développement logique de l'autocratie romaine ; mais, par cela
même qu'ils ont mis en plein relief tout l'excès d'une tutelle
tyrannique exercée sur les consciences, ils en ont préparé la
fin » (p. 91).

« En même temps que l'Eglise (lire romaine) se divinise,
que l'écart s'élargit entre la pensée catholique (lire romaine)
et la pensée moderne, et que mûrit le dogme de l'infaillibilité
papale, l'individualisme se manifeste ici et là par de beaux
types, dans le monde catholique. Tels en France, au XVIIe siècle,
les jansénistes qui constituèrent un si curieux groupement de

fortes âmes » (p. 92).
« Pour la logique romaine, le gallicanisme, tout comme le

jansénisme, n'était qu'une forme du protestantisme se ramenant

lui-même au déisme, pur déguisement de l'athéisme »

(p. 97). — Ce jugement porté par l'auteur sur le gallicanisme,
le jansénisme et le protestantisme, au point de vue romain,
mérite la plus grande attention. Ce point de vue romain est

complètement erroné. Malheureusement, Rome a su le faire
passer dans d'autres Eglises, qui ont eu la simplicité de

l'accepter les yeux fermés. Et il est très difficile aujourd'hui de
les faire revenir sur cette erreur, à laquelle elles tiennent par
atavisme et routine. Que des esprits éclairés comme celui de
M. J. Fabre aient le courage de le démasquer et de le réfuter,
il faut les en remercier vivement: ils rendront un important
service à la vérité.

A propos de la tradition et de l'évolution des dogmes,
M. F. dit excellemment : « Ce n'est plus à titre de dépositaire
de la vérité que l'Eglise est infaillible Le dogme évolue
avec l'Eglise concentrée dans le Souverain pontife, qui est le
Christ incarné comme le Christ était Dieu incarné. Mais dire
que le pape, quoi qu'il décide, est la tradition vivante, n'est-

Revue intern, de Théologie. Heft 61, 1908. 11



— 162 —

ce pas dire qu'il n'y a pas de tradition Le propre de la
tradition, c'est de rendre le présent solidaire du passé; et
voici désormais que le présent est tout. Le contenu historique
de la tradition ne compte plus. C'est une simple étiquette
sous laquelle l'inspiration du pape mettra ce qui lui paraîtra
opportun. Quand même les papes de demain contrediraient le

pape d'hier, il demeurera bien entendu qu'ils ont les uns et
les autres le privilège de l'infaillibilité. Avec cette doctrine,
les absurdités et les violences, qui dans l'histoire de l'Eglise
scandalisent l'esprit moderne, ne sont plus que les étapes
nécessaires d'une miraculeuse évelution » (p. 125).

On ne saurait mieux dire. Les pages de cette trempe
abondent. Je regrette de ne pouvoir les citer; mais je reviendrai
sur ce très utile et très suggestif volume. E. M.

H. Hemmer, A. Laurent, G. Oger: Doctrine des apôtres,
Epître de Barnabe. Paris, Picard, in-12, 1907, fr. 2. 50.

Jamais il n'a été aussi opportun, aussi nécessaire que cle

nos jours, de remettre en lumière les documents doctrinaux et
moraux de l'ancienne Eglise chrétienne. Nous sommes aujourd'hui

débordés par un tel déluge de faux dogmes, de
superstitions malsaines, de publications théologiques insensées, qu'il
n'est que temps de rappeler les chrétiens à la sobriété et à la

sagesse des Pères, et d'abord des Pères dits apostoliques, de

ceux-là môme qui ont connu ou qui auraient pu connaître les
apôtres. C'est le but que poursuiAent MM. H. Hemmer et Paul
Lejay avec leur Bibliothèque de Textes et Documents pour l'étude
historique du christianisme.

La Revue se fera un devoir de faire écho à tous les
volumes de cette collection qui lui seront communiqués. J'ai sous
les yeux le volume contenant le texte grec et la traduction
française soit cle la Didachè, soit de la Lettre de Barnabe. Ce
texte et cette traduction sont précédés d'une histoire littéraire
de ces deux documents et d'une analyse substantielle de leur
contenu. On y trouve la note juste sur le baptême, les jours
de jeûne, les temps de la prière, l'eucharistie, le ministère de

la parole (apôtres, prophètes, docteurs), la hiérarchie (élection
des évêques), la confession des péchés. Les deux auteurs sont



— 163 —

préoccupés d'indiquer aux chrétiens la voie qu'ils doivent suivre
et celle qu'ils doivent éviter. Ces leçons de morale et de sainteté

sont bienfaisantes. Elles reposent par leur bon sens et

par le souffle divin qu'on ressent en soi en les lisant. Que
nous sommes loin, par exemple, en lisant ce qui est dit- de

l'eucharistie, du mysticisme de fantaisie dont les prétendus
livres de dévotion sont aujourd'hui remplis, et des élucubrations

théologiques qui, au lieu d'inciter les consciences à la
piété, tendent plutôt à les en détourner!

Remercions les auteurs et l'éditeur de cette excellente
publication, et répandons-la le plus possible. E. Michaud.

L. Labauche: Leçons de théologie dogmatique. Paris, Bloucl,
in-8°, 1908, fr. 5.

C'est avec un vif plaisir que nous saluons le 1er volume
d'un cours cle théologie dogmatique en langue française : rara
avis. Malheureusement l'auteur ne commence pas par le
commencement, en sorte que l'on ne peut pas se rendre un compte
exact de son enchaînement des matières, chose cependant de

première importance en un tel travail. L'auteur indique
quelques-unes des questions qu'il traiterait dans un volume de «

prolégomènes», mais quel est son plan de Dogmatique générale?
Il nomme «la révélation, le miracle, l'infaillibilité pontificale,
la constitution de l'Eglise » ; est-ce tout? Quant à la Dogmatique
spéciale, elle renferme, selon lui, d'abord la trinité, l'incarnation,

la rédemption; puis l'homme considéré dans l'état de justice

originelle, de péché originel, de grâce, de gloire ou de

damnation; enfin les sacrements.
Qu'il me soit permis de remarquer: 1° que traiter de

l'infaillibilité pontificale avant la constitution de l'Eglise, c'est
commettre l'illogicité de la charrue avant les bœufs; 2° que parler
du ciel et des autres fins dernières avant les sacrements, c'est
une autre anomalie.

L'auteur commence par en appeler au décret de Pie N :

Lamentabili sane exitii (3 juillet 1907) et par tomber sur le

protestantisme libéral. Etrange méthode. Celle qui explique le

sens des dogmes par les décisions du Concile de Trente, voire
même par le Concile (dit plénier) de Carthage de 418, auquel



— 164 —

il attribue des définitions de foi (p. 42), n'est pas moins étrange.
Elle suppose sur l'autorité de l'Eglise, sur la nature du dogme,
et sur les conditions d'une définition dogmatique, des notions
difficiles à justifier.

L'auteur avoue que ses travaux « ne sauraient être qu'une
apologétique de la foi définie par les conciles ». C'est dire qu'il
identifie les formules dogmatiques avec les dogmes mêmes. Et
comme il suppose que ce reproche ne lui est adressé que par
les protestants, il croit se justifier en leur faisant remarquer
qu'ils devraient d'abord (ce qu'ils ne font pas) « s'affranchir de

leurs préjugés confessionnels». Il ne remarque pas que, de part
et d'autre, la culpabilité est la même.

Cette façon de discuter ne semble pas de bonne augure;
et le mal s'aggrave, lorsque l'auteur déclare, sans autre preuve
que son assertion, que « la synthèse théologique des grands
docteurs du moyen âge est donnée comme définitive en ce

qu'elle a d'essentiel » (p. X). Cet ouvrage est donc essentiellement

scolastique. L'auteur, effectivement, n'a pas pour but
d'exposer une théologie scientifique d'après les exigences
actuelles de la science, mais seulement de justifier les données
cle la scolastique et des conciles romanistes. Il parle du

développement des dogmes et il croit en cela être dans le sens de

Vincent de Lérins (qu'il cite p. IX) ; il ne remarque pas que
ce ne sont pas les dogmes, doctrine fixe, qui doivent se

développer, mais bien la connaissance que nous en avons, la foi
que nous leur accordons, et qu'ainsi ce développement, ce
progrès est celui de notre esprit, de notre âme, progrès subjectif,
et qu'il doit se faire « in eodem dogmette, eodem sensu, eadem-

que sententia».
Ce volume est, clans le plan susindiqué, le second de la

Dogmatique spéciale. Il s'efforce d'expliquer d'abord ce que
sont les deux ordres naturel et surnaturel ; il admet même,
entre eux, du preternatili'et, qu'il appelle surnaturel relatif
(p. 13). 11 est de ceux qui peuvent décrire par le menu l'état
de justice originelle, les dons naturels, préternaturels et
surnaturels, dont fut doué Adam Ainsi Adam était, dès sa
naissance, exempt cle la mort, exempt de la concupiscence, exempt
de la souffrance, exempt de l'ignorance, et, de plus, « il avait
reçu une science supérieure tant sur les choses divines que
sur le monde et sur l'humanité» (p. 41)!



— 165 —

On se demande comment un homme aussi parfait, aussi
surnaturalisé et aussi déifié, qui «n'éprouvait aucune peine à

dominer ses passions» (p. 41), qui d'ailleurs était exempt de

toute concupiscence, comme de toute ignorance, on se demande,
dis-je, comment tn tel homme a pu se rendre coupable de manger

d'un fruit défendu par Dieu, et cela, sur le dire d'un
serpent L'auteur n'explique pas cette impossibilité. Il se rejette
sur une autre objection, celle qu'on tire des sciences
naturelles, lesquelles montrent les anciens hommes comme très
imparfaits et très éloignés de l'âge d'or en question. Mais sa

prétendue réfutation n'est que la preuve de son très grand
embarras (p. 47-49).

Et sur quel argument fait-il reposer cette surnaturelle
perfection d'Adam? Sur une très mauvaise interprétation d'un
texte de St. Paul. « S'il est, dit-il, une idée fondamentale dans
les Epîtres, c'est bien celle-ci: de même que l'humanité a été
rendue esclave par le péché d'un seul homme, de même elle
a été sauvée par l'œuvre rédemptrice d'un seul homme. 77 y
a donc parité entre le Christ-Sauveur et Adam pécheur. Dès

lors, Il ne saurait y avoir une trop grande inégalité entre la
perfection du Christ et celle du premier homme. Le très haut
état de grâce du Christ permet donc de faire cette conjecture
que le premier homme, lui aussi, a dû être constitué en grâce »

(p. 33).
Tout le volume est rempli de « conjectures » de cette force,

et ce sont ces « conjectures » qu'on donne comme des
démonstrations, et comme de la théologie positive!

L'auteur prétend justifier son interprétation des dogmes
(c'est-à-dire les assertions du Concile de Trente), par la «

tradition des Pères». Mais quelle tradition! Par exemple, pour
prouver que le premier homme a été élevé à l'ordre surnaturel,
il annonce d'abord «les Pères de l'Eglise d'Occident», et il se
borne à un texte d'Irénée (p. 36). Et encore, à la suite de ce

texte, se sent-il contraint d'ajouter (p. 37) : « Sans doute, cette
exégèse est contestable, comme d'ailleurs celle de presque tous
les Pères, qui tirent beaucoup plus leur doctrine de la foi
traditionnelle dont ils vivent que de l'Ecriture qu'ils invoquent
comme par accident. » Quant aux Pères orientaux, il dit: «Chez
eux, il n'est pas question de la doctrine de l'état de grâce du
premier homme avant St. Jean Chrysostome Et même ce



— 166 —

n'est pas qu'en St. Jean Chrysostome il soit formellement question

de la doctrine de l'état de grâce du premier homme ; elle
est seulement sous-entendue, mais d'une manière qui ne fait
aucun doute » (p. 37). Voilà ce qu'on représente comme ta
preuve de tradition.! N'est-ce pas se moquer de la tradition et
de l'histoire?

La preuve dite d'Ecriture sainte n'est pas plus péremp-
toire. Lorsque l'auteur ne trouve pas dans les livres primitifs
de quoi démontrer la doctrine romaine sur l'état primitif, il les

néglige pour recourir aux livres postérieurs, les seuls dont il
tienne compte. 11 érige même ce procédé très simpliste en
méthode. Dans son paragraphe intitulé: «La méthode à suivre
dans l'interprétation des premiers chapitres de la Genèse», il
déclare « qu'il sera préférable de s'inspirer résolument de la
doctrine en question, considérée à son point d'arrivée, c'est-à-
dire à telle époque cle son développement» (p. 30). Il appelle
développement de la doctrine biblique non pas celle qui est,
ou même qui n'est pas dans les livres bibliques, mais, dit-il,
«celle-là même que Dieu, par une providence toute particulierc,

entretient dans le cœur des différentes générations religieuses
qui se succèdent, afin qu'elle serve à la direction de leur vie
morale» (p. 29). Ainsi rien de plus facile: la doctrine romaine
n'a-t-elle pas de fondement dans les Livres saints, on y supplée
en consultant les cœurs de telle génération, c'est-à-dire en

citant quelques assertions de quelques théologiens romains en

faveur de cette doctrine, et avec ces assertions apparaît le
vrai sens des Ecritures!

Même facilité à se tirer d'embarras à propos du surnaturel.
A la page 20, l'auteur le définit « une sorte de déification
substantielle de la personne humaine». Mais, à la page 23, il dit:
«L'ordre surnaturel, en venant se greffer sur l'ordre naturel,
ne le déifie pas substantiellement; mais accidentellement seulement.

» Il remarque en note, avec bonhomie (je pense) : « Il est

maintenant facile de comprendre l'expression peut-être un peu
trop scolastique qu'on a cru devoir employer plus haut, celle
de deification substantielle. »

L'auteur définit la vie de la grâce clans l'homme: «la vie
même dont Dieu vit»; et «la grâce, c'est avant tout Dieu
Aenant dans l'âme» (p. 20). Puis, considérant que Dieu est déjà
«présent à tout ce qui est en dehors de lui, substantiellement»,



— 167 —

il semble assez embarrassé pour expliquer le mot de St. Pierre:
ut per hsec efficiamini divinœ consortes naturœ. Alors, il déclare

que l'homme n'est qu'un analogue de Dieu, et que « l'homme
ne conçoit Dieu que comme un analogue de lui-même, mais un
analogue dont la perfection est infinie». Et il essaie de justifier
cette singulière conception, en ajoutant : < En effet, tout aussi
bien que Dieu, l'homme tend vers le vrai, le bien, le beau. »

Alors, si la vie surnaturelle (cette déification substantielle, ou
accidentelle) n'est qu'une analogie, comment comprendre le mot
de St. Pierre? Il répond que cette expression «ne doit pas être
prise à la lettre», et il recourt à deux images, celle du prince
et celle du petit filet d'eau. « Dieu vient habiter dans l'âme
à la manière d'un prince qui Aient habiter dans son palais
Dieu adapte l'âme aux exigences de sa divinité (p. 21)

Qu'on se représente un pauvre petit filet d'eau se dirigeant
difficilement vers la mer, c'est-à-dire vers son but, et menacé
à chaque instant par un obstacle, de prendre une orientation
toute différente. Que survienne alors un torrent, dont l'orientation

vers la mer est irrésistible et impétueux. Le pauvre petit
filet d'eau est pris et emporté » (p. 24). Que devient la liberté
de l'homme, emporté par ce torrent irrésistible? «Toute
comparaison cloche», répond l'auteur. Et c'est avec ces
comparaisons qui «clochent», que l'on prétend expliquer la théologie
romaine de la justice originelle, de la grâce, etc.

La manière d'expliquer la mort comme résultat du péché,
et de prendre à la lettre le mot figuré de St. Paul; l'affirmation,

sans preuve, qu'il y a un status termini, c'est-à-dire un
état dans lequel l'homme « est arrivé dans la pleine et entière
possession de sa fin» (p. 15); l'appel à des Tatien, à des

Tertullien, à des Origene, etc., quand on peut les interpréter d'une
manière favorable à Rome, et le dédain avec lequel on les
condamne quand leur doctrine condamne le système romain, tout
ce sans-gêne manque de sérieux. La conclusion du volume
mérite aussi d'être signalée ; c'est un essai de justification de
la mariologie la plus sophistique. Le mot « gratia plena » est
interprété à la lettre : Marie a donc toute la grâce, donc
l'exemption du péché originel, donc l'assomption dans le ciel
(«doctrine certaine», p. 414), donc la corédemption du genre
humain, donc le pouvoir d'intercession! Donc la mariolâtrie
actuelle est justifiée, amplement!



— 168 -
Nos enfants du catéchisme riraient de tels sophismes, même

si on leur disait qu'ils sont revêtus de Vimprimatur du cardinal
Richard. E. M.

M. Lepin : L'origine du IVe Evangile, 2e édition. Paris, Le-
touzey, in-18, 3 fr. 50, 1907.

Lorsqu'on a lu ce livre avec attention, on est quelque
peu fatigué, comme après une promenade en forêt, où, au lieu
de suivre des allées bien taillées et bien éclairées, on a dû se

frayer un chemin à travers des fourrés difficiles, trop touffus,
manquant d'air et de lumière, et se demander quelquefois : Où
suis-je? ne suis-je pas égaré? Il me semble que ce livre, très
riche en informations de détails, compliqué, surchargé de textes
et de renvois trop nombreux, pourrait être simplifié quant au
plan général et quant à la discussion. Mais prenons-le tel qu'il
est, et remercions l'auteur de sa patience, de son effort et de
son érudition.

Après toutes ces discussions et toutes ces contradictions entre
les critiques (voir notamment la conclusion, p. 495-500i, on
éprouve le besoin de se retrouver et de se faire une opinion
ferme. Or deux points semblent certains: 1° Le IV8 Evangile
a été en usage, comme document faisant foi, déjà avant l'an 110,
et même avant l'an 100 (v. p. 19-59); 2° L'auteur semble être
un Juif connaissant bien la Palestine, les lieux et les choses
dont il parle (p. 399-436). Appuyé sur ces deux faits, ne peut-on
pas conclure avec raison à la valeur canonique de cet Evangile,

croire à son exactitude fondamentale? Il me semble. Me
voilà donc rassuré sur ce point capital, essentiel.

Quant à saAeir s'il est bien de l'apôtre Jean ou d'un prêtre
Jean d'Ephèse, son disciple, écrivant en son nom ou d'après
ses récits, n'est-ce pas secondaire? Sans doute, il serait
désirable qu'on fût absolument fixé sur ce point. Mais est-il
nécessaire d'avoir une évidence pleine et entière pour accorder
un crédit sérieux à un point d'histoire, de morale et de

religion? Non. Donc, en définitive, ma tranquillité d'esprit et de
conscience est parfaite, lorsque je fais usage de cet Evangile
comme d'un document historique et doctrinal, digne de toute
confiance. C'est l'essentiel.



— 169 —

En outre, ne puis-je pas aller plus loin? Oui, il me semble

qu'il est plus probable d'attribuer cet Evangile à l'apôtre Jean.
C'est la thèse de M. Lepin; elle est surabondante, trop même.

Je répète que je la voudrais plus simple, plus claire et plus
frappante.

D'abord, ceux qui combattent cette thèse sont en grand
embarras et en contradictions multiples. Harnack, qui tient
pour le presbytre Jean (lequel aurait consigné la tradition reçue
de l'apôtre Jean) avoue loyalement que son opinion n'est pas
absolument certaine. Il ajoute: «J'ai essayé et essayé encore
de venir à bout du problème par les divers moyens de solution

possibles; ils ne faisaient que conduire à des difficultés
plus grandes et même engageaient dans de véritables
contradictions.» Harnack indique les solutions auxquelles il a songé
et dû renoncer; une n'y figure pas, la solution traditionnelle
(p. 497).

Ensuite, les objections des adversaires de la solution
traditionnelle me paraissent peu fondées.

L'intention de l'auteur, disent-ils, est manifestement
théologique ; or un apôtre qui aurait vécu avec le Christ même,
éprouverait-il ce besoin ne se contenterait-il pas d'exposer
simplement ce qu'il a vu et entendu? —Réponse: Les auteurs
des évangiles synoptiques ont eu aussi une intention apologétique;

ils ont moins voulu raconter en historiens les faits et

gestes du Christ que prouver qu'il était bien réellement le
Messie. Dès lors, pourquoi Jean n'aurait-il pas poursuivi le
même but, et même pourquoi n'aurait-il pas cherché à entourer
sa démonstration d'une clarté plus explicite? Si son caractère,
sa tournure d'esprit, son état d'âme, ses réflexions le mettaient
à même de mieux comprendre la personne du Christ, son rôle,
sa mission, pourquoi n'aurait-il pas agi en conséquence? Rien
de plus naturel.

Or, ne peut-on pas, logiquement, se représenter le fils de

Zébédée comme un esprit réfléchi, méditatif, mystique,
philosophique même, de la trempe de Phiion, son contemporain et
son compatriote? ou de la trempe aussi de St. Paul? et de plus,
connaissant le milieu judéo-hellénique d'Ephèse? Pourquoi pas?
Une quantité de détails l'insinuent. «L'auteur du IVe Evangile,
dit M. Loisy même, était un converti du judaïsme, mais du

judaïsme helléniste, et il avait connu, sans doute avant de se



— 170 —

faire chrétien, les idées de Phiion. » Qu'il les ait connues aATant

ou après, peu importe. Ce qui est certain, c'est qu'il y a des
ressemblances entre les épîtres de St. Paul et les écrits johan-
niques. » La doctrine de l'Epître aux Colossiens, dit Renan, a
de grandes analogies avec celle du IVe Evangile. » Etc. Dès
lors, tout s'explique.

Que le prologue du IVe Evangile exprime la conviction
de l'apôtre Jean, rien ne s'y oppose. Il a pu mieux comprendre
le Christ que les trois premiers évangélistes. Mais les récits
et les discours qui constituent le fond même du IVe Evangile
n'ont pas un caractère personnel: ils exposent ce que le Christ
a fait et dit, au vu et su de l'auteur, qui était, encore une
fois, plus explicite, plus pénétrant, plus mystique que ses trois
prédécesseurs. Rien de plus vraisemblable et de plus concordant

avec tous les éléments de la question. En outre, l'apôtre
Jean a pu être déterminé à écrire comme il a fait, avec ce but
et ce style, pour faire accepter le Christ comme Dieu et comme
homme, à des adversaires qui rejetaient les uns son humanité,
les autres sa divinité. Dès la fin du premier siècle, ces deux
catégories d'adversaires se sont fait jour à Ephèse, à Corinthe,

etc. J. Réville a dit: «Déjà l'apôtre Paul a semé à travers
l'Asie-Mineure et la Grèce la croyance à l'homme céleste ayant
vécu sur la terre en la personne humaine de Jésus. Y a-t-il
si loin de cette doctrine... à la doctrine de l'incarnation de
l'homme idéal ou du Logos philonien?» Et M. Loisy: «L'équation

était facile à établir entre le Christ synoptique, l'homme
céleste de Paul, et le Verbe homme et image de Dieu.» Et
Renan: «Peut-on affirmer qu'il ne se passe pas chez St.Jean
quelque chose d'analogue au changement qui se fit dans St.Paul
et dont l'épître aux Colossiens est le principal témoignage?
Non sans doute. Il se peut qu'après les crises de l'an 68 et
de l'an 70, le vieil apôtre... ait penché vers les idées qu'il
trouvait autour cle lui, et dont plusieurs s'amalgamaient assez
bien avec certaines doctrines chrétiennes... Pourquoi la crise
qui s'était produite dans l'âme de Paul ne se serait-elle pas
produite chez d'autres hommes apostoliques dans les dernières
années du premier siècle?» Je dirais même dans les trente
dernières années du premier siècle. Rien de plus vraisemblable.

On me dira que le vrai peut quelquefois n'être pas
vraisemblable. Je le sais. Mais dans le cas présent, les adversaires



— 171 —

cle la thèse traditionnelle ne «démontrent» pas qu'ils sont dans
le vrai. De plus, j'ai dit précédemment ce qui semble non
seulement vraisemblable, mais vrai et démontré; et cela suffit à

la rigueur.
Encore une fois, bien sincèrement merci à l'auteur.

E. Michaud.

E. Pfennigsdorf : Persönlichkeit. Christliche Lebensphilosophie

für moderne Menschen. Vierte, verbesserte und
umgearbeitete Auflage. Schwerin in Meckl. 1908. IX und 354 S.

Gegenüber den vielen Angriffen, die das Christentum, wie
früher, so auch in der Gegemvart, erfährt, ist es stets freudig
zu begrüssen, wenn der Versuch gemacht wird, die christliche
AVeltanschauung vor den Menschen der Gegenwart zu
rechtfertigen, ihnen zu zeigen, Avelches Gut sie daran besitzen und
durch Verwerfung verlieren würden; ihnen ferner zu Gemute
zu führen, wie wenig das von ihnen so begierig ergriffene Neue

geeignet ist, ihnen einen Ersatz für ihre Religion zu bieten,
dass vielmehr die richtig verstandenen Ergebnisse der
philosophischen und naturwissenschaftlichen Forschung zu einer
fortschreitenden "Wertung der religiösen "Weltanschauung führen
und die überragende Bedeutung derselben zum klaren Bewusstsein

bringen. Eine solche Arbeit unternimmt das in der
Überschrift genannte Buch. Der Verfasser will darin eine tiefere
Begründung des in seinem früheren Werke: „Christus im
modernen Geistesleben. Christliche Einführung in die Geisteswelt
der Gegenwart", Vorgetragenen geben, und in einer dem
modernen Menschen verständlichen Form mit den Denkmitteln
unserer Zeit eine Grundlegung der christlichen "Weltanschauung
bieten.

Das Buch, in klarer und flüssiger Sprache, sowie mit
übersichtlicher Anordnung des Stoffes geschrieben, ist geeignet, den
Leser in die Probleme des modernen Denkens einzuführen und
zum Nachsinnen darüber anzuregen. Nicht zum Avenigsten aber
ist es eine Widerlegung der oft gehörten Behauptung, als sei

das Christentum mit seinen Lehren Avissenschaftlich und
endgültig übei'Avunden. Im Gegenteil gestaltet Pf. die Angriffswaffen

der Gegner zu Vcrteidigungswerkzeugen, indem er das,



— 172 --
was ihre Lehren Richtiges haben, hervorhebt, und seine Tendenz
auf das Christliche hin nachweist.

Von den Punkten, in bezug worauf Referent eine andere
Anschauung vertritt, mögen zwei angedeutet werden. S. 259
heisst es von Kant: „Er hat das Verdienst, den Intellektualismus,

diesen Todfeind der Religion, grundsätzlich überwunden
zu haben." Dem gegenüber ist an A. Günther in AVien zu
erinnern, der den Agnostizismus Kants seinerseits überwunden
und für eine Avissenschaftliche Verständigung über die christlichen

Lehren den festen Grund gelegt hat. Es ist nicht
tunlich, aber auch nicht nötig, auf eine vernunftgemässe
Beweisführung zu verzichten, und sich, Avie Pf. tut, auf eine „innere
Erfahrung", „das Gewissen" oder dergl. zu berufen. Immer
Avird unsere Vernunft diesem Gefühlsmässigen gegenüber ihr
Recht geltend machen und nach BeAveisen verlangen. — S. 321

fragt Pf. : „AVer wollte denn auch bei ehrlicher Selbstprüfung
an der anmassenden Einbildung festhalten, er sei im stände,
mit dem spärlichen Lichte seiner menschlichen Vernunft das
innergöttliche. Wesen zu durchforschen!" Darauf Aväre zu
erwidern, dass Avir allerdings nur unsere Idee Gottes, nicht Gott
selber, Avie er sich in und vor sich selber schaut, erkennen,
dass aber dieser Idee Gottes nachweislich für uns so gewiss
eine AVirklichkeit entspricht, als unser Denken und wir selber
Avirklich sind.

Ein anderer Punkt betrifft die allchristliche Lehre ven der
Gottheit unseres Heilandes. Pfennigsdorfs stets warmherzige
Sprache erreicht eine besondere Innigkeit, wenn er von der
Person Jesu und ihrer Bedeutung für uns spricht. Aber Christus
ist ihm doch nur im metaphorischen, nicht im eigentlichen
Sinne der Sohn Gottes (vgl. insbes. S. 204 f.), wenn er auch
an seiner Auferstehung energisch festhält (S. 230 ff.).

Indessen soll uns solches nicht abhalten, die sonstigen
A^orzüge des Buches, deren es viele aufweist, anzuerkennen
und das Studium desselben zu empfehlen. D.

Ad. Régnier: Saint Martin (316-397), 2e édit. Paris, Lecoffre,
in-12, fr. 2, 1907.

L'auteur a puisé surtout dans Sulpice Sévère, sans oublier
l'ouvrage de Lecoy de la Marche. Il n'a pas fait étalage d'éru-



— 173 —

dition, et s'est borné, avec raison, à raconter très simplement
la vie du bon St. Martin, toujours si populaire en France et
encore connu en Suisse, en Italie, à Trêves, etc. Il a décrit
son apostolat, son zèle infatigable, ses vertus, notamment sa

droiture, son humilité, sa pauvreté, sa bonté ; il n'a pas oublié
les récits miraculeux, pieuses légendes attachées à son nom.
Canonisé et glorifié par le peuple, cet ami de St. Hilaire de

Poitiers, de St. Paulin, de Sulpice Sévère, restera toujours l'objet
de la vénération des fidèles.

L'auteur — il faut le regretter — s'est fait l'écho, dans
l'affaire des Priscillianistes, des griefs traditionnels dont on
cherche à les accabler. Il ne cite aucun des travaux récents,
publiés sur cette grave question. Il en est encore à prendre
au sérieux l'accusation d'hérésie, de manichéisme, de gnosticisme

grossier, de doctrines impures, d'assemblées «de femmes

perdues», de prières en état de «nudité», etc. (p. 148, 158).

Comment peut-il imputer de telles grossièretés et de telles
infamies à un homme qu'il est obligé, d'autre part, de louer
en ces termes: «Priscillien, caractère actif et passionné, qui
mit au service de la nouvelle doctrine *) toutes les ressources
de sa richesse, de son éloquence et de son grand savoir. L'austérité

de sa vie lui conciliait le respect des foules, tandis que
l'étendue de sa science profane et son habileté dans les
controverses lui donnaient un grand ascendant sur les esprits. Il
séduisit ainsi une quantité innombrable de plébéiens, surtout
des femmes, si bien que l'on a pu dire que l'Espagne presque
toute entière aveit été infectée par cette hérésie. Quelques
évêques même se laissèrent gagner et favorisèrent le novateur »

(p. 149). Et si les Priscillianistes avaient été les hérétiques
corrompus que leurs adversaires prétendaient, comment
auraient-ils trouvé en St. Martin «un défenseur résolu » (p. 153)?

L'expression est de M. Régnier, qui reconnaît encore que les

corps de Priscillien et des autres victimes furent honorés en
Espagne « comme des martyrs » ; qu'on leur fit de « magnifiques

funérailles », et que la fameuse « hérésie » prit un nouvel
essor à partir de ce jour (p. 159). Le peuple ne s'y trompait
donc pas. M. Régnier avoue encore que « Martin s'abstenait
scrupuleusement de toute communication avec Ithace et ses par-

') Il faudrait dire : au service de la réforme de l'Eglise et de la théologie,
(Red.)



— 174 -
tisans » (p. 162). Il était pour les victimes, et « pendant les
seize années qu'il vécut encore, il s'abstint même de paraître
dans aucune assemblée d'évêques » (p. 165). Enfin, encore un
aveu : « Dans l'affaire même des Priscillianistes, non seulement
St. Ambroise, qui se trouvait alors à Trêves, se joignit à
St. Martin et se refusa absolument ci toute communication avec
les partisans d'Ithace ; mais le pape Sirice et le concile cle

Turin donnèrent, par leur décision, une approbation éclatante
à cette conduite. Ithace fut déposé; ses adhérents furent
excommuniés, et ne purent rentrer dans le sein de l'Eglise qu'à
la condition cle se séparer ouvertement d'un parti qui était
définitivement condamné » (p. 169j.

La tactique des adversaires de Priscillien et cle sa réforme
est de faire croire que la condamnation dithace et de ses
partisans avait pour unique but de protester contre la répression
de l'hérésie par la force et par le pouvoir séculier (p. 170-1711.
Mais il est évident que ni St. Martin ni les autres défenseurs
de Priscillien n'ont fait cette restriction. S'ils en eussent eu
l'idée, ils n'eussent pas manqué de l'exprimer, vu l'importance
de la chose. Quant à prétendre que l'Eglise de Rome, avec
son inquisition, a laissé faire le pouvoir civil et n'a jamais
pris part « à aucune condamnation », c'est cle l'histoire pour
rire. Déjà de nombreux historiens ecclésiastiques, mieux
instruits et plus sincères, font d'importants aveux, qui les honorent.

La vérité est en marche. Gloire à St. Martin et à la
réforme priscillianiste. E. Michaud.

Dr Constantin Rhallis: Droit pénal de l'Eglise orthodoxe
d'Orient (en grec). Athènes, in-8°, 627 p., 1907.

L'auteur, docteur en théologie et en droit, ancien sous-
secrétaire d'Etat, résume ainsi, en allemand, la substance de

son savant ouvrage. Ce simple résumé est plus que suffisant

pour en indiquer l'importance :

Im I. Abschnitt des 1. Buches habe ich von den kirchlichen
Strafen gehandelt, und ZAvar im 1. Kapitel ven den Strafen

gegen Kleriker: a) Aen der Deposition, Suspension,
Zurückversetzung auf eine niedere AVeihestufe, Entziehung der
Anciennität innerhalb des Ordo und Zurückstellung in dem-



— 175 —

selben auf den letzten Platz, Unfähigkeit der Beförderung
in eine höhere kirchliche Stellung, Verweis, Geldbussen,
Entziehung des Amtseinkommens, Exil, von körperlicher
Züchtigung, Gefängnisstrafe, Amtsentsetzung ; b) ven den
spezifisch den Mönchen angedrohten Strafen, und zwar von der
'AßQwOia und der Klosterexpulsion ; c) von den spezifisch
Bischöfen angedrohten Strafen, und zwar von der excommuni-
catio fraterna, und Strafversetzung auf ein schlechteres Amt.
Im 2. Kapitel habe ich behandelt die Strafen gegen Laien:
die Exkommunikation und die Verweigerung des kirchlichen
Begräbnisses. Der IL Abschnitt bespricht die \"ergehen, und
ZAvar die strafbaren Handlungen gegen die körperliche
Unversehrtheit (Tötung, Selbstmord, Kindesaussetzung, Abtreibung
der Leibesfrucht), die Fleischesverbrechen (Stuprum, Ehebruch,
Konkubinat, Sacrilegium carnale, Sodomia, Bestialität, Entführung,

Kuppelei), die strafbaren Handlungen gegen das Vermögen
(Diebstahl, Raub, Wucher), das crimen lœsœ majestatis, die
Verbrechen gegen den Glauben und die ihnen venvandten Verbre-
chen (Ketzerei, Apostasie, Schisma, Simonie, Meineid,
Gotteslästerung, Beschimpfung der Dogmen, Einrichtung und
Gebräuche der Kirche, Störung des Gottesdienstes, Sakrileg, Störung
der Totenruhe und des Gräberfriedens, Prosefytenmacherei),
die Disziplinarvergehen der Kleriker, die Verletzung der
geistlichen Standespflichten, Nichttragen der dem Klerikerstand
vorgeschriebenen Kleidung, Nichtvermeiden eines vertraulichen,
unangemessenen Verkehrs mit weiblichen Personen, Habsucht
und Geiz, Führung von obszönen Gesprächen, Beleidigungen
und Beschimpfungen und Tätlichkeiten, Besuch ven Theatern
und Bällen, HerumschAVärmen auf den Strassen, namentlich
des Nachts, Ausübung der Jagd, Tabakrauchen an öffentlichen
Orten, Besuch ven Schenken und Wirtshäusern, Kartenspiel,
das Betreiben weltlicher Beschäftigungen und Geschäfte,
insbesondere Einmischung in die Politik, Übernehmen von weltlichen
Ämtern, Ausübung der Advokatur und Procuratur vor
weltlichen Gerichten, Übernahme ven Vormundschaften und Kuratelen,

sowie von Bürgschaften, das Übernehmen von Pachtungen,
der Handel, die Patentschaft, das Ausüben der Medizin und
Chirurgie.

Im IL Buche habe ich das christliche Prozessrecht behandelt,
und ZAvar die kirchlichen Gerichte erster und zweiter Instanz,



— 176 —

den Umfang der kirchlichen Straf- und Disziplinargewalt in
betreff der Personen, die örtliche Zuständigkeit, das Verfahren,
Ausschliessung und Ablehnung des Richters, den Beweis <den
BeAveis im allgemeinen, die einzelnen Beweismittel, und ZAvar
den kirchlichen Augenschein, das gerichtliche Geständnis, die
Zeugen etc.), das Urteil, die Rechtsmittel (Appellation, Revision

etc.), die Strafvollstreckung, die Aveltliche Gerichtsbarkeit
in Strafsachen der Kleriker, und die Begnadigung.

Petites Notices.

* Anthropological essays presented to Edward Burnett Tylor
in honour of his 75th Birthday Oct. 2, 1907. Oxford, Clarendon
Press, Henry Frovvde, gr. in-8°, 15 s. — Magnifique volume,
admirablement imprimé et composé d'études faites par les
spécialistes les plus estimés d'Angleterre. Il suffit d'indiquer quelques

noms et quelques titres. D'abord, la biographie de l'illustre
savant par Andrew Lang, et sa bibliographie par Barbara W.
Freire-Marreco. Puis, des études de L. R. Farnell, sur la place
des « Sonder-Götter » dans le polythéisme grec; de J. G. Frazer,
sur le folk-lore dans l'A. T.; d'Alfred Haddon, sur la religion
des «Torres Straits» islandais; de Sidney Hartland, sur le rite
dans le temple de Mylitta, etc. Nous souhaitons, nous aussi,
longue vie au héros du jour, pour la gloire de la science.

* Dr. F. W. Förster: Sexualethik und Sexualpädagogik.
Kempten und München, Kösel, 92 S., 1907, Mk. 1. — Auf dem
Fundament der christlichen Ethik verbreitet sich der durch
seine pädagogischen Werke, insbesondere durch seine «Jugendlehre

» bekannte Verfasser in äusserst beherzigenswerten
Ausführungen über die Frage, Avas gegen die sexuelle A^ervvilderung
im Rahmen der heutigen Kulturverhältnisse auf pädagogischem
Gebiete zu machen sei, wie Schule und Haus Avenigstens einigermassen

den physischen, moralischen und sozialen Gefahren
entgegenwirken können, die aus der mit sexuellen Reizen
überladenen Atmosphäre unserer Zivilisation in die frühreife
moderne Jugend dringen. Die Broschüre verdient ernsteste
Beachtung und Aveiteste Aerbreitung und sei namentlich allen,



— 177 —

welchen die Erziehung unserer Jugend am Herzen liegt, aufs

wärmste empfohlen.

* Fr. Heiner : Der neue Syllabus Pius X. oder Dekret des

hl. Offiziums « Lamentabili » vom 3. Juli 1907. Mainz, Kirchheim,

in-8°, 300 S., Mk. 5, 1907. — L'auteur est prélat de la
maison du pape, professeur cle droit ecclésiastique à Fribourg
en Br., directeur des «Archives de droit eccl. cath.». Il a publié
un commentaire du Syllabus de Pie IX, du 8 décembre 1864.

Son présent volume s'ouvre par une étude sur le « göttliche
Lehramt in der Kirche ». Cette question est capitale. Bien
étudiée dans le sens catholique, elle ne peut être que contraire
au système romain. Une seconde étude porte sur le nouveau
Syllabus en général. Enfin, suit un examen détaillé de chacune
des 65 thèses de ce document. Quiconque veut connaître la
pensée romaine et les tendances romaines, doit lire cet ouvrage.

* Prof. Dr. Fr. Nippold: Handbuch der neuesten
Kirchengeschichte. III. umgearbeitete Auflage: V.Band, Geschichte der
Kirche im deutschen Protestantismus des XIX. Jahrhunderts.
Leipzig, Heinsius, 1906, in-8°, 676 S., 1906, Mk. 18. — Les
lecteurs des ouvrages de Nippold connaissent la richesse
extraordinaire et presque trop touffue de leur documentation.
Il est impossible d'analyser ce volume, bien qu'il ne s'y agisse

que du protestantisme allemand ; impossible même de reproduire

les 45 chapitres qui le composent. Il faut les lire pour
en apprécier exactement le contenu. Mais je peux ici, du
moins, signaler l'esprit excellent qui a présidé à tout le récit.
L'auteur connaît à fond son sujet. Vrai protestant dans le
bon et grand sens du mot, il sait tout le mal que Rome a

fait au christianisme et à l'Eglise, et tout le mal que font
aussi les protestants dégénérés qui ont perdu l'esprit de la
Réforme, et qui, indifférents, politiciens mal renseignés,
pactisent avec l'ennemi héréditaire. Par cela même, il sait apprécier
la valeur de la Réforme ancienne-catholique, de ce «Kirchliches

Martyrium» qu'il signale clans l'ancien-catholicisme.
«Was ven protestantischer Seite geschehen konnte, dit-il, auch
diese jüngste nationaldeutsche Bewegung in katholischer Form
auszutilgen, ist gründlich geschehen. Aber diese papstfreien
altkatholischen Ideale sind unzerstörbar. A'on ihrem Vorbilde
hat auch die evangelische Kirche das, was ihr heute noch

Revue intern, de Théologie. Heft 61, 1908. 12



-- 178 —

abgeht, zu lernen. Im Namen Jesu Christi von Nazareth, stehe
auf und Avandle, dies Apostelwort ist von den christkatholischen
Bekennern auch an die dem Gelähmten im Tempel nur zu
ähnliche evangelische Kirche ergangen.» Voilà l'histoire vraie.

* Felix Stähelin : Probleme der israelitischen Geschichte.
Basel, Helbing & Lichtenhahn, br., 34 S., 1907. — Der
Verfasser nimmt Stellung zu der Frage, ob Wellhausen?, Wertung
der Quellen und seine Darstellung des Verlaufs der israelitischen
Geschichte haltbar sei. Indem er diese Frage vom Standpunkt
der historischen Kritik aus entschieden bejaht, sucht er zu
zeigen, wie unberechtigt namentlich die neuerdings von den
Verfechtern eines phantastischen Panbabylonismus (Winkler,
Jeremias u. ai geçen die Wellhausensche Auffassung erhobenen
Einwendungen sind. Zum Schluss gibt er der Überzeugung
Ausdruck, dass auf dem von Gunkel gewiesenen AVege eine
bedeutende Bereicherung unserer Kenntnis der israelitischen
Religionsgeschichte zu erwarten ist. Der A-erfasser bemerkt, dass
das alte Israel gerade dank der Eigenart seiner religiösen
Entwicklung eine Bedeutung für alle Zeiten besitzt, in der ihm
kein A^olk auf Erden gleichkommt. Die Methode aber, mit der
Avir diesen geschichtlichen Hergang Avie überhaupt alles
Geschehene in der Welt müssen zu erkennen versuchen, ist ein
Erbteil, das Avir den alten Griechen verdanken. Sie zuerst haben
die Menschheit eine wissenschaftliche Forschung gelehrt, die
nichts Höheres kennt als das reine, unbestechliche Streben
nach Wahrheit. Neben der Wahrheitsliebe haben sie aber noch
eine andere Tugend gepriesen, das besonnene Masshalten, die

Sophosyne.

Ouvrages nouveaux.
Dr. S. AicHER : Kants Begriff der Erkenntnis verglichen mit

dem des Aristoteles. Berlin, Reuther & Reichard, in-8°, 137 S.,

Mk. 4. 50, 1907. — Gekrönte Preisschrift.
H. Graf Keyserling : Unsterblichkeit. Eine Kritik der

Beziehungen ZAvischen Naturgeschehen und menschlicher Vor-
stellungSAvelt. München, Lehmann, in-8°, 350 S., Mk. 5, 1907.

— Scntimus experimurque nos ceternos esse (Spinoza). —
A recommander.



— 179 —

y/ioß. Kvçiaxoç. Aoyoi IJiOtov. ' ExâoGiç ôtvTtQa snrjv^rjfisvrj xai ßeX-

Tiw/.ui)r Er Allevale, 295 p., 1907.

M. Lepin: Christologie. Paris, Beauchesne, in-18, 120 p., fr. 1. 25.

/1. 2. MnaXavov. KoiGiç rrjç AoyßaTixrjc tov x. XqijGtov AvôqovtGov.
Er ItQoGoXiqioiç, in-8°, 40 p., 1907.

K. F. Nösgen: Das AVirken des hl. Geistes an den einzelnen
Gläubigen und in der Kirche. Berlin, Trowitzsch, in-8°, 303 S.,
1907, Mk. 6. 50. (Erudition et édification.)

F. Prat, S. J. : La Théologie de St. Paul, Ire partie. Paris,
Beauchesne, in-8°, 604 p., 1908, fr. 6. ¦— Important (sera étudié
dans la prochaine livraison).

Procès-verbal de la 33e session du Synode national de l'Eglise
catholique-chrétienne de la Suisse. Séance du lundi 17 juin
1907, dans l'église d'Olten. — Genève, Taponnier, in-8°, 62 p.,
1907.

Fr. Michael Schiele: Religionsgeschichtliche Volksbücher : —
Die Bücher Moses und Josua, eine Einführung für Laien, von
A. Merx, Mk. 1. — Vom Lesen und Deuten heiliger Schriften,

geschichtliche Betrachtungen, von H. Vollmer. 50 Pf. —
Die Blütezeit der deutschen Mystik, von P. Mehlhorn, 50 Pf.
— Richard Wagners religiöse AVeltanschauung, von O.

Schmiedel, 70 Pf.

Siegismund & Volkening, Buchhandlung für pädagogische
Literatur, Leipzig 1907: Friede auf Erden, von Jakob Beyhl,
IL Aufl., 60 Pfg. — Drei Reformationsfeiern für Kirche,
Schule und Familienabende, von R. Eltze, IL Aufl., 50 Pfg. —
Ziele und AVege zur Vervollkommnung des
Menschengeschlechts, von Ferd. Heyse, Mk. 1. — Populäre
Naturphilosophie, oder die Sprache der Natur in Bezug auf Gott
und unsere Unsterblichkeit, von Ferd. Heise, IL Aufl., 60 Pfg.

E. K. Zelenka : Altkatholisches Handbüchlein, AT. Ausg., August
1907. München, in-18, 72 S.


	Bibliographie théologique

