Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)
Heft: 64
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VARIETES.

1. — Un des buts de 'union des Eglises.

Lorsqu'on a voulu démontrer la nécessité, pour les Eglises
chrétiennes, de sortir de leur isolement, « fortiori de leurs
divisions et de leurs disputes, et de revenir 4 l'union, de ma-
niere a rétablir I'unité de la grande Eglise chrétienne univer-
selle, on s’est généralement appuyé sur deux motifs, trés im-
portants en effet: 1° la nécessité de mettre fin au scandale
que cet état de division et d’hostilité cause a la plupart des
chrétiens qui y réfléchissent; 2° la beauté dont I'Eglise du
Christ jouirait aux yeux du monde, et l’édification que cette
fraternité générale produirait dans les esprits sérieux; donc le
bien immense qui en résulterait partout.

Cette these est, certes, trés juste, mais quelque vraie qu'elle
soit, elle est incompléte, [1 est un autre but, non moins impor-
tant, a savoir: la force spirituelle que posséderait I'Eglise une,
pour faire front, en un faisceau compact, & l'ennemi, c'est-a-
dire a l'athéisme, au matérialisme, a l'indifférentisme, en un
mot a toutes les formes que prend l'erreur pour attaquer la
religion en général et le christianisme en particulier.

Tout chrétien clairvoyant apercoit certainement la gravité
des attaques qui journellement sont dirigées contre l'existence
et la personnalité de Dieu, contre la création, contre la Pro-
vidence, contre la divinité du Christ, contre sa mission rédemp-
trice et sanctificatrice, contre sa doctrine et sa morale, contre
la vie future et l'immortalité de 'ame. Que d'ames sont ébran-
lées par ces objections que des esprits instruits, emportés par
une fausse libre-pensée, s’appliquent & fortifier par mille argu-
ments spécieux! C'est de ce coté que la véritable apologétique
chrétienne devrait diriger ses efforts pour arracher les indif-
férents a leur torpeur et les sceptiques & leurs doutes. Au lieu



— 977 —

de cela, on perd son temps et ses forces, n'est-il pas vrai, a
prolonger des débats fatigants et inutiles, & renouveler des
arguties souvent plus cheéres que la vérité méme. On évite
ainsi le gros de la vraie bataille, et 'on porte des secours
12 ou ils sont inutiles, n’étant plus ni compris ni méme né-
cessaires.

Il est & espérer que les théologiens, en voyant les Eglises
rétablies dans 'unité de la foi universelle et dans la charité
fraternelle, déploieraient toute leur activité & réfuter avec plus
de science les objections des adversaires, a faire ressortir
avec plus de lumiere et de force la beauté des vrais dogmes,
a rapprocher les cceurs dans la pratique des vertus et des
ceuvres chrétiennes. L'idée de réforme théologique et ecclésias-
tique que chaque Eglise particuliere renvoie volontiers a
ses voisines, cette idée serait mieux comprise: elle n’aurait
plus 'apparence d'un reproche adressé a chacune, mais d’un
noble effort auquel toutes devraient s'appliquer pour rendre
leur théologie plus claire, plus scientifique, plus convaincante,
leur prédication et leur propagande plus acceptables et plus
efficaces.

Les mémes questions dogmatiques, exégétiques, morales,
etc., pourraient étre mises a ’étude dans toutes les Eglises,
non plus pour s’observer, se critiquer et se combattre les unes
les autres, mais en vue de mieux grouper tous les efforts, toutes
les lumieres, et de leur donner ainsi plus de poids et de
portée. Les expositions théologiques seraient partout plus paci-
fiques, et partant plus acceptables a tous. Clest un fait que
les polémiques restent souvent stériles, méme quand elles sont
dénuées de toute personnalité; avec l'union des Eglises, elles
perdraient tout caractére confessionnel et se concentreraient
sur les objections tirées des sciences, de la philosophie et de
I'histoire. Faites avec plus d’ampleur et de largeur, et a des
points de vue plus vastes, elles prendraient une importance
qu'elles ont perdue dans les querelles d’Eglise a Eglise.

Par exemple, nul n’ignore les graves objections dogma-
tiques dirigées, dans le monde savant, contre la doctrine tri-
nitaire. Ne serait-il pas temps de leur accorder toute l'attention
qu’elles méritent? Au lieu de cela, les théologiens de chaque
Eglise, concentrés dans leur point de vue particulier et con-
fessionnel, se bornent généralement a leurs arguments tradi-

Revue intern, de Théologie. Heft 64, 1908. 50



e TIH e

tionnels et n'en sortent pas; leurs ceilleres les empéchent de
voir ce qui se passe et se dit en dehors de leurs écoles trop
étroites et trop fermées. L'union des Eglises loyalement et lar-
gement pratiquée ferait tomber ces barriéres scolastiques et
mettrait fin a ces polémiques de murs mitoyens. Tous seraient
forcés d'ouvrir leurs fenétres et de regarder au dela. Ils enten-
draient alors les objections qui viennent de partout; ils ver-
raient les procédés de critique usités aujourd’hui et désormais
inévitables. Ainsi se ferait une réforme théologique sérieuse,
profonde, capable enfin de produire quelque résultat utile. Ce
serait, sinon la fin de l'indifférentisme, du moins un coup ter-
rible porté a la libre-pensée antichrétienne.

On nous rendra cette justice que la « Revue internationale
de théologie», fondée en particulier en vue du but que je
signale, n'a cessé d'en poursuivre la réalisation. Hélas! elle s’est
heurtée a maintes difficultés, causées presque toutes par les
points de vue confessionnels d’autant plus déplorables qu'ils
semblent plus obstinés. Nous prions une fois de plus nos amis
de nous seconder dans cette tiche difficile: lumiere, conseils,
études de théologie scientifique, abandon des anciens préjugés,
aveux des torts passés, généreux élans de foi et de fraternité,
rien ne sera de trop dans cet ordre d'idées et pour cette sainte
cause. E. MicHAUD.

II. — Nouveaux aveux ultramontains.

* Aveux sur le défaut d'unité doginatique dans IEglise
romaine. — Nous insistons sur ce fait trés important que
I'Eglise romaine est & un des tournants les plus graves de son
histoire, et que la papauté ne peut se maintenir qu'en dévo-
rant elleeméme ses propres enfants. En voici de nouvelles
preuves: 1° dans le volume de M. Saltet, la Question Herszog-
Dupin (Paris, Lethielleux), 2° dans les articles publiés a cette
occasion par le P. Portalié dans les FEfudes (des Jésuites de
Paris), 5 aofit et suiv. Nous y trouvons les tableaux suivants:

Premier tableau. Le P. Portalié ne craint pas de s’ériger
en grand justicier de la catholicité romaine. A l'en croire, M.
Loisy n’est qu'un « malheureux apostat» (p. 337), un «pauvre
apostat» (p. 343), «orgueilleux» (p. 343), coupable de «dissi-
mulation » (p. 345), «déshonoré » et « méprisé » (p. 356); son cas



— 779 —

est «la répétition de l'affaire Diana Vaughan» (p. 349); il «ne
croit méme plus a Dieu» (p.353). Priére de remarquer qu'il ne
s’agit pas ici de simples divergences d’opinions, mais bien de
négation des dogmes et de la «foi chrétienne » (p. 349). Apres
M. Loisy, M. Turmel. 11 est coupable de « grossiereté » (p. 338);
il a essayé de «déshonorer» les plus grands théologiens catho-
liques, les Baronius, les Bellarmin, les Suarez, les Sfondrate,
les Mazzella, les Hurter (p. 339), en les accusant d'«un parti
pris de dissimulation et de falsification» (p. 340); il est faus-
saire et calomniateur (p. 521); il «falsifie I'histoire et se moque
a4 la fois des documents et de ses lecteurs» (p. 535). M, Houtin
est accusé d’avoir suivi M. Hébert en adhérant publiquement
au congres du protestantisme libéral de Geneve (p. 342). M.
Le Roy est accusé de s'occuper des dogmes «pour les anéan-
tir» (p. 346). Demain, lui aussi, est attaqué (p. 347) et mis a
peu prés sur le méme pied que la « Revue d'histoire et de lit-
térature religieuses »; ce sont « de tristes publications » (p. 350).
Les « Annales de philosophie chrétienne» de M. Laberthonniére
sont «déhonorées» (p. 347). M. Saintyves, auteur d'une grande
érudition, loin d’etre réfuté, est accusé de «cynisme brutal»
(p. 348). M. Tyrrell, lui aussi, est accusé de «cynisme » (p. 344).
Bref, sont immolés Isidore Després, 'abbé Firmin, Jean de la
Rochelle, Jean Dalbret (auteur des Leftres romaines), Lenain,
Herzog, Dupin, Le Morin, Lefranc, Jean d'Alma, etc. (p. 343),
sans oublier les Wahrmund et les Schell (p. 356). Ce n’est pas
tout, M. Bricout lui-méme, le timide directeur de la «Revue du
clergé frangais», est maintes fois pris & partie comme défen-
seur de MM. Loisy et Turmel, et comparé a un «proconsul
romain» (p. 337). — Ce premier tableau montre combien sont
divisés dogmatiquement les théologiens romanistes actuels; je
dis «romanistes », car, a part M. Hébert, aucun n’est sorti et
n’a voulu sortir de I'Eglise romaine, et ce n’est ni & M. Saltet
ni au P. Portalié qu’appartient le droit de les retrancher de
leur Eglise. En lisant ces longs articles de récriminations et
d’objurgations, on a l'impression que les «Etudes» non seule-
ment se considerent comme ayant & peu prés le monopole du
pur catholicisme, mais que bientdt seront évincées toutes les
Revues catholiques qui ne leur emboitent pas le pas. Attendons.

Second tableau, beaucoup plus important que le précédent.
On y constate l'existence de deux catholicismes romains, ou



plutot de deux catholicismes contraires dans le sein de ’Eglise
romaine. L'un (celui de I'école Loisy et Turmel) consiste a dire
que les dogmes actuels de 'Eglise romaine ne sont des dogmes
que parce que la papauté les a dogmatisés; de fait, ils ne
peuvent se rattacher logiquement ni & 1'Ecriture sainte ni & la
tradition catholique universelle, car les textes scripturaires et
patristiques sur lesquels on les appuie sont détournés de leur
vrai sens; ils sont le résultat des superstitions des masses,
superstitions que les docteurs ont combattues, mais qui ont
finalement triomphé et que le magistére catholique dans la per-
sonne du pape a définies et dogmatisées. L’autre (celui des
« Etudes ») admet qu’en effet les dogmes romains actuels sont
tels parce que Rome, la seule autorit¢ dogmatique de 1'Eglise,
les a définis; mais elle soutient en méme temps qu'ils sont
conformes aux Ecritures et a la Tradition catholique, en ce
sens que, s'ils n'apparaissent dans ’histoire qu’a une époque
plus ou moins tardive, ils existaient cependant a /'élat latent
et tmplicite dans U'Ecriture et dans les Péres. — Entre ces deux
écoles, le débat roule donc sur la science des textes et des
faits; mais ce débat n’est plus un débat loyal, puisque Rome
excommunie, anathématise ceux qui ne pensent pas comme
elle, et puisque ses agents injurient au lieu de raisonner scien-
tifiquement et méthodiquement. )
Pour nous, qui représentons un troisiéme catholicisme
('ancien), nous disons avec la seconde école que les vrais
dogmes catholiques doivent étre enseignés par les Ecritures et
par la Tradition universelle; mais nous soutenons avec la
premiere école que, de fait, les dogmes romains, loin d'étre la
conséquence logique des Ecritures et de la Tradition univer-
selle, en sont la corruption. Contre les deux écoles, nous sou-
tenons, en outre, que le seul critérium catholique est le «quod
ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est», et non
pas la décision du pape ou de son concile. Tel €tait autrefois
ce qu'on appelle aujourd’hui avec tant de fracas le « magistere
doctrinal », il n'y en avait pas d’autre. Le Christ était le seul
Maitre; ses enseignements formels étaient les seuls dogmes;
I'Eglise entiere en était la dépositaire et la gardienne, rien de
plus. Tel est le vrai catholicisme; lui seul restera debout, et
les deux chimeres romaines disparaitront avec le temps, dé-
vorées l'une par l'autre, non pas en dépit de I'’évolutionnisme



— 781 =

du naif Newman, mais griace a cet évolutionnisme destructeur.
Tu I'as voulu, George Dandin.

* Aven de M. L. de Grandmaison suy le dogme commie
dépot. — Dans la « Revue pratique d'apologétique» (15 juin),
M. de G. pose l'alternative suivante: La révélation étant une com-
munication de vérités, ces vérités doivent-elles étre considérées
comme un fonds destiné a s’accroitre progressivement sans
limite assignable, ou comme un trésor clos et scellé? C'est
cette seconde alternative qui est «la seule acceptable pour un
chrétien ». L'idée de 'immutabilité du dogme domine dans toute
la tradition chrétienne. — Treés bien. Mais alors que deviennent
toutes les évolutions et tous les accroissements du dogme
romain dans le cours des siecles? M. de G. ne les condamne-
t-il pas par cela méme qu’il admet l'idée ancienne du dépot
dogmatique? Il essaie de se tirer d’embarras en disant qu'on
peut reconnaitre l'existence d'un dépdt révélé et méme une
régle doctrinale pour le déterminer, sans reconnaitre pour cela
la délimitation exacte de ce dépot; et selon M. de G., cette
délimitation exacte n'est pas encore faite! A quoi le critique
des « Annales de philosophie chrétienne» (aofit 1908, p. 556)
réplique: «Si on a un dépdt dont l'existence est reconnue et
une régle doctrinale qui permet de le déterminer, comment
d’autre part ce dépot peut-il n’étre pas encore exactement dé-
limité ? » La contradiction est formelle, Mais il faut sauvegarder
la fabrique constante des nouveaux dogmes romains! Immuta-
bilité du dogme, ainsi le veut le catholicisme; évolution et ac-
croissement du dogme, ainsi le veut le romanisme. Et ce jeu
d’'escamotage puéril émerveille les logiciens du papisme.

¥ Aven du P. Aimé sur I'étendue de la liberteé sciemtifique
a Rome. — Ce bon Peére admet, dans les «Etudes francis-
caines » de juin dernier, que Pie X permet les recherches scien-
tifiques, méme hardies, mais il ajoute aussitot que les univer-
sités ol1 elles se font sont des « laboratoires »; que 'atmosphere
de tout laboratoire est dangereuse, capiteuse, pour ceux qui
ne jouissent pas d'une bonne santé intellectuelle. Conclusion:
donc, pour éviter les explosions soit des flacons, soit des tétes,
nécessité de recourir constamment aux documents pontificaux
comme un thermometre régulateur! Et ainsi le texte divin:



— 782 —

« Cherchez et vous trouverez », doit étre interprété: « Cherchez
le mot d'ordre romain, et vous trouverez!»

* Aueux de M, I'abbé Carmé (diocese d’Albi) au sujet du
pape Grégoire le Grand: — 1° M. Carmé reconnait que ce
pape «a repoussé trés vivement et a plusieurs reprises le titre
de patriarche wcuménique comme une usurpation sacrilege;
qu'il a traité avec beaucoup de respect les patriarches d’An-
tioche et d’Alexandrie, se plaisant a les proclamer comirie lui
successeurs de St.Pierre» 1), M. Carmé cherche a adoucir cet aveu
en disant que ce pape n'a rejeté que les titres prétentieux,
mais qu’il a conservé le sentiment de son autorité apostolique.
Illusion: puisqu’il a reconnu que les patriarches d’Antioche et
d’Alexandrie étaient comme [ui successeurs de St. Pierre et
avaient par conséquent la méme autorité. — 2° M. C. recon-
nait qu'on ne trouve pas dans les ceuvres de ce pape «le
septenaire des sacrements », et que la notion commune de sa-
crement ne l'a pas beaucoup intéress¢?). — 3° Il accepte une
explication de M. Malvy, d'aprés laquelle le silence du pape
Grégoire au sujet de l'extréme-onction viendrait de ce que
cette onction aurait eu lieu peut-étre au commencement de la
maladie en vue d'une guérison corporelle & obtenir, tandis que
le viatique était administré sans onction avant la mort. C'est
ingénieux, mais ne repose sur aucune preuve. — 4° Au sujet
de la distinction de la nature et de la grace, M. C. s’exprime
ainsi: « St. Grégoire ne distingue point ’homme naturel, 'homme
philosophique de I'homme ¢levé par Dieu a 1'état surnaturel
et déchu. Il ne s'arréte pas a ces spéculations; il prend sim-
plement 'homme historique et décrit ses divers états. Ce n'est
que par uduction qu'on découvre en sa doctrine une réelle
distinction entre ce qu'on appelle le debitum naturae et le
donum superadditum » %). Ceci est trés grave et montre que la
fameuse théorie de la distinction essentielle entre la nature et
la grace était aussiinconnue a Grégoire qu’a Justin. — 5¢ M. Carmé
reconnait que la these de la science illimitée du Christ en
vertu de l'union hypostatique aboutit a 1'eutychianisme; que le
Verbe ne communique & I'humanité du Christ ni 'omniscience,
ni la toute-puissance, ni l'impassibilité; qu'entre les deux na-

1Y Voir le Bulletin de litt. eccléis. (Toulouse), juin 1908, p. 2ob.
Y Ouwvrage cité, p. 208. — ?) P. 209.



— 783 —

tures divine et humaine, il ne saurait y avoir awucune commiu-
nication d'attributs ou d’activités. Or Grégoire ne se serait pas
conformé a cette doctrine; «et, ce qui est encore plus inquié-
tant, il parait bien communiquer a I'humanité du Christ la
toute-puissance du Verbe. Il y a la des imprécisions de lan-
gage que l'historien doit constater chez St. Grégoire comme
chez d’autres Peéres pour élucider la question de la science du
Christ dans la Tradition » ). Notons que le mot «imprécisions »
devrait étre remplacé ici par le mot «hérésies», puisque l'euty-
chianisme a été déclaré hérésie. C'est une corruption positive
de la notion de l'incarnation.

* Aveux de M. Desdevises du Deszert sur ['aveniv de
I’Eglise vromaine. — Dans la «Revue des cours» (9 juillet 1908,
p- 832-835), on lit: «Il est vrai, et incontestablement vrai, de
dire qu'entre le catholicisme du Syllabus et de linfaillibilité et
la liberté il existe une antinomie irréductible et absolue., Ces
choses s’excluent mutuellement.

L’infaillibilisme prend, chaque jour, sous nos yeux, un
caractére plus tranchant et plus alarmant. Il entend maintenir
tous les dogmes, et il a le droit légal d’ajouter indéfiniment
de nouveaux dogmes aux dogmes déja reconnus. On l'accuse
avec raison «de vouloir tuer les idées a coups de baton»
(A. Loisy). Ses décisions n'inspirent d’ailleurs aucune confiance
aux savants, car elles méconnaissent les résultats les plus indis-
cutables de la philologie et de l'exégése. Un des maitres de
I'histoire religieuse écrivait 'an dernier & l'un de nos amis:
« Je ne nie pas la possibilité de la foi, ce qui serait absurde
« puisqu'elle existe; je nie seulement qu’elle puisse se fonder
« sur des faits historiquement solides et sans suppléer par l'ima-
« gination a la pauvreté des certitudes. Loisy me parait avoir,
«la mort dans 'ame, dit les mots définitifs sur la question.
« L'immense domaine métaphysique reste ouvert a la foi; celui
« de T'histoire lui est fermé. Il est impossible d’aboutir a une
« autre conclusion, quand on écoute parler les textes, sans
« essayer de leur faire dire ce qu'ils ignorent. Entreprendre
« de justifier un dogme quelconque par des arguments histo-
« riques est une duperie, a laquelle peut seule se laisser prendre

1 P, 210



— 784  —

« la prodigieuse naiveté monovisuelle d'un catholique. Les pro-
« testants, qui voient mieux le péril, s'en gardent avec un soin
«de plus en plus prudent, et ils ont bien raison. L'exégése ne
« donne pas des certitudes historiques; mais elle pose d'iné-
« branlables négations dogmatiques, parmi lesquelles le croyant
«ne peut que s'égarer, s'il est aveugle, ou désespérer, s'il voit
clair. St. Paul, qui a prévu bien des choses, pourrait bien
« avoir entrevu cet inconvénient de la science du dehors, quand
«il a recommandé aux fidéles de la fuir. La paix de 'ame est
« & ce prix, strictement. J'entends la paix de I'Ame de celui qui
« peut réfléchir. »

Le Svl/labus est tout aussi inconciliable que l'infaillibilisme
avec la mentalité francaise moderne. Espérer que le Sviliabus
pourra devenir, un jour, la reégle de conduite des Francais
est une espérance tout a fait vaine; c'est 12 une de ces choses
rares, dont on peut dire « priori qu’elles sont impossibles...

Le catholicisme (romain) est une des religions les plus
nuisibles, parce qu'une des plus antinaturelles, antiraisonnables,
antiprogressistes. Plus que toute autre, il continue a tenir dans
la résignation, dans la nuit et dans la misére I’humanité hébétée
et souffrante. C'est plus qu'il n'en faut pour légitimer, pour
glorifier plutdot les efforts de ceux qui le combattent par les
armes de la persuasion, les seules qui soient permises et efficaces.
A T'Etat, nous ne demandons qu'une chose, c’est qu’il supprime
a 'ennemi les privileges légaux dont il jouit indiment et dont
il se soutient. Et, quand on en sera 1a, la campagne devra
continuer encore par ies moyens permis, par la propagande et
par la presse...

Le libéralisme, qui est I'ame de la civilisation moderne
et l'instrument indispensable du progres, ne reculera certaine-
ment pas devant l'anatheme du pontife romain, et il faut bien
se dire qu'il a pour lui l'immense majorité des penseurs de
toutes les nations civilisées.

La lutte ne peut finir que par la défaite du Svliabus et de
l'infaillibilisme, qui entrainera avec elle la ruine du pontificat
romain, ou par l'abandon du Syl/abus et de l'infaillibilisme par
le pontificat lui-méme, converti au progres, au libéralisme et
a la civilisation.

La ruine du pontificat romain, nous ne voulons pas la pré-
voir; quoiqu’une révolution italienne puisse, quelque jour, rendre

"



impossible le maintien du Saint-Sieége & Rome et changer ainsi
le caractere de la monarchie ecclésiastique, méme reconstituée
ailleurs.

Un changement dans l'attitude du pontificat romain parait
aujourd’hui bien improbable, mais n’est nullement impossible.
On peut le prévoir logiquement, et on doit le désirer...

On a dit qu’il y aurait quelque chose de changé dans le
monde le jour ol un cardinal américain, anglais, allemand, ou
méme francais, parviendrait au supréme pontificat, et c’est 1a
une incontestable vérité. On voit tous les jours la différence
qui peut exister entre un pape italien et un autre pape italien;
que serait-ce si, au lieu de voir le cardinal Sarto succéder au
cardinal Pecci, on allait voir un Gibbons ou un Ireland s’asseoir
sur la chaire de St. Pierre? Cette éventualité ne s’est pas encore
réalisée; elle peut se réaliser, elle se réalisera trés probable-
ment un jour ou l'autre.

Il est bien certain qu'il n'y a pas unanimité absolue dans
le Sacré College; que cette assemblée a ses réactionnaires et
ses libéraux, et rien ne dit que l'élément réactionnaire soit des-
tiné a 'emporter toujours; il a déja subi, avec Léon XIII,
une éclipse de vingt-cing ans; il a repris le pouvoir, mais
il peut le reperdre de nouveau, et un pontife, plus hardi
encore que Léon XIII, peut rouvrir devant I'Eglise la voie,
actuellement fermée, du libéralisme, du progrés et de la civi-
lisation. Assurément, ce jour-la, l'infaillibilisme et le Syllabus
resteront bien g¢génants, bien encombrants, et il n'est pas a
croire que le Saint-Siege puisse jamais les désavouer solen-
nellement; mais il pourra les considérer comme des orne-
ments hors d'usage, et les reléguer respectueusement dans
quelque coffre-fort dont on aura soin de perdre la clef. On
n'en parlera plus; on fera le silence sur ces erreurs d'un
jour, comme on !'a fait sur bien d’autres choses, méme au
Vatican.

Nous avouons souhaiter ardemment que cette révolution
pacifique s’accomplisse, parce qu'elle marquera la victoire du
catholicisme libéral, si cruellement persécuté jusqu’ici, et le
seul viable désormais.» — Treés bien.

* Aveux de M. C. Quiévreux suv la Trinité:
1° Tandis que nombre de critiques, philosophes et théolo-
giens, voient les colossales divergences et méme les formi-



-— 786 —

dables oppositions qui existent entre les trinités payennes et
la véritable trinité chrétienne, M. Quiévreux cherche, au con-
traire, a montrer les analogies. Voici quelques-uns des rappro-
chements faits par lui («Revue du clergé francais», 1°° juil-
let 1908):

« D'aprés Théodoret, Celui que nous appelons le PFPére,
Platon V'appelle Sowverain Bien,; notre Verbe est chez lui l'in-
telligence, et il appelle dme du wmonde cette force que les di-
vines Ecritures nomment Sazné-Esprit» (p. 102) — « St. Thomas
concede que les philosophes venus avant lui ont connu cer-
tains aftribuis essentiels qui sont appropriés aux personnes,
comme la puissance au Fere, la sagesse au Fils, la bonié a
I’Esprit-Saint » (p. 103). — D’aprés V. Duruy, «Philon a déve-
loppé la théorie du Dieu triple et unique que I'Egypte, la
Chaldée, la Perse, l'Inde, la Greéce pélasgique et la Gaule
avaient adoré », D’aprés Rohrbacher, «cette notion de trinité
en Dieu, nous la trouvons également, quoique moins exacte,
dans l'Inde, dans I'Egypte et dans la Grece. Awraient-ils tfort
tous les deux?» (p. 105). — «Le Dieu des Egyptiens est a la
fois le pere, la meére et le fils de Dieu... Le culte d'Osiris
triompha bientot de tous sous la triple figure d'Osiris, d'Isis
et d'Horus» (p. 106). — «Dans I'Inde, la trinité de Brahma
Dieu créateur, Vishnou Dieu conservateur, Siva Diewu destruc-
teur... Nous croyons que les confuses notions des Livres indous
ne sont point absolument opposées a quelque idée de notre
Trinité» (p. 107). — En Gréce, Zeus, Poséidon, Hades. En
Gaule, les repiésentations tricéphaliques (p. 108).

2° Bien plus, M. Quiévreux enseigne que ces trinités
payennes émanent d'une révélation primitive (p. 109). « Notre
these est celle-ci: D'une fagcon quelconque, I'humanité a tou-
jours cru au mystére divin, au mystére trine... Donc la con-
clusion s'impose: Dieu, en se révélant comme fin surnaturelle,
S'est révélé aussi surnaturellement, c'est-a-dire au moins dans
quelque intention trinitaire» (p. 111-112).

3° Or, si ces notions trinitaires payennes font partie d'une
révélation divine, primitive, surnaturelle, il est clair qu’elles
ont concouru a la formation de la doctrine trinitaire chrétienne,
qui ainsi n'’en serait que l'évolution explicite. Or, qui ne voit
toute la gravité de cette conséquence? Pour nous, qui sommes
frappés des absurdités qui abondent dans ces trinités payennes,



— 787 —

nous ne saurions admettre aucun rapprochement doctrinal entre
elles et la vraie Trinité chrétienne. Mais si M. Quiévreux éta-
blit des «analogies» entre ces monstruosités et la trinité qu'il
enseigne comme étant la trinité chrétienne, c'est un aveu et
une preuve que cette derniére n’est certainement pas chrétienne.

* Avew du méme théologien suv le naturalisme du surna-
turalisme. — Ce n’est pas un jeu de mots, M. Quiévreux rap-
pelle que, selon St. Justin, les Grecs et les Barbares qui ont
vécu ou qui vivent encore selon le Verbe sont chrétiens, il
cite Socrate, Héraclite, et leurs semblables; il explique que vivre
selon le Aoyos omsoucrizog, c'est vivre selon la raison déposée
comme un germe par Dieu dans les Ames; que cette formule
«exprime quasi adéquatement 1'universelle virtualité du chris-
tianisme avec celle de la grace; c'est la grande vue catholique
sur la grande idée de la Providence» (p. 99-100). Et N.-B.
« Quand nous appelons J.-C. le Logos divin, la Raison de Dieu,
nous ne faisons que lui appliquer la dénomination donnée 2
Mercure. Si on dit qu'il a été crucifié, en cela il ressemble a
ceux des fils de Jupiter qui ont eu des tourments a souffrir;
qu'tl est né d'une vierge, il a cela de commun avec Persée...»
(p. 100). C'est le naturaliter christiana de Tertullien. — En vé-
rité, c'est bien la peine de discuter a perte de vue, comme
on le fait & Rome, sur l'essence du surnaturel et de la grace,
si cette essence n’est autre que la raison naturelle, comme
I'enseignent St. Justin, Tertullien et M. Quiévreux.

* Aveux de Mgy Perviot sur '« ex cathedra». Dans «L'Ami
du clergé» du 11 juin, Mgr P. se montre trés éloigné des théo-
logiens qui pensent que les conditions de 'ex cathedra sont a
peu pres irréalisables, et des lors trés inoffensives. 11 dit, 1ui,
sans la moindre facon (et il est dans le vrai): «Le caractéere
d'enseignement ex cathedra n'est lié a aucune forme particu-
liere: le Souverain Pontife est souverainement libre d'employer
celle qu'il juge convenable; quand il a déclaré que telle doc-
trine doit étre tenue par 1'Eglise universelle, que telle vérité
doit étre admise, telle erreur condamnée, il n'y a pas a cher-
cher si la forme dont il s'est servi pour le dire est celle qu'’il
aurait di employer. Léon XIII exposant la doctrine catholique
que l'on doit admettre, Pie X exposant les erreurs modernistes



— 788 —

que l'on doit rejeter, parlent ex cathedra tout aussi bien que
Pie IX définissant solennellement le dogme de I'Immaculée
Conception ... Rien de plus simple alors que de constater si
le pape a parlé ex cathedra. A-t-il déclaré que l'on doit tenir
une doctrine (ou rejeter une erreur)? Si oui, il a parlé ex ca-
thedra,; sinon, il n'a pas parlé ex cathedra. Nous supposons
bien entendu que les autres conditions se vérifient, savoir:
qu'il s’agit de doctrine concernant la foi ou les moeeurs, et qu'il
parle comme Pasteur et Docteur de tous les chrétiens en vertu
de sa supréme autorité apostolique. Il y aura donc enseigne-
ment ex cathedra chaque fois que le pape, agissant en cette
qualité, aura déclaré que telle doctrine doit étre admise, telle
autre rejetée, soit qu’il formule sa pensée sous forme de sen-
tence canonique, avec ou sans les sanctions ordinaires, soit
qu’il se contente d'exposer la vérité en affirmant qu'on doit
l'admettre, ou l'erreur en affirmant qu'on doit la rejeter, avec
ou sans les qualifications théologiques des vérités ou des erreurs
particulieres. De 1a il suit que le pape parle ex cathedra quand
il définit solennellement un dogme, comme !'Immaculée Con-
ception; — quand il condamne des propositions déterminées
en leur appliquant en détail les qualifications qu’elles méritent,
comme l'a fait Pie VI pour les quatre-vingt-cinq propositions
du Synode de Pistoie; — quand il condamne des séries de
propositions sans qualifier chacune d’elles, mais en les quali-
fiant en bloc, comme 1'on fait Innocent XI pour les soixante-
huit propositions de Molinos et Clément XI pour les cent une
de Quesnel; — quand il condamne des séries de propositions
sans ajouter aucune qualification, comme Pie IX pour les
quatre-vingts propositions du Syllabus et Pie X pour les
soixante-cinq propositions du Décret Lamentabili; — quand il
expose des erreurs et leur oppose la vérité catholique, ou vice
versa, comme l'a fait Léon XIII dans ses Encycliques doctri-
nales sur les erreurs modernes, sur le mariage chrétien, sur
origine du pouvoir civil, sur la constitution chrétienne des
Etats, sur la liberté humaine, sur les principaux devoirs civils
des chrétiens, sur la condition des ouvriers, sur les rapports
de I'Eglise et de TI'Etat, sur l'étude de I'Ecriture sainte; —
quand il se contente d'enseigner la vérité catholique ou de
signaler et de décrire l'erreur, comme Pie X l'a fait contre le
Modernisme, »



— 789 —

¥ Aveu du Péve Hugon sur la causalité instrumentale dans
la production des miracles on de la grdce. — Ce savant Pére
enseigne dans le «Polybiblion> (mai 1908) que Jésus et Marie
concourent phyvsiquement a la production de toute grdce dans
le monde des ames. C'est une mariolatrie de la plus belle eau.
Un théologien de I'Eglise romaine trouve cette thése «assez
mal famée jusqu'a présent dans le monde apologétique »; et,
de plus, il déclare «déplaisant de voir une idée dogmatique
comme celle de la motion divine, mise au service d'un systéme
comme celui de la prémotion plhvsigue». Je le crois aisément,
car c'est de la pure machinerie.

* Nouwvel aven de M. Boudhinon suv U'dlévation de I'hostie,
— Dans notre « Revue» de juillet dernier (p. 577-578), j'ai déja
signalé un premier aveu de M. B. sur cet important sujet. En
voici un second, paru dans la «Revue du clergé francais» du
ler et du 15 juillet. Il résulte de documents du commencement
du XIII® siecle que «!’opinion d’aprés laquelle les paroles pro-
noncées sur le pain sont opératoires & l'instant méme, #'était
pas universellement recue », et qu'alors «on n'avait aucune idée
d’une élévation suivant immédiatement la consécration du pain».
« C'est a Paris, sous 1'épiscopat d'Eudes de Sully (1196-1208)
qu'on rencontre le premier décret synodal enjoignant aux
prétres de montrer aux peuples la sainte hostie» apreés les
paroles Hoc est corpus meumn. Et ce décret apparait comme
une protestation contre 1'opinion de ceux qui soutenaient
qu'apres ces paroles le pain n'était pas transsubstancié, et il
était «en opposition formelle avec la décision du pape régnant
Innocent III», lequel, considérant que la transsubstantiation était
doutense a ce moment, «n’aurait pu approuver une ostension
de l'hostie pour la faire adorer» avant la consécration du
calice. — Un résultat inattendu. «Peu de temps aprés que
I'élévation sous sa forme actuelle fut devenue d'un usage gé-
néral, la croyance se répandit que l'acte de regarder le corps
du Christ avait une valeur spéciale et quasi sacramentelle. »
D'oti toutes sortes d’abus, cris et bousculades. «La pire con-
séquence de cette dévotion mal entendue était que, pour un
grand nombre de gens grossiers et ignorants, la préoccupation
de voir l'hostie absorbait si bien leur action que /e reste de la
messe me lewr paraissait avoir awucune sovie d'imporiance.» La
communion spirituelle était reléguée aux oubliettes.



— 790 —

* Aueux, ou plutot confessions nouvelles, de M. Batiffol
sur leucharistie. — Nos lecteurs connaissent quelques-unes des
graves contradictions commises par cet auteur dans son vo-
lume sur le «réalisme eucharistique» (voir octobre 1903,
p- 661-686). Les critiques qui lui ont été adressées, auraient
dl, ce semble, le faire rentrer dans la voie de la vraie tradi-
tion et dans l'exacte intelligence du depositum fidei. 11 n'en est
rien. Son récent échec a 1'Institut de Toulouse, loin de le rap-
procher de la vérité historique, semble 'avoir déterminé a s'en
¢loigner davantage. Il a beau dire: « Nous historiens»; il n'est,
au fond, que dogmatiste, et sa facon d’entendre le dogme dé-
termine sa fagon d’entendre I'histoire. C'est un «historien» pri-
sonnier des dogmes romains.

Chose curieuse, il impute aux protestants, comme marque
caractéristique de leur hérésie, de ne voir dans l'eucharistie
qu'un sacrement «dont le concept se serait élaboré dans le
travail incohérent de onze siécles»?!). Or il ne voit pas que
c'est la précisément la notion qu’il a développée lui-méme
dans l'ouvrage sus-mentionné, L' Awmi du clergé le lui a repro-
ché en ces termes: «On nous présente le dogme de la pré-
sence réelle comme ayant progressé de l'indétermination au
réalisme, du réalisme a la doctrine de la conversion, de la
conversion a la transsubstantiation; c'est 14 une conception
purement rationaliste, appuyée sur une critique sans fondement
solide.» M. B. prétend que telle n’est pas sa théorie; mais
nous avons suffisamment constaté le contraire. Le seul pré-
texte sur lequel il prétend appuyer sa dénégation, c’est que,
déja dans le depositum fide: primitif, serait contenue d'une
maniére implicite la transsubstantiation. Loin d'en donner
I'ombre d'une preuve, il est obligé de convenir que les textes
des plus anciens Peres, des Justin, des Irénée, des Augustin,
etc., sont interprétés, méme par des théologiens catholiques-
romains, dans un sens opposé.

N'est-ce pas un fait que M. Rauschen a écrit: «On peut
a peine en appeler a la Didaché pour la présence réelle. . .
M. Hehn va trop loin quand il déclare que la Didaché suppose
indubitablement la foi & la présence réelle. Peut-étre M. Struck-
mann dit-il encore trop quand il dit que la Didacké voit dans

V) Revue du clergé francais, 1°7 septembre 1908, p. 514.



— 791 —

I'eucharistie plus qu'un symbole. Nous ferons mieux de dire:
Non liquet.» Et M. B., qui cite ce texte, ne le dément pas.

N'est-ce pas un fait que Justin a été tenu pour dyo-
physite, c’est-a-dire comme admettant la réalité du pain et du
vin dans l'eucharistie, non moins que la réalit¢ de la nature
humaine dans l'incarnation, donc aussi hostile & ce qu'on de-
vait appeler plus tard la transsubstantiation qu'au monophy-
sisme méme (p. 5336-537)? N’est-ce pas un fait qu'Irénée a pensé
de méme, et que, selon Bardenhewer, il a «a peine effleuré»
la question de la conversion (p. 537)? Méme sur Grégoire de
Nysse, M. B. écrit: «M. Rauschen et o7, nous sommes d’ac-
cord avec Srawley pour estimer que St.Gr. de Nysse enseigne
non pas une conversion par transsubstantiation, mais une sorte(!)
de transformation substantielle comme l'entendra un jour Du-
rand » (p. 538). Qu'est-ce que cette «sorte» de transformation
substantielle a la Durand, qui n'est pas la transsubstantiation ?
M. B. se dispense de l'expliquer malgré l'urgence!

Quel est le but de ce nouvel article de M. B.? Est-ce d’in-
sinuer que la présence eucharistique n'est pas une conversion
substantielle dans le sens aristotélicien, mais cependant réelle
et substantielle? que cette conversion est faite par 'anamnése
et non par l'épiclese? qu’elle implique un sacrifice réel et
objectif et non une simple représentation spirituelle du sacri-
fice réel et objectif de la croix? Il serait difficile de le dire,
tant cet article est flottant et peu précis. M. B. a beau prendre
les apparences d’'un magister qui régente M. Rauschen & chaque
page, son aplomb et son moi manquent de clarté. Les mots
de «conflation», d’«anamneése», d'«épiclese», qu’il voudrait
manifestement rendre savants, ne font guére que dissimuler le
vide de la pensée et le creux de ses arguments. Ce sont la
des artifices littéraires, purs sophismes, qui ne leurrent que
les naifs.

Tout d’abord, on est tenté de croire que M. B. ne veut
parler que de la «présence réelle»; c'est l'expression qu'il
emploie (p. 517, 518, 529). Ce n’est que plus loin qu'il pro-
nonce le mot «transsubstantiation»; et encore, au lieu de dire
que le pain et le vin sont «transsubstantiés», affecte-t-il de
dire qu'ils sont «eucharistiés» (p. 520); et comment? par la
priéve, o0 evyic et aussi xara usrafolir; et de cette usrafoly ou
métaphore, il fait une transsubstantiation! De tels {70opes ne



sont plus de la discussion. M. B. lui-méme n’en a-t-il pas le
soup¢on lorsqu'il écrit: «I1 y a 1a des problémes délicats d'in-
terprétation, que M. Rauschen signale plutdot qu'il ne les traite.
Du moins, il ne les supprime pas. Origéne, dit-il, a poussé son
spivitualisime si loin qu'il a spiritualis¢é méme le corps et le
sang du Christ dans l'eucharistie. Cette formule étonnera bien
des esprits, sans doute. Je ne la crois pas exacte. Le cas de
St. Augustin est plus complexe encore» (p. 522). M. B. mesure
le spiritualisme d’Origéne et d’Augustin, et il trouve qu'ils sont
allés trop loin! M. B. ne voit pas combien il est peu sérieux.

Plus loin, M. B. trouve que le verdict de M. Rauschen est
«lestement prononcé » et «sans démonstration a l'appui»; il
parle de «définition insuffisante», et il se demande si cette
définition insuffisante «ne révele pas une phase du développe-
ment du dogme de la conversion» (p. 336). Et c'est sur ces
insuffisances et ces interrogations qu'il construit ses élucu-
brations. Et avec cela, il a la prétention de faire rentrer de
tels «développements» dans le genuinus sensus des Ecritures
et de la tradition (p. 540); c'est ainsi, sans doute, que l'infail-
libilité du pape est U'épanouissement de la parole du Christ a
Pierre: Retire-toi de moi, Satan! que la transsubstantiation est
'« ¢largement » de la communion vraie que le Christ affirme
entre lui et le fidele!

M. B. a-t-il le sentiment qu'il se contredit lui-méme lors-
qu’il écrit: «Il suit de 14, peut-on dire avec Melchior Cano,
que le dogme de la conversion ou transsubstantiation #’a pas
de claive prenve dams I'Ecriture, au contraire du degme de la
présence réelle, qui en a d’évidentes. M. Rauschen le recon-
nait avec nous. Le cas est donc de ceux ou la Tradition sup-
pléera 'Ecriture» (p. 534). N'est-ce pas avouer formellement
que la transsubstantiation ne repose pas sur 'Ecriture? Et
alors, que devient la théorie du genuinus sensus?

M. B. avoue encore (p. 541-542): « Que l'erreur de la con-
substantiation ait été condamnée seulement an XIIT® siécle,
c’est un fait; que, antérieurement au XIII® siécle, l'erreur de
la consubstantiation ait eu des parfisans de bonmne foi, sans
que toutefois cette erreur ait jamais engagé I'Eglise, c’est un
fait. » M. B. reconnait aussi que le mot usrovoiwoi est un néo-
logisme créé pour traduive le mot transsubstantiatio,; qu'il
apparait pour la premiére fois dans la profession de foi de



— 793 —

Michel VIII Paléologue pour servir de formulaire a 'union des
deux Eglises; que le mot uerovoiwowe est donc d’origine latine
et dépendant du canon de Latran de 1215» (p. 533). Quant au
mot latin, M. B. avoue «qu’il a été prononcé pour la pre-
miere fois par Hildebert de Lavardin au début du XII® siecle »
‘p. 530).

Concluons qu’'aprés de tels aveux et de telles contradic-
tions, la thése romaine de la transsubstantiation n’est qu’une
pure logomachie.

ITI. — Deux articles des «Annales de philosophie
chrétienne ».

Il s'agit de la livraison d’aofit de la présente année, et
des articles intitulés: «La foi et la croyance en matiére reli-
gieuse », par V. Ermoni; et «L’histoire des religions et la mé-
thode sociologique », par O. Habert.

Le premier me semble de tout point remarquable par sa
clarté, sa juste définition des termes, sa précision, son esprit
de mesure et d'impartialité. C'est plaisir de lire des pages si
sagement pensées et si judicieusement écrites. L’auteur explique
l'activité psychologique de l'esprit et de la volonté; le double
role, nullement contradictoire, de ces deux facultés; l'influence
de T'une sur l'autre; l'équilibre de la conscience sous cette
double action de lumiere et de vie, de pensée et de sentiment,
de croyance et de foi. Il n'oublie pas le travail qui s'opeére
aussi dans la région inconsciente de 'ame. Il donne du pro-
testantisme une caractéristique trés exacte et trés fine, dans
laquelle apparaissent ses qualités et ses défauts; tout cela tracé
avec autant de justesse que de justice. De tels articles, si par-
faitement pondérateurs, devraient étre lus, relus, médités et
répandus. Avis aux chercheurs loyaux et indépendants, aux
sincéres amis de la vérité.

L’article de M. Habert est aussi tres utile; il répond a un
besoin urgent des esprits et de la situation actuelle. Quiconque
respire tant soit peu dans l'atmosphere théologique, sait toute
la place qu'occupe actuellement l'histoire des religions, ques-
tion qui touche aussi aux origines du christianisme. C'est de

Revue intern. de Théologie. Heft 64, 1908, 51



e Y04 ==

premier ordre. Or M. H. explique clairement quelques-unes
des conditions dans lesquelles ces études doivent se faire. Qu'il
me permette toutefois de regretter un exemple donné par lui
pour éclaircir ce qu’il appelle «l'application des lois sociales».
Il croit qu'il faut faire fructifier le dépot de la révélation; que,
dans ce dépot, se trouve linfaillibilité du pape; et, de plus,
que le livre «du Pape», de ]J. de Maistre, est un admirable
exemple de la fructification et du développement de la révé-
lation contenue dans le dépot primitif. Nos lecteurs connaissent
trop bien les enfantillages de cette thése naive pour qu’il soit
besoin de les leur signaler de nouveau; ils n'’ont qu'a se re-
porter & l'analyse du livre de M. Latreille sur cette matiére?).
A part ce petit paragraphe sans importance, 'article de M. H.
sera médité avec profit, E. M.

YY Revue int, de Th., juillet 1906, p, 582-588, et avril 1907, p. 315-320.




	Variétés

