
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 64

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 776

VARIÉTÉS.

I. — Un des buts de l'union des Eglises.

Lorsqu'on a voulu démontrer la nécessité, pour les Eglises
chrétiennes, de sortir de leur isolement, a fortiori de leurs
divisions et de leurs disputes, et de revenir à l'union, de
manière à rétablir l'unité de la grande Eglise chrétienne universelle,

on s'est généralement appuyé sur deux motifs, très
importants en effet: 1° la nécessité de mettre fin au scandale
que cet état de division et d'hostilité cause à la plupart des
chrétiens qui y réfléchissent ; 2° la beauté dont l'Eglise du
Christ jouirait aux yeux du monde, et l'édification que cette
fraternité générale produirait dans les esprits sérieux ; donc le
bien immense qui en résulterait partout.

Cette thèse est, certes, très juste, mais quelque vraie qu'elle
soit, elle est incomplète. Il est un autre but, non moins important,

à savoir: la force spirituelle que posséderait l'Eglise une,
pour faire front, en un faisceau compact, à l'ennemi, c'est-à-
dire à l'athéisme, au matérialisme, à l'indifférentisme, en un
mot à toutes les formes que prend l'erreur pour attaquer la
religion en général et le christianisme en particulier.

Tout chrétien clairvoyant aperçoit certainement la gravité
des attaques qui journellement sont dirigées contre l'existence
et la personnalité de Dieu, contre la création, contre la
Providence, contre la divinité du Christ, contre sa mission rédemptrice

et sanctificatrice, contre sa doctrine et sa morale, contre
la vie future et l'immortalité de l'âme. Que d'âmes sont ébranlées

par ces objections que des esprits instruits, emportés par
une fausse libre-pensée, s'appliquent à fortifier par mille
arguments spécieux C'est de ce côté que la véritable apologétique
chrétienne devrait diriger ses efforts pour arracher les
indifférents à leur torpeur et les sceptiques à leurs doutes. Au lieu



— 777 —

de cela, on perd son temps et ses forces, n'est-il pas vrai, à

prolonger des débats fatigants et inutiles, à renouveler des

arguties souvent plus chères que la vérité même. On évite
ainsi le gros de la vraie bataille, et l'on porte des secours
là où ils sont inutiles, n'étant plus ni compris ni même
nécessaires.

Il est à espérer que les théologiens, en voyant les Eglises
rétablies dans l'unité de la foi universelle et dans la charité
fraternelle, déploieraient toute leur activité à réfuter avec plus
de science les objections des adversaires, à faire ressortir
avec plus de lumière et de force la beauté des vrais dogmes,
à rapprocher les coeurs dans la pratique des vertus et des

œuvres chrétiennes. L'idée de réforme théologique et ecclésiastique

que chaque Eglise particulière renvoie volontiers à

ses voisines, cette idée serait mieux comprise : elle n'aurait
plus l'apparence d'un reproche adressé à chacune, mais d'un
noble effort auquel toutes devraient s'appliquer pour rendre
leur théologie plus claire, plus scientifique, plus convaincante,
leur prédication et leur propagande plus acceptables et plus
efficaces.

Les mêmes questions dogmatiques, exégétiques, morales,
etc., pourraient être mises à l'étude dans toutes les Eglises,
non plus pour s'observer, se critiquer et se combattre les unes
les autres, mais en vue de mieux grouper tous les efforts, toutes
les lumières, et de leur donner ainsi plus de poids et de

portée. Les expositions théologiques seraient partout plus
pacifiques, et partant plus acceptables à tous. C'est un fait que
les polémiques restent souvent stériles, même quand elles sont
dénuées de toute personnalité; avec l'union des Eglises, elles

perdraient tout caractère confessionnel et se concentreraient
sur les objections tirées des sciences, de la philosophie et de
l'histoire. Faites avec plus d'ampleur et de largeur, et à des

points de vue plus vastes, elles prendraient une importance
qu'elles ont perdue dans les querelles d'Eglise à Eglise.

Par exemple, nul n'ignore les graves objections dogmatiques

dirigées, dans le monde savant, contre la doctrine
trinitaire. Ne serait-il pas temps de leur accorder toute l'attention
qu'elles méritent? Au lieu de cela, les théologiens de chaque
Eglise, concentrés dans leur point de vue particulier et
confessionnel, se bornent généralement à leurs arguments tradi-

Revne intern, de Théologie. Heft 64, 1908. 50



— 778 —

tionnels et n'en sortent pas; leurs œillères les empêchent de

voir ce qui se passe et se dit en dehors de leurs écoles trop
étroites et trop fermées. L'union des Eglises loyalement et
largement pratiquée ferait tomber ces barrières scolastiques et
mettrait fin à ces polémiques de murs mitoyens. Tous seraient
forcés d'ouvrir leurs fenêtres et de regarder au delà. Ils
entendraient alors les objections qui viennent de partout; ils
verraient les procédés de critique usités aujourd'hui et désormais
inévitables. Ainsi se ferait une réforme théologique sérieuse,
profonde, capable enfin de produire quelque résultat utile. Ce

serait, sinon la fin de l'indifférentisme, du moins un coup
terrible porté à la libre-pensée antichrétienne.

On nous rendra cette justice que la « Revue internationale
de théologie », fondée en particulier en vue du but que je
signale, n'a cessé d'en poursuivre la réalisation. Hélas! elle s'est
heurtée à maintes difficultés, causées presque toutes par les

points de vue confessionnels d'autant plus déplorables qu'ils
semblent plus obstinés. Nous prions une fois de plus nos amis
de nous seconder dans cette tâche difficile: lumière, conseils,
études de théologie scientifique, abandon des anciens préjugés,
aveux des torts passés, généreux élans de foi et de fraternité,
rien ne sera de trop dans cet ordre d'idées et pour cette sainte
cause. E. Michaud.

IL — Nouveaux aveux ultramontains.
* Aveux sur le défaut d'unité dogmatique dans l'Eglise

romaine. — Nous insistons sur ce fait très important que
l'Eglise romaine est à un des tournants les plus graves de son
histoire, et que la papauté ne peut se maintenir qu'en dévorant

elle-même ses propres enfants. En voici de nouvelles

preuves: 1° dans le volume de M. Saltet, la Question Hersog-
Dupin (Paris, Lethielleux), 2° dans les articles publiés à cette
occasion par le P. Portalié dans les Etudes (des Jésuites de

Paris), 5 août et suiv. Nous y trouvons les tableaux suivants:
Premier tableau. Le P. Portalié ne craint pas de s'ériger

en grand justicier de la catholicité romaine. A l'en croire, M.

Loisy n'est qu'un « malheureux apostat » (p. 337), un « pauvre
apostat» (p. 343), «orgueilleux» (p. 343), coupable de
«dissimulation » (p. 345), « déshonoré » et « méprisé » (p. 356) ; son cas



— 779 —

est « la répétition de l'affaire Diana Vaughan » (p. 349) ; il « ne
croit même plus à Dieu » (p. 353). Prière de remarquer qu'il ne
s'agit pas ici de simples divergences d'opinions, mais bien de

négation des dogmes et de la «foi chrétienne» (p. 349). Après
M. Loisy, M. Turmel. Il est coupable de « grossièreté » (p. 338) ;

il a essayé de « déshonorer » les plus grands théologiens
catholiques, les Baronius, les Bellarmin, les Suarez, les Sfondrate,
les Mazzella, les Hurter (p. 339), en les accusant d'«un parti
pris de dissimulation et de falsification » (p. 340) ; il est
faussaire et calomniateur (p. 521); il «falsifie l'histoire et se moque
à la fois des documents et de ses lecteurs > (p. 535). M. Houtin
est accusé d'avoir suivi M. Hébert en adhérant publiquement
au congrès du protestantisme libéral de Genève (p. 342). M.
Le Roy est accusé de s'occuper des dogmes « pour les anéantir»

(p. 346). Demain, lui aussi, est attaqué (p. 347) et mis à

peu près sur le même pied que la « Revue d'histoire et de

littérature religieuses » ; ce sont « de tristes publications » (p. 350).
Les « Annales de philosophie chrétienne » de M. Laberthonnière
sont « déhonorées » (p. 347). M. Saintyves, auteur d'une grande
érudition, loin d'être réfuté, est accusé de « cynisme brutal »

(p. 348). M. Tyrrell, lui aussi, est accusé de «cynisme» (p. 344).

Bref, sont immolés Isidore Després, l'abbé Firmin, Jean de la
Rochelle, Jean Dalbret (auteur des Lettres romaines), Lenain,
Herzog, Dupin, Le Morin, Lefranc, Jean d'Alma, etc. (p. 343),

sans oublier les Wahrmund et les Schell (p. 356). Ce n'est pas
tout, M. Bricout lui-même, le timide directeur de la «Revue du

clergé français», est maintes fois pris à partie comme défenseur

de MM. Loisy et Turmel, et comparé à un « proconsul
romain » (p. 337). — Ce premier tableau montre combien sont
divisés dogmatiquement les théologiens romanistes actuels ; je
dis «romanistes», car, à part M. Hébert, aucun n'est sorti et
n'a voulu sortir de l'Eglise romaine, et ce n'est ni à M. Saltet
ni au P. Portalié qu'appartient le droit de les retrancher de

leur Eglise. En lisant ces longs articles de récriminations et
d'objurgations, on à l'impression que les « Etudes » non seulement

se considèrent comme ayant à peu près le monopole du

pur catholicisme, mais que bientôt seront évincées toutes les
Revues catholiques qui ne leur emboîtent pas le pas. Attendons.

Second tableau, beaucoup plus important que le précédent.
On y constate l'existence de deux catholicismes romains, ou



— 780 —

plutôt de deux catholicismes contraires dans le sein de l'Eglise
romaine. Uun (celui de l'école Loisy et Turmel) consiste à dire
que les dogmes actuels de l'Eglise romaine ne sont des dogmes
que parce que la papauté les a dogmatises; de fait, ils ne

peuvent se rattacher logiquement ni à l'Ecriture sainte ni à la
tradition catholique universelle, car les textes scripturaires et

patristiques sur lesquels on les appuie sont détournés de leur
vrai sens ; ils sont le résultat des superstitions des masses,
superstitions que les docteurs ont combattues, mais qui ont
finalement triomphé et que le magistère catholique dans la
personne du pape a définies et dogmatisées. Uautre (celui des

«Etudes») admet qu'en effet les dogmes romains actuels sont
tels parce que Rome, la seule autorité dogmatique de l'Eglise,
les a définis; mais elle soutient en même temps qu'ils sont
conformes aux Ecritures et à la Tradition catholique, en ce

sens que, s'ils n'apparaissent dans l'histoire qu'à une époque
plus ou moins tardive, ils existaient cependant à l'état latent
et implicite dans l'Ecriture et dans les Pères. — Entre ces deux-

écoles, le débat roule donc sur la science des textes et des

faits ; mais ce débat n'est plus un débat loyal, puisque Rome
excommunie, anathematise ceux qui ne pensent pas comme
elle, et puisque ses agents injurient au lieu de raisonner
scientifiquement et méthodiquement.

Pour nous, qui représentons un troisième catholicisme
(l'ancien), nous disons avec la seconde école que les vrais
dogmes catholiques doivent être enseignés par les Ecritures et

par la Tradition universelle ; mais nous soutenons avec la
première école que, de fait, les dogmes romains, loin d'être la
conséquence logique des Ecritures et de la Tradition universelle,

en sont la corruption. Contre les deux écoles, nous
soutenons, en outre, que le seul critérium catholique est le « quod
ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est», et non
pas la décision du pape ou de son concile. Tel était autrefois
ce qu'on appelle aujourd'hui avec tant de fracas le « magistère
doctrinal » il n'y en avait pas d'autre. Le Christ était le seul
Maître ; ses enseignements formels étaient les seuls dogmes ;

l'Eglise entière en était la dépositaire et la gardienne, rien de

plus. Tel est le vrai catholicisme; lui seul restera debout, et
les deux chimères romaines disparaîtront avec le temps,
dévorées l'une par l'autre, non pas en dépit de l'évolutionnisme



— 781 —

du naïf Newman, mais grâce à cet évolutionnisme destructeur.
Tu l'as voulu, George Dandin.

* Aveu de M. L. de Grand-maison sur le dogme comme
dépôt. — Dans la «Revue pratique d'apologétique» (15 juin),
M. de G. pose l'alternative suivante : La révélation étant une
communication de vérités, ces vérités doivent-elles être considérées
comme un fonds destiné à s'accroître progressivement sans
limite assignable, ou comme un trésor clos et scellé? C'est
cette seconde alternative qui est « la seule acceptable pour un
chrétien». L'idée de l'immutabilité du dogme domine dans toute
la tradition chrétienne. — Très bien. Mais alors que deviennent
toutes les évolutions et tous les accroissements du dogme
romain dans le cours des siècles? M. de G. ne les condamne-
t-il pas par cela même qu'il admet l'idée ancienne du dépôt-
dogmatique? Il essaie de se tirer d'embarras en disant qu'on
peut reconnaître l'existence d'un dépôt révélé et même une
règle doctrinale pour le déterminer, sans reconnaître pour cela
la délimitation exacte de ce dépôt; et selon M. de G., cette
délimitation exacte n'est pas encore faite A quoi le critique
des «Annales de philosophie chrétienne» (août 1908, p. 556)
réplique : « Si on a un dépôt dont l'existence est reconnue et
une règle doctrinale qui permet de le déterminer, comment
d'autre part ce dépôt peut-il n'être pas encore exactement
délimité » La contradiction est formelle. Mais il faut sauvegarder
la fabrique constante des nouveaux dogmes romains Immutabilité

du dogme, ainsi le veut le catholicisme ; évolution et
accroissement du dogme, ainsi le veut le romanisme. Et ce jeu
d'escamotage puéril émerveille les logiciens du papisme.

* Aveu du P. Aimé sur l'étendue de la liberté scientifique
à Rome. — Ce bon Père admet, dans les « Etudes franciscaines

» de juin dernier, que Pie X permet les recherches
scientifiques, même hardies, mais il ajoute aussitôt que les universités

où elles se font sont des « laboratoires » ; que l'atmosphère
de tout laboratoire est dangereuse, capiteuse, pour ceux qui
ne jouissent pas d'une bonne santé intellectuelle. Conclusion :

donc, pour éviter les explosions soit des flacons, soit des têtes,
nécessité de recourir constamment aux documents pontificaux
comme un thermomètre régulateur! Et ainsi le texte divin:



— 782 —

«Cherchez et vous trouverez », doit être interprété : «Cherchez
le mot d'ordre romain, et vous trouverez!»

* Aveux de M. l'abbé Carmé (diocèse d'Albi) au sujet du
pape Grégoire le Grand: — 1° M. Carmé reconnaît que ce

pape « a repoussé très vivement et à plusieurs reprises le titre
de patriarche œcuménique comme une usurpation sacrilège ;

qu'il a traité avec beaucoup de respect les patriarches
d'Antioche et d'Alexandrie, se plaisant à les proclamer comme lui
successeurs de St. Pierre» *). M. Carmé cherche à adoucir cet aveu
en disant que ce pape n'a rejeté que les titres prétentieux,
mais qu'il a conservé le sentiment de son autorité apostolique.
Illusion: puisqu'il a reconnu que les patriarches d'Antioche et
d'Alexandrie étaient comme lui successeurs de St. Pierre et
avaient par conséquent la même autorité. — 2° M. C. reconnaît

qu'on ne trouve pas dans les œuvres de ce pape « le
septénaire des sacrements», et que la notion commune de
sacrement ne l'a pas beaucoup intéressé8). — 3° Il accepte une
explication de M. Malvy, d'après laquelle le silence du pape
Grégoire au sujet de l'extrême-onction viendrait de ce que
cette onction aurait eu lieu peut-être au commencement de la
maladie en vue d'une guérison corporelle à obtenir, tandis que
le viatique était administré sans onction avant la mort. C'est
ingénieux, mais ne repose sur aucune preuve. — 4° Au sujet
de la distinction de la nature et de la grâce, M. C. s'exprime
ainsi: «St.Grégoire ne distingue point l'homme naturel, l'homme
philosophique de l'homme élevé par Dieu à l'état surnaturel
et déchu. Il ne s'arrête pas à ces spéculations ; il prend
simplement l'homme historique et décrit ses divers états. Ce n'est
que par induction qu'on découvre en sa doctrine une réelle
distinction entre ce qu'on appelle le debitum naturse et le
donum superadditum » 3). Ceci est très grave et montre que la
fameuse théorie de la distinction essentielle entre la nature et
la grâce était aussi inconnue à Grégoire qu'à Justin.-— 5° M. Carmé
reconnaît que la thèse de la science illimitée du Christ en
vertu de l'union hypostatique aboutit à l'eutychiarnsme; que le
Verbe ne communique à l'humanité du Christ ni l'omniscience,
ni la toute-puissance, ni l'impassibilité ; qu'entre les deux na-

J) Voir le Bulletin de lilt, eccles. (Toulouse), juin 1908, p, 206.

2) Ouvrage cité, p. 208. — 3) P. 209.



— 783 —

tures divine et humaine, il ne saurait y avoir aucune
communication d'attributs ou d'activités. Or Grégoire ne se serait pas
conformé à cette doctrine ; « et, ce qui est encore plus inquiétant,

il paraît bien communiquer à l'humanité du Christ la
toute-puissance du Verbe. Il y a là des imprécisions de

langage que l'historien doit constater chez St. Grégoire comme
chez d'autres Pères pour élucider la question de la science du
Christ dans la Tradition » x). Notons que le mot « imprécisions »

devrait être remplacé ici par le mot « hérésies », puisque l'euty-
chianisme a été déclaré hérésie. C'est une corruption positive
de la notion de l'incarnation.

* Aveux de M. Desdevises du Desert sur l'avenir de

l'Eglise romaine. — Dans la «Revue des cours» (9 juillet 1908,

p. 832-835), on lit: «Il est vrai, et incontestablement vrai, de
dire qu'entre le catholicisme du Syllabus et de l'infaillibilité et
la liberté il existe une antinomie irréductible et absolue. Ces
choses s'excluent mutuellement.

L'infaillibilisme prend, chaque jour, sous nos yeux, un
caractère plus tranchant et plus alarmant. Il entend maintenir
tous les dogmes, et il a le droit légal d'ajouter indéfiniment
de nouveaux dogmes aux dogmes déjà reconnus. On l'accuse
avec raison « de vouloir tuer les idées à coups de bâton »

(A. Loisy). Ses décisions n'inspirent d'ailleurs aucune confiance
aux savants, car elles méconnaissent les résultats les plus
indiscutables de la philologie et de l'exégèse. Un des maîtres de

l'histoire religieuse écrivait l'an dernier à l'un de nos amis :

« Je ne nie pas la possibilité de la foi, ce qui serait absurde
«puisqu'elle existe; je nie seulement qu'elle puisse se fonder
« sur des faits historiquement solides et sans suppléer par l'ima-
« gination à la pauvreté des certitudes. Loisy me paraît avoir,
« la mort dans l'âme, dit les mots définitifs sur la question.
« L'immense domaine métaphysique reste ouvert à la foi ; celui
« de l'histoire lui est fermé. Il est impossible d'aboutir à une
« autre conclusion, quand on écoute parler les textes, sans
« essayer de leur faire dire ce qu'ils ignorent. Entreprendre
« de justifier un dogme quelconque par des arguments histo-
« riques est une duperie, à laquelle peut seule se laisser prendre

') P. 2IO.



— 784 .—

« la prodigieuse naïveté monovisuelle d'un catholique. Les pro-
« testants, qui voient mieux le péril, s'en gardent avec un soin
« de plus en plus prudent, et ils ont bien raison. L'exégèse ne
« donne pas des certitudes historiques ; mais elle pose d'iné-
« branlables négations dogmatiques, parmi lesquelles le croyant
« ne peut que s'égarer, s'il est aveugle, ou désespérer, s'il voit
« clair. St. Paul, qui a prévu bien des choses, pourrait bien
« avoir entrevu cet inconvénient de la science du dehors, quand
« il a recommandé aux fidèles de la fuir. La paix de l'âme est
« à ce prix, strictement. J'entends la paix de l'âme de celui qui
« peut réfléchir. »

Le Syllabus est tout aussi inconciliable que l'infaillibilisme
avec la mentalité française moderne. Espérer que le Syllabus
pourra devenir, un jour, la règle de conduite des Français
est une espérance tout à fait vaine; c'est là une de ces choses

rares, dont on peut dire ci priori qu'elles sont impossibles...
Le catholicisme (romain) est une des religions les plus

nuisibles, parce qu'une des plus antinaturelles, antiraisonnables,
antiprogressistes. Plus que toute autre, il continue à tenir dans
la résignation, dans la nuit et dans la misère l'humanité hébétée
et souffrante. C'est plus qu'il n'en faut pour légitimer, pour
glorifier plutôt les efforts de ceux qui le combattent par les

armes de la persuasion, les seules qui soient permises et efficaces.
A l'Etat, nous ne demandons qu'une chose, c'est qu'il supprime
à l'ennemi les privilèges légaux dont il jouit indûment et dont
il se soutient. Et, quand on en sera là, la campagne devra
continuer encore par les moyens permis, par ia propagande et

par la presse...
Le libéralisme, qui est l'âme de la civilisation moderne

et l'instrument indispensable du progrès, ne reculera certainement

pas devant l'anathème du pontife romain, et il faut bien
se dire qu'il a pour lui l'immense majorité des penseurs de

toutes les nations civilisées.
La lutte ne peut finir que par la défaite du Syllabus et de

l'infaillibilisme, qui entraînera avec elle la ruine du pontificat
romain, ou par l'abandon du Syllabus et de l'infaillibilisme par
le pontificat lui-même, converti au progrès, au libéralisme et
à la civilisation.

La ruine du pontificat romain, nous ne voulons pas la
prévoir; quoiqu'une révolution italienne puisse, quelque jour, rendre



— 785 —

impossible le maintien du Saint-Siège à Rome et changer ainsi
le caractère de la monarchie ecclésiastique, même reconstituée
ailleurs.

Un changement dans l'attitude du pontificat romain paraît
aujourd'hui bien improbable, mais n'est nullement impossible.
On peut le prévoir logiquement, et on doit le désirer...

On a dit qu'il y aurait quelque chose de changé dans le
monde le jour où un cardinal américain, anglais, allemand, ou
même français, parviendrait au suprême pontificat, et c'est là
une incontestable vérité. On voit tous les jours la différence
qui peut exister entre un pape italien et un autre pape italien ;

que serait-ce si, au lieu de voir le cardinal Sarto succéder au
cardinal Pecci, on allait voir un Gibbons ou un Ireland s'asseoir
sur la chaire de St. Pierre? Cette éventualité ne s'est pas encore
réalisée ; elle peut se réaliser, elle se réalisera très probablement

un jour ou l'autre.
Il est bien certain qu'il n'y a pas unanimité absolue dans

le Sacré Collège ; que cette assemblée a ses réactionnaires et
ses libéraux, et rien ne dit que l'élément réactionnaire soit destiné

à l'emporter toujours ; il a déjà subi, avec Léon XIII,
une éclipse de vingt-cinq ans; il a repris le pouvoir, mais
il peut le reperdre de nouveau, et un pontife, plus hardi
encore que Léon XIII, peut rouvrir devant l'Eglise la voie,
actuellement fermée, du libéralisme, du progrès et de la
civilisation. Assurément, ce jour-là, l'infaillibilisme et le Syllabus
resteront bien gênants, bien encombrants, et il n'est pas à

croire que le Saint-Siège puisse jamais les désavouer
solennellement ; mais il pourra les considérer comme des
ornements hors d'usage, et les reléguer respectueusement dans

quelque coffre-fort dont on aura soin de perdre la clef. On
n'en parlera plus; on fera le silence sur ces erreurs d'un
jour, comme on l'a fait sur bien d'autres choses, même au
Vatican.

Nous avouons souhaiter ardemment que cette révolution
pacifique s'accomplisse, parce qu'elle marquera la victoire du
catholicisme libéral, si cruellement persécuté jusqu'ici, et le
seul viable désormais. » — Très bien.

* Aveux de M. C. Quiévreux sur la Trinité:
1° Tandis que nombre de critiques, philosophes et théologiens,

voient les colossales divergences et même les formi-



-- 786 —

dables oppositions qui existent entre les trinités payennes et
la véritable trinité chrétienne, M. Quiévreux cherche, au
contraire, à montrer les analogies. Voici quelques-uns des
rapprochements faits par lui («Revue du clergé français», 1er juillet

1908):
« D'après Théodoret, Celui que nous appelons le Père,

Platon l'appelle Souverain Bien ; notre Verbe est chez lui 17«-

telligence, et il appelle âme du monde cette force que les
divines Ecritures nomment Saint-Esprit » (p. 102) — «St. Thomas
concède que les philosophes venus avant lui ont connu
certains attributs essentiels qui sont appropriés aux personnes,
comme la puissance au Père, la sagesse au Fils, la bonté à

l'Esprit-Saint » (p. 103). — D'après V. Duruy, « Phiion a
développé la théorie du Dieu triple et unique que l'Egypte, la
Chaldée, la Perse, l'Inde, la Grèce pélasgique et la Gaule
avaient adoré». D'après Rohrbacher, «cette notion de trinité
en Dieu, nous la trouvons également, quoique moins exacte,
dans l'Inde, dans l'Egypte et dans la Grèce. Auraient-ils tort
tous les deux?-» (p. 105). — «Le Dieu des Egyptiens est à la
fois le père, la mère et le fils de Dieu Le culte d'Osiris
triompha bientôt de tous sous la triple figure d'Osiris, d'Isis
et d'Horus » (p. 106). — « Dans l'Inde, la trinité de Brahma
Dieu créateur, Vishnou Dieu conservateur, Siva Dieu destructeur...

Nous croyons que les confuses notions des Livres indous
ne sont point absolument opposées à quelque idée de notre
Trinité» (p. 107). — En Grèce, Zeus, Poséidon, Hades. En
Gaule, les représentations tricéphaliques (p. 108).

2° Bien plus, M. Quiévreux enseigne que ces trinités
payennes émanent d'une révélation primitive (p. 109). «Notre
thèse est celle-ci : D'une façon quelconque, l'humanité a
toujours cru au mystère divin, au mystère trine... Donc la
conclusion s'impose: Dieu, en se révélant comme fin surnaturelle,
s'est révélé aussi surnatur-elientent, c'est-à-dire au moins dans

quelque intention trinitaire» (p. 111-112).
3° Or, si ces notions trinitaires payennes font partie d'une

révélation divine, primitive, surnaturelle, il est clair qu'elles
ont concouru à la formation de la doctrine trinitaire chrétienne,
qui ainsi n'en serait que l'évolution explicite. Or, qui ne voit
toute la gravité de cette conséquence? Pour nous, qui sommes
frappés des absurdités qui abondent dans ces trinités payennes,



— 787 —

nous ne saurions admettre aucun rapprochement doctrinal entre
elles et la vraie Trinité chrétienne. Mais si M. Quiévreux établit

des «analogies» entre ces monstruosités et la trinité qu'il
enseigne comme étant la trinité chrétienne, c'est un aveu et
une preuve que cette dernière n'est certainement pas chrétienne.

* Aveu du même théologien sur le naturalisme du
surnaturalisme. — Ce n'est pas un jeu de mots. M. Quiévreux
rappelle que, selon St. Justin, les Grecs et les Barbares qui ont
vécu ou qui vivent encore selon le Verbe sont chrétiens; il
cite Socrate, Heraclite, et leurs semblables; il explique que vivre
selon le Xoyoç Gasg^cixixoc, c'est vivre selon la raison déposée
comme un germe par Dieu dans les âmes; que cette formule
« exprime quasi adéquatement l'universelle virtualité du
christianisme avec celle de la grâce ; c'est la grande vue catholique
sur la grande idée de la Providence» (p. 99-100). Et N.-B.
« Quand nous appelons J.-C. le Logos divin, la Raison de Dieu,
nous ne faisons que lui appliquer la dénomination donnée à
Mercure. Si on dit qu'il a été crucifié, en cela il ressemble à

ceux des fils de Jupiter qui ont eu des tourments à souffrir;
qu'il est né d'une vierge, il a cela de commun avec Persée...»
(p. 100). C'est le naturaliter Christiana de Tertullien. — En
vérité, c'est bien la peine de discuter à perte de vue, comme
on le fait à Rome, sur l'essence du surnaturel et de la grâce,
si cette essence n'est autre que la raison naturelle, comme
l'enseignent St. Justin, Tertullien et M. Quiévreux.

* Aveux de Mgr Perriot sur /'« ex cathedra ». Dans «L'Ami
du clergé » du 11 juin, Mgr P. se montre très éloigné des
théologiens qui pensent que les conditions de Yex cathedra sont à

peu près irréalisables, et dès lors très inoffensives. Il dit, lui,
sans la moindre façon (et il est dans le vrai) : « Le caractère
d'enseignement ex cathedra n'est lié à aucune forme particulière

: le Souverain Pontife est souverainement libre d'employer
celle qu'il juge convenable; quand il a déclaré que telle
doctrine doit être tenue par l'Eglise universelle, que telle vérité
doit être admise, telle erreur condamnée, il n'y a pas à chercher

si la forme dont il s'est servi pour le dire est celle qu'il
aurait dû employer. Léon XIII exposant la doctrine catholique
que l'on doit admettre, Pie X exposant les erreurs modernistes



— 788 —

que l'on doit rejeter, parlent ex cathedra tout aussi bien que
Pie IX définissant solennellement le dogme de l'Immaculée
Conception Rien de plus simple alors que de constater si
le pape a parlé ex cathedra. A-t-il déclaré que l'on doit tenir
une doctrine (ou rejeter une erreur)? Si oui, il a parlé ex
cathedra; sinon, il n'a pas parlé ex cathedra. Nous supposons
bien entendu que les autres conditions se vérifient, savoir :

qu'il s'agit de doctrine concernant la foi ou les mœurs, et qu'il
parle comme Pasteur et Docteur de tous les chrétiens en vertu
de sa suprême autorité apostolique. Il y aura donc enseignement

ex cathedra chaque fois que le pape, agissant en cette
qualité, aura déclaré que telle doctrine doit être admise, telle
autre rejetée, soit qu'il formule sa pensée sous forme de
sentence canonique, avec ou sans les sanctions ordinaires, soit
qu'il se contente d'exposer la vérité en affirmant qu'on doit
l'admettre, ou l'erreur en affirmant qu'on doit la rejeter, avec
ou sans les qualifications théologiques des vérités ou des erreurs
particulières. De là il suit que le pape parle ex cathedra quand
il définit solennellement un dogme, comme l'Immaculée
Conception; — quand il condamne des propositions déterminées
en leur appliquant en détail les qualifications qu'elles méritent,
comme l'a fait Pie VI pour les quatre-vingt-cinq propositions
du Synode de Pistoie; — quand il condamne des séries de

propositions sans qualifier chacune d'elles, mais en les qualifiant

en bloc, comme l'on fait Innocent XI pour les soixante-
huit propositions de Molinos et Clément XI pour les cent une
de Quesnel ; — quand il condamne des séries de propositions
sans ajouter aucune qualification, comme Pie IX pour les

quatre-vingts propositions du Syllabus et Pie X pour les

soixante-cinq propositions du Décret Lamentabili; — quand il
expose des erreurs et leur oppose la vérité catholique, ou vice
versa, comme l'a fait Léon XIII dans ses Encycliques doctrinales

sur les erreurs modernes, sur le mariage chrétien, sur
l'origine du pouvoir civil, sur la constitution chrétienne des

Etats, sur la liberté humaine, sur les principaux devoirs civils
des chrétiens, sur la condition des ouvriers, sur les rapports
de l'Eglise et de l'Etat, sur l'étude de l'Ecriture sainte; —
quand il se contente d'enseigner la vérité catholique ou de

signaler et de décrire l'erreur, comme Pie X l'a fait contre le
Modernisme. »



— 789 —

* Aveu du Père Hugon sur la causalité instrumentale dans
la production des miracles ou de la grâce. — Ce savant Père
enseigne dans le « Polybiblion » (mai 1908) que Jésus et Marie
concourent physiquement à la production de toute grâce dans
le monde des âmes. C'est une mariolâtrie de la plus belle eau.
Un théologien de l'Eglise romaine trouve cette thèse « asses
mal famée jusqu'à présent dans le monde apologétique » ; et,
de plus, il déclare « déplaisant de voir une idée dogmatique
comme celle de la motion divine, mise au service d'un système
comme celui de la prémotion physique». Je le crois aisément,
car c'est de la pure machinerie.

* Nouvel aveu de M. Boudhinon sur l'élévation de l'hostie.
— Dans notre « Revue » de juillet dernier (p. 577-578), j'ai déjà
signalé un premier aveu de M. B. sur cet important sujet. En
voici un second, paru dans la «Revue du clergé français » du
Ie'' et du 15 juillet. 11 résulte de documents du commencement
du XIIIe siècle que «l'opinion d'après laquelle les paroles
prononcées sur le pain sont opératoires à l'instant même, n'était
pas universellement reçue», et qu'alors « on n'avait aucune idée
d'une élévation suivant immédiatement la consécration du pain».
«C'est à Paris, sous l'épiscopat d'Eudes de Sully (1196-1208)
qu'on rencontre le premier décret synodal enjoignant aux
prêtres de montrer aux peuples la sainte hostie » après les

paroles Hoc est corpus meum. Et ce décret apparaît comme
une protestation contre l'opinion de ceux qui soutenaient
qu'après ces paroles le pain n'était pas transsubstciucié ; et il
était « en opposition formelle avec la décision du pape régnant
Innocent III», lequel, considérant que la transsubstantiation était
douteuse à ce moment, « n'aurait pu approuver une ostension
de l'hostie pour la faire adorer » avant la consécration du
calice. — Un résultat inattendu. «Peu de temps après que
l'élévation sous sa forme actuelle fut devenue d'un usage
général, la croyance se répandit que l'acte de regarder le corps
du Christ avait une valeur spéciale et quasi sacramentelle. »

D'où toutes sortes d'abus, cris et bousculades. « La pire
conséquence de cette dévotion mal entendue était que, pour un
grand nombre de gens grossiers et ignorants, la préoccupation
de voir l'hostie absorbait si bien leur action que le reste de la
messe ne leur paraissait avoir aucune sorte d'importance. » La
communion spirituelle était reléguée aux oubliettes.



— 790 —

* Aveux, ou plutôt confessions nouvelles, de M. Batiffol
sur l'eucharistie. — Nos lecteurs connaissent quelques-unes des

graves contradictions commises par cet auteur dans son
volume sur le «réalisme eucharistique» (voir octobre 1905,

p. 661-686). Les critiques qui lui ont été adressées, auraient
dû, ce semble, le faire rentrer dans la voie de la vraie tradition

et dans l'exacte intelligence du depositimi fidei. Il n'en est
rien. Son récent échec à l'Institut de Toulouse, loin de le
rapprocher de la vérité historique, semble l'avoir déterminé à s'en
éloigner davantage. Il a beau dire : « Nous historiens » ; il n'est,
au fond, que dogmatiste, et sa façon d'entendre le dogme
détermine sa façon d'entendre l'histoire. C'est un « historien»
prisonnier des dogmes romains.

Chose curieuse, il impute aux protestants, comme marque
caractéristique de leur hérésie, de ne voir dans l'eucharistie
qu'un sacrement « dont le concept se serait élaboré dans le
travail incohérent de onze siècles»1). Or il ne voit pas que
c'est là précisément la notion qu'il a développée lui-même
dans l'ouvrage sus-mentionné. h'Ami du clergé le lui a reproché

en ces termes : « On nous présente le dogme de la
présence réelle comme ayant progressé de l'indétermination au
réalisme, du réalisme à la doctrine de la conversion, de la
conversion à la transsubstantiation ; c'est là une conception
purement rationaliste, appuyée sur une critique sans fondement
solide. » M. B. prétend que telle n'est pas sa théorie ; mais
nous avons suffisamment constaté le contraire. Le seul
prétexte sur lequel il prétend appuyer sa dénégation, c'est que,
déjà dans le depositimi fidei primitif, serait contenue d'une
manière implicite la transsubstantiation. Loin d'en donner
l'ombre d'une preuve, il est obligé de convenir que les textes
des plus anciens Pères, des Justin, des Irénée, des Augustin,
etc., sont interprétés, même par des théologiens catholiques-
romains, dans un sens opposé.

N'est-ce pas un fait que M. Rauschen a écrit : « On peut
à peine en appeler à la Didaché pour la présence réelle
M. Hehn va trop loin quand il déclare que la Didaché suppose
indubitablement la foi à la présence réelle. Peut-être M. Struckmann

dit-il encore trop quand il dit que la Didaché voit dans

') Revue du clergé français, Ier septembre 1908, p. 514.



— 791 —

l'eucharistie plus qu'un symbole. Nous ferons mieux de dire :

Non liquet. » Et M. B., qui cite ce texte, ne le dément pas.
N'est-ce pas un fait que Justin a été tenu pour dyo-

physite, c'est-à-dire comme admettant la réalité du pain et du
vin dans l'eucharistie, non moins que la réalité de la nature
humaine dans l'incarnation, donc aussi hostile à ce qu'on
devait appeler plus tard la transsubstantiation qu'au monophysisme

même (p. 536-537)? N'est-ce pas un fait qu'Irénée a pensé
de même, et que, selon Bardenhewer, il a « à peine effleuré »

la question de la conversion (p. 537)? Même sur Grégoire de

Nysse, M. B. écrit: «M. Rauschen et moi, nous sommes d'accord

avec Srawley pour estimer que St. Gr. de Nysse enseigne
non pas une conversion par transsubstantiation, mais une sorte
de transformation substantielle comme l'entendra un jour
Durand » (p. 538). Qu'est-ce que cette « sorte » de transformation
substantielle à la Durand, qui n'est pas la transsubstantiation
M. B. se dispense de l'expliquer malgré l'urgence!

Quel est le but de ce nouvel article de M. B.? Est-ce
d'insinuer que la présence eucharistique n'est pas une conversion
substantielle dans le sens aristotélicien, mais cependant réelle
et substantielle que cette conversion est faite par l'anamnèse
et non par l'épiclèse? qu'elle implique un sacrifice réel et
objectif et non une simple représentation spirituelle du sacrifice

réel et objectif de la croix? Il serait difficile de le dire,
tant cet article est flottant et peu précis. M. B. a beau prendre
les apparences d'un magister qui régente M. Rauschen à chaque
page, son aplomb et son moi manquent de clarté. Les mots
de «conflation», d'«anamnèse», d'« épiclèse», qu'il voudrait
manifestement rendre savants, ne font guère que dissimuler le
vide de la pensée et le creux de ses arguments. Ce sont là
des artifices littéraires, purs sophismes, qui ne leurrent que
les naïfs.

Tout d'abord, on est tenté de croire que M. B. ne veut
parler que de la « présence réelle » ; c'est l'expression qu'il
emploie (p. 517, 518, 529). Ce n'est que plus loin qu'il
prononce le mot « transsubstantiation » ; et encore, au lieu de dire
que le pain et le vin sont « transsubstantiés », affecte t-il de

dire qu'ils sont «eucharisties» (p. 520); et comment? par la
prière, ai svyi'ç et aussi xuxà fisxaßoXr,v ; et de cette \xsxaßoXrt ou

métaphore, il fait une transsubstantiation De tels tropes ne



-- 792 —

sont plus de la discussion. M. B. lui-même n'en a-t-il pas le

soupçon lorsqu'il écrit : « Il y a là des problèmes délicats
d'interprétation, que M. Rauschen signale plutôt qu'il ne les traite.
Du moins, il ne les supprime pas. Origene, dit-il, a poussé son
spiritualisme si loin qu'il a spiritualise même le corps et le

sang du Christ dans l'eucharistie. Cette formule étonnera bien
des esprits, sans doute. Je ne la crois pas exacte. Le cas de

St.Augustin est plus complexe encore» (p. 522). M. B. mesure
le spiritualisme d'Origène et d'Augustin, et il trouve qu'ils sont
allés trop loin M. B. ne voit pas combien il est peu sérieux.

Plus loin, M. B. trouve que le verdict de M. Rauschen est
« lestement prononcé » et « sans démonstration à l'appui » ; il
parle de «définition insuffisante», et il se demande si cette
définition insuffisante « ne révèle pas une phase du développement

du dogme de la conversion» (p. 536). Et c'est sur ces
insuffisances et ces interrogations qu'il construit ses
élucubrations. Et avec cela, il a la prétention de faire rentrer de

tels « développements » dans le genuinus sensus des Ecritures
et de la tradition (p. 540) ; c'est ainsi, sans doute, que l'infaillibilité

du pape est Y épanouissement de la parole du Christ à

Pierre: Retire-toi de moi, Satan! que la transsubstantiation est
1'« élargement » de la communion vraie que le Christ affirme
entre lui et le fidèle

M. B. a-t-il le sentiment qu'il se contredit lui-même lorsqu'il

écrit: «Il suit de là, peut-on dire avec Melchior Cano,
que le dogme de la conversion ou transsubstantiation n'a pas
de claire preuve dans l'Ecriture, au contraire du dogme de la
présence réelle, qui en a d'évidentes. M. Rauschen le reconnaît

avec nous. Le cas est donc de ceux où la Tradition
suppléera l'Ecriture» (p. 534). N'est-ce pas avouer formellement
que la transsubstantiation ne repose pas sur l'Ecriture? Et
alors, que devient la théorie du genuinus sensus?

M. B. avoue encore (p. 541-542): «Que l'erreur de la con-
substantiation ait été condamnée seulement au XIII" siècle,
c'est un fait; que, antérieurement au XIIIe siècle, l'erreur de

la consubstantiation ait eu des partisans de bonne foi, sans
que toutefois cette erreur ait jamais engagé l'Eglise, c'est un
fait. » M. B. reconnaît aussi que le mot /.isxovGioiGiç est un
néologisme créé pour traduire le mot transsubstantiatio ; qu'il
apparaît pour la première fois dans la profession de foi de



— 793 —

Michel Vili Paléologue pour servir de formulaire à l'union des
deux Eglises; que le mot ^isxovgîwgiç est donc d'origine latine
et dépendant du canon de Latran de 1215» (p. 533). Quant au
mot latin, M. B. avoue « qu'il a été prononcé pour la
première fois par Hildebert de Lavardin au début du XIIe siècle »

p. 530).
Concluons qu'après de tels aveux et de telles contradictions,

la thèse romaine de la transsubstantiation n'est qu'une
pure logomachie.

III. — Deux articles des « Annales de philosophie
chrétienne».

Il s'agit de la livraison d'août de la présente année, et
des articles intitulés: «La foi et la croyance en matière
religieuse», par V. Ermoni; et «L'histoire des religions et la
méthode sociologique », par O. Habert.

Le premier me semble de tout point remarquable par sa

clarté, sa juste définition des termes, sa précision, son esprit
de mesure et d'impartialité. C'est plaisir de lire des pages si

sagement pensées et si judicieusement écrites. L'auteur explique
l'activité psychologique de l'esprit et de la volonté; le double
rôle, nullement contradictoire, de ces deux facultés ; l'influence
de l'une sur l'autre; l'équilibre de la conscience sous cette
double action de lumière et de vie, de pensée et de sentiment,
de croyance et de foi. Il n'oublie pas le travail qui s'opère
aussi dans la région inconsciente de l'âme. Il donne du
protestantisme une caractéristique très exacte et très fine, dans
laquelle apparaissent ses qualités et ses défauts ; tout cela tracé
avec autant de justesse que de justice. De tels articles, si
parfaitement pondérateurs, devraient être lus, relus, médités et

répandus. Avis aux chercheurs loyaux et indépendants, aux
sincères amis de la vérité.

L'article de M. Habert est aussi très utile ; il répond à un
besoin urgent des esprits et de la situation actuelle. Quiconque
respire tant soit peu dans l'atmosphère théologique, sait toute
la place qu'occupe actuellement l'histoire des religions, question

qui touche aussi aux origines du christianisme. C'est de

Revue intern, de Théologie. Heft 04, 190S. 51



— 794 —

premier ordre. Or M. H. explique clairement quelques-unes
des conditions dans lesquelles ces études doivent se faire. Qu'il
me permette toutefois de regretter un exemple donné par lui
pour éclaircir ce qu'il appelle « l'application des lois sociales».
Il croit qu'il faut faire fructifier le dépôt de la révélation; que,
dans ce dépôt, se trouve l'infaillibilité du pape; et, de plus,
que le livre « du Pape », de J. de Maistre, est un admirable
exemple de la fructification et du développement de la
révélation contenue dans le dépôt primitif. Nos lecteurs connaissent
trop bien les enfantillages de cette thèse naïve pour qu'il soit
besoin de les leur signaler de nouveau ; ils n'ont qu'à se

reporter à l'analyse du livre de M. Latreille sur cette matière1).
A part ce petit paragraphe sans importance, l'article de M. H.
sera médité avec profit. E. M.

') Revue int. de Th., juillet 1906, p. 582-588, et avril 1907, p, 315-320.


	Variétés

