
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 64

Artikel: Ist der Ehestand eines altkatholischen Bischofs vereinbar mit der
Ausübung des Bischofsamtes und steht er im Einklang mit der
Kirchendisziplin der ersten christlichen Jahrhunderte?

Autor: Richterich, Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403717

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403717
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 740

Ist der Ehestand eines altkatholischen Bischofs
vereinbar mit der Ausübung des Bischofsamtes

und steht er im Einklang mit der
Kirchendisziplin der ersten christlichen
Jahrhunderte

Die Beantwortung dieser Frage ist zeitgemäss im
Hinblick auf ein Ereignis, das sich unlängst abspielte. Am 28. April
1908 wurde in der Kirche St. Gertrud zu Utrecht unter
Zustimmung der vereinigten altkatholischen Bischöfe die bischöfliche

Konsekration an dem von den englischen Altkatholiken
ernannten verheirateten Priester Herrn Arnold Harris Mathew
vollzogen. Konsekrator war der hochwürdige Herr Erzbischof
von Utrecht; es assistierten die Bischöfe von Deventer, Haarlem
und Bonn. Ausserdem waren dreizehn Pfarrer zur Teilnahme
an dem feierlichen Akte erschienen. Herr Mathew ist der erste
Priester, dessen Verheiratung kein Hindernis geboten hätte für
den Empfang der Bischofsweihe in der altkatholischen
Kirchengemeinschaft. Die bisherigen Innehaber der altkatholischen
Bischofswürde waren oder sind ledigen Standes.

In seiner im Jahre 1876 erschienenen Schrift: Der Zölibatszwang

und dessen Aufhebung, gewürdigt von Dr. Joh. Friedrich
von Schulte, Professor der Rechte, kam dieser hervorragende
und bedeutendste Laienführer des deutschen Altkatholizismus
auf Grund der historischen Entwicklung des Priesterzölibates
zu folgenden Schlüssen:

1. Zum Bischof ist nur ein unverheirateter, beziehungsweise
verwitweter Priester zu weihen, der nur einmal verheiratet
gewesen ist. Der Bischof, welcher heiratete, hätte sein
bischöfliches Amt aufzugeben.

2. Zu Priestern dürfen Personen geweiht werden, welche in
einer ersten Ehe leben.



— 741 —

3. Unverheiratete Priester dürfen eine Ehe, jedoch nur ein¬

mal schüessen.
Die zweite christkatholische Nationalsynode der Schweiz

vom 7. und 8. Juni 1876 in Ölten, an welcher 108 Laien und
54 Geistliche teilnahmen, billigte einstimmig folgenden Reformantrag:

„Die Fähigkeit zur Bekleidung geistlicher Amtsstellen
ist nicht davon abhängig, ob der betreffende Priester
verheiratet oder unverheiratet ist."

Die fünfte Synode der Altkatholiken des deutschen Reiches,
gehalten zu Bonn am 12., 13. und 14. Juni 1878, an welcher
100 Mitglieder sich beteiligten, nahm mit 75 Stimmen folgenden

Antrag an:
„In Erwägung:

1. dass der Priesterzölibat nicht dogmatischen, sondern nur
disziplinaren Charakter hat,

2. dass die sogenannten Zölibatsgesetze als Gesetze mit dem
Geiste des Evangeliums und folglich auch mit dem Geiste
der katholischen Kirche nicht im Einklang stehen,

3. dass durch den bestehenden Zwangszölibat vielfach im
höchsten Grade ärgerliche und die Sittlichkeit im Volke
tief schädigende Zustände hervorgerufen sind,

und mit der ausdrücklichen Erklärung, dass hierdurch der
wahren kichlichen Bedeutung des freiwilligen, im Geiste des

Opfers übernommenen Zölibates in keiner Weise zu nahe
getreten werden soll, beschliesst die Synode:

1. das der Eingehung einer Ehe durch einen Geistlichen
vom Subdiakon aufwärts entgegenstehende Verbot des

kanonischen Rechts bildet in der altkatholischen Gemeinschaft

weder ein Hindernis für die Ehe von seiten der
Geistlichen, noch für die Verwaltung der Seelsorge durch
einen verheirateten Geistlichen,

2. die dieser Bestimmung entgegenstehenden Beschlüsse der
zweiten und dritten Synode sind aufgehoben."

Der Zölibatszwang ist eine den sittlichen Forderungen nicht
entsprechende Verbildung in der römischen Kirche. So hoch
das freiwillige Opfer des ehelosen Lebens steht, so ist dennoch
die Beibehaltung des Zwanges bei einer wahren Reform nicht
möglich. „Mit dem Wesen des Sakramentes der Priesterweihe
steht die Zölibatspflicht in gar keinem Zusammenhange. Der
von Papst Pius V. erlassene „Römische Katechismus für die



— 742 —

Pfarrer" (Catechismus Romanus ad parochos), der bis zum
heutigen Tage der einzige in der römischen Kirche allgemein
angenommene und vorgeschriebene ist, spricht bei der
Erörterung des Sakraments der Weihe (Pars II, cap. VII) mit
keinem Worte vom Zölibate, erwähnt die Ehelosigkeit nicht
einmal bei den Eigenschaften der zu Weihenden, erwähnt sie

überhaupt nicht. Die Pflicht der Geistlichen zur Ehelosigkeit
ruhet also ausschliesslich in einer äusseren gesetzlichen
Vorschrift in der römischen Kirche, welche jeden Augenblick
aufgehoben werden kann." (v. Schulte, der Zölibatszwang, S. 4.)

Es wird von keiner Seite behauptet, dass Christus und die

Apostel den Verkündigern des Evangeliums und Ausspendern
der heiligen Geheimnisse die Ehelosigkeit zur Pflicht machen
wollten. Christus war nicht gekommen, das Gesetz und die
Propheten aufzuheben, sondern zu erfüllen (Matth. V, 171. Das
mosaische Gesetz gestattete die Priesterehe, verbot jedoch die
Ehe mit einer durch Unsittlichkeit Entweihten, Geschiedenen
und Witwe (3. Mos. XXV, 7 und 14). Der Heiland redet
allerdings von freiwilliger Ehelosigkeit, will dieselbe jedoch keinem
bestimmten Stande als Pflicht auferlegen. Matth. XIX, 10 ff.:
AéyoviSiv ccvtm ol [xaDqicd, ei ovrcoç sötiv i] atiia tov drOgumov
fxsrà tifi yvvaixòg, ov Ov/xçpéosi yafj,fj<rai. 'O ai sinev avvotç ' ov
ndvreç %u)Qovmv tòv Xóyov tovzov, txXX' oïç âéâorai de ôvvdfxevoç

yyweîv %toQm%oi. Er wählte zu Aposteln auch verheiratete Männer
und heilte die Schwiegermutter des Petrus ((] nevUfçà 2ifi(oroç)
vom Fieber (Mark. I, 29—31 ; Luk. IV, 38 und 39). Petrus war
also verheiratet.

Wegen irrtümlicher Erwartung eines baldigen Weitendes
und angesichts der bevorstehenden Verfolgungen der Christen
empfiehlt der Apostel Paulus in einigen Stellen die Ehelosigkeit,

und zwar allen Christgläubigen und nicht etwa nur den
Priestern. 1. Cor. VII, 7 ff.: &éXw yùq näviag àvÙQomovç eïvai

wç xal èjxavxòv Xtyw db zoïç dyd/ioiç xal vatç y^ocaç ' xaXòv avrotç,
sav [.leivwaiv àç xdycó. Denjenigen aber, und zwar allen Christen,
welche den Ehestand vorzuziehen geneigt sind, gibt er den Rat,
sich zu verheiraten. „Jeglicher hat eine Gabe von Gott, der
eine so, der andere so" u. s. w.; alXd sxaovoc i'diov e%ei %dQiopa
sx 0£ov, ó [lèv o'vtùîç, ó dì ovtwç. (Vers 7) sï ô'è ovx éyxouTsvorrai,
ya[ufiß'rwaar, xqììitov yào éanv ya^iloai r] nvQoìadca (Vers 9) und
(Vers 2) Sia ât rag noQvsiaç sxccOtoç try iavTOV yvvatxa sysTOù,

xcà exciatrj xòv ïôiov cérôça ê%srw.



— 743 —

In den Pastoralbriefen spricht Paulus ausdrücklich von der
Priesterehe. 1. Tim. III, 2, 4, 5: „Es muss denn ein Bischof
unbescholten sein, Eines Weibes Mann, nüchternen Geistes,
bescheiden, anständig, wohlgesittet, gastfrei, lehrfähig ein

guter Vorsteher seines eigenen Hauses und der seine Kinder
in Zucht halte mit aller Sittsamkeit ; wenn jemand seinem

eigenen Hause nicht vorzustehen weiss, wie wird der die Kirche
Gottes gut verwalten ?" Vgl. Tit. I, 5 ff., 1. Tim. III, 8 ff.1):
Ali ovr tov snioxonov dvsrciXrjij.TCTOv sivai, /jutxg yvvaixòg dvâoa.
vqipàXiov, OióifQova, xótjutov, (piXó^svov, aiàaxTixóv xov Idiov
oi'xov xaXaig 7TqoìGtc'c[.isvov, xtxva syovxa sv vrrorayfj, fxsTcì ndorjç
Osf-ivóx^TOg si at rig xov lâi'ov oi'xov TZQOOT^rca ovx oiâsv, ttûTç

éxxXì]Oiag 0SOV sni/xs/fasTai. Der grosse Heidenapostel weiss
auch schon zu berichten von Irriehrern, „welche gebieten, nicht
zu heiraten". 1. Tim. IV, 1—3: xò âè nvsì\.iu qi]twç Xéyei, oxi
sv vacsQoig xaïQoîç cinoOxrfiovTai' tivsç tî^ç m'Orswg, TCQoatyovxsg

Tcvsvf-iccOiv TcXâvoiç xcà didaaxaXîaiç âai/Moviwv sv ircoxqiasi ifitvâo-
Xóyisìv, xkxavairiqiaausvim> try iâiav avvsidrpiiv, 'xuìXvÓvtixìv ya/isìv.
„Diese wissen sich in die Häuser einzuschleichen, um wie
Gefangene an sich zu ziehen die Weiblein, die mit Sünden beladen
sind und von mancherlei Lüsten umgetrieben." 2. Tim. III, 6:
sx xovxwv yc'iQ slo'iv oi svâvrovTsg sic Tûrç oixi'ag xal alyfiaXcùTÎ^avxsg

yvvaixccQia crsawQsvfis'ra àfiaçriaiç, ciyój.isvu smdvfucttg rcoixiXaig.
Des Apostels Ermahnung an die Ehegatten, „ihre Frauen zu
lieben, wie Christus seine Kirche geliebt habe", Eph. V, 25,

galt nach der Meinung desselben allen Christen, also auch den
Vorstehern der Christengemeinden. Paulus wahrt sich
ausdrücklich das Recht zur Ehe, 1. Kor. IX, 5: „Haben wir nicht
das Recht, ein Weib, eine Schwester mit uns zu führen, so wie
andere Apostel, die Brüder des Herrn und Kephas'?" Mrj ovx

s"/0[isv s'iovcrfav dôsX.tfry yvvaTxu nsou'cysir. wç xcà ol X.omol dnó-
OcoXoi xal ol dôslqol tov xvqiov xal Kr/ifâg? Es handelt sich
hier ausdrücklich um das Recht, eine christliche Schwester als
Eheweib mit sich herumzuführen. Von Petrus ist speziell die
Rede, weil ihm dieses Recht ausdrücklich in Korinth zuge-

') Der Aelteste, TTQsGßvTsgog, soll sein Eines Weibes Mann nnd gläubige
Kinder haben. Auch die Diakonen sollen sein jeder Eines Weibes Mann,
ihren Kindern wohl vorstehend und ihren eigenen Häusern, aidxovoi
s'oxcoOav [Àiâç yvvaixòg avôgsç, xéxvwv xceXoïç nQoiOTciiisvoi xcà xwv
iôi'wv ol'xwv.



— 744 —

standen war, weil er selbst mit seinem Weibe in Korinth
gewesen war und gewirkt hatte, worauf auch die Kephas-
schüler I, 12, deuten. Der Diakon Philippus hatte vier Töchter
(tovtm äs fjOav HvyctTsQsg csooageg, Apostelgesch. XXI, 9). Der
unbekannte Verfasser des Hebräerbriefes XIII, 4 will, dass die
Ehe in Ehren gehalten werde bei allen und das Ehebett
unbefleckt sei (iliiiog o yd/iog sv iraotv, xal rj xoiri] didavTog).

Die kirchliche Überlieferung bestätigt ebenfalls die
Verheiratung der Apostel. So Ignatius, einer der Apostelschüler1),
der Kirchenhistoriker Eusebius2), Origenes5), Basilius der Grosse *),

Ambrosius5), Tertullian0), Clemens von Alexandrien7), Chry-

') Ignatius, in seinem Briefe an die Philadelphenser, Patrologia grœca,
Migne V, col. 823 ss., sagt : Opto enim ut dignus Deo repertus, in regno ad
horum (sanctorum) pedes inventar: sicut Abrahse, Isaaci, Jacobi, sieut
Joscphi, Isaiar, aliorutnque prophetarum, sicut Tetri et Pauli et attorniti
apostolorum, gui in nnptiis versati sunt (wç Ilicnov xià /IreéXov xià xwv
aXXwv ccttoUtÓXwv twv yci/tioig TTOoOotuXrfidvTwr), non enim libidinis
causa, sed generis sui propagandi ergo matrimonia habuerunt.

2) Eusebius. hist, ceci., Lib. III., cap. XXX, Migne P. L. XX, col. 278:
Porro Clemens emmierat apostolos qui uxores habuerant, in gratiam
quorumdam qui nuptias danmabant. „An forte, inquit, apostolos iuiprobabunt
Petrus enim et Philippus liberos ex legithnis nuptiis procrearunt. Philippus
etiam filias viris collocavit. Paulus quoque in quadam Epistola suam ipsius
conjugem compellare non veretur, quam tamen ideo secuni minime circum-
duxit, ut expeditior ministerium suum obiret."

3) Origenes, Comment, in Epist. ad Rom., Lib. I : Paulus erg'o, sicut
quidam tradunt, cum uxore vocatus est ; de qua dicit ad Philippenses :

Rogo le, germana compar, adjuva illos. Gemeint ist die Stelle Phil. IV, 3:

sgwTül xcà Us, yviyiis avv'Çvys (treuer Jochgenosse), avvXaj.ißüvov avTuTg,
welche Origenes irrtümlich auf die Frau des Apostels Paulus bezieht.

4) Sermo de renuntiatione sfeculi etc., Migne, p. 627: Die Ehemänner
sollen die hl. Personen nachahmen, welche in der Ehe gelebt und ihre
Kinder gut erzog'en haben (qualis erat in Veteri Testamento Abraham,
Job Erat quoque ejusmodi Petrus in Novo Testamento ac cœteri apostoli.

s) Comment, in Epist. ad Corinth., cap. XI: Omnes apostoli, excepto
Joanne et Paulo, uxores habuerunt.

6) Lib. de Monogamia, cap. VIII, p. 939 : Monog'amum presumo per
Ecclesiam Petrum solum invenio maritatimi per socrum: carteros cum maritos
non invenio aut spadones intelligam necesse est aut continentes. Migne II,
col. 939.

') Clemens Alexandrinus Sfrontata Lib. Ill, cap. VI, col. 1158, Migne VIII.
An etiam reprobant apostolos? Petrus enim et Philippus filios procrearunt:
Philippus autem filias quoque suas viris locavit. Et Paulus quidem certe



— 745 —

sostomus1); Hieronymus2) allein bemerkt, dass die verheirateten
Apostel mit ihren Frauen nach ihrer Berufung zum Apostelamte

in Enthaltsamkeit gelebt hätten.
Die Kirchenverfassung war im Zeitalter der Apostel die

kollegialische. Die Vorsteher, welche die Apostel in den
Gemeinden bestellten, wurden bald nosoßersgoi, bald sniaxonoi

genannt (Älteste oder Aufseher). Beide Namen waren ursprünglich

ganz gleichbedeutend. Nach einer Abhandlung von Herrn
Bischof Dr. Herzog über die Abfassungszeit der Pastoralbriefe,
S. 20, kennt man erst am Ende des 7. Dezenniums direkt von
den Aposteln ernannte Träger des Apostolates, welche den

Presbytern (Episkopen) und Diakonen übergeordnet sind,
dagegen noch keine förmlichen Ortsbischöfe. Erst gegen Ende
des ersten und Anfang des zweiten Jahrhunderts besitzt jede
Gemeinde ein Haupt in der Person eines ständigen Bischofs,
und fortan wird genau unterschieden zwischen sm'Gxonoç, ngso-
ßvtsgoc und âidxovoç. Also erst nach dem Hinscheiden der
Apostel bildete sich der Stufenunterschied von Bischof und
Presbyter aus. Doch mit dem Entstehen grösserer, genau
begrenzter Kirchensprengel, die viele Gemeinden umfassten,
gedieh die Bischofsgewalt zur vollen Ausdehnung. Der Ambrosiaster

(f 380) sagt (Comment, ad 1. Tim., c. 3, 10): uterque
enim (episcopus et presbyter) sacerdos est ; sed episcopus primus
est, ut omnis episcopus presbyter sit, non omnis presbyter
episcopus ; hic enim episcopus est, qui inter presbyteros primus
est. Die ersten Bischöfe lebten ganz im Sinne des Christentums

und waren den Gläubigen wahre Vorbilder, wie der

non veretur in quadam epistola suam appellare conjngem quam non circum-
ferebat, quod non magno ei esset opus ministerio.

Migne IX, col. 1168 und 1169 : Petri autem filise nomen fuisse Petronilla).
Paralysi laborantem Petronillam abipsomet patre suo Petro sanatam fuisse.

Cum vidisset uxorem suam duci ad mortem la;tatum quidem esse (Petrum)
quod vocaretur et quod domiim reverteretur; cumque eam adhortatus et
consolatus essef, nomine quoque compellasse ac dixisse: Heus tu memento
Domini.

1) T. 17. De virginitate, cap. XLI col. 563: Nam matrimonium con-
trahere aut non contrahere penes nos est,

De Compunctione ad Demetrium, T. 47, n° 8, col. 407: nonne quidam
ipsorum (apostolorum) uxores duxerant et liberos susceperant?

2) Epistola XLVIII seu liber ad Pammachium, T. II, n° 210, col. 51,

Migne XXII: Apostoli vel virgines, vel post nuptias continentes.

Revue intern, de Théologie Heft 64, 1908. 18



— 746 —

Apostel verlangt, in Wort und Wandel, in der Liebe, im
Geiste, im Glauben, in der Keuschheit. (1. Tim. IV, 12.) Dem-
gemäss und nach der Vorschrift des Apostels verheirateten sie

sich. „Sie genossen die grösste Verehrung, als die Kirche arm
war und ohne äusseren Glanz und sie selbst sich nur als ihre
Diener benahmen. Die Kirchengeräte waren damals von Blei
und Holz, aber vieler Priester Sinn und Wandel wie lauteres
Gold." (Wessenberg, die grossen KirchenVersammlungen des
15. und 16. Jahrhunderts. B. I, S. 39.) Es steht unzweifelhaft

fest, dass man in der apostolischen Zeit von einem Zölibatsgesetze

für die Episkopen oder Presbyter nichts wusste. Bischof
Hefele in seiner Abhandlung über die Entwicklung des Zölibates
und die kirchliche Gesetzgebung über denselben1) gibt zu, „class
der Zölibat durch kein besonderes Kirchengesetz in den ersten
drei Jahrhunderten geboten wurde. Paulus gestattete, dass

Männer, die nur einmal verheiratet waren, zu Bischöfen, Priestern
und Diakonen gewählt werden könnten. Diesem gemäss treffen
wir in der alten Kirche unzählige verheiratete Bischöfe, Priester
und Diakonen und es kann sich nur fragen, ob dieselben als
bereits verheiratet in den geistlichen Stand eintraten oder ob
sich manche erst nach erhaltener Ordination verehelichten. Es

gebe hundert berühmte Bischöfe des Altertums, die verheiratet
waren, aber keinen einzigen, der erst nach seiner Ordination
geheiratet hätte."

Schon im apostolischen Zeitalter gab es schwärmerische
Sekten, welche nicht mehr anerkennen wollten, dass alles, was
Gott geschaffen, gut sei, und deshalb auch das eheliche
Zusammenleben verurteilten. Die Überzeugung machte sich
geltend, dass die Virginität höher stehe als der Ehestand und
eine höhere sittliche Vollkommenheit sei. Aber die christliche
Kirche verurteilte solche Bestrebungen. Man berief sich auf
den unverehelichten Stand Jesu, auf seine Geburt von einer
Jungfrau. Dazu kam die Schwärmerei der Gnostiker und
Montanisten, welche den Geschlechtsumgang als eine
Verunreinigung der Seele verabscheuten. Es galt, die böse Materie
zu unterdrücken, den Leib abzutöten und das Fleisch zu zügeln
durch vollständige Armut, Ehelosigkeit und Enthaltung von
allerlei Genüssen. Schon vor dem Auftreten dieser Irrlehren

') In seinen Beiträgen zur Kirchengeschichte, Band I, S. 122 ff.



— 747 —

lebten manche Laien in beständiger Virginität und einzelne
blickten mit einer gewissen Geringschätzung auf den in der
Ehe lebenden Bischof herab. Deshalb ermahnt der hl. Ignatius,
Bischof von Antiochia, um 107, in seinem Briefe an den Bischof
Polycarpus von Smyrna, solche Christen zur Demut und
schreibt: „Wer in der Keuschheit bleiben kann zur Ehre
dessen, der der Herr des Fleisches ist, der bleibe darin. Wenn
er sich aber rühmt und höher dünkt als der Bischof, so ist er
verloren1)."

Vom hl. Polykarp, Bischof von Smyrna, f 156, wissen wir
nicht, ob er verheiratet war oder nicht. Er war ganz besonders

zugetan einem gewissen Priester von Philippi namens
Valens, der in ehelichem Umgang mit seiner Frau lebte8).

Polyhrates, Bischof von Ephesus gegen Ende des zweiten
Jahrhunderts, hält es für eine Ehre, in gerader Linie von den
Bischöfen von Ephesus abzustammen, er sei der achte seiner
Verwandten, die den Stuhl bestiegen3). Der hl. Dionysius der
Areopagite, welchen der Apostel Paulus zum Bischof von Athen
weihte, war verheiratet und seine Frau hiess Damaris4).

Eusebius, Bischof von Cäsarea in Palästina, f 340, erzählt
in seiner Kirchengeschichte, dass ein gewisser Pinytus, Bischof
von Gnossus, die Priester seines Sprengeis zum Zölibat zwingen
wollte unter dem Vorgeben der grösseren Vollkommenheit des

') Migne. Patrologia grseca V, col. 724 : 'Oiioîwç xcà xoTç âdsXifoîç

/toy TtagâyysXXs sv 6vo[icixi Irfiov Xqiacov, dyarcàv xàç av[ißiovc
dig 6 Kvgioç xrjv 'ExxXrjOiuv. EÌ' tic âvraxai sv cìyvsia /.it'vsiv sic xiurv
tov Kvgîov zfjç Gugxàç, sv âxttvyijGia /.isvéxw. Eàv xavyfGijxai,
ànwXsrw xal èccv yvoiodij nXsov xov srciGxónov, syUagxca. Ilgénsi
os toTç ya/iovUt xal raîç ya[iovi.iévaic, /usxà yvw^iijç xov sniaxónov
Tìf VvwGiv noisÏGdai, Iva o ycéfioç ft xarà 0sóv, xcà ,u/) xciT

emtlv/u'av. Ilûvra sic xi/.irjv Osov yivsadw.
2) Patrologia grœca, Migne V, col. 1301. Epistola ad Philippenses: Ximis

contristatus sum pro Valente qui presbyter factus est aliquando apud vos.
Valde contristatus sum pro ilio et pro conjuge ejus, quibus det Dominus
pœnitentiam veram.

3) 'EtttcÌ /isv ïjGuv Gvyysvsîç iiov srriaxoTcoi, syw ôi oyâooç.
Brief an Papst Viktor I, Migne V, col. 1302.

4) Vita S. Dionysii Areopagitœ. Patrol, grseca III, col. 698. Ambrosius
in epistola LXIIL, T. XVI, col. 1196. Migne. Siquidem etiam Dionysius
Areopagites cum Damari nxore sua, aliisque multis credidit.



— 748 —

ehelosen Standes. Der hl. Dionysius, Bischof von Korinth,
ermahnte ihn in einem Briefe, er solle den Brüdern nicht die
schwere Last der Keuschheit als notwendig auflegen, sondern
auf die Schwäche der meisten Menschen Rücksicht nehmen1).

Einer der hervorragendsten Priester der afrikanischen
Kirche und Apologète, Tertullian, obwohl er selber verheiratet
war und in der Ehe lebte'2), schloss sich um 202 der Sekte
der Montanisten an, welche das eheliche Zusammenleben
verurteilten. Aus seinen bezüglichen Äusserungen geht hervor,
class die Bischöfe und Priester seiner Zeit sich nicht scheuten,
nach dem Tode der Gattin auch eine zweite Ehe einzugehen
und die Kirche sie gewähren liess. Tertullian hielt die
Wiederverheiratung nach dem Tode des einen Gatten für unerlaubt
und macht der katholischen Kirche den Vorwurf, dass viele
ihrer Bischöfe zum zweiten Mal geheiratet hätten 3). Er stützte
sich auf das Wort des Apostels : „Der Bischof sei Eines Weibes
Mann." Dass dieses Wort auch in dem Sinne verstanden werden
kann, dass der Bischof nur ein Weib zugleich habe und nicht
der Bigamie sich ergebe, geben mehrere Interpreten zu.
Tertullian sagt ausdrücklich, die Apostel hätten das Recht gehabt,
sich zu verehelichen (licebat apostolis nubere et uxores cir-
cumdueere. Lib. de exhort, castit., cap. Vili, col. 924, Migne.)

Im dritten Jahrhundert kannte die afrikanische Kirche das

Zölibatsgesetz noch nicht. Der hl. Cyprian, Bischof von Karthago
(gegen 254 >, spricht in seinem Briefe an den römischen Bischof
Cornelius von der Opposition des Presbyters Novatus. Er macht
letzterem nicht seine Ehe und den ehelichen Umgang zum
Vorwurf, sondern er habe seine schwangere Frau so misshandelt,

1) Euseb. Hist. eccl. Liber IV, cap. XXX, Migne Patr. grseca Bd. XX,
col. 383 : In qua epistola ad Gnossios ille Pinytum ecclesiœ illius episcopum
admonet ne grave onus castitatis fratrum cervieibus tanquam necessarium
imponat sed ejus qua; in plerisque hominibus inest infirmitatis rationem
habeat.

2) Conjugium tamen iniisse Tertullianum ex libris duobus ad uxorem
perspieuum est. Tom. I, col. 49. In diesen Büchern ermahnt er u. a. seine
Frau, nach seinem Tode nicht wieder zu heiraten oder eintretendenfalls
mit einem Christen.

3) Tom. II, cap. XII (de monogamia), col. 947 : Prospiciebat Spiritus
sanctus dicturos quosdam: «Omnia licent episcopis.» Quot enim et digami
Präsident apud vos, insultantes utique Apostolo, certe non erubescentes,.
cum hœc sub illis leermtur.



— 749 —

dass sie zu früh niedergekommen und er so zum Mörder seines

eigenen Kindes geworden sei*). Dieser gelehrte Bischof erwähnt
einen verehelichten Priester in Karthago namens Caecilius. In
einem Briefe lobt er den Priester Numiclicus, der unter Kaiser
Decius den Märtyrertod erduldete zugleich mit seiner Gattin ;

ihre Tochter erwies beiden die letzte Ehre2).
Domnus, Bischof von Antiochien (f 275), ragte hervor durch

seine grosse Heiligkeit, war der Sohn des Demetrianus, seines

Vorgängers im Bischofsamte in der nämlichen Stadt3). Sein
unmittelbarer Vorgänger war der Antitrinitarier Paulus von
Samosata, welcher unverheiratet war, den Klerikern die
Ehelosigkeit auferlegte und wegen seines unzüchtigen
Lebenswandels samt seinem Klerus verrufen war und im Jahre 269

von einem zu Antiochien versammelten Konzil abgesetzt wurde.
Der hl. Epiphanius (f 403). in seinem Buche lucres. XLII,

sagt: der Gnostiker Marcion (f 170) sei der rechtmässige Sohn

eines Bischofs gewesen.
Bischof Phileas von Thmouis in der Thebais erlitt unter

Diokletian den Märtyrertod (303). Der Richter bat ihn, Erbarmen
zu haben mit seiner Frau und seinen Kindern und seinen
Christenglauben zu verleugnen. Der mutige Bekenner ermunterte
seine Kinder zur Treue im Glauben und antwortete dem Richter,
dass die Apostel und hl. Märtyrer seine Verwandten seien4).

Der hl. Irenäus, Bischof von Sirmium in Pannonien (um 304),
war ebenfalls Ehemann. Er erlitt den Märtyrertod. Seine

minderjährigen Kinder riefen, ihn umfangend : Vater, habe
Mitleid mit dir und uns. Der Richter ermahnte ihn, sich durch
die Bitten der Frau und Kinder erweichen zu lassen, seine
Jugend zu erhalten und zu opfern. Irenäus antwortete: Ich

') Uterus uxoris calce percussus : et abortitione properante in parri-
eidium partus expressus, epistola XLIX.

2) Epistola XXXV.
3) Euseb. Hist. eccl. Lib. VII, cap. XXX, Migne, Tom. XX. col. 719 :

Demetriani qui ante hunc magna cum laude eamdem rexit Ecclesiam,
filium Domnum, virum omnibus quœ episcopum decent dotibus exornatum.

*) Euseb. Hist. eccl. Lib. Vili, cap. IX, col. 759. Tom. XX. Cum judex
ipse eos (Phileas wurde hingerichtet mit dem kaiserlichen Gerichtsbeamten
Philorome) cohortaretur ut sui ipsorum misereri, et uxoribus ac liberis
suis considère vellent, nunquam his omnibus adduci potuerunt, ut vitœ
suœ conservanti» causa, clivinas leges cle confessione et negatione nominis
Christi latas contemnerent.



— 750 —

habe keine Frau und keine Kinder. Frage: Wer sind denn
die, welche weinen? Antwort: Mein Herr und Meister hat
gesagt: Wer Vater und Mutter usw. mehr liebt als mich, ist
meiner nicht wert. „0 Herr", rief der Bischof mit gen Himmel
erhobenen Augen und Händen, „du hast gelitten für das Heil
der Welt. Ich leide für deinen Namen und für das Volk der
katholischen Kirche in Sirmium" l).

Der hl. Spiridio, Bischof von Trimithonte auf der Insel
Cypern, war verheiratet und hatte eine Tochter namens Irene,
die vor ihm starb. Dieser Bischof gehörte auf dem Konzil von
Nicea (325) zu den eifrigsten Bekämpfern des Arianismus.
(Fleury, Hist. Egl., livre XI, ch. 2).

Der hl. Athanasius, Patriarch von Alexandrien (296—373),
weiss von vielen Bischöfen und Mönchen zu berichten, die
verheiratet waren und Kinder hatten. Er findet dies ganz
natürlich und selbstverständlich2).

Eusebius, der Vater der Kirchengeschichte, erwähnt einen
gewissen Chieremon, Bischof von Nilopolis, welcher zur Zeit
der Verfolgung mit seiner Gattin sich in die Einöde flüchtete.
Beide fanden den Tod durch Hunger oder die wilden Tiere,
oder fielen als Sklaven in die Hände der Feinde 3).

Vom dritten Jahrhundert an macht sich das Bedürfnis
geltend, für die erweiterten Lebensverhältnisse der Kirche auch
erweiterte Lebensnormen aufzustellen und aufzuzeichnen. Man
charakterisierte diese Aufzeichnung als verfasst im Geiste der
Lebensregeln der apostolischen Zeit, ja man versetzte sie direkt
ins apostolische Zeitalter zurück und man gab ihnen damit

1) Nachzulesen Fleury, Histoire de l'Eglise, livre Vili, § 51.

2) Athanas. epist. ad Dracontium, Migne XXV, col. 533 s.: Sunt quoque
ex episcopis multi qui nunquam nupserint, monachi autem reperiuntur qui
filios suscepere, quemadmodum vicissim episcopos filiorum parentes, mo-
nachos vero nullam posteritatem habere cernimus. HoXXol es xwv sni-
axórrwv ovdì ysyctj.iijxaGi, /.lovccyol as rcctxsgsç xs'xvwr ysyóvaaiv, cd'ç-

TTsg xal sniGxônovç nciTsgaç ts'xvwv, xcà /lovayovç sì ôXoxXrgov

yt'vovç TvyyctvóvTac.

3) Euseb. Hist. eccl. Liber VI. cap. XLII, col. 614, Tom. XX, Migne:
Chœremon erat quidam grandœvus, Nili urbis episcopus. Hic una cum
conjuge in Arabicum montem fuga delatus, non ulterius reversus est. Et
fratres quamvis accurate omnia perscrutati, nec ipsos posthac, nec ipsorum
cadavera reperire potuerunt.



— 751 —

zugleich ein grösseres Ansehen. Man nannte sie apostolische
Konstitutionen. Dieselben entstanden gegen Ende des dritten
und zu Anfang des vierten Jahrhunderts in Syrien. Diese
apostolischen Konstitutionen, die Schriften der Väter und syrische
Konzilsbeschlüsse (insbesondere die Synode von Antochien 341)
lieferten den Stoff zu den apostolischen Canones. Sehr viele dieser
Canones sind zwar ihrem Inhalt nach sehr alt und reichen
bis in die apostolischen Zeiten hinauf, aber ihre Fassung ist
entschieden jünger, und nur wenige, aus den apostolischen
Konstitutionen entnommen, könnten der vornicänischen Zeit
angehören. Viel grösser ist die Zahl derjenigen, die erst im
vierten und fünften Jahrhundert entstanden sind.

Die sogenannten apostolischen Konstitutionen (lib. V, Can. 6,

Pitra, Juris eccl. Grœcorum Historia et monumenta. Tom. I,
col. 325) enthalten folgende Vorschrift: „Bischof, Priester, Diakon
kann nur werden, wer Eines Weibes Mann ist (nur einmal
geheiratet hat), ob nun die Frau noch lebe oder nicht. Nach
der Weihe dürfen aber auch solche keine Frau mehr nehmen,
welche niemals verheiratet waren." Den bei der Ordination
verheirateten Geistlichen wird die Fortsetzung des ehelichen
Umganges gestattet, doch wurde die zweite Ehe, wenn die Frau
starb, verboten v).

Die apostolischen Canones unterscheiden zwischen
Geistlichen und Laien, wenn es sich um das Recht handelt, in die
Ehe zu treten. Was sagen die in der zweiten Hälfte des dritten
Jahrhunderts entstandenen Canones XVI, XVII und L „Wer
nach der Taufe zum zweiten Mal geheiratet oder eine verrufene
Person geehelicht hat, kann weder Diakon, noch Priester, noch
Bischof werden. Wenn sich ein Bischof oder Priester oder

') ^Eniaxonov xal rrgsGßvTsgov xal âidxovov sÏtto/.isv [iovoyuf.iovç
xaOîGTaadai xcìv ÇwOiv avtwv a'ì ya[iscal xav tsOvùoi in] è'Çsïvai
dé avxuç /.ista ysiqoTOvt'av, t, dydiioiç ovaiv, sxi snl ydfiov sgytadcu,
Tj ysycefUjxóaiv srëguiç Gv\.iTcXsxsGdca, aXP dgxsÌGllai si syovrsç i]Xllov
S7CI xrp> ysigoTOviccv. cY7Tijgscuç as xcà ipaXxwâovç xcà dvayro)GTciç
xal nv/Mçovg xal avxovç /.wvoydiiovç sivai xs).svoi.isv, si ôs rigò ydixov
sic xXS,gov TiagsXdwaiv, snnqsTzo^isv avxoîç yaustv; sïys nqàç zovto
rcgódsaiv syovaiv, Iva firj d/iagT^aurrsc xoXccGswç céywGiv. Ovâsvl
as Tiàv sv xw xXv.om xsXsvousv i, sxaloav r. olxsxiv >, y/ioav xal
sxßsßXryisvriv Xafißdvsiv, wç xcà o vôi.ioç Xsysi.



— 752 —

Diakon, oder überhaupt ein Geistlicher der Ehe, des Genusses

von Fleisch und Wein nicht wegen der Askese (frommer
Beschaulichkeit), sondern aus Abscheu (vor Ehe, Wein und Fleisch)
enthält und so vergisst, class alles, was Gott geschaffen, sehr
gut ist und dass Gott Mann und Weib (für einander) geschaffen,
und der daher die Schöpfung Gottes lästert, der soll entweder
bekehrt oder dann abgesetzt und aus der Kirche vertrieben
werden. Ähnliches gilt von den Laien l).u

Wer vor der Verheiratung in den geistlichen Stand getreten
ist, darf später nicht mehr heiraten."-

„Ein Bischof darf nicht aus menschlicher Zuneigung
seinen Sohn zum Bischof machen."¦ „Ein Bischof, Priester oder
Diakon, der sich aus angeblicher Frömmigkeit (religionis prse-
textu) von seinem Weibe scheidet, soll in seinen Funktionen
eingestellt und, falls er hartnäckig bleibt, abgesetzt werden."
Can. V (Entstehung unbekannt) 2j.

') O aval ydjioiç Gv/xnXaxslç \istÙ xò ßdnxG^ia >; naXXaxrp xxq-
GcU.lsvoç ov âvvazai sivai sTrt'Gxorcoç ^ TTgsaßvTSQog it oXwg tov
xuTceXóyov xov Isganxov. Can. XVI. c'0 yftgav Xaßwv i] sxßsßX.ijitvip-
i) sxaigav i" olxs'xiv rj xwv sul Gxijvi'ç ov dvvcuca st'vca syriaxonog ri

¦rcqsoßvTsgoc rj âtdxovoç i] oXwç tov xciTa?Myov tov Isganxov. Can. XVII.
Ei ti; snfaxonoç ì, irgsGpVTtoog i. âidxovuç /, oXwç tov xaraXayov
xov isganxov ycauov xal xgstZv xcà oi'rov ov â( aGxi'irir dXJ.à diet

ßSslvgiav dnéysxai, smXccDoi'\u£voç oxi tcûvtu xaX.à Xiav, xal cti
cigasv xcà Vìì.v snofrjGsv d 0sòg xòv avd-qwnov, cUJ.à ß/.aGqrpiwv
öic.ßüi.isi rip drpxiovcyiav, ij ôiogdovGJw it xciO-aigsiüdw xià xrjç
sxxXrjGt'ag dnoßccXXsad-w, waavxwç xal Xteïxoç. Can. L.

2) Twv sic xXfjgov rrgoGsXDóviwr dydfiwv xsXsvofisv ßovXonsvovg
ya/LisTv dvccyvwGxaç xcà xIiûXtciç /lIOvovç. Can. XXV, entnommen einer
Schrift Basilius des Grossen, f 379.

On ov ygl stcîGxottov ni! dâsXqw ìj vìtò it srs'goi avyysvsT

yagi2,sOd-ai rcûdsi ilvdown{viri, ov yàg Ttjv xov 0soî> sxxXraiav viro
xXroovóuovc òwsìXsi xiâ-svai. El as xiz tovco non asi, axvpoc usvs'xw

ysigoToria, avroç as s7ctTi}.ic<<7{}w dipogiG/iw. Can. LXXV, herrührend
von der Synode zu C. P. 394. Episcopus vel presbyter vel diaconus uxorem
suam ne ejiciat religionis pretextu; sin autem ejecerit segreg-etur; et si

perseveret deponatur. 'Ejh'Gxottoç ij Trgsaßvrsgoc ?; âidxovoç xiji savxov
yvvcdxa i.u] sxßaXXexw ngoiptcGsi svXußsictc, sàv dì sxßuXX.ij. uepogt-
ÇsGd-w, snißt'rwv dì, xalicagsiöltw. Can. V.



— 753 —

Die spanische Nationalsynode von Elvira im Jahre 305

oder 306, welche von 19 Bischöfen, z. B. auch von Bischof
Osius von Cordova, besucht gewesen sein soll, fasste unter
anderen folgende Beschlüsse : Can. XXXIII : „Den Bischöfen,
Priestern, Diakonen und allen Geistlichen, welche im Kirchendienst

überhaupt, ist verboten, sich ihrer Frauen zu enthalten
und keine Kinder zu erzeugen. Wer es doch tut, soll vom
geistlichen Stande ausgeschlossen werden1)." Dem Worlaute
nach stimmt dieser Beschluss überein mit dem oben angeführten
apostolischen Canon. Allein er wurde von jeher so aufgefasst,
als sage er das Gegenteil, nämlich: Bischöfe, Priester und
Diakonen dürfen keinen ehelichen Umgang haben, wenn auch ihre
Frauen noch am Leben sind. So war er auch wohl gemeint.

Im Can. LXV wurde den Geistlichen befohlen, ihre Frauen
zu Verstössen, wenn sie mit andern Männern verkehrten. Unterwarf

sich die Gattin des Priesters dem Konzilsbeschluss, so

durfte sie wie eine Schwester beim Gatten wohnen2).
Die Synode von Ancyra in Galatien (314) bestimmt: .„Wenn

die Diakonen gleich bei ihrer Anstellung sagten und erklärten,
sie mussten heiraten und könnten nicht ledig bleiben, und
hernach wirklich heirateten, so sollen sie im Dienste bleiben,
weil ihnen der Bischof (bei ihrer Anstellung) die Verehelichung
gestattet hat. Wenn sie aber zur Zeit ihrer Anstellung schwiegen
und bei der Weihe es auf sich nahmen, ledig zu bleiben, später
jedoch heirateten, so sollen sie das Diakonat verlieren. Can. X 3).

1) Placuit in totum prohibere episcopis, presbyteris et diaconibus vel
omnibus clericis positis in ministerio, abstinere se a conjugibus suis et non
generare filios ; quicttmque vero fecerit, ab honore clericatus exterminetur.
Mit Recht bemerkt Bischof Hefele in seiner Konziliengeschichte I, S. 169:
Der Ausdruck prohibere, abstinere et non generare sei «etwas unbeholfen,
so dass er zunächst das Gegenteil von dem, was die Synode will, sagen
könnte, nämlich: es sei den Geistlichen verboten, sich ihrer Frauen zu
enthalten ».

2) Si cujus clerici uxor fuerit meechata et scierit earn maritus suits
mœchari et non eam statini projeeerit, nec in finem accipiat communionem:
ne ab his qui exemphim bonae conversationis esse debent, ab eis videantur
scelerum magisteria procedere.

3) Jidxovoi oGoi xulriOxavxui, Trag' avxi]v rév xaniOxceGiv sì

êj.iagxvgdvxo xcà sipccGuv ygfjVcci yccfirjaou, i.iq âvvcciisvoi ovtwç /.isvsiv,
ovxoi iiSTtl ruina yaf.irjaavxsç, sovwGav sv xf\ vnijgsGici out to stti-
Tganfjvai avxovç virò xov sniGxónov, xovxo dì si' tivsç aiwnrjGavxsç
•/.là xaxaâs§df.isvoi sv xfj ysigoxovia (.is'rsiv ovtw, fisra xavrec tjXlïsr
sni ycéiiov, TTsrravadai avxovç zijç âiaxoviag.



— 754 —

Der Umstand, dass die Synode diejenigen, welche ohne

diesen ausdrücklichen Vorbehalt die Weihe empfingen und
später heirateten, mit Absetzung bedroht, zeigt, class man sich
hie und da über die Gewohnheit, sich nach erlangter Ordination
nicht mehr zu verehelichen, hinwegsetzte und dadurch Anstoss
erregte.

Die Synode von Neocäsarea in Pontus (zwischen 314 und
325) beschloss im Can. I: „Wenn ein Priester heiratet, soll er
aus dem Klerus ausgestossen werden; wenn er aber Unzucht
treibt oder Ehebrecher wird, soll er gänzlich ausgestossen und
zur Busse angehalten werden1)." Gemeint ist die Verheiratung
nach empfangener Weihe.

Die Synode zu Gangra in Paphlagonien (gegen 350) erliess
Verordnungen für die Ehe im allgemeinen und auch für die
Priesterehe, gegen die Anhänger des Mönches Eustathius,
Bischof von Sebaste in Armenien, welcher lehrte, kein
Verehelichter könne Gnade bei Gott finden, der Gottesdienst
verheirateter Priester sei wertlos und der Empfang der hl.
Kommunion aus der Hand eines verehelichten Priesters sei unstatthaft.
Can. IV lautet : „Wer behauptet, man dürfe an dem Gottesdienste

eines verheirateten Priesters, wenn er das hl. Opfer
darbringt, nicht teilnehmen, sei im Banne2)."

Can. X: „Wenn solche, die um des Herrn willen
unverheiratet geblieben sind, sich hochmütig über Verheiratete
erheben, so seien sie im Banne."

') IlgsOßiTsgog sdv ytjf-tTj, r/~ç iciçswç ctvxòv /.isziiTi'dsGdca, sur
dì rrogvsvaij rj /.loiysvGrj, s'SwdsìGdca ctvxòv xs'Xsov xal ìtysGdcti uiròv
SIC flSTUVOlKV.

') Can. IV: ET nç âiaxgivouo Trüget ngsGßvcsgov ysyajujxoTOç,

wç ur ygijvea, XsiTOvgyijGctVTog uvtov, ngoaifogàç i.iSTuXciiißctrsiv,

ctvdOs/xa s'ffxw. (Quiqumque discernit a presbytero, qui uxorem habuit,
quod non oportebat, eo ministrante, de oblatione percipere, anathema sit.)

Can. IX: EX xiç nugiisvsvoi i, syxgarsvoiTO, wç a ßasXvTxwv ovtwv
xwv ychiwv avuyioçrrjoaç, xal f.aj ài avxò xò xuXoi- xcà uyiov tÌq
rcugdsriuç, uvu&sf.in sGxw. (Quicumque virginitatem custodiens aut
continente studens, vel horrescens nuptias temerat, nec propter hoc quod
bonum et sanctum est, nomen virginitatis assumit, anathema sit.)

"

Can. X : El tic xwv nctgtrsvsvóvTwv aid xòv Kvgiov, xaisnceigouo
xwv ysyaprjxóxwv, civettisela ïcrcoi. (Si quis ex his qui virginitatem propter
Dominum servant, extollitur adversum conjugates, anathema sit.)



— 755 —

Can. IX : „Wenn jemand unverheiratet oder enthaltsam
lebt, indem er aus Verachtung der Ehe entweicht, und nicht
wegen der Schönheit und Heiligkeit der Virginität, der sei
Anathema."

Die Väter dieser Synode erklärten: „Wir bewundern die
Jungfräulichkeit, welche mit Demut verbunden ist, und billigen
die Enthaltsamkeit, welche mit Würde und Frömmigkeit vereint
ist, wir ehren den ehelichen Umgang als anständig."

Auf dem ersten allgemeinen Konzil zu Nicäa (325) wurde
der Antrag gestellt, den bei der Ordination verheirateten
Geistlichen vom Bischöfe bis zum Subdiakon herab die
Fortsetzung des ehelichen Umgangs zu verbieten. Da erhob sich
Paphnutius, ein greiser, in der Christenverfolgung halb
geblendeter Bischof (Bischof einer Stadt in Oberthebais in Egypten),
ein Mann von sehr grossem Ansehen, öffentlich und mit
Entschiedenheit gegen das vorgeschlagene Gesetz: „Man solle den
Geistlichen kein zu hartes Joch auferlegen (nolite gravare
jugum ecclesiasticorum), denn die Ehe und der eheliche Umgang
seien etwas ehrwTürdiges und unbeflecktes, und man solle ja
durch übertriebene Strenge der Kirche nicht schaden, denn
nicht alle könnten eine gänzliche Begierdelosigkeit durchführen
und es werde auch (durch das Nichtverbot des ehelichen
Umgangs) die Züchtigkeit jeder Frau (eines Geistlichen) am besten
bewahrt werden. Auch der Umgang eines Mannes mit seiner
rechtmässigen Gattin sei etwas züchtiges. Es genüge, wenn
der, welcher unverheiratet in den Klerus eintritt, nicht mehr
zur Ehe schreite1), nach der alten Überlieferung der Kirche.
Man solle den Geistlichen nicht von seiner Frau trennen."

') Paphnutius meint damit nicht ein absolutes Verbot der Ehe nach
der Ordination. Denn er beantragte die Aufhebung keines früheren
diesbezüglichen Kanons. Mrorum cum suis uxoribus consuetudinem ego prœ-
claram continentiam esse dico. Gelas. Cyzic. Hist. eccl. cap. 32, Migne P. L. 85,
coi. 1338. Zu vgl.: Socrat. Hist. eccl. lib. I, cap. XI, Migne 67, col. 103.

Der Kirchengeschichtsschreiber Fleury sagt hierüber Vol. I, livre XI,
ch. 17: «Les coutumes étaient différentes sur le point du mariage des prêtres
lors du concile de Nicée. Plusieurs évêques avaient eu des enpants cle leur»
femmes légitimes pendant leur épiscopat. Il suffisait que l'usage ne fût pas
universel, pour empêcher le concile de Nicée d'en faire une loi universelle.
Car, en ces temps-là, on ne faisait pas de canons pour introduire de
nouvelles pratiques au hasard d'être mal observées, mais pour confirmer
es anciens usages de tradition apostolique. Il n'y avait pas de loi gêné-



— 756 —

Diese Rede machte einen grossen Eindruck, und da
Paphnutius selbst nie in der Ehe gelebt, überhaupt nie mit einem
Weibe Umgang gehabt hatte und mehr als jeder andere wegen
grosser Keuschheit berühmt war, kam kein Zölibatgesetz zu
stände. Die Synode anerkannte indirekt diesen Punkt als einen
solchen, der nicht Gegenstand der Regelung durch die ganze
Kirche zu sein brauche. Die Synode fasste jedoch folgenden
Beschluss: „Es soll weder einem Bischof, noch einem Presbyter
oder Diakon oder irgend sonst einem Kleriker erlaubt sein, eine
avvsiouxTog (eine in das Haus des Geistlichen aufgenommene, nicht
mit ihm verheiratete weibliche Person) bei sich zu haben, mit
Ausnahme der Mutter, oder Schwester, oder Tante, oder einzig
solcher Personen, bei denen gar kein Verdacht aufkommen
kann.a Can. Illl). Den Versuch, in diesen Canon ein Verbot

raie sur le célibat, mais il y avait des coutumes dans certaines églises
particulières.»

Der Geschichtsschreiber Sokrates im fünften Jahrhundert: Hist. eccl.
Lib. V, cap. XXII, Migne 67, col. 639: Im ganzen Orient enthalten sich die
Priester und Bischöfe ihrer Frauen, wenn es ihnen beliebt, ohne durch
ein Gesetz oder irgend einen triftigen Grund dazu verpflichtet zu sein:
denn unter ihnen sind viele Bischöfe, welche während ihres Episkopates
rechtmässige Kinder g-ehabt haben. Cum in Oriente cuncti sua sponte, etiam
episcopi ab uxoribus abstineant, nulla tamen leg'e aut necessitate constricti
id faciant. Multi enim illorum. episcopatus etiam sui tempore, liberos ex legitimo
conjugio susceperunt.

Visum est episcopis novam legem in Ecclesiam inducere ut quicunque
in sacrum ordinem allerti essent, id est episcopi, presbyteri et diaconi ab
uxorum, quas cum laici essent matrimonii jure sibi sociaverant, concubiti!
abstinerent. Paphnutius betont: Satis esse ut qui in clerum fuissent ascripti,
iuxta veteran Ecclesiœ traditionell!, jam non amplius uxores ducerent, non
tamen quemquam sejungendum esse ab ea quam antehac, tunc cum esset
laicus, legitime duxisset. Socrat. Bd. 67, col. 103.

') 'AnijyógsvGsv xaOóXov ij /.isyd/.r Gvvoôoç /njis smGxórcw iiijs
rcgsGßvTsqw jxijxs âiaxdvw \xrjxs oXwç xivi vwv sv ciò x'/.ijgw sÇsivca
avvsìactxzov sysir, nXrjv si /.iij aget /irxsga ij dâsXeprjv ?" ihsictv, ìj ci

iióva TxgÓGwTca nüQctv v.xoihiav diuTrsifsvyi. Interdixit per omnia sancta
synodus, non episcopo, non presbytero, non diacono, vel alicui omnino,
qui in clero est. licere subintroduetam habere mulierem. nisi forte aut
matrem. aut sororem, aut amitam, aut etiam idoneas personas, quas fugiant
suspiciones. Das Corpus juris canonici von Gratian nimmt die Stelle so:
Alle Personen, welche keinen Verdacht erregen, seien gestattet. Dieser
Canon ist gerichtet gegen die weiblichen Personen, welche als liyunijrcà,
GvvsÎGuxToi. sorores. mit Geistlichen zusammen wohnten, in geistiger
Gemeinschaft. Aber was im Geiste begonnen hatte, endete bei manchen im
Fleische, weshalb die Kirche solche Verbindungen aufs strengste verbot.



— 757 -
der Ehe hinein zu interpretieren, indem man sagt: weil das
Konzil nur die genannten Personen aufzunehmen erlaube,
verbiete es das Zusammenleben mit jeder anderen, also auch
der Frau, haben andere, insbesondere Hefele I, S. 380, 433 f.,
zurückgewiesen, da das Konzil nur jene Frauenspersonen nennt,
die GvvsiOaxToi sind, loelche eben im Gegensatze zur Frau stehen.
Siehe von Schulte, Aufhebung des Zölibats, S. 7 und 8.

Dr. JOHAXN RlCHTEKIGH.

(Schluss folgt.)


	Ist der Ehestand eines altkatholischen Bischofs vereinbar mit der Ausübung des Bischofsamtes und steht er im Einklang mit der Kirchendisziplin der ersten christlichen Jahrhunderte?

