
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 64

Artikel: Études de théodicée : dieu personnel [suite]

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403716

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403716
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


695 —

ÉTUDES DE THÉODICÉE.

DIEU PERSONNEL1)

II8 PARTIE: LES OBJECTIONS.

Ch. IV; Objections d'ordre métaphysique.
I. — On objecte : Nous ne connaissons que ce qui est nous,

puisque la connaissance est un fait qui s'accomplit en nous ;

donc nous ne connaissons le réel qui nous est externe, qu'autant

qu'il est en nous. Or, lorsque ce réel est en nous, il n'est
plus en lui, et dès lors nous ne le connaissons pas tel qu'il
est réellement en lui. Donc le monde et à plus forte raison
Dieu, s'ils existent en eux-mêmes et en dehors de nous, sont,
pour nous, inconnaissables en eux-mêmes. Dès lors, l'idée que
nous nous faisons de la personnalité divine n'est pas une preuve
que cette personnalité soit réelle.

Réponse: — 1° Cette application du scepticisme kantien
à la question de la personnalité divine, n'est pas plus admissible

que l'application qu'on en fait à la question de l'existence
objective du monde. Qui dit trop, ne dit rien. Le scepticisme
radical et complet se suicide lui-même, parce qu'il se sépare
du bon sens. La raison, en effet, affirme que les sensations
que nous avons du monde, tout en étant subjectives comme
sensations, ne sont pas causées par nous, mais par des réalités
distinctes de la nôtre. Et, dès lors, ces réalités sont aussi
réelles que la nôtre.

2° Croire que notre moi est la seule réalité et que tout le
non-moi n'est que chimère, est illogique, inadmissible. Cette
simple réflexion suffit ici pour montrer l'erreur du scepticisme

') Voir la Revue de juillet, p. 441-459.



— 696 —

radical. Cet « égoïsme » de l'ordre intellectuel est aussi
irrationnel que l'égoïsme de l'ordre moral. Ne voir que soi n'est
pas plus vrai que ne vouloir que soi. A dit de lui-même qu'il
est la seule réalité et que tout ce qui est en dehors de lui
n'est qu'illusion. B dit de lui-même la même chose. A nie la
réalité de B, B nie la réalité de A. Pourquoi? Parce que A
n'est pas B et que B n'est pas A. Cette prétendue philosophie
n'est qu'absurdité.

3° Nous sentons notre réalité lorsque nous avons conscience
des actes que nous opérons et des sensations que nous
déterminons en nous. Donc ne sont pas moins réelles les réalités
ou les causes qui déterminent en nous les sensations que nous
sentons très nettement n'être pas déterminées par notre moi,
mais par un non-moi. Pourquoi ce non-moi agissant et
produisant ne serait-il pas aussi réel que notre moi agissant et
produisant, puisque les sensations déterminées en nous par le
non-moi ne sont pas moins réelles et pas moins senties que
celles qui sont déterminées par notre moi? Donc notre moi
n'est ni la seule réalité ni la seule cause de ce monde ; soyons
assez raisonnables pour le reconnaître.

4° Les textes suivants de M. Piat confirment cette
argumentation :

«Reste donc ou que j'abandonne le subjectivisme, ou que
j'avoue hardiment ma prétention à exister seul en ce monde,
tout au moins mon impuissance à démontrer l'existence de

mes voisins. Et qui donc osera jamais prendre sérieusement
cette dernière attitude? Elle est tellement insoutenable, elle
présente tant de ridicule qu'aucun philosophe n'en a jamais
voulu pour son propre compte. Kant lui-même suppose à chaque
instant qu'il existe d'autres intelligences que la sienne. Il
proclame d'abord, il est vrai, qu'autour de la connaissance il n'y
a que de l'indéterminé, et au dehors et au dedans. Mais
attendez qu'il touche à la science de la vie ; et le bon sens lui
reviendra, aussi impérieux que chez le commun des hommes1)...
On suppose aux astres les plus lointains des volumes et des
masses énormes; le calcul est seul à nous en fournir quelque
idée, l'intuition n'y peut rien. La science va sans cesse de ce
qui est donné à ce qui est, de ce qui existe pour nous à ce

') De la croyance en Dieu, p. 6; Paris, AlcaD, 1907.



— 697 —

qui existe en soi; et cela, en vertu même de son procédé
dominant, qui est l'analyse. Comment peut-elle le faire, si la
pensée ne saisit que ses modes et n'a point de fenêtre ouverte
sur le dehors? Dira-t-on que ces prétendues réalités en soi ne
sont que des fictions? Parler ainsi, c'est condamner d'un coup
la moitié de la physique et les trois quarts de la mécanique
céleste *) Qui donc oserait nier pour de bon qu'il a existé
un Napoléon ou même un César? Où est le philosophe, si cri-
ticiste qu'il soit, qui ait mis en doute la réalité d'autres esprits
que le sien? Ni D. Hume, ni Kant, ni Stuart Mill n'ont poussé
l'audace jusqu'à ce point; bien plus, ils se sont efforcés par
tous les artifices d'échapper à cette conséquence qui les aurait
couverts de ridicule » 2).

5° Bref, la raison nous a fait étudier Dieu comme elle
nous a fait étudier l'univers, objectivement, comme elle nous
fait étudier les effets et les causes. Qu'il y ait eu abus dans
certains détails, j'y consens; mais ce n'était pas un motif pour
condamner le procédé, et pour se rejeter dans un subjectivisme
exclusif et négatif. Ne plus voir l'univers que subjectivement,
et Dieu de même, forcer l'objet à ne plus exister que dans le
sujet, ne plus admettre Dieu qu'à la condition que nous le
« sentirons » ou que nous 1'« expérimenterons » et le « vivrons »,

et encore, même dans ce cas, ne plus le considérer que comme
une modification de nous-mêmes, c'est vraiment par trop
sophistique.

Oui, Dieu est en nous, il s'y fait sentir, je le veux bien.
Mais est-ce une raison pour soutenir qu'il n'est qu'en nous et
qu'il n'est pas aussi en lui-même dans son immensité qualitative,

dans sa transcendance objective et dans son absoluité?
L'un n'empêche pas l'autre. Ne confondons pas l'être même
de Dieu avec les notions que nous en avons ; nos notions sont
subjectives, mais l'être de Dieu est objectif et transcendant.
Nos notions sont essentiellement relatives, mais l'être de Dieu
est l'Absolu même. Comment ne pas comprendre que la
relativité est à peine de l'être et que sa raison d'être est dans
l'Absolu, qui est par conséquent l'Etre plein, la réalité parfaite?
Connaissons Dieu d'après ses actes, mais ne le mesurons pas
à notre aune.

') P. 9. 2) P. 27.

Revue intern, de Théologie. Heft 64, 1908. 45



— 698 —

Vous avez beau prétendre que la pensée ne pénètre que
ce qu'elle est. Cette assertion, outrée, mène droit au scepticisme

radical. Elle peut aboutir à la négation de toute réalité
extérieure et aussi de toute réalité intérieure autre que l'action
même de penser. Il n'y aurait alors ni force pensante, ni rien
que la pensée pût atteindre comme objet différent de son
exercice même. Il n'y aurait que la pensée même, la pensée
vide de tout objet. Or ce n'est pas là la notion ordinaire de

la connaissance, laquelle distingue Pacte de connaître d'avec
son objet, et donne à celui-ci une priorité de raison sur celui-là.

A ces subjectivistes outrés, M. Piat adresse avec raison
le reproche suivant : « Leur principe relativiste, dit-il, les mène
plus loin qu'ils ne croient. Il n'est aucune de nos sensations,
aucune de nos idées qui ne soit notre « manière de voir » : le

sujet affecte de sa forme à lui tout ce qu'il touche. Mais alors,
ce ne sont pas seulement nos inferences qui se brouillent avec
les choses; c'est aussi la vue directe que nous en prenons, c'est
aussi l'intuition elle-même. Que percevons-nous donc, lorsque
nous croyons saisir l'être de Dieu? L'impression qu'il produit
sur notre conscience, rien de plus. Nous n'en possédons encore
qu'un symbole altéré et comme la projection sur nous-mêmes ;

considéré dans sa réalité, il demeure inaccessible. Et, si loin
que nous puissions aller, toujours il en- est ainsi, vu que notre
constitution reste toujours la même. L'Etre, si intérieur qu'il
soit, nous échappe sans cesse et par l'effort même que nous
faisons pour le saisir : nous nous flattons de réaliser des
conquêtes sur l'Infini; nous n'en réalisons que sur nous-mêmes.
Et comment les esprits exercés dont nous parlons, n'ont-ils
pas vu cela? Nous ne faisons ici qu'appliquer la théorie
kantienne du moi. Admettez une fois l'idée de Kant, et c'est fini
pour toujours : jamais, jamais nous n'aurons connaissance d'un
absolu quelconque. L'ostracisme dont il frappe «l'être», est
encore plus irrévocable et plus radical que celui du sophiste
Protagoras » ').

Je m'arrête, parce que ce n'est pas ici le lieu de réfuter
plus au long le colossal et sophistique scepticisme qui s'étale
dans l'objection. Que ces simples considérations suffisent.
Concluons que, si notre personnalité humaine est réelle, malgré

•) p. 169.



— 699 —

la petitesse et l'infériorité de notre être, l'auteur de notre être
et de notre personnalité doit nous être infiniment supérieur,
soit au point de vue de l'être, soit au point de vue de la
personnalité. La faible idée que nous en avons dans notre esprit,
ne prouve que notre propre faiblesse, mais elle n'amoindrit,
en quoi que ce soit, ni l'être ni la personne même de Dieu.

II. — L'idéal, objecte-t-on, l'emporte sur le réel; la réalité
n'ajoute rien à l'idée. Dieu est l'idée, l'idéal. Il n'a donc pas
besoin d'être réel. Or l'idéal n'est pas personnel, car l'idée
n'est pas une personne. Donc Dieu n'est pas personnel.

Réponse: La réalité matérielle est sans doute inférieure
à l'idée et à l'idéal. Dieu est l'idée absolue, l'idéal absolu.
Comme tel, il est aussi la Réalité absolue, l'Etre parfait. Donc
il est personnel, la personnalité étant une perfection réelle.

Quelque idée qu'on se forme de la matière, la réalité
matérielle n'est qu'une réalité inférieure et minimale. Il ne saurait
en être question quand il s'agit de Dieu, ni même quand il
s'agit de la personne comme autonomie : car l'homme est
autonome non par son corps, mais par la réalité de sa liberté
et de sa raison. Le chimérique, qui n'est réel ni matériellement

ni spirituellement, ne saurait être comparé à l'idée et à

l'esprit, qui sont des réalités et qui en Dieu sont des réalités
parfaites, donc personnelles. L'idéalisme de certains philosophes
n'est souvent que chimère ; il ne faut pas confondre l'idéal
divin ou Dieu avec cet idéalisme purement abstrait et souvent
chimérique. Affirmer Dieu comme idéal, et, d'autre part, le
saper comme réel et comme personnel, est un sophisme. La
raison ne saurait concevoir Dieu comme véritable idéal sans
le concevoir en même temps comme idéal réel : un idéal qui
n'est pas une réalité n'est qu'une chimère ou un leurre. D'autre
part, affirmer Dieu comme idéal, c'est l'affirmer comme idéal
parfait, donc aussi comme réalité parfaite, donc aussi comme
réalité personnelle.

III. — Selon M. Marcel Hébert, la Réalité est une force
incommensurable qui se cherche à tâtons et qui poursuit son



— 700 —

effort vers le mieux, vers l'Idéal. Or cette force est évidemment
impersonnelle.

Réponse : Cette conception de la Réalité est entièrement
a priori, fantaisiste, dénuée de preuve. Que notre terre, les
astres, l'univers entier, soient soumis à une force incommensurable,

c'est certain. Mais que cette force se cherche, où le
voit-on? Qu'elle se cherche à tâtons, où en est la preuve? Je
conçois une force première, cause première, plus grande même

que cet univers, distincte de lui, absolue, indépendante,
parfaite, donc personnelle. Tout ce qu'il y a de vrai, de

compréhensible, de vivant, de rationnel dans cet univers et dans

l'humanité, affirme qu'il en est ainsi. L'univers et l'humanité
montrent dans les êtres qui les composent une ascension de

la vie, montant de l'inconscience à la conscience, de

l'impersonnel à la personnalité ; et cette ascension a une cause,
et la force incommensurable qui est cette cause et qui dirige
cette ascension, fait preuve d'une capacité d'ordre, d'une raison,
d'une puissance d'unité, d'une indépendance telles qu'elle est
manifestement autonome et personnelle.

IV. — Le même écrivain prétend que nous nous trompons
en appliquant à Dieu le principe de causalité, parce que, dit-il,
« ce fameux principe est verifiable seulement dans nos
expériences fragmentaires».

Réponse: Si notre expérience vérifie ce principe et le
démontre exact en ce qui nous concerne, pourquoi serait-il faux
en dehors de nous? Si ce principe est vrai en soi, pourquoi
ne serait-il vrai que pour nous? L'auteur de l'objection a-t-il
vérifié de quelque façon que ce principe n'est verifiable que
pour nos expériences fragmentaires? Nullement.

Et encore : « Un phénomène, dit-il, conditionne, détermine
un autre phénomène ; il n'en est nullement la cause au sens

métaphysique. Condition n'est pas cause. »

Effectivement, condition n'est pas cause. Mais l'auteur lui-
même semble comprendre que le mot conditionner est quelquefois

insuffisant : car, même dans son objection, il ajoute au mot
conditionner le mot déterminer. D'ailleurs, il ne s'agit pas de

simples phénomènes dont l'un ne serait que l'occasion et la



— 701 —

condition de l'autre ; il s'agit d'une détermination et d'une
causation positives. Il faut ici une cause qui explique la production
de l'effet. On ne peut pas escamoter la cause : elle est aussi
réelle que l'effet.

L'auteur ne veut pas qu'on range en séries les êtres de

l'univers. C'est un moyen commode de supprimer le premier,
ainsi que l'explication de l'apparition de ce premier. Mais,
qu'on le veuille ou non, ces êtres forment eux-mêmes une série,
ils s'enchaînent ; or, il faut expliquer leur existence relative,
contingente, qui n'a pas en elle sa raison d'être. L'auteur
donne-t-il cette explication? Non. En cela, il n'est pas réaliste,
il n'est pas philosophe ; il écarte le problème en se fermant
les yeux et en se payant de mots. Il ne veut pas voir l'Absolu,
il ne veut pas expliquer le Relatif, ou du moins il croit
l'expliquer en disant que le monde n'est qu'un composé de
phénomènes qui se conditionnent les uns les autres. Nullement.
Il y a plus que des conditions, il y a des productions, des
causations ; il y a des effets et des causes. Il y a série ; il faut
donc expliquer le premier de la série. Evidemment ce premier
ne vient pas de la série même, puisque c'est la série qui, au
contraire, vient de lui. Donc sa raison d'être, sa cause est hors
de la série. Donc l'absolu seul explique le relatif.

V. — Cela, dit-on, est personnel, qui est doué de facultés
qui se limitent. Donc tout ce qui est personnel est limité, fini,
borné. Donc le fini seul est personnel. Donc, si Dieu est infini,
il ne peut pas être une personne, parce que poser un moi en
lui c'est poser en dehors de lui un non-moi qui l'enveloppe, le
circonscrit, le limite ; et, si Dieu est personnel, il ne peut pas
être infini. Ou l'un, ou l'autre. C'est ainsi que Spinoza a

enseigné, et Strauss après lui, que la personnalité implique la
conscience, qui implique la détermination, qui implique la limite
et la négation, et que, par conséquent, l'Infini ne peut pas être
personnel. Et c'est ainsi que Renouvier et l'école criticiste
française, pour mieux assurer à Dieu la vie personnelle et
consciente, n'ont pas craint de le dépouiller de son infinité.

Réponse : Ces assertions sont répétées sous toutes les
formes par nombre d'écrivains. Lorsque Hegel se demande



— 702 —

comment ce qui est immense et infini peut être personnel, il
ne fait que supposer, après Spinoza, comme évident (c'est son
point de départ axiomatique) que « personnalité » est synonyme
de «limitation». Mais il est à remarquer que répéter simplement

une hypothèse non prouvée et une assertion toute
gratuite, et même fausse, ce n'est pas la prouver. Donc toutes
les répétitions en question ne sont que des échos et des
tautologies sans valeur. Je n'ai donc pas à les réfuter l'une après
l'autre ; il suffit de le faire en bloc, car elles se ramènent toutes
à l'argument suivant : La personnalité de l'homme implique
limitation; or il n'y a pas de limitation en Dieu, donc Dieu
est impersonnel; ou, comme dit Renouvier, il y a limitation
en Dieu, donc Dieu est personnel.

Il a déjà été dit que Dieu ne peut pas être une personne
bornée comme l'est la personne humaine. Mais il peut et doit
être une personne parfaite, absolue, infinie. Tout philosophe
qui n'est pas panthéiste, admet que l'homme est distinct de

Dieu, donc que le moi humain est distinct du moi divin; qu'en
tout cas, il y a, en dehors de Dieu, l'univers, non-moi qui
n'est pas Dieu et qui cependant ne limite pas Dieu. On peut,
en effet, concilier l'existence d'un Dieu parfait et l'existence
de l'univers imparfait, sans que le parfait soit limité par
l'imparfait.

Le fond de l'objection suppose que la personnalité en soi
est une limite. Or cela est faux. La personnalité est l'autonomie,
laquelle est un bien positif et non une imperfection. La
personnalité, comme autonomie, agrandit l'être qui en est doué;
elle ne l'amoindrit pas. — Mais, dit-on, l'homme est une
personne et il est limité. Sans doute. Mais ce n'est pas parce qu'il
est limité qu'il est une personne. Il est limité, parce que son
corps est imparfait et son âme aussi; mais il est une personne,
parce que, malgré ses imperfections multiples, il est autonome.
Et même, sa personnalité, elle aussi, est imparfaite et limitée,
parce que tout ce qui est humain est imparfait. De fait,
l'homme n'est pas parfaitement maître de lui; que de choses
le pressent, l'oppriment, le dépriment et l'empêchent d'être
aussi maître de lui qu'il voudrait Néanmoins, quoique limitée,
sa personnalité est réelle; tandis qu'en Dieu elle est absolue,
parfaite, infinie, parce que tout ce qui est en Dieu est Dieu
même, donc sans limite.



— 703 --

Que deux personnes humaines se limitent l'une l'autre, et

que l'une ne soit pas l'autre, c'est évident. Mais il faut
remarquer que la première serait déjà limitée en elle-même,
même si la seconde n'existait pas. Ce n'est donc pas la seconde

qui limite la première. Tout être fini est fini en lui-même,
indépendamment de la quantité des êtres finis. Mais Dieu, en
tant qu'infini, ne peut pas être limité par le fini. Le fini ne
lui soustrait rien, pas plus qu'il ne lui ajoute quoi que ce soit.
Dieu est infini ou absolu, parce qu'il est par lui-même. Tout
dérive de lui et est limité par lui; mais il ne dérive lui-même
d'aucun être et il ne saurait être limité par aucun être.

Bref, en dehors de Dieu, il n'y a pas d'être absolu, parce
que deux absolus sont impossibles. Donc, pour se connaître,
Dieu n'a pas besoin de connaître des êtres autres que lui.
L'être peut se connaître par lui-même, sans recourir au néant.
Le néant ne saurait avoir la propriété de rendre possible à

l'Etre absolu la connaissance et la conscience de lui-même.
C'est de la personnalité contingente, relative, qu'on peut dire
qu'elle est limitée ; mais on ne peut pas le dire de la
personnalité divine. Le moi humain se sent fini, mais le moi divin
ne peut que se sentir infini. Pour être personnel, Dieu n'a
donc pas besoin de se limiter ; il suffit qu'il se connaisse comme
absolu, donc comme indépendant, comme maître de soi (sut
compos), ce qu'il est nécessairement, absolument, infiniment.

VI. — Il est beaucoup mieux, affirme encore M. Hébert,
de remplacer le Dieu personnel et transcendant par « une Loi
d'Idéal immanente». Les Bouddhistes se contentent d'affirmer
certaines lois qui gouvernent le monde, les Sankhâras. Matthieu
Arnold se borne aussi à une loi cosmique.

Réponse: Ni les Bouddhistes, ni Matthieu Arnold ne prouvent
que l'abstrait vaut mieux que le concret. Si par Idéal et par
Loi on entend une Energie vivante, parfaite, consciente, nous
sommes d'accord, parce qu'alors ce n'est plus qu'une question
de mots. Mais, philologiquement, une Loi, même avec une
majuscule, est une conception abstraite; et aucune abstraction
n'a en soi sa raison d'être. Donc réduire Dieu à une Loi
abstraite (en disant que l'univers est gouverné par des lois et



— 704 —

que cela suffit), c'est annihiler Dieu; car Dieu ne serait pas
Dieu s'il n'était qu'une Loi ou qu'un ensemble de Lois. Il n'y
a pas de Loi sans un législateur. D'où sortirait l'abstraction
appelée Loi, s'il n'y avait pas un être concret en qui elle
résidât et qui en fût la raison d'être?1) Le logos spermaticos
répandu dans le monde et que quelques philosophes voudraient
déclarer suffisant pour gouverner le monde, ne peut pas
s'expliquer sans le vrai Logos personnel et divin : car qui aurait
mis ce logos spermaticos dans les choses, sinon le Logos même,
cause première des choses, donc Dieu personnel, Etre a se,
indépendant? Qu'il agisse transcendantalement à l'univers ou
d'une manière immanente dans ce même univers, le Logos, le
Nous, le Mens est toujours Logos, ou Nous, ou Mens, c'est-à-
dire Esprit, donc conscient, maître de lui et de ses actes, donc
personnel. Pourquoi son infinitude serait-elle un obstacle à sa

personnalité? Il s'agit d'une infinitude qualitative et non quantitative.

Or une qualité ne peut pas être opposée, en soi, à une
qualité. Ceux qui objectent que l'immensité est inconciliable
avec la personnalité, voient dans la personnalité une forme,
humaine ou quelconque, qu'ils ont beau grossir et dilater le

plus qu'ils peuvent ; ils n'arrivent pas à la faire infinie, et c'est
pourquoi ils déclarent que Dieu, immense et infini, ne peut
pas être personnel. Nous avons suffisamment montré leur
erreur. Qu'ils pensent avec leur raison et non avec leur
imagination, et ils s'en apercevront vite.

Ch. V : Objections d'ordre psychologique.

VII. — Il y a quelques années, même à l'époque de Renan,
on proclamait la supériorité du conscient sur l'inconscient, du
personnel sur l'impersonnel, de l'être sur le devenir. Renan a

dit en effet : « Fait-on Dieu impersonnel, la conscience proteste,
car nous ne concevons l'existence que sous forme personnelle,
et dire que Dieu est impersonnel, c'est dire, selon notre
manière de penser, que Dieu n'existe pas»2). Mais, objecte-t-on,
tout cela est changé, aujourd'hui. Nous avons mis le cœur à

droite. L'inconscient, l'impersonnel, le devenir, ont envahi la
psychologie actuelle, et, à la suite de Hartmann, on place la

') Voir les Eludes du 5 avril 1907, p. 27 et 29.
2) La métaphysique et son avenir, 1850; Dial, phi/., p. 325-



— 705 —

supériorité dans l'inconscient, dans l'impersonnel et le devenir.
Donc, si Dieu est l'Etre supérieur, il est impersonnel.

Réponse : Examinons une à une les raisons mises en avant
par les partisans de la nouvelle thèse ; il ne sera pas difficile
d'en montrer l'inanité. M. Hébert, l'un d'eux, s'exprime ainsi :

1° « L'entière supériorité du conscient sur l'inconscient n'est
nullement démontrée. C'est comme si l'on soutenait l'entière
supériorité des yeux sur tous les organes du corps » *). — R. La
comparaison des yeux corporels avec le conscient n'est nullement

fondée. Le conscient est tout autre chose que l'œil
corporel, lequel n'est qu'un organe matériel, donc inconscient.
C'est l'âme qui est consciente, non le corps, pas plus l'œil que
le pied. La comparaison de M. H. est donc sans valeur: on
ne compare pas deux choses entre lesquelles il n'y a aucun
rapport, ni aucune prise.

2° « Nous sommes sans cesse obligés d'admettre que des
tendances et poussées inconscientes sont ce qu'il y a de

meilleur en nous » 2). — R. L'homme, être imparfait, n'a pas
conscience de toutes les forces de sa nature; il n'en connaît
qu'une partie, celle dont il a conscience. L'autre est comme
une mine qui n'est pas encore exploitée ; il est clair qu'elle
contient des trésors plus ou moins grands, plus grands peut-
être que ceux dont nous avons présentement conscience. Est-ce
à dire pour cela que l'inconscient l'emporte sur le conscient?
Nullement. Cet inconscient n'est peut-être rien, comme c'est
peut-être quelque chose. Si c'est quelque chose, ce n'est pas
parce qu'il est inconscient, mais parce qu'il est. En tout cas,
il ne sera exploité et mis en valeur que lorsque nous en aurons
connaissance et conscience; preuve évidente que la conscience
est supérieure à l'inconscience.

3° D'ordinaire on associe ainsi les idées suivantes : I^arfalt,
donc réel; réel, donc réalisé ; réalisé, donc singulier; singulier,
donc personnel. Et l'on conclut : Parfait, donc personnel. Mais,
objecte-t-on, c'est une erreur : car le meilleur ou le parfait
peut consister dans le devenir et non dans l'être, dans l'idéal
et non dans le réalisé3). — R. Nous appelons idéal ou parfait
ce que nous concevons être supérieur aux réalités connues
autour de nous. Cet idéal est idéal par rapport à nous, mais

') Le Divin, p. 95. — i) P. 96. — 3) Voir p. 96-97.



— 706 -
rien n'empêche qu'il soit aussi réel en soi; et même nous
pouvons dire que, s'il est positivement supérieur aux réalités que
nous voyons autour de nous, il doit aussi être réel, d'une
réalité supérieure à la réalité des choses inférieures que nous
connaissons. Or, si, parmi ces choses inférieures, il en est qui
sont personnelles, pourquoi cette réalité idéale et supérieure
ne serait-elle pas aussi personnelle et même supérieurement
personnelle? On le voit, cette association des idées n'est pas
aussi erronée qu'on l'affirme dans l'objection. De plus, lorsque
l'être que nous affirmons est imparfait, il est clair que le
devenir peut être supérieur à cet être, et ainsi nous concevons
aisément un devenir supérieur à l'être. Mais cela ne veut pas
dire que l'être, comme tel, soit nécessairement inférieur au
devenir, comme tel. Tel être supérieur peut déchoir; son
devenir peut ainsi lui être inférieur. Il est donc impossible d'établir
comme principe en soi que le devenir est supérieur à l'être.

4° «Toute la psychologie moderne, dit M. Hébert, tend à

reconnaître le primat de la tendance sur l'intelligence, de
l'inconscient sur le conscient C'est l'inconscient qui nous semble
être l'inépuisable trésor d'où sortent pour le conscient tout ce

qu'il a de meilleur, ce que nous appelons inspiration, grâce,
génie » J). — R. La mine inconsciente contient des trésors
inconscients ; mais qui fait valoir ces trésors en les extrayant
et en les mettant en lumière? L'intelligence consciente. Tant
que nos tendances restent en nous à l'état de tendances, elles
ne sont que peu de chose ; pour être des valeurs, il faut qu'elles
se précisent et qu'elles sortent de leur vague. Or qui les élève
à cet état supérieur d'idées précises, de grâce, de génie?
L'intelligence consciente. On insiste et l'on prétend que c'est une
voix autre et plus forte que la nôtre qui nous révèle et nous
dicte la chose inspirée. Que l'on veuille bien y regarder de

plus près et voir comment les choses se passent ; on
apercevra de notre part une activité volontaire et personnelle.
C'est, en effet, tel sujet qui nous préoccupe et que nous devons
traiter le mieux possible. Nous le méditons, nous redoublons
de réflexions et d'efforts pour le pénétrer. Enfin, un éclair
jaillit, une voix se fait entendre : c'est la révélation en question.

Qu'elle vienne de Dieu, on peut l'admettre ; qu'elle vienne

») P. 131-132.



-- 707 —

de nous, du fond de notre âme, on peut l'admettre aussi. Ce

qui n'était pas vu, est maintenant vu; ce qui était inconscient,
non pensé, est maintenant conscient et pensé. Est-ce l'inconscient
qui, à lui seul, a produit le conscient, l'inspiration, l'idée générale?

Non, c'est notre force consciente et personnelle qui a
creusé sa propre mine et qui a trouvé elle-même son filon d'or1).

5° Et encore : « Le conscient apparaît comme une sorte
d'organe de l'inconscient, et l'en serait bien hardi d'affirmer
que l'organe est supérieur à la fonction » 2). — R. Il plaît à

M. Hébert de comparer le conscient à un organe et l'inconscient

à une fonction. Comparaison non fondée : le conscient
est plutôt une force agissante et en fonction ; en tout cas,
l'inconscient ne saurait être comparé à une fonction, vu qu'il ne
fonctionne pas; c'est plutôt le conscient qui le fait fonctionner,
en ce sens qu'il tire de lui ce qui s'y trouve implicitement.
Il est probable que M. H. a senti les méprises renfermées dans
sa comparaison, car il a ajouté aussitôt, très modestement :

« Sur ces questions, nous ne savons rien, moins que jamais,
depuis que la notion d'inconscient a envahi la psychologie.
Toute affirmation a priori, dans un sens ou dans l'autre, est
gratuite. » Peut-être cependant n'est-il pas gratuit de dire que
« l'envahissement » en question n'a rien précisé, rien réfuté,
rien démontré, et qu'il s'illusionne s'il croit rapetisser l'intelligence

et la conscience au profit de l'inconscience. M. H. avoue
plus loin (p. 193) que «l'intervention de l'inconscient n'est
pas toujours heureuse», puisque, d'après une remarque de
W. James, « dans cette grande région subliminale et
transmarginale on trouve de tout et côte à côte, des dragons et
des séraphins». Evidemment, ce qui discerne, ce qui sépare
le bien du mal, le vrai de l'erreur, est supérieur à ce qui en
est incapable.

') Voir la superbe analyse de l'Inspiration dans «Toute la Lyre» de V. Hugo:
Ouvrez-vous que je passe, abîmes, gouffre bleu.
Gouffre noir! Tais-toi, foudre! Où me mènes-tu. Dieu?
Je suis la volonté, mais je suis le délire.
O vol dans l'infini Etc.

M. Dorchain, commentant ce passage, dit: «Donc, dans cette chevauchée vertigineuse,

c'est encore l'Esprit qui commande. Esprit extérieur au poète? Non, mais par
dédoublement et auto-suggestion, moitié de lui-même, restée consciente, commandant
h l'autre moitié, qui ne l'est plus. »

-) P. 148.



— 708 —

Bref, relativement à nous, l'inconscient est quantitativement

plus considérable que le conscient, car nous avons
conscience de si peu de choses Mais, qualitativement, la
conscience, en soi, l'emporte sur l'inconscience : celle-là est
positive, celle-ci négative. D'ailleurs, une connaissance
inconsciente est une contradiction : on ne connaît réellement que
ce dont on a conscience qu'on le connaît. Si Dieu était
inconscient, il ne saurait pas, il serait ignorant, donc il ne serait
pas Dieu.

Je le sais, le système du subconscient et de l'inconscient
est très à la mode. Mais qu'on veuille bien y réfléchir sans
parti pris, et l'on en verra vite les côtés fantastiques. Qu'il y
ait autour de notre conscience « une marge dont la périphérie
est plus ou moins flottante et indéterminée», nous n'y contredisons

pas. Mais qu'on transforme ce subconscient, soi-disant
dynamique, en une force qui travaille à notre insu sur des
données inconnues, qui élabore, toujours à notre insu, des

idées, des images et des sentiments, qui même les coordonne
avec un pouvoir illimité, peut-être même indéfini, et plus grand
que celui dont jouissent nos facultés conscientes, c'est de la

pure imagination : car, pour pouvoir constater l'existence, et

l'activité, et la fécondité de cette usine souterraine, nous devons
évidemment en avoir la vue et dans cette vue une certaine
conscience. C'est un fait qu'on ne peut affirmer que ce dont
on a conscience. Or ici on n'en a aucune. Qu'est-ce qu'une
activité intellectuelle qui s'ignore? Rien. Comment cette activité

peut-elle être intelligente, coordinatrice, géniale même et
supérieure à l'intelligence consciente? Il est impossible de le

concevoir; c'est une contradictio in terminis. Cela a l'air d'être
sérieux parce qu'on s'efforce de le comprendre ; en réalité,
c'est de l'enfantillage. L'enfant croit ce qu'il imagine ; ici nous
allons même plus loin, nous imaginons qu'il se fabrique autour
de notre imagination, ou dans ses souterrains, des images dont
nous n'avons conscience que lorsqu'elles arrivent, toutes faites
et déjà très bien coordonnées, dans notre conscience même.
Le fameux « dynamique » attribué au subconscient n'est que
de l'automatisme inconscient, un creuset qui travaille tout seul
et qui sans conscience fabrique des choses qui tout à l'heure
seront pleines de conscience! Comprenne qui pourra.



— 709 —

Vili. — La personnalité de Dieu, dit-on, n'est qu'une
conception anthropomorphique Voici comment : Nous constatons
que notre vie spirituelle, c'est-à-dire notre effort vers le bien,
le beau, le vrai2), ne peut pas exister en dehors des conditions
de conscience, de responsabilité, donc de personnalité3). Il
nous paraît dès lors logique d'attribuer la conscience, la
responsabilité, la personnalité à cet Idéal vers lequel nous
tendons et qui est pour nous le principe de tout bien et de toute
vérité. C'est ainsi que nous faisons de Dieu une personne,
personne que nous nous représentons comme un protecteur,
un guérisseur, un consolateur*4]. Donc la personnalité de Dieu
n'est qu'une conception anthropomorphique. L'histoire confirme
cette assertion : car elle nous montre, dès les origines, l'homme
considérant tous les êtres de l'univers à travers sa propre
nature humaine et leur attribuant ainsi, même aux pierres,
une personnalité5). Nous nous représentons Dieu comme créateur,

et alors nous l'imaginons personnel. Mais pourquoi serait-il
créateur? L'être est, parce qu'il est l'être; donc l'hypothèse
créationiste n'est qu'une hypothèse inférieure6). Et encore :

nous nous croyons responsables envers Dieu, or on ne se croit
responsable qu'envers quelqu'un, et ainsi nous imaginons que
Dieu est quelqu'un7): car on n'entre pas en relations éthiques
avec un être impersonnel8). Mais, en soi, l'image d'une
personne ou la représentation personnelle n'est pas essentielle au
sentiment religieux : car on peut avoir des émotions religieuses,
même très vives, extatiques, sans la représentation personnelle

de Dieu 9).

Réponse : Je constate dans l'objection des contradictions.
L'auteur semble ne pas avoir une notion bien claire de

l'anthropomorphisme : tantôt il le montre comme une erreur pour
rejeter la personnalité de Dieu ; tantôt comme une vérité, pour
en conclure qu'on peut avoir le sentiment religieux sans
admettre un Dieu personnel.

Précisons donc ce qu'est l'anthropomorphisme. C'est une
erreur d'après laquelle on attribue à l'Etre parfait les

imperfections humaines. Quant au procédé qui consiste à attribuer
éminemment à Dieu les perfections dont nous avons le concept

') Le Divin, p. 107. 2) P. 113. 3) P. 115. 4) P. 127. 5) P. 119-123
°) p. 128. '<) p. 128-129. 8) p. 130. ») p. 126, 135.



— 710 —

en observant l'univers, ce n'est pas de l'anthropomorphisme ;

c'est de la logique et de la bonne.

Soit que nous considérions Dieu comme cause première,
soit que nous l'envisagions comme fin dernière et Idéal
suprême, il est logique en effet de reconnaître en lui tout ce
qu'il y a de bien en nous, ses créatures, qui émanons de lui
et qui gravitons vers lui. Principe ou fin, peu importe; à ce
double titre, il est parfait, il est absolu ; donc il possède la
plénitude de l'Etre et de la Perfection. Or, encore une fois,
l'indépendance, la conscience, la maîtrise de soi sont des
perfections en soi; donc elles sont éminemment en Dieu, car si
elles n'étaient pas d'abord en Dieu, cause première, elles
seraient inexplicables en nous. Donc Dieu est parfaitement
personnel.

IX. — M. Hébert prétend que la croyance à la personnalité

de Dieu vient de notre distinction ctntimonistique de
Dieu et du monde, du créateur et de la créature, et que cette
distinction n'est qu'une hypothèse inspirée par l'anthropomorphisme

A — R. Nullement. Cette distinction nous est dictée

par la logique, par les arguments très philosophiques qui nous
font conclure à la personnalité de Dieu. Elle n'est donc ni
imagination ni superstition. Le monisme panthéistique est une
erreur que l'on peut réfuter directement sans recourir à la
personnalité de Dieu3), comme la personnalité de Dieu est une
vérité que l'on peut établir directement sans faire intervenir
la doctrine antimonistique. C'est à dessein, mais à tort, que
M. H. les a faites dépendantes l'une de l'autre.

X. — M. H. objecte, en outre, que, si l'on croit encore au
Dieu personnel, c'est parce qu'on veut a priori que Dieu soit
personnel. — R. A cette assertion gratuite, on peut répondre
par la suivante, qui est du même genre : Si vous ne croyez
plus au Dieu personnel, c'est parce que vous voulez a priori
que Dieu ne soit pas personnel. M. H. traite ses adversaires

') p. 136.

'-) Voir le Traité de Dieu, ch. de la transcendance et de l'immanence.



— 711 —

avec des suppositions, qu'ils ont le droit de lui renvoyer : ils
ne sont pas plus « aprioristes » que lui. En tout cas, il ne leur
prouve pas qu'ils raisonnent a priori et de parti pris. Transporter

la discussion sur ce terrain, ce n'est plus philosopher.
Une saine psychologie ferait sentir à M. H. qu'il n'a pas le
droit de traiter ses adversaires d'aprioristes gratuitement, et
de s'adjuger gratuitement à lui-même le privilège d'être exempt
de tout apriorisme.

Il dit : « La raison ne démontre en aucune manière la
personnalité de Dieu dans le sens d'une existence séparée de celle
des créatures. » Mais il ne donne aucune justification de cette
assertion toute gratuite et toute a priori. Nous prouvons le
contraire et la parfaite distinction de l'Absolu et du relatif.
Peut-être M. H. joue-t-il sur le mot «séparée». Nous concédons

que le monde, distinct de Dieu, n'en est cependant pas séparé,
en ce sens que la créature est unie au créateur et réciproquement,

comme l'effet à la cause, comme le mot à l'idée. Donc
non séparés, mais distincts. Cette thèse de théodicée est
élémentaire.

XL — Ceux qui professent l'unité de Dieu ne sauraient,
dit-on, en conclure que Dieu est personnel : car il est actuellement

constaté que la personnalité dans l'homme est double,
c'est-à-dire composée de deux moi ; et même, selon Maine de

Biran, elle est triple, car, dit-il, nous vivons de trois vies avec
une conscience diverse de chacune.

Réponse : Notre personnalité est très imparfaite, nous
l'avons déjà reconnu; elle est donc très imparfaitement une.
Celle de Dieu est, au contraire, parfaite. Donc il n'y a pas de

comparaison à faire entre elles ; toute comparaison serait de

l'anthropomorphisme.
L'essence de la personnalité, c'est l'autonomie. L'autonomie

peut être parfaite en.Dieu, et imparfaite dans l'homme. Son

imperfection dans l'homme consiste en ce qu'une partie de

notre moi dit oui et l'autre non, en ce qu'il est conscient de
tels phénomènes et inconscient de tels autres, éveillé ici et
endormi là. Ce serait fausser cette imperfection que d'en faire
un dualisme allant jusqu'à diviser le moi en deux compartiments,

en deux moi qui seraient absolument distincts et qui



— 712 —

fonctionneraient séparément comme deux individus. Les phénomènes

de conscience et d'inconscience qui se passent en nous,
s'expliquent suffisamment par l'imperfection d'un seul moi, et
il n'est pas nécessaire de recourir au dualisme radical de

l'objection.

De ce que nous avons deux hémisphères cérébraux, deux

yeux, deux narines, deux poumons, deux mains, deux pieds,
conclure que nous avons deux moi, serait aussi mal raisonner
que de conclure que nous sommes un, parce que nous n'avons
qu'un visage, une bouche, une langue, un nez, une colonne
vertébrale, un estomac, un intestin, etc. Il faut raisonner autrement.

Si l'on examine de près les diverses explications du
dualisme apparent que nous remarquons en nous et que l'on
croit voir chez les somnambules et les hypnotisés, il n'est pas
nécessaire, pour expliquer ces faits, de recourir à deux ou
trois moi qui se partageraient notre personnalité.

Cependant on insiste de trois manières.

Première insistance : Selon quelques-uns, l'unité de notre
personne ne serait que l'unité de notre mémoire, mémoire qui,
en rappelant les faits accomplis en nous à des époques
successives, ainsi que les idées et les sensations auxquelles ces
faits étaient associés, nous fait croire à une unité personnelle,
comme s'il y avait en nous une personne, un moi, qui aurait
assisté à tous ces faits, à toutes ces idées, à toutes ces
sensations, et qui tiendrait en quelque sorte en sa main le lien
de tous ces phénomènes. Non, disent-ils, il n'y a pas de

personne une, il n'y a qu'une mémoire, ou plutôt il n'y a qu'une
réapparition, dans nos organes, de toutes ces sensations clans
l'ordre oit elles se sont produites. C'est cet ordre qui nous fait
croire à une unité, à une force qui tiendrait réunies comme
en un faisceau toutes ces choses, choses en elles-mêmes
disparates et dispersées. Non, elles ne sont pas dispersées, elles
réapparaissent comme elles se sont passées; ce sont donc des

sensations enchaînées l'une à l'autre, qui se reproduisent et
qui se font sentir de nouveau en nous, rien de plus. Pas n'est
besoin, pour les expliquer, d'une faculté spéciale appelée
mémoire qui les conserverait comme dans un vase, encore moins
d'une personne qui en serait le lien ou la force coordinatrice.
Telle est l'objection dans toute sa nudité.



— 713 —

R. Cette explication est inacceptable : car il ne s'agit pas
seulement d'expliquer la réapparition des faits internes tels
qu'ils se sont produits ; il s'agit surtout d'expliquer la
perception et la conscience que nous en avons. Une sensation,
comme simple phénomène, ne peut pas avoir conscience d'elle-
même : car un simple phénomène n'a pas conscience de soi,
s'il n'a pas un moi ; et il ne peut pas non plus avoir conscience
des autres phénomènes, puisqu'ils lui sont étrangers. Donc,
s'il n'y a que des phénomènes, il est impossible d'expliquer
leur coordination par eux-mêmes. En outre, il s'agit encore
d'expliquer le travail auquel nous nous livrons au sujet de ces
souvenirs, les nombreuses combinaisons auxquelles nous les
soumettons, le rapprochement de ceux-ci, l'éloignement de ceux-là.
Ce travail psychologique n'est certainement pas fait par les

simples sensations ou souvenirs, qui n'en sont que l'occasion.
Il faut manifestement une énergie, une force, qui perçoive, qui
rappelle, qui combine, qui relie les parties et le tout. 11 faut
un moi, une personne qui en ait conscience; sinon, le sentiment

positif que nous avons de notre identité psychologique
et morale, reste inexpliqué.

Je reconnais que, s'il n'y a en nous que des phénomènes
de pensées et de sentiments, si ces phénomènes sont le simple
produit des nerfs, des muscles, du cerveau, et non d'une force
pensante, aimante, voulante, alors ni l'âme, ni la personne
n'existe. Il n'y a que des organes corporels, et encore ces

organes corporels ne sont-ils peut-être eux-mêmes, d'après la
tendance de l'école qui nous fait l'objection, que des phénomènes

sous-jacents et non des substances.
Ce n'est pas le lieu de prouver l'existence de l'âme et la

nécessité logique d'une énergie pensante, aimante et voulante.
Je regarde cette démonstration comme faitex). Je me borne
présentement à rappeler et à interpréter à mon avantage la
comparaison suivante de M. Sully Prudhomme :

« Supposons, dit-il, que, sur un billard, les billes aient été
mises en mouvement par un joueur, et que, parmi les microbes
recelés par le duvet du tapis, il y en ait qui soient doués
d'intelligence et cherchent à explorer et à s'expliquer leur milieu ;

supposons, en outre, que le coup de queue ait précédé leur

') La présente étude est une suite du Traité d'anthropologie philosophique, où

cette question est discutée.

Revue intern, de Théologie. Heft 04, 1908. 46



apparition, et que la portée de leurs moyens d'investigation
ne dépasse pas le périmètre et le niveau des bandes. La
vitesse et la direction imprimées aux billes, les rencontres de

ces sphères énormes leur paraîtront soumises au déterminisme,
et ils pourront étudier et formuler les lois du choc et de la
déviation angulaire qui en résulte pour les trajectoires des

billes, réserve faite toutefois du cas singulier de certains effets
de recul et d'incurvation qu'ils se promettront d'expliquer
quand la science sera plus avancée. En somme, pour ces
microbes intelligents, tout se passera comme si l'initiative du

joueur, la préparation du coup par sa pensée, sa résolution
enfin mise à exécution par son bras avec la queue de billard
n'existaient pas; mais en réalité tout ne se passe pas ainsi;
ils auront fait la théorie purement mécanique, c'est-à-dire la
science positive du carambolage. 11 restera, pour l'expliquer
intégralement, à en faire la métaphysique, à montrer qui a
construit le billard, tissé le tapis, tourné les billes en vue des

carambolages, et, par une préméditation spéciale, institué aussi
dans chacun de ceux-ci la finalité. L'œuvre scientifique de ces
minuscules déterministes aura été à la fois irréprochable et
insuffisante »x).

Donc, de même qu'il y a un joueur que les microbes ne
voient pas, ainsi y a-t-il une âme personnelle qui pense, qui
aime et qui veut. Qu'on appelle âme ou autrement cette énergie,
ce moi, peu importe; toujours est-il que sa nature est synthétique.

Analysez le moi et divisez-le tant que vous voudrez, il
est une force synthétique, et le principe de causalité est
inhérent à notre constitution mentale.

Deuxième insistance : Suivant d'autres, il y a comme deux
hommes dans le moi humain : la conscience ordinaire, et aussi
une conscience «subliminale», moins explicite, moins claire,
mais dont nous ne saurions douter.

R. Avouons que c'est bien obscur, et qu'il n'est pas
nécessaire d'admettre deux moi pour expliquer cet état de choses,
cette clarté sur certains points et cette obscurité sur d'autres ;

pas plus qu'il n'est nécessaire de recourir à trois moi, ou à

trois consciences, ou à trois âmes, pour expliquer les trois
vies dont parle Maine de Biran : la vie inférieure, la vie moyenne

') l'robleme des causes finales.



— 715 —

de l'esprit et la vie supérieure ou divine. Qui ne voit que ce
sont là trois formes d'une même vie, trois états d'une même
âme ou d'un même moi, et non trois âmes ni trois moi? Trois
moi différents ne sauraient se compénétrer de manière à former
l'unité et l'identité dont nous avons conscience. Ce qu'on
appelle dédoublement du moi n'est qu'une même activité en partie
double; il provient de la diversité des objets auxquels cette
activité est appliquée, et des modifications diverses que cette
activité subit sous l'influence diverse de ces objets; elle perçoit
clairement les uns et très vaguement les autres. De là le double
ou le triple état dans lequel elle se trouve.

Troisième insistance : On en appelle aux physiologistes de

professsion '), et aux psychologistes de profession qui admettent
soit une subconscience (M. Pierre Janet), soit une conscience
subliminale (M. Myers). On cite surtout les faits hypnotiques
et on en conclut le polypsychisme comme on conclut d'ailleurs
le polyzoïsme2).

R. 11 faut certes reconnaître que l'hypnotisme a grandi le
domaine de la psychologie expérimentale. Mais on reconnaîtra
aussi que le dernier mot est loin d'être dit, et, de plus, que

') Durand (de Gros) admet le polyzoïsme et le polypsychisme. Il dit : « Chaque
centre nerveux de l'axe céphalo-rachidien des vertébrés est la représentation et la
reproduction phylogénique du ganglion cérébroïde constituant le cerveau propre de
chacun des zoonites ou zoides, c'est-à-dire des animaux élémentaires dont la réunion
constitue l'organisme total de l'Annelé par simple juxtaposition bout à bout. Nos
centres nerveux subcérébraux sont donc eux-mêmes de véritables cerveaux, quoique
subalternes, et en chacun d'eux réside, comme dans le cerveau supérieur, une
individualité psychique, un moi distinct, une conscience propre. »

2) D'après l'interprétation de certains faits hypnotiques par M. Durand, le moi
capital, que chacun appelle son moi, ne remplit que le rôle de chef d'orchestre dans
le concert polypsychique, et la partie confiée aux exécutants a une importance telle
que, dans l'ensemble des connaissances et souvenirs dont le moi personnel se
persuade d'être l'auteur, elle est due, peut-être, pour les 999999 millionièmes, aux moi
subordonnés. Ceux-ci jouent d'abord le rôle de souffleurs : et notre conscience ne
soupçonne même pas qu'elle leur emprunte. De plus, ils agissent par eux-mêmes :

fait du mot oublié par le moi et suggéré par les moi subalternes. Ce n'est pas tout:
ils se mettent en rapport direct avec le monde extérieur par les organes des sens :

le pianiste qui lit distraitement son cahier, en jouant, lit au moyen des sous-moi
exécutants, etc. Ainsi, la superconscience, reine de la ruche, est une reine
fainéante, elle règne et ne gouverne pas : rappel de certains faits classiques en hypnotisme,

qui semblent à M. Durand établir clairement que la subconscience polypsychique
a un champ d'action propre immense, où elle opère en dehors du moi supérieur, et
même en révolte contre lui, contre sa volonté souveraine, quand par exemple elle
obéit à la volonté du suggestionneur. Pareillement, on tire des faits hypnotiques
cette théorie que l'organisme vivant est une machine conduite par plusieurs agents
intelligents préposés à ce ministère.



— 716 —

la conclusion qu'on en tire en faveur d'âmes multiples dans
un même sujet, n'est nullement démontrée. La bonne logique
même s'y oppose. Car, même dans l'hypothèse et la comparaison

de M. Durand, il est évident qu'il y a une superconscience.

Quoique celle-ci ne fasse pas tout et qu'une quantité d'émotions
et d'idées lui soient suggérées par la subconscience, elle n'est
cependant pas la reine «fainéante» que l'on suppose: car il
y a dans ce concert unité et direction, lesquelles appartiennent
évidemment à la superconscience ou au moi supérieur. On ne
saurait escamoter cette force synthétique et unitive. Ce moi
supérieur n'est pas le simple résultat, abstrait, de l'action
combinée des états de conscience inférieurs : car, s'il n'était que
cela, il ne serait qu'un état très passager, il ne serait rien ;

il serait un produit et non une cause, un effet et non une force.
Un simple phénomène ainsi produit ne commande pas. Or notre
moi supérieur commande avec conscience, intelligence et
volonté ; il est une force, un vrai chef d'orchestre qui dirige
réellement les forces inférieures. Qu'il ne soit pas tout, c'est
vrai ; mais il est, et quelque conditionné qu'il soit, il commande
dès que des obstacles supérieurs à sa force propre ne l'en
empêchent pas. Cela suffit.

A propos des «maladies de la personnalité qu'on nomme
des dédoublements de la conscience ou du moi», Maillet dit:
« Ce n'est pas que deux moi, au sens propre et substantiel
du mot, se succèdent dans un même individu à travers l'alternance

de la condition première et de la condition seconde ;

mais une même personnalité, un même moi, tour à tour exalté
et déprimé par les crises de la maladie nerveuse, par l'oblitération

alternante de tel ou tel groupe de cellules cérébrales
qui lui présentent alternativement une période heureuse et une
période malheureuse de sa vie, projette sur ses propres idées
comme sur la réalité extérieure les teintes variables d'un caractère

tour à tour assombri et rasséréné » l). Maillet combat ainsi,
et avec raison, l'école associationniste, d'après laquelle la
conscience humaine ne serait qu'une simple série linéaire d'états
mentais qui n'auraient pas en eux, ni dans une cause, ni dans
un substratum intérieur, le principe de leur continuité2). C'est
dire qu'il combat Ribot, qui fait de la conscience un simple

') La création et la providence, p. 385. Paris, Hachette, 1897.
2) P. 321.



— 717 —

phénomène de second degré, enté sur un autre, donc un épi-
phénomène x) : doctrine de Condillac et de Hume, répétée aussi

par Taine, etc. Maillet soumet cette doctrine à une étude
synthétique et à une étude analytique, desquelles il résulte « qu'il
y a vraiment dans la conscience un élément substantiel, une
force, une énergie, une puissance, enveloppant elle-même une
finalité», et qu'au fond de toute personne humaine il y a «une
nature qui n'est pas un simple résidu d'événements psychiques
antérieurs transmis par la voie de l'hérédité, mais que constitue
surtout une certaine finalité intérieure, principe du caractère
de chaque individu, de son originalité, de son génie propre*
du rôle enfin qu'il est destiné à remplir »2). D'après Bouillier,
nous ne pouvons percevoir, nous souvenir, juger, sans avoir
conscience de nous souvenir, ou de percevoir, ou de juger.
De même, nous ne pouvons éprouver une émotion ou une
passion sans avoir conscience de l'éprouver, ni prendre une
résolution sans avoir conscience de la prendre. On peut donc
dire que tous les phénomènes dont se compose la vie psychique
traversent la conscience et n'ont, en dernière analyse, de réalité
que celle qu'elles lui empruntent8).

Bref, c'est sur l'unité intérieure du moi que doit porter
l'attention : car c'est à cette unité que la conscience rapporte
le système entier des faits psychiques, qui n'existent réellement

que par ce rapport même. « Conscience, dit encore Maillet,
signifie science rapportée à soi-même, repliée sur un moi,
concentrée autour de ce moi. Nous avons vraiment conscience
d'une douleur, d'une joie, quand nous la saisissons en rapport
avec notre nature, avec notre moi, comme quelque chose qui
en fait réellement partie, que nous plaçons d'une manière vague
ou précise dans un système de faits intérieurs, constituant une
sorte de no)rau, cohérent et distinct »4). Que ce noyau soit
complexe, c'est évident; mais qu'il soit constitué et maintenu
dans un rapport d'unité avec notre moi, et cela par une force
une, synthétique et consciente, c'est également évident, et c'est
ce second point surtout qui importe.

') P. 323. 2j p. 327.
3) La conscience en psychologie et en morale.
4) Ouvr. cité, p. 331.



— 718 —

Ch. VI: Objections d'ordre sociologique.
XII. — On objecte qu'un gouvernement anonyme et impersonnel

est plus fort qu'un gouvernement personnel. Donc,
ajoute-t-on, l'impersonnel est plus puissant que le personnel ;

et, dès lors, Dieu, qui est tout-puissant, doit être impersonnel.
Réponse: On voit, par cette objection, qu'il y a des gens

qui se rongent l'esprit et les ongles pour satisfaire leur manie
de faire des objections. Nous pourrions renvoyer immédiatement

la politique chez elle; mais puisqu'on prétend faire une
comparaison entre un gouvernement humain et le gouvernement

divin, examinons-la. D'abord, on avouera qu'elle est
inspirée par un anthropomorphisme étrange. Ensuite, on remarquera

que ce qu'on appelle gouvernement impersonnel est tout
de même exercé par des personnes, et que, par conséquent,
il est forcément personnel, quoi qu'on dise. S'il est fort, c'est
qu'il gouverne d'après des principes forts, et non d'après des
considérations de personnes, lesquelles mènent toujours à la
faiblesse. Ou encore : s'il est fort, c'est qu'il est exercé par
plusieurs, et que plusieurs sont un obstacle aux défauts du
gouvernement personnel d'un seul, aux caprices d'un monarque
absolu, etc. Dieu, en qui il n'y a point acception de personnes,
mais qui est la justice même, est aussi la force; sa justice et
sa force sont si parfaites, si absolues, si indépendantes de toute
considération personnelle qu'elles sont personnelles en elles-
mêmes.

En outre, qui ne voit, à la simple réflexion, que l'absence
de conscience, de raison, de liberté, de maîtrise de soi, est un
défaut, et que, par conséquent, il y a plus de puissance et de
force là où il y a conscience, raison, liberté, autonomie

XIII. — Le progrès social est un fait incontestable. D'autre
part, les gouvernements actuels tournent de plus en plus au
laïcisme, à l'a-religion, donc aussi à l'a-théisme. Or, ajoute-t-on,
ils ont raison, parce que la personnalité de Dieu, dont les clergés

ont tant abusé contre les Etats en prétendant la représenter

en eux-mêmes, a été plus nuisible qu'utile, et qu'elle a
conduit la société à des guerres terribles et à mille catastrophes.

Elle est aujourd'hui considérée comme une erreur, et plus



— 719 —

ce point de vue est accepté, plus la société progresse et prospère.

Consultez l'histoire du présent.
Réponse: Cet argument, qui plaît aux politiciens

irreligieux et qui est peut-être très répandu, n'est qu'un sophisme.
Qu'on attaque le cléricalisme et ses abus, ainsi que les maux
de toutes sortes causés à la société par les ambitions des
hiérarchies, ce n'est que justice et nous n'37 contredisons pas. Mais
le reste de l'objection est erroné.

Oui, il est faux que l'anticléricalisme entraîne logiquement
avec lui l'irréligion et l'athéisme : car le cléricalisme n'est que
le parti des clergés ambitieux et dominateurs, tandis que la
vraie religion est tout autre chose. Donc, on peut combattre
le cléricalisme sans être tenu de combattre la religion.

Oui, il est faux que la neutralité de certains Etats, laquelle
n'est que l'a-confessionalisme, doive logiquement entraîner avec
elle l'irréligion : car on peut s'abstenir de tout confessionalisme
sans être pour cela irreligieux; la religion vraie est autre
chose que le confessionalisme.

Oui, il est faux que les Etats prospères soient
irreligieux et athées: et, le fussent-ils, il ne serait nullement prouvé
que leur prospérité aurait pour cause l'irréligion et l'athéisme.

Bref, la personnalité de Dieu n'autorise aucun des torts
reprochés aux clergés. L'objection n'est donc qu'un tissu de

méprises.

Ch. VII. Objections d'ordre théologique.
XIV. — Les preuves par lesquelles Thomas d'Aquin

prétend démontrer l'existence de Dieu, non seulement ne sont pas
péremptoires, dit M. Hébert, mais « en tant qu'arguments syllo-
gistiques, elles ne conservent aucune valeur; ce sont d'inconscients

sophismes » *).

Réponse: Il ne s'agit pas de l'existence de Dieu, mais de

sa personnalité comme telle. Que la manière dont Thomas
d'Aquin a présenté ses arguments ne paraisse pas péremptoire
à M. Hébert et à d'autres, cela ne prouve pas que Dieu n'existe
pas, encore moins qu'il ne soit pas personnel. On peut admettre
que la scolastique soit défectueuse et que Thomas d'Aquin
n'ait pas prononcé le dernier mot de la théodicée et de la

') Revue de métaphysique et de morale, juillet 1902, p. 400.



— 720 —

théologie, sans être obligé pour cela de renoncer à la thèse
de la personnalité de Dieu. M. Hébert pense-t-il que la théologie

soit toute personnifiée en Thomas d'Aquin, et que, celui-
ci frappé, elle soit frappée du même coup? Ce point de vue
semble avoir été celui de Léon XIII, mais il n'est pas celui
de la science.

Toutefois, M. H. concède que « ces arguments permettent
de conclure à l'au-delà, à l'Idéal, au Divin, nullement à un Dieu
personnel >. R. : 1° Le Divin sans Dieu, l'Idéal abstrait sans
l'Idéal réel, l'Idéal réel sans Personnalité sont des non-sens.
M. H. veut qu'on «affirme simplement le divin comme on affirme
le beau, le bien, mystères ultimes » l). Comment ne voit-il pas
que ce beau abstrait, ce beau relatif, est insuffisant, et qu'il le
faut infini, absolu, parfait, donc personnel?— 2° Affirmer l'au-
delà est de la transcendance ; or M. H. nie ailleurs « l'hypothèse

de la transcendance » ; donc il se contredit. M. Pillon
remarque avec raison que « le Divin, le Parfait ne peut satisfaire

les besoins religieux, suffire à la vie religieuse, s'il reste
ou passe définitivement à l'état d'abstraction, si l'esprit se croit
obligé, à la réflexion, de lui refuser la personnalité » 2). Toutes
les critiques adressées à M. H. par M. Pillon me paraissent
très bien établies. «Nous ne saurions prendre au sérieux, dit-il,
l'espèce de supériorité que l'auteur du Divin paraît accorder,
sous cercains rapports, à l'inconscient sur le conscient. Est-ce
bien le nom d'inconscientes qui convient aux tendances et poussées

dont il parle? Et pourrait-on parler de leur valeur, si elles
ne passaient de la subconscience à la conscience claire?
L'histoire nous montre, dirons-nous, que l'idée de personnalité
divine a jusqu'ici été présente à tous les degrés du développement

religieux, et qu'aux degrés supérieurs de ce développement,

elle s'est élevée, épurée, spiritualisée de plus en plus
par son union toujours plus étroite avec le sentiment du parfait.

Il semble naturel de penser que cette union est indissoluble

et qu'elle est désormais la condition même de la vie
religieuse ; en d'autres termes, que le sentiment du parfait
tendrait à s'atrophier dans la conscience humaine, s'il n'y était
soutenu par l'idée de personnalité divine » 3).

]) Ibid., p. 401.
2i L'année philosophique, 1906, p, 200. Paris, Alcan.
3) P. 201.



— 721 —

M. H. insiste : « Les panthéistes et monistes, dit-il,
affirmeraient, au contraire, que c'est notre Dieu personnel qui est
une abstraction ; question de tempérament intellectuel, ithagi-
natif, qui prouve bien que la personnalité divine est une
construction, très légitime, d'ailleurs, de l'imagination, et non pas
le résultat d'une expérience constante, universelle, comme on
peut et, croyons-nous, on doit le dire du sens de l'au-delà,
de l'absolu » ]). — M. H. appelle imagination ce que nous appelons

raison. 11 ne fournit aucune preuve, pas plus qu'il ne

prouve que « l'image » que nous nous faisons du Dieu personnel
n'est qu'une image. Il semble dire que ceux qui font de cette
image une réalité et qui «réalisent cette métaphore », «s'arrogent

le droit d'accaparer l'Absolu, d'en être non plus seulement

les témoins, mais les représentants munis de pleins
pouvoirs. Dès lors, au nom de Dieu, on dogmatise, on
légifère, on entrave l'essor de l'esprit vers le progrès» 2). En vérité,
on croit rêver. Que M. H. attaque ceux qui abusent et raisonnent
mal, mais non ceux qui raisonnent juste. Réfutez ceux qui
accaparent l'Absolu, mais non ceux qui l'affirment. Ne coupez pas
l'arbre, parce que des sots se rendent malades avec les fruits
de cet arbre.

XV. — La principale objection de M. Hébert contre la
personnalité de Dieu semble être l'existence du mal. Jamais, dit-il,
une solution satisfaisante de cette objection n'a été donnée. Il
affirme que Leibniz a escamoté la réalité du mal. A la vue des
souffrances des enfants, il se refuse à croire au Père céleste, à

l'amour infini du créateur de la phtisie, de la peste et de tous
les autres maux3).

Réponse: C'est toute la question de la Providence divine
que M. H. soulève. J'espère la traiter dans un volume spécial.
Je ne saurais mêler ici ces deux questions. Si M. H. ne peut
pas concilier l'existence du Bien infini et celle du mal fini,
c'est que ses notions de Dieu, de la création, des rapports de

l'Absolu et du relatif sont insuffisantes. Questions de philosophie

plus encore que de théologie.

y Revue de met. et de morale, p. 407.
2) P. 408.
') P. 401.



— 722 —

XVI. — Dieu est immanent; disons même qu'il est l'âme
du monde. Or, ajoute-t-on, immanent et personnel ne sont pas
synonymes. L'âme qui anime le monde, c'est la cellule; elle
suffit. Or la cellule n'est pas une personne.

Réponse: Dieu peut être immanent au monde, comme notre
âme est immanente à notre corps. Or l'immanence de notre
âme ne l'empêche pas d'être autonome, donc d'être personnelle.

Ainsi en est-il, a fortiori, pour Dieu relativement à

l'univers.
Quant à la cellule, d'où vient-elle? A-t-elle sa raison d'être

en elle-même? Non. Donc elle ne suffit pas à s'expliquer elle-
même, encore moins à expliquer le monde. Elle vient de l'Etre
a se, qui ne dépend d'aucun être et qui est ainsi parfait et
personnel. Nul ne sait si Dieu a fait la cellule consciente ou
non, intelligente ou non. L'hypothèse leibnizienne n'est qu'une
hypothèse. Si l'on fait de la cellule une intelligence assez
parfaite, une force assez puissante pour diriger le monde, en un
mot si l'on en fait un Dieu véritable, il est clair qu'un autre
Dieu n'est plus nécessaire. Mais rien ne prouve que la cellule,
telle que nous la voyons, soit Dieu. Si l'on dit que Dieu a
donné à la cellule tout ce qui est nécessaire pour produire,
par l'évolution de son contenu, tout l'univers et son contenu,
alors c'est évidemment Dieu qui est le principe premier, et non
la cellule.

* *

XVII. — On objecte que l'immanence divine qui a été
admise dans la réponse à l'objection précédente, n'est qu'une
transcendance mal dissimulée, puisqu'elle implique un Dieu
personnel distinct de l'univers. Or, ajoute-t-on : « Vous ne pouvez

pas montrer cette transcendance avec les données des
sciences actuelles, qui toutes favorisent l'immanence et le
naturalisme complet. Le naturalisme complet est celui qui est
émancipé de la théologie et de la métaphysique, celui qui rend
la nature à elle-même et qui la déclare maîtresse d'elle-même.
Votre transcendantalisme ne peut se faire accepter que sous
la pression de l'Apologétique d'autorité et non par l'Apologétique

de la véritable immanence. »

Réponse: 1° Nier la distinction entre Dieu et l'univers,
c'est tomber dans le panthéisme, qui est une erreur. Donc nous
enseignons cette distinction. — 2° La véritable immanence n'est



— 723 —

nullement panthéistique. Au contraire, l'immanence panthéistique
est fausse, car elle n'est pas de l'immanence : elle est une
identification de la nature et de Dieu. La nature ainsi déifiée est
Dieu, et il n'y a plus d'autre Dieu qu'elle. Or la nature ne peut
pas s'expliquer seule, sans un Etre absolu qui en soit la cause
première. Qu'on unisse Dieu et la nature tant qu'on voudra,
pourvu qu'on reconnaisse leur distinction. L'immanence que
nous admettons n'est donc nullement panthéistique. — 3° Nous
ne l'admettons pas sous la pression de l'autorité ecclésiastique,
mais uniquement grâce à la lumière de la simple philosophie.
Faire dépendre la doctrine de la transcendance de Dieu de ce
qu'on appelle «la preuve d'autorité» ou «preuve transcen-
dantale », en opposition contre nos idées subjectives et nos
lumières immanentes, c'est commettre les plus graves méprises
au sujet des mots transcendcince et immanence. Ces méprises
viennent de l'absence d'une bonne définition. Donc quelques
explications sont nécessaires.

D'abord, ces deux mots sont essentiellement relatifs;
absolument parlant, ils ne signifient rien par eux-mêmes, mais
seulement lorsqu'on a précisé l'objet par rapport auquel il y a

transcendance ou immanence. Trans signifie au delà. Au delà
de quoi? Est-ce au delà de l'univers ou seulement au delà de

notre individualité? On dit que Dieu est transcendant relativement

à l'univers, parce qu'il en est distinct. On dit, de même,
que ce qui est « en dehors » de l'homme, est transcendant à

l'homme. Y a-t-il quelque chose qui soit en dehors de notre
moi individuel Evidemment : car tout ce qui n'est pas ce moi,
tout ce qui existe indépendamment de lui, est transcendant
par rapport à lui. Il n'y a d'immanent en nous que nous-
mêmes, notre intelligence, notre cœur, notre volonté. Quoique
chacun de nous fasse partie de l'humanité et du monde, cependant

on peut dire que l'humanité et le monde sont distincts
de nous, en dehors de nous, transcendants par rapport à nous.
La réalité objective de l'humanité et du monde nous est
transcendante, parce qu'elle existe en elle-même, que nous y
pensions ou non, que nous le voulions ou non. Ce qui nous est
propre, ce qui est immanent en nous, c'est l'idée et le sentiment

que nous avons de l'humanité et du monde. Donc, en
réalité, tout ce qui n'est pas nous, nous est transcendant, et il
n'y a d'immanent en nous que la connaissance que nous en



— 724 —

avons, le sentiment que nous en éprouvons, ainsi que la
connaissance et le sentiment que nous avons de notre être propre.
Telles sont les notions que nous devons admettre, si nous ne voulons

pas nous payer de mots.
Faisons-en l'application à l'Apologétique.
L'Apologétique d'immanence est donc celle qui s'appuie

sur nos idées, sur nos sentiments intimes, sur nos facultés
intellectuelles et morales, sur nos aspirations et notre idéal, sur
notre nature humaine, sur ce tout qui s'appelle moi et qui,
s'il est compris sainement, ne peut pas nous tromper. Tel est
le domaine de la subjectivité, domaine aussi de l'immanence.

L'Apologétique de transcendance est celle qui s'appuie sur
le non-moi, sur tout ce qui n'est pas immanent, sur l'univers
objectif, sur l'humanité objective, sur les sciences de l'univers,
sur l'histoire de l'humanité, sur tout ce qui se fait en dehors
de notre moi, sur les faits, grands et petits, extraordinaires et
ordinaires, que l'histoire constate et enregistre. Peut-on se
fonder sur toute cette objectivité pour démontrer l'existence de

Dieu, faire connaître quelque peu ses attributs et légitimer la
religion et le culte? Certainement, mais à la condition que ces
choses objectives soient connues et appréciées exactement.
Il est clair que ces choses objectives ne peuvent faire impression

sur nous, individuellement, qu'autant qu'elles sont perçues
dans notre intérieur et senties par notre moi. En sorte que la
démonstration transcendante n'a de force pour les individus
qu'autant qu'elle est devenue aussi immanente. Voilà pourquoi
Dieu et la religion, tout en étant des réalités objectives a parie
rei, ont des significations particulières à chaque individu, chaque
individu les concevant et les sentant suivant son propre moi.
Ainsi se concilient le subjectif et l'objectif, l'immanent et le
transcendant, les deux Apologétiques.

Loin de les mettre en opposition, il faut les compléter l'une
par l'autre. Jusqu'à présent, c'est l'apologétique de transcendance,

ou historique, qui a été le plus pratiquée; d'où son nom
de «traditionnelle». Elle est plus facile, l'histoire des faits
extérieurs étant, pour la masse des hommes, plus facile à
connaître que l'histoire des idées et des sentiments. Peu d'hommes
descendent dans leur intérieur et cultivent vraiment l'idéal;
peu savent ce qu'est l'homme et ce qu'ils sont eux-mêmes.
Leur propre vue ne les attire pas; on dirait que leur moi



— 725 —

est peu intéressant et sans valeur; peut-être ne se trompent-
ils pas.

Maintenant on commence à rougir de cette infériorité. On
se rejette du côté de l'immanence. On parle d'aspirations,
d'idéal, du moi. On a besoin d'une nouvelle Apologétique «sentie
et vécue». Très bien. Mais encore faut-il que l'on connaisse
exactement le moi: car il peut, lui aussi, nous illusionner. On

peut être dupe non seulement du monde, de l'histoire et des

extériorités, mais aussi de soi-même. Il n'est donc pas de trop
de s'entourer de toutes les lumières possibles. Nous réclamons
donc les deux Apologétiques, les deux argumentations : celle
de l'immanence et celle de la transcendance. Et loin de voir
de l'hostilité entre elles, nous apercevons très clairement leur
conciliation. L'une et l'autre, bien exposées, sont logiques, et

pas n'est besoin de recourir à l'autorité de l'Eglise pour établir

ce point. Nous maintenons que notre preuve de la personnalité

de Dieu repose à la fois sur la méthode d'immanence
et sur la méthode de transcendance.

Certains immanentistes vont jusqu'à prétendre que le Dieu
sensible au cœur suffit et qu'il n'est pas besoin de recourir à

un Dieu transcendant qui nous échappe. Ils affirment qne nous
entendons la voix de Dieu en nous, que nous sentons son
amour dans les « poussées » vers l'Idéal dont nous avons
conscience ; que c'est là la preuve évidente, sentie, vécue, que
Dieu existe; et que c'est là la meilleure preuve que nous ayons
de sa personnalité. —¦ R. : Certes, cette preuve peut paraître
la meilleure à ceux qui la trouvent telle. Mais : 1° ce sentiment

peut être illusoire en nombre de cas : beaucoup de
sentimentalistes prennent pour la voix de Dieu ce qui n'est que
leur propre voix ; les exaltés, les fanatiques ne doutent jamais
que ce soit Dieu qui leur parie, et cependant ils s'illusionnent;
— 2" donc le sentimentalisme doit être contenu et même
corrigé par la raison, qui ne connaît pas l'exclusivisme et
l'aveuglement du sentiment. Elle veut qu'on cherche la vérité
partout, en dehors de nous comme en nous; qu'on n'exclue aucune
source de lumière et qu'on recoure à tous les arguments
rationnels. Elle condamne les subtils ergoteurs qui chicanent sur
les arguments de raison, et qui, victimes de leurs propres
sophismes, n'aperçoivent plus que le fidéisme et le sentimentalisme

qu'ils décorent du nom d'immanentisme. Restons dans



— 726 —

l'immanentisme vrai, mais méfions-nous du faux, malgré ses

apparences mystiques attrayantes.
Il y aurait encore beaucoup à dire sur ces deux manières

d'entendre l'Apologétique d'immanence; mais dans l'une et

l'autre, le Dieu dont il s'agit est personnel. Que cette observation

suffise ici, où il ne s'agit que de la personnalité de Dieu
et non de la méthodologie théologique.

XVIII. — Dieu est immuable: or, dit-on, une personne ne

peut pas être immuable; donc Dieu n'est pas une personne.
De plus, Dieu étant parfait ne peut avoir ni la liberté de faire
le mal, ni celle de choisir le moins bien ; or il est de
l'essence de la personne qu'elle soit libre: donc Dieu ne peut pas
être une personne.

Réponse: D'abord, on comprend aisément qu'une personne
humaine soit changeante, qu'elle éprouve le besoin d'acquérir,
de se perfectionner, etc. ; son imperfection naturelle lui impose
cette nécessité. Mais Dieu, qui est parfait, ne saurait éprouver
ce besoin. Sa personne n'a rien à acquérir. Nous disons qu'il
a besoin de se communiquer, de créer; mais ceci n'a rien de
contraire à la notion de personne. Ni la création, ni l'évolution

des êtres créés ne sont des caprices divins, encore moins
des contradictions. Une saine notion de la création et de la
providence est parfaitement conciliableaveclaperfection immuable
de Dieu *).

Ensuite, il est évident que Dieu n'est pas libre de faire le
mal, ni même d'être imparfait dans ses actes. Sa perfection
infinie exige qu'il fasse toujours le mieux pour conduire les
créatures à leur fin. Ce n'est pas ici le lieu d'expliquer sous
quels rapports Dieu est libre et sous quels rapports il ne l'est
pas. En tout cas, il est clair que, lorsque la nature infiniment
parfaite de Dieu bannit de sa liberté toute imperfection, ce

manque de liberté imparfaite ne blesse en rien la personnalité
parfaite de Dieu. Au contraire. Sa liberté étant parfaite, c'est-
à-dire exempte de toute imperfection, s'harmonise parfaitement
avec sa personnalité. Une personne imparfaite n'est libre
qu'imparfaitement : elle peut vouloir le mal et le faire. Mais une

1) Voir dans les Eludes du 5 mars 19^6, p. 685, un intéressant rapprochement
entre la manière dont les physiciens raisonnent de l'éther et les théologiens de Dieu.



— 727 —

personne parfaite est libre parfaitement. Donc Dieu peut être
personnel; sa perfection, loin d'être un obstacle à sa personnalité,

la réclame et l'exige.

*
XIX. — On objecte: L'infini est inconciliable avec le fini;

si donc la personnalité de Dieu est infinie, il n'y a plus de

place pour des personnalités finies; si Dieu est réellement et
infiniment personnel, c'est nous qui ne sommes plus des

personnes. On voit ainsi comment la doctrine de la personnalité
de Dieu n'est qu'une utopie mystique, inséparable du monisme
et du panthéisme. Comme l'a dit M. Piat, « le mysticisme glisse
vers le monisme par une pente assez naturelle... En fait, c'est
la forme moniste qu'a revêtue le mysticisme chez les Indous,
chez les Çoûfis et les Néoplatoniciens ; ces trois écoles sont
unanimes à proclamer que le principal résultat de l'extase est
de faire tomber la barrière qui s'élève entre notre âme et l'Absolu,

de nous révéler notre identité fondamentale avec Dieu1)...
Parmi les protestants, principalement en Amérique, les uns
racontent que leur personnalité semble s'évanouir devant
l'infinité de Dieu2)... Parmi les catholiques, les Bertille, les Con-

dren, les Olier se sont souvent exprimés de manière à faire
croire qu'ils inclinaient vers le monisme ; dominés par le
sentiment de leur piété, ils arrivaient à redire, dans la ferveur
de l'oraison, que Dieu est tout, que l'homme n'est rien3)».

Réponse: D'abord, il est erroné de prétendre que le fini
et l'infini ne puissent pas coexister, et qu'il faille être ou
panthéiste ou athée4). Donc des personnalités finies peuvent coexister
avec la personnalité infinie de Dieu.

Ensuite, les mystiques qui ont versé soit dans le
panthéisme, soit dans le monisme, se sont trompés, à quelque
religion ou à quelque confession qu'ils aient appartenu. On peut
être partisan de la personnalité de Dieu sans tomber dans un
tel mysticisme. M. Piat a fait suivre les textes précités de ce

texte de Bossuet: «En Dieu tout est permanent, tout est
immuable ; rien ne s'écoule dans son être, rien n'y arrive de

nouveau; et ce qu'il est un seul moment, si on peut parler de

moment en Dieu, il l'est toujours. » Puis, M. Piat ajoute :

« C'est qu'il n'y a pas de conciliation possible entre le catho-

') De la croyance en Dieu, p. 247-248. 2) P. 250. s) P, 252.
4) Voir, en Théodicée, les chapitres de l'infinité de Dieu et de la création.



— 728 —

licisme et la philosophie de l'immanence. La raison, lorsqu'on
l'interroge de près, se prononce pour l'existence d'un esprit
transcendant à la nature ; cette conclusion philosophique est,
pour l'Eglise, le dogme des dogmes » x). J'ai expliqué
précédemment que l'immanence de Dieu dans l'univers et la
transcendance de Dieu par rapport à cette même œuvre sont
parfaitement compréhensibles, si l'on admet que Dieu et l'univers
sont à la fois unis et distincts. Le tout est de définir exactement

l'immanence et la transcendance appliquées à Dieu par
rapport au monde.

XX. — Dire que Dieu est une personne, c'est l'humaniser,
dit-on ; car la notion de la personne est tirée de la notion même
de l'homme et de la nature même de l'homme. C'est pourquoi
Taine, tout en admettant une raison créatrice et divine à la
source et au terme des choses, s'opposait cependant, non sans
motif, à ce qu'on la personnifiât.

Réponse: Que nous acquérions la notion de personne par
l'étude que nous faisons des objets, des animaux et des hommes,
c'est incontestable. Mais cette notion nous assure que la réalité
que nous appelons personne, est en soi une perfection,
perfection relative, il est vrai, dans l'homme. Mais toute perfection

réelle et positive dans les êtres relatifs, doit exister dans
leur cause première, qui est leur raison d'être ; et cette cause
première étant parfaite, il résulte que la réalité appelée
personne est parfaite en elle, aussi sûrement qu'elle est relative
clans les êtres relatifs.

Vouloir que toute personnalité soit humaine, c'est confondre
ces deux notions, qui sont essentiellement distinctes. L'homme
est une personne nécessairement humaine, et la personnalité
de Dieu est nécessairement divine. Tout être est ce qu'il est.
De ce que l'homme est autonome dans sa nature humaine, il
ne résulte pas que Dieu ne le soit pas à sa manière à lui, c'est-
à-dire divinement.

Quant à Taine, il n'a ni prouvé son assertion, ni même
défini ce qu'il entendait par personne et par personnification.
Si la raison créatrice et divine qu'il a admise « à la source
et au terme des choses » est absolue et parfaite, comme elle

') Ouvr. cité, p. 253



— 729 —

doit logiquement l'être — Taine ne prouve pas le contraire —
il est clair qu'elle doit être indépendante, autonome, donc
personnelle ').

XXI. — Objections de M. Edouard Le Roy, dans Dogme et

Critique2) :

1° «Dire que Dieu est une personne, c'est dire qu'il est

pour nous un centre de devoirs.» — R.: Ce n'est pas là une
définition du mot «personne». Toute personne a des devoirs
envers les autres personnes assurément; mais c'est là une
conséquence, ce n'est pas là ce qui constitue et définit la
personne. En outre, pourquoi ici le mot « centre » Je ne
comprends pas. Toute cette phrase semble une logomachie.

2° « C'est à Dieu que la notion (de personne) ne s'applique
plus sans peine, la personnalité apparaissant comme quelque
chose qui devient, qui se conquiert, qui est unification progressive

plutôt qu'unité parfaite, qui en un sens peut aussi se
diviser ou même se perdre. » — R. : La personnalité que M. L.
décrit est la personnalité humaine, et encore ne la décrit-il pas
dans son essence, mais dans son mode de développement, ce

qui est bien différent. Il va de soi que cela ne peut pas
convenir à la personnalité absolument parfaite de Dieu. Mais il
ne résulte pas que la personnalité de Dieu soit une chimère.

3° M. L. dit : « La vraie formule de la proportion (entre
Dieu et l'homme) serait, par exemple, celle-ci : Dieu est à Dieu
ce que la personnalité est à l'homme... Maintenir la distinction
entre Dieu et son attribut, c'est donc invoquer Dieu non plus
en soi, mais en nous et par rapport à nous. Les mots personnalité

divine caractérisent alors une certaine manière de
considérer Dieu, un certain groupe d'attitudes et de démarches
relatives à lui. Ce qui se conserve dans le passage analogique
de l'homme à Dieu, c'est le rapport pratique par lequel nous
nous unissons à l'objet, c'est le groupe des attitudes et des
démarches que connote le terme personnalité. »

R. : La formule indiquée par M. L. n'est qu'une tautologie
dérisoire : Dieu est à Dieu Le reste n'est qu'un sophisme :

l'attribut d'un être fait partie de sa nature; donc l'étudier,

') Voir Revue internationale de théologie, janvier 1906, p. 169.
a) Paris, Bloud, p. 141-153.

Revue intern, de Théologie. Heft 64, 19C8. 47



- 730 —

c'est étudier cet être en soi. On voit très bien où M. L. veut
en venir: n'affirmer que le côté moral de la personnalité, les
devoirs « pratiques » que toute personne doit pratiquer envers
une autre personne, et éliminer toute la signification intellectuelle

de la notion de personne. C'est décapiter la personne.
M. L. veut ignorer que la personnalité est avant tout la vis
conscia et sui compos; que c'est parce que cette conscience,
cette possession de soi, cette indépendance existe que les devoirs,
les attitudes et les démarches dont il parie, ont leur raison
d'être. Donc la personnalité est une perfection en soi. Donc
elle existe en Dieu. Comment est-elle en Dieu? Peu importe.
Nous savons qu'elle y est éminemment, divinement, parfaitement,

absolument. Cela suffit. Si nous ne pouvons pas préciser,
la faute en est à nous, mais non à elle. Donc il ne suffit pas
de dire que «nos rapports avec un homme» doivent nous
indiquer les attitudes et les démarches que nous devons avoir par
rapport à Dieu. 11 y a plus. Il y a en Dieu une perfection que
nous pouvons concevoir comme conscience et indépendance,
comme possession absolue et parfaite de soi-même, donc comme
personnalité. Et cette notion n'est pas trompeuse; elle est
positive, et non négative. Et les conséquences pratiques et morales
qui en découlent pour nous, c'est que nous devons à Dieu
plus qu'à un homme. Et ainsi toutes les restrictions de M. Le Roy
sont erronées. Son fidéisme, ou plutôt le moralisme pratique
qu'il veut substituer au vrai dogme et à l'intellectualisme
philosophique et théologique, se réfute de lui-même.

4° Il dit encore: «Je suppose acquise l'idée du Dieu
intérieur, de ce soupir indicible caché au fond des âmes, dont parle
quelque part 1'«Imitation», c'est-à-dire d'un principe immanent
à notre vie même, qui nous meut, nous travaille, nous dilate,
qui nous force à nous dépasser toujours dans la voie du
progrès spirituel, de l'ascension morale. »

R. : Que Dieu agisse en nous pour dilater notre moi et
élever moralement notre personnalité, rien cle mieux. Mais
1° ce n'est pas là ce qui constitue notre personnalité, laquelle
existe indépendamment de ce soupir indicible ou de ce principe

immanent, à ce point qu'elle peut lui résister et qu'elle
n'y résiste que trop souvent. L'essence de notre personnalité
est manifestement distincte de la grâce excitante que Dieu
veut bien lui accorder; — 2° Rien n'empêche, en bonne logique,



— 731 —

que ce soupir indicible, ce principe immanent, soit le soupir
et l'incitation d'une force consciente et personnelle, et, puisqu'il

s'agit de Dieu en nous, rien n'empêche que Dieu soit
personnel. M. L. ne prouve nullement le contraire. D'où il résulte
que sa description du Dieu intérieur est tout à fait insuffisante.
Ici encore il ne voit qu'une partie de la question.

Même reproche à lui faire quand il ajoute : « Affirmer que
Dieu est personnel, c'est nous donner à lui, c'est-à-dire nous
conduire vis-à-vis de lui comme vis-à-vis d'une personne ; c'est
chercher en lui, par l'amour généreux et la bonne volonté
agissante, notre propre personnalité ...» — R. : Pour nous
donner personnellement à Dieu, il est clair que nous devons
d'abord être des personnes. Donc ce n'est pas en Dieu que
nous devons chercher notre propre personnalité, mais en elle-
même, c'est-à-dire en nous. Demandons à Dieu de nous aider
à la fortifier, très bien ; mais évitons le quiétisme, qui oublie
trop l'homme, et le panthéisme, qui le nie. En outre, comment
M. L. peut-il nous engager à chercher notre propre personnalité

en Dieu, s'il nous dénie le droit d'affirmer intellectuellement

et spéculativement la personnalité même de Dieu? Notre
personnalité doit se fortifier en Dieu non seulement moralement

par l'amour et la volonté, mais aussi intellectuellement
par la lumière de la foi, qui ne saurait être niée comme
lumière sous prétexte de mieux affirmer la charité. Le mysticisme

de M. L. serait plus complet s'il n'amoindrissait pas
l'esprit; l'esprit ne nuit pas plus à la volonté que la lumière ne
nuit à l'amour.

M. L. tombe dans le sophisme, lorsqu'il prétend que « la
connaissance de Dieu est le fruit d'une expérience vécue, non
d'un raisonnement abstrait». Que l'expérience éclaire l'esprit,
nul ne l'ignore ; mais que l'expérience soit la seule source de

lumière, et que l'on ne puisse pas connaître Dieu aussi par la
lumière de la raison, c'est ce que l'on ne saurait admettre.
M. L. en appelle au concile du Vatican pour affirmer que
« Dieu peut être connu avec certitude par la lumière naturelle
de la raison humaine ». Mais, dans ce même passage, il semble
insinuer que, si Dieu peut être connu par la raison, il ne peut
pas être démontré ; et c'est sans doute ce qui lui fait dire que
la connaissance de Dieu n'est pas le fruit d'un raisonnement
abstrait. Mais ici même, M. L. n'exagère-t-il pas la pensée du



— 732 —

Vatican Le Vatican emploie-t-il le mot « abstrait » Non.
M. L. croit-il que « la lumière naturelle de la raison humaine »

ne puisse pas procéder par raisonnement? Espérons que non.
Pousserait-il son antiintellectualisme jusqu'à prétendre que la
connaissance de l'univers et de l'âme humaine soit impuissante,

même avec l'aide du principe de causalité, à démontrer
l'existence d'une cause première non contingente, donc absolue
et transcendante? Espérons encore que non. Il affirme cependant

que « nul ne saurait être contraint par la seule force de
la logique à croire en Dieu». S'il entend par logique la démonstration

algébrique, il a raison ; mais s'il entend par logique la
démonstration simplement rationnelle, celle dont le bon sens
se contente, il a tort. Son fidéisme l'abuse.

5° M. L. en appelle à l'Eglise pour justifier son explication

du dogme, à savoir que le dogme de la personnalité
divine doit être ainsi formulé et ainsi seulement: «Dieu est
tel en soi qu'il doit être par nous traité au moins comme une

personne. »

R. : 1° M. L. entend par Eglise l'Eglise romaine; or il
peut être certain que l'Eglise romaine ne réduit pas le dogme
de la personnalité divine à la formule qu'il préconise
exclusivement. — 2° Le mot « au moins » est peu clair et peu digne
d'un mathématicien. Le fidéisme qui s'en contente semble
bien élastique. — 3° M. L. confond le dogme avec la formule
dite dogmatique. Le dogme chrétien est la doctrine enseignée

par le Christ, rien de plus. L'Eglise universelle en est la
dépositaire, rien de plus, c'est elle qui dépend du dogme, et non
le dogme d'elle, comme c'est elle qui dépend du Christ, et non
le Christ d'elle. — 4° La question de la personnalité divine
est d'ailleurs avant tout philosophique, et le Vatican n'a ni
mission ni titre pour y intervenir à ce point de vue. M. Le Roy
confond les sources et va chercher dogme et critique où ils
ne sont pas.

6° Après ces mauvais arguments, M. L. recourt à de plus
mauvais encore.

Pour se donner raison, il dit: «Interrogez un catholique du

commun et demandez-lui ce qu'il entend par personnalité
divine. » — Quel critère et dans une telle question — Or ce

«catholique du commun», si vous «le pressez tant soit peu»
(sic), vous dira : « Une personne, un quelqu'un, c'est ce à qui



— 733 - -

l'on peut parler et qui écoute, ce qu'on peut aimer, prier, et

qui répond, etc. Les demi-cultivés en sont là aussi. » — Encore
une fois, quels critères! Où M. L., mathématicien fidéiste, va-t-il
chercher ses lumières et ses arguments

M. L. ne veut pas qu'on fasse intervenir dans la définition
de la personnalité divine « les concepts vie, intelligence,
conscience, volonté, activité, etc.». Il oublie précisément le concept
d'indépendance et de possession de soi, sut compos, qui est le

principal. Etrange silence, auquel supplée bien mal Vele. Mais
pourquoi M. L. bannit-il les concepts en question? Parce que
« aucun, dit-il, ne s'applique univoquement à Dieu et aux
créatures». Sophisme. Ne peut-on pas prendre les mots en question

analogiquement? M. L. n'a-t-il pas avoué précédemment
que l'univocité n'est pas nécessaire et que nous pouvons avoir
sans elle, comme dit le concile du Vatican, aliquam intelllgen-
tiam eamque fructuosissimam

Un aveu toutefois : « Est-ce à dire, ajoute-t-il, que je défende
au philosophe de se faire, à ses risques et périls, une
représentation théorique de la personnalité divine? Aucunement.»
— Dieu soit béni! M. L. avouera sans doute encore qu'une
représentation théorique peut n'être pas sans valeur: aliquam
intelligentiam eamque fructuosissimam. Il nous avertit que c'est
à nos risques et périls. Nous le savons; à vaincre sans péril
on triomphe sans gloire. — « Mais, remarque-t-il, je soutiens
que les conclusions spéculatives (de ce philosophe) ne seront
pas elles-mêmes dogmatiques et que ce n'est pas sur elles que
portera jamais l'obligation dogmatique.» Que M. L. se rassure:
aucune spéculation théologique, dans l'Eglise universelle, ne
peut être transformée en dogme ; c'est seulement dans les
Eglises particulières non infaillibles que ces transformations
peuvent s'opérer ; les vrais catholiques universels en sont à l'abri.

M. L. termine son étude par cette observation : « On m'a
demandé si l'aspect moral du dogme est le seul ou bien le
principal? L'un et l'autre, suivant le point de vue où l'on se

place. Il est le seul proprement et spécifiquement dogmatique,
étant bien entendu que ce qui est moral n'est pas sans
rapport avec la pensée. Et il n'est que le principal au point de

vue théologique, jouant alors le rôle des faits par rapport aux
théories, des critères par rapport aux spéculations explicatives
et représentatives. » Ainsi, selon M. L., l'aspect moral seul est



- 734 —

dogmatique et l'aspect spéculatif n'est que théologique ; celui-là
est le critère, celui-ci la spéculation. Pour autant que ces
subtilités soient compréhensibles, le lecteur «philosophe» enverra
suffisamment 1'« aspect» erroné.

XXII. — Il est aussi erroné, dit-on, d'admettre une
personne en Dieu que d'en admettre trois: là, c'est de
l'anthropomorphisme; ici, du trithéisme. Deux grosses erreurs contre
lesquelles on ne saurait assez protester, soit comme simple
philosophe, soit comme théologien.

Réponse: J'ai déjà démontré que la doctrine de la personnalité

divine est parfaitement philosophique : car il est
philosophique de juger de la cause par l'effet. On procède ainsi dans
les sciences les plus sévères : nous ne saisissons directement
que les phénomènes, et ce n'est que par eux que nous avons
une connaissance des énergies et des causes. Savants et
philosophes admettent la logique de ce procédé. Donc étant donnés

les effets et les causes secondes, on a le droit d'étudier
les causes secondes et de conclure à une cause première qui
est leur raison d'être et leur explication. Le relatif et le
contingent ne pouvant pas avoir en eux-mêmes leur raison d'être,
force est de les expliquer par l'absolu et le nécessaire. C'est
notre ressource, notre droit, notre devoir.

Cela posé, il est évident que l'intelligence qui se constate
dans la marche de l'univers ne peut pas être causée par
l'intelligence humaine, car le plus, l'incommensurable ne peut pas
être causé par l'atome, par le moins. Donc, il faut admettre
la réalité d'une intelligence suprême et première, absolument
indépendante et personnelle. Si cette intelligence n'était pas
absolue et maîtresse d'elle-même, donc personnelle, elle ne serait
pas. Donc l'existence d'un Dieu personnel se comprend autant
que nous pouvons la comprendre.

La seconde partie de l'objection n'est pas plus solide que
la première. De même qu'il n'y a pas d'anthropomorphisme
coupable dans la première, mais un simple procédé très logique,
très scientifique, très philosophique, qui consiste à juger de la
cause par les effets, ainsi n'y a-t-il pas de trithéisme dans la
seconde. Remarquons que l'unité numérique de Dieu et l'unité
de nature qui existe en lui, peuvent se concilier avec des états



— 735 —

multiples ou des relativités multiples, comme le moi humain,
qui est dans une certaine mesure un numériquement et
intrinsèquement, peut exister dans des états relatifs multiples: l'état
de conscience claire, l'état de subconscience, de veille, d'hypnose,

etc. Ces états ou formes sont multiples, et c'est ainsi
qu'on peut concevoir la personnalité de Dieu dans des formes
multiples ou des propriétés muhiples. L'explication détaillée
de ces propriétés nous mènerait ici trop loin; elle fait partie
du Traité de la Trinité. Il est possible que j'en fasse le sujet
d'une étude subséquente. Celle-ci ne saurait être allongée
davantage.

XXIII. — On objecte : Admettre en Dieu une personnalité
quelconque conduit inévitablement à des erreurs et même à des

absurdités; en sorte qu'il est plus logique de couper le mal à

la racine et de nier en Dieu toute personnalité. Les erreurs
et les absurdités qui sont les conséquences nécessaires du
personnalisme divin sont le trithéisme que les chrétiens enseignent
sous le nom de trinité, et aussi l'union hypostatique ou
personnelle de la Sagesse divine et de l'humanité en J.-C, union
qu'ils font consister en ce que J.-C, vrai Dieu et vrai homme,
n'aurait été qu'une seule personne, et que cette personne une
aurait été divine et non humaine, de telle sorte qu'un « vrai
homme» aurait pu exister sans la personnalité humaine!
Comprenne qui pourra.

Réponse: Il est faux que la question de la personnalité
en Dieu ne soit qu'une même question avec la personnalité en
J.-C, et que l'on ne puisse démontrer celle-là sans toucher à
celle-ci. La personnalité en J.-C. est expliquée dans le « Traité
de l'Incarnation», Traité dont celui de Dieu est entièrement
indépendant. Le « Traité de Dieu » ou « Théodicée » est une
étude philosophique, qui peut se faire indépendamment de la
révélation chrétienne, donc indépendamment du «Traité de la
Trinité» et du «Traité de l'Incarnation». Ces deux Traités
supposent le premier, mais le premier n'exige nullement les deux
autres. On peut admettre la personnalité de Dieu sans admettre
ni la Trinité, ni l'union hypostatique de Dieu et de l'homme
en J.-C. C'est ce que font les simples théistes. Donc, en
supposant (comme le fait l'auteur de l'objection) que la Trinité et



— 736 —

l'union hypostatique soient deux erreurs et même deux «

absurdités», on ne serait ni erroné ni absurde en admettant que Dieu
est un être personnel.

Le but de cette Etude n'est pas de faire le «Traité de la
Trinité», encore moins celui de l'Incarnation. Qu'il suffise
d'affirmer que ni la doctrine de la Trinité chrétienne, ni celle de
l'Incarnation chrétienne, l'une et l'autre bien comprises, ne sont
des erreurs, encore moins des absurdités. Ce qui est erroné
et absurde, c'est la caricature que l'on fait de la Trinité,
lorsqu'on dit: «Le Père est Dieu, le Fils est Dieu, le St-Esprit
est Dieu, et cependant ces trois Dieux n'en sont qu'un.» Ce

qui est erroné et absurde, c'est aussi la caricature que l'on
fait de l'incarnation, lorsqu'on dit: «J.-C. est un homme
véritable, tout homme véritable est une personne, et cependant la
personne humaine en J.-C. n'existe pas.» Et encore: «J.-C. est
né dans le temps et il est mort, or il est Dieu, donc Dieu est
né dans le temps et il est mort.» Et encore: «Dieu est éternel,

Dieu a créé le monde; or J.-C. est Dieu; donc J.-C, né
dans le temps, est éternel, et né à Nazareth ou à Bethléem il
a créé le monde. » Ce sont là, en effet, des contradictions et
des absurdités. Mais telle n'est pas la doctrine chrétienne. Il
y a une doctrine très rationnelle, très sage, très philosophique,
de la Trinité et de l'Incarnation, je le prouverai ailleurs.

XXIV. —¦ M. Hébert objecte que le Dieu personnel n'est
que le Roi des rois des Chaldéens, devenu le Jahvé des Juifs.
Or cette « idole » doit disparaître. C'est la dernière. La science
remplace le «Dieu transcendant» par le « Divin immanent» J).

Réponse: Que les Chaldéens et les Juifs aient accentué la
personnalité divine par un anthropomorphisme souvent
coupable, j'y consens. Mais, d'abord, leur idée d'un Dieu roi,
c'est-à-dire maître du monde, peut être bien interprétée,
quoiqu'on puisse aussi en abuser. Ensuite, la notion de personne
est indépendante de la notion de roi; nous avons vu qu'elle
est très philosophique et justement appliquée à Dieu. Il suffit.

') La Dernière Idole. Voir «Revue de métaphysique et de morale», 1902,
T. X, p. 397-408.



— 737 —

XXV. — C'est un fait, dit-on, que le christianisme a puisé
son monothéisme dans le judaïsme, comme il a emprunté sa

Trinité au paganisme égyptien et oriental. L'idée première du

personnalisme divin vient donc soit du paganisme, soit du

judaïsme, et, dans l'un et l'autre cas, de l'ignorance des
populations primitives, qui voyaient du personnalisme partout, même
dans leurs fétiches. Tel est le fondement de la doctrine de la
personnalité de Dieu.

Réponse: Qu'il y ait des points de contact, soit en
doctrine, soit en histoire, entre le christianisme et le judaïsme, et
aussi entre le christianisme et le paganisme, on ne saurait le
nier. Sans aucun doute, le christianisme n'est pas l'inventeur
de la doctrine de la personnalité divine; il l'a approfondie,
mieux expliquée et, croyons-nous, solidifiée, mais il ne l'a pas
inventée. Elle remonte plus haut dans l'antiquité. Reste à
savoir si les Juifs, en croyant à Jahvé, se sont trompés, et si

l'idée d'une cause première de l'univers, intelligente, consciente
et personnelle, est le résultat de ce qu'on appelle animisme
— grossière erreur en effet — ou d'une saine philosophie. Les
esprits enfantins qui croient qu'une personnalité se cache dans
l'eau qui coule, dans le vent qui passe, dans la lumière qui se

montre et disparaît, dans l'arbre qui gémit, etc., se trompent
manifestement. Mais ne se trompent pas moins ceux qui ne
voient de personnalité nulle part et qui pensent que tout est

impersonnel, même l'homme, même Dieu. Entre tout et rien,
il y a un juste milieu. Entre la superstition qui admet tout et
la négation qui repousse tout, il y a la vérité: la vérité du

principe de causalité bien appliqué, principe fondé sur le principe

de la raison suffisante. Ces deux principes sont la base
du bon sens et l'essence même de la raison humaine; c'est sur
eux que sont établies toutes les sciences et toute bonne
philosophie. Or ils démontrent que tout ce qu'il y a de qualitatif
dans l'univers et notamment dans l'humanité est éminemment,
absolument, divinement en Dieu. Cette doctrine n'est pas plus
juive que payenne; elle est humaine parce qu'elle est simplement

rationnelle. Dans cette étude, qui n'est qu'un chapitre du
« Traité de Dieu », nous ne sommes que philosophes et nous
n'avons nul besoin de faire intervenir la lumière de la révélation
chrétienne.



— 738 —

CONCLUSION.

Pour traiter cette grave question, nous n'avons procédé ni
a priori, ni sentimentalement. Nous sommes partis de l'observation

externe, conduite par la raison et par l'observation
interne. Nous avons ainsi constaté que dans l'échelle des êtres,
l'homme occupe une place supérieure aux êtres inorganiques,
aux végétaux et aux animaux, que sa supériorité vient de ce
qu'il est un être intelligent, conscient, judicieux, libre, maître
de lui, responsable, en un mot personnel. D'où il appert que
la personnalité, en soi, est une perfection.

D'autre part, appliquant le principe de causalité à Dieu,
créateur de l'homme, nous avons conclu que Dieu, qui est l'Etre
parfait, intelligence parfaite, indépendance parfaite, est aussi
Personne parfaite, non certes limitée comme celle de l'homme
par toutes les imperfections propres à la nature humaine, mais
absolue et divine comme il convient à Dieu.

Cette argumentation laisse sans doute de grandes obscurités

dans notre esprit, trop faible pour comprendre la nature
divine. Mais, si nous ignorons ce que la Personnalité divine
est en elle-même, nous savons du moins qu'elle est. La
conséquence importe: car nous savons ainsi que, dépendant d'une
Personne divine qui est la Perfection absolue, l'homme n'est
pas exposé aux capricieuses aventures d'une Force vague et
indéfinie, qui chercherait à tâtons les moyens de se développer
elle-même, incapable d'avoir soin de quoi que ce soit. Avec
un Dieu personnel, nous ne sommes pas dans l'indéterminé,
mais dans l'Infini. Il sait ce qu'il est, il sait ce qu'il veut, il
sait ce qu'il fait. S'il nous a tous créés et s'il a même daigné
faire de nous des personnes, c'est qu'il a voulu nous faire
participer à la vie personnelle, donc à la vie intellectuelle,
consciente, volontaire, libre, désireuse de dilater son moi, de se

perfectionner, de s'approcher autant que possible de l'Idéal.
De telles aspirations, qui sortent du fond même de notre moi
et de tout ce qu'il y a de meilleur en nous, ne sauraient être
chimériques, si l'Etre parfait n'est pas lui-même une chimère.
Or il est l'Etre même et la Perfection même. Donc nous devons
être rassurés.

De fait, toutes les objections dirigées contre cette thèse
sont sophistiques. Les unes sont inspirées par l'agnosticisme,
d'autres par l'anthropomorphisme; et vraiment, il n'est pas



— 739 —

malaisé d'en montrer les spéciosités. Le mystère reste, mais
les objections disparaissent. Le fait est que, toutes les fois
que notre esprit s'obscurcit dans cette question et qu'il se

prend à douter, c'est qu'il cède ou à l'imagination, qui cherche
toujours un visage et des organes dès qu'elle veut se
représenter une personne, ou à son ignorance qui, en effet, est
immense et qui, à certains moments, s'étend comme un nuage
impénétrable, assez vaste pour nous dérober la vue du soleil,
c'est-à-dire la vue de la thèse démontrée et des principes
rationnels sur lesquels elle s'appuie. C'est alors à notre raison
à reprendre les rênes et à se tenir ferme sur les vérités
fondamentales de la science et de la philosophie.

E. Michaud.


	Études de théodicée : dieu personnel [suite]

