
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 64

Artikel: Aktenstücke Hefele und die Infallibilität betreffend [Schluss]

Autor: Menn / Reinkens, J.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403715

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403715
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


671 —

AKTENSTÜCKE
HEFELE UND DIE INFALLIBILITÄT BETREFFEND.

(Schluss. ¦)

10. Von den folgenden drei Briefen an Prof. Reusch in
Bonn sind die beiden ersten bereits von Schulte8), als an einen
Bonner Freund gerichtet, veröffentlicht; der dritte war bisher
noch nicht veröffentlicht und erscheint hier zum erstenmal
gedruckt. Reusch teilte die Briefe jeweils dem ihm von Jugend
auf enge befreundeten Herrn von Schulte mit. Der im ersten
Briefe genannte preussische Diplomat ist Geheimrat Gelzer.

Am 3. Dezember 1870 schrieb Hefele :

„Empfangen Sie vor allem von mir und Freund Kuhn (dem
ich Ihr Schreiben mitteilte) die Versicherung unserer innigsten
Teilnahme an den Kämpfen, in welche Sie versetzt sind. Es
fehlt wahrlich nicht am Willen der Hierarchie, wenn nicht im
19. Jahrhundert wieder Scheiterhaufen aufgerichtet werden.
An ähnlichen Torturen haben sie wenigstens Überfluss. Was
über Sie jetzt schon hereingebrochen, steht mir bevor. Wie
ich ziemlich sicher weiss, wird man mich demnächst von Rom
aus auffordern, meine eigene Unterwerfung zu erklären und
in einem Hirtenbriefe die Diözese zu gleichem aufzufordern.
Ich werde vielleicht versuchen, zu dilatieren, in Hoffnung auf
etwaige Ereignisse, die kommen könnten. Gelingt die
Verschiebung nicht, so weiss ich kein anderes Mittel, als mit non
possumus zu antworten. Ich weiss nur noch nicht, ob ich
zugleich (im Original unterstrichen) meine Cessionsbereitwilligkeit
erklären und so vielleicht der eigentlichen Exkommunikation
zuvorkommen soll, oder ob ich letztere in Geduld abwarten

') Siehe die Zeitschrift, Juli, S. 485—506.
2) Schulte, Altkath., S. 225 f., S. 227 f.



— 672 —

werde. Ich glaube nicht, dass mich eine solche ungerechte
Zensur im Gewissen beschweren könnte. Eine schismatische
Stellung einnehmen, d. h. zu einem förmlichen Schisma
mitwirken, will und kann ich nicht. Es gibt auch kein eigentliches

Schisma; denn die einzelnen Opponenten gegen das neue
Dogma sind zu sehr in aller Welt zerstreut und die Masse
der Laien — auch der Geistlichen — ist zu gleichgültig. —
Sie sehen, wir stehen auf dem Vesuv, der alle Augenblicke
ausbrechen kann, und unsere beiderseitige Lage hat manches
ähnliche. Unter den deutschen Bischöfen ist Schwarzenberg
noch am ehesten zu eineiig Opfer seines Stuhls bereit. Was
in Ungarn geschieht, weiss ich nicht. Ich habe auf meine
neuesten Anfragen noch keine Antwort erhalten. Dupanloup
aber hat nur immer gefragt, was ich tue, nie aber gesagt, was
er tun wolle. Meinen neuesten Brief kann er noch nicht
beantwortet haben.

Wie hält sich denn Ihre Regierung'? Ich habe vor etwa
drei Wochen einem preussischen Diplomaten, der nach
Versailles reiste und mich hier besuchte (ich kannte ihn von früher)
offen meine Ansicht über diese Sache gesagt, und er versprach
mir, selbe dem König von Preussen zu unterbreiten. (NB. Ich
habe schon eigenhändige [im Original unterstrichen] Briefe des

Königs an ihn gelesen.)
Ich werde mich sehr freuen, wenn Sie mir in Bälde über

den Ausgang Ihrer Angelegenheit weitere Notiz zukommen
lassen. In ganz gleichem Falle wird Langen sein. Beten wir
für uns gegenseitig um den spiritus fortitudinis."

11. Demselben Bonner Freunde schrieb er am 25. Januar
1871:

„Die neueste Schrift Schuhes (Die Macht der römischen
Päpste) habe ich mehr verschlungen, als gelesen. Sie enthält
ungemein viel Lehrreiches, aber in sehr hartem Stil. Auch
hätte ich gewünscht, er hätte die für secundo loco angekündigte

Schrift (gegen den ökumenischen Charakter der Beschlüsse
zuerst veröffentlicht. Aber immerhin verdient er grossen Dank.
Ob den Staatsmännern darüber die Augen aufgehen"? Leider
muss ich mit Schulte sagen : „Ich lebte viele Jahre in einer
schweren Täuschung." Ich glaubte der katholischen Kirche
zu dienen und diente dem Zerrbild, das der Romanismus
und der Jesuitismus daraus gemacht haben. Erst in Rom



— 673 —

wurde mir recht klar, dass das, was man dort treibt und übt,
nur mehr Schein und Namen des Christentums hat, nur die
Schale; der Kern ist entschwunden, alles total veräusserlicht.

Gegenwärtig misshandeln mich die Römer durch Nichterteilung

der Fakultäten zu Dispensen in Verwandtschaftsgraden.
Sie molestieren damit meine Diözesanen, veranlassen, dass
einzelne im Konkubinat leben oder Zivilehen eingehen; aber was
kümmert man sich in Rom um das Gewissen der Leute, wenn
man seine Herrschsucht befriedigt? Versagte man doch das

ganze Mittelalter hindurch den Völkern alle Tröstungen der
Religion, um einen Fürsten zu drücken und zahm zu machen."

12. Am 13. März 1871 sandte Hefele an Reusch ein Schreiben,
das inhaltlich mit dem an Döllinger unter dem 11. März
gerichteten und unter Nr. 8 mitgeteilten übereinstimmt. Reusch
schrieb darüber an seinen Freund von Schulte : „Gestern Abend
erhielt ich den beiliegenden Brief von Hefele. Ich habe
ihm eben weitläufig geschrieben, er solle wenigstens
resignieren Ich habe, nachdem ich gestern Abend durch den
Brief einer Ohnmacht nahegebracht, eine schlimme Nacht
gehabt, und die Ruhe, mit der ich dem 1. April1) entgegensah,
ist durch diesen Brief sehr erschüttert. Auf wen kann man
sich nun noch verlassen?'1 Reuschs Antwort an Hefele ist vom
15. März.

Am 20. März 1871 schrieb darauf H. an R. den unten
mitgeteilten Brief. Der Empfänger äusserte sich darüber in einem
Schreiben an Schulte vom 21. März 1871: „Ich hahe einen
zweiten Brief von Hefele erhalten. Er ist doch ein schwächerer

Charakter, als ich geglaubt. Er schwankt, den verschiedenen
Einflüssen zugänglich, hin und her. Ich habe ihm nochmals
dringend geraten, möglichst lange nichts zu tun und dann eventuell

zu resignieren."
v. Schulte sagt von dem Briefe : „Er ist wohl der stärkste,

den H. geliefert."
Was insbesondere die sogenannte „nachträgliche

Unterwerfung" angeht, so ist sie für den bedeutungslos, der an die
Unfehlbarkeit päpstlicher Definitionen „ex sese, non autem ex
consensu ecclesiœ" glaubt.

') Bis zum 1. April wollte Erzb. Melchers ihm Zeit lassen zur «

Unterwerfung' ».



— 674 —

Vom katholischen Standpunkte aus aber muss gesagt werden,
dass am 18. Juli 1870 weder in formeller noch in materieller
Beziehung ein Beschluss eines ökumenischen Konzils zustande
kam. Nicht in materieller Beziehung, denn die päpstliche
Behauptung steht im Widerspruch mit der Kirchenlehre: nicht in
formeller Hinsicht, denn noch am 17. Juli protestierten 56

Bischöfe — wenn auch leider nicht nachdrücklich genug. Erst
dann könnte überhaupt eine sogenannte nachträgliche
Unterwerfung irgend eine Beachtung finden, wenn die Unterworfenen
den Beweis erbrächten, dass sie auf dem Konzil selber in
beispielloser Weise ihre Pflicht, als testes (nicht autores) fidei zu
fungieren, verabsäumt hätten. Dann musste man freilich auf den
Gedanken kommen, den Hefele in seinen Observationen ausspricht:
„Ob ein solches Verfahren eine grosse Beweiskraft für die
Unfehlbarkeit des Papstes habe, weiss ich nicht" ').

Hochwürdigster Herr und Freund!

Empfangen Sie meinen besten Dank für ihr herzliches und
teilnehmendes Schreiben vom 15. d. M. Das eben wünschte
ich, dass Sie mir ganz unverhohlen Ihre Ansicht mitteilen.

1. Sie haben ganz recht: Die Minoritätsbischöfe hätten
gleich anfangs offen opponieren sollen, ja noch mehr, dieselben
hätten in der 4. öffentlichen Sitzung des Vatikanums entschieden
und feierlich mit non placet stimmen sollen. Allein Einschüchterungen

aller Art wurden gemacht, namentlich das Gerücht
verbreitet, gleich nach der Abstimmung werde von allen Non-
placetierenden Unterwerfung gefordert, oder jeder Renitente
noch in der Aula feierlich mit dem Banne belegt werden.
Infolge hiervon waren nur mehr zirka 30 bereit, zu erscheinen,
die anderen nicht, und auch ich liess mich durch Dupanloup
verleiten, dafür zu stimmen, die schriftliche Wiederholung des

non placet sei dem Erscheinen in letzterer vorzuziehen.
2. Die Hoffnung, dass jetzt noch eine irgend bemerkbare

Anzahl von Bischöfen sich finden werde, welche sich nicht
unterwerfen, diese Hoffnung teile ich nicht. In Deutschland
stehe ich ganz allein, in Frankreich sind bis jetzt noch zwei
renitent, in England und Irland wohl gar keiner (auch Clifton
hat die Dekrete für verbindlich erklärt), was Kenrick getan,

Eine gründliche Beleuchtung der nachträglichen « Unterwerfung
siehe bei v. Schulte, Altkath., S. 310 ff.



— 675 —

wissen Sie, und auch von Ungarn höre ich nichts Tröstliches.
Was kann ich allein tun Aber es sind ja Priester und Laien
da, welche opponieren, wenn auch keine Bischöfe Richtig, wie
viele sind es, respektive wie wenige gegenüber der ungeheueren
Majorität Aber wenn auch Tausende von Priestern und Laien
gegen das neue Dogma sind, so sind es doch nur äusserst
wenige, die es zum Schisma kommen lassen wollen. Und es würde
auch, glaube ich, ein Schisma im Sande verlaufen.

3. Sie haben recht, nach Beendigung des Krieges wird
man der kirchlichen Frage wieder mehr Aufmerksamkeit
zuwenden ; sicherlich aber eher zum Sieg des Infallibilismus als
zu seiner Abschwächung. Ich empfinde dies bereits in der
eigenen Diözese. Eben las ich das „Katholische Wochenblatt",
das in Ellwangen erscheint, es nimmt den Mund unendlich voll,
lobpreist Dupanloup, schmäht auf Döllinger und die Männer
der deutschen Wissenschaft, auch auf diejenigen, welche den
Fuldaer Hirtenbrief nicht unterschrieben, fällt mit plumpem
Tritt über Ruckgaber her und über die Männer der deutschen
Wissenschaft, die sich mit ihren elenden Machwerken über
Honorius blamiert hätten, und versetzt mir so in einer Nummer
wenigstens vier Hiebe, hetzt die Diözese zugleich auf und
referiert, dass jetzt nur mehr ganz wenige Bischöfe in der
Verblendung beharren, in Frankreich, nur zwei. Seit Ende des

Krieges ist der Teufel los.
4. Meine persönliche Stellung zur Frage selbst anlangend :

a. Was die formelle Frage, die Gültigkeit der vierten
Sitzung betrifft, so zweifle ich, ob sie noch jetzt mit Grund
beanstandet werden kann, nachdem die nachträglichen Placets
fast bis zur Einstimmigkeit eingelaufen sind. Man sagt, was
in radice ungültig ist, kann nachher nicht gültig gemacht
werden ; aber blicken Sie auf das fünfte allgemeine Konzil hin.
Gegen dasselbe protestierte der Papst und das Abendland, aber
durch nachträglichen Konsens beider ist es als allgemeines
anerkannt worden. Und wie war es mit den Sitzungen des
Trienter Konzils, welche zu Bologna abgehalten wurden? Wie
viel Proteste dagegen und doch gelten sie. — Prof. Hase in
Jena äusserte gegen mich, er glaube, dass man formell die
Gültigkeit dieses Majoritätsbeschlusses nicht werde anfechten
können, man müsse eher zugeben, dass allgemeine Konzilien
irren können.



— 676 —

b. Materialiter das neue Dogma betreffend, so sind alle
die Bedenken, die mich zum non placet trieben, nicht gelöst
worden und ich selbst wäre ausser stände, jemandem zu zeigen,
wie man dieselben lösen und wie man das neue Dogma
stichhaltig verteidigen könne. Die Beweise, die man dafür
beigebracht, haben in meinen Augen gar wenig Beweiskraft. Aber
der Umstand, dass fast die ganze katholische Welt und nahezu
der gesamte Episkopat beigestimmt hat, macht mich stutzig
oder bedenklich über meine Bedenken, der unanimis consensus
ist gegen sie, und doch kann mein Verstand sie nicht als grundlos
ansehen, ja sie nicht überwinden. Eine Unterwerfung von
meiner Seite wäre also cœca obedientia. — Meine Bedenken
würden sich ermässigen, wenn ich das Dekret nach meinem
Sinne interpretieren dürfte. Schon die Interpretationen von
Ketteier und Fessier haben das Dogma etwas annehmbarer
gemacht. Allerdings ist fraglich, ob die Deutungen dieser beiden
Herren dem Sinne, den die Konzipienten hatten, konform sei :

aber ihre Deutungen sind doch nicht förmlich desavouiert, und
es ist kaum zu glauben, dass Fessier ganz proprio motu
gehandelt und nicht zuvor seine Hauptgedanken in Rom
vorgelegt hätte.

5. Wenn man zweifelhaft ist, soll man nicht handeln.
Allerdings, aber hier steht die Alternative so : auf der einen
Seite ist es dubius, auf der anderen Seite aber die legitime
Autorität in der Kirche, und nun frage ich : wenn ich selbst
dubius bin, darf ich dann dieser nicht folgen in dem Falle, wo
ich nicht absolut überzeugt bin, dass sie gegen Gottes Gebot
handelt und Sündhaftes von mir will

6. Auch ich hoffe, die Sache könne durch den Tod des

Papstes oder Ähnliches eine andere Wendung erhalten. Allein
es scheint nicht, dass so etwas bald eintrete, und wenn auch —
selbst wenn ich von Rom nicht mehr gedrückt würde, so doch
in meiner eigenen Diözese. Heute kurz vor Tisch besuchte
mich eine ältere hiesige Frau, deren verstorbener Mann (ein
Oberamtmann) mit mir verwandt wrar. Sie ist eine Antiinfalli-
bilistin und über das Treiben in der Stadt und Diözese sehr
ungehalten. Aber ohne dass ich das Gespräch auf diesen Gegenstand

brachte, fing sie selbst davon an, meinend, ich müsse
endlich einmal die Dekrete publizieren, die öffentliche Meinung
sei zu aufgeregt. Ich erwiderte : ich könne ja auch resignieren.



_ 677 —

Antwort: Das wäre allerdings der zweite mögliche Weg, um
aus der Sache zu kommen.

7. Sie sagen richtig, man sollte für jedes Dogma mit seinem
Leben eintreten können, so fest müsse man überzeugt sein. Ich
war es wohl früher, aber seit 1854 nicht mehr. Gegen die
immaculata conceptio habe ich noch jetzt sehr starke
Bedenken, aber ich bin doch nicht überzeugt, dass das Gegenteil

wahr ist, und so habe ich die Sache hingenommen, ohne
zu widersprechen, wie ich seit dem 18. Juli wenigstens nicht
mehr öffentlich der Infallibilität widersprochen habe.

8. Aber das seit Jahrhunderten herrschende römische
System hat dafür gesorgt, dass ein ehrlicher Mensch zu gar
manchem, was er mitmachen muss, innerlich nicht zustimmen
kann. Wie oft empörte sich mein Inneres bei den Lügen des

Breviers, und zwar nicht nur in den Nokturnen, sondern auch
in gar manchen Gebeten. Da soll ich Lügen — beten, welcher
Widerspruch, welche Zumutung

9. Sie haben recht; Resignation würde meine Person
weniger schädigen, als irgendwelche noch so klausulierte
Publikation der Dekrete, und es ist weder Ehrgeiz, noch Liebe zum
Amt, zur Gewalt und zum Geld, was mich etwa von der
Resignation zurückhält. Wie oft verwünschte ich die Stunde, wo
ich die Wahl annahm. Ich ahnte Schlimmes, aber Schlimmeres

ist über mich gekommen.
Den 20. März, Fortsetzung. Ich habe vorstehende Zeilen

einige Tage ruhen lassen. Unterdessen habe ich aus
Veranlassung meines Namenstages viele Besuche und Briefe erhalten,
und sehr viele sprechen auch von der brennenden Frage pro
et contra, die meisten pro, einzelne aber auch sehr stark contra,
und ich kann mir nicht verhehlen : ich mag tun, was ich will,
so wird es in der Diözese unruhig werden. Mein Domkapitel
ist einstimmig für den modus, welchen ich in meinem vorigen
Briefe Ihnen angedeutet habe, ich selbst aber muss mir sagen,
dass ich für meine Person am besten durch Resignation mich
aus der Schlinge ziehen würde. Die Folge wäre freilich der
absolute Sieg des schroffen Infallibilismus, denn der Bistums-
administrator oder neue Bischof musste in Rom Zugeständnisse
machen. Gestern teilte mir der Kultusminister kurz mit, dass
sich die Regierung gegenwärtig mit der Frage beschäftige,
was ihrerseits in Rücksicht auf die Konzilsbeschlüsse zu tun



-- 678 —

sei, denn nach Wiederherstellung des politischen Friedens werde
der kirchliche Kampf um so kräftiger entbrennen. Ich will
sehen, was die Regierung tut.

Ich habe Ihnen im Vorstehenden ganz offen meine Lage
geschildert und Ihnen einen Punkt mitgeteilt, den ausser Kuhn
niemand weiss, ich meine meine Stellung zum dogma de im-
maculata conceptione. Ich bitte natürlich dringend, zu beachten,
dass das nur Ihnen gesagt ist.

Es würde mich freuen, wenn Sie mich bald wieder mit
einem Briefe bedenken, noch mehr würde es mich freuen,
wenn Sie ein Mittel fänden, der Suspension zu entgehen.

Von Herzen Ihr ergebenster
Rottenburg, 20. März 1871. D. Hefele.
13. Nachdem die deutschen Bischöfe Ende August 1870

den Fuldaer Hirtenbrief erlassen hatten, wurde in Bonn ein
Komitc aus den Professoren Bauerband (Präsident), Kampf-
schulte, Ritter und Lorsch (Schriftführer) gebildet mit dem
Auftrage, an diejenigen Bischöfe der Opposition, von denen
man annehmen zu dürfen glaubte, dass sie ihrem während des
Konzils eingehaltenen Standpunkte treu geblieben seien, weil
von ihnen weder die Verkündigung des neuen Dogmas
vorgenommen, noch gegen dessen offene Widersacher ein Schritt
getan worden war, Schreiben zu richten mit der Bitte, zu er-
wTägen : ob nicht gemeinsame Schritte der treu gebliebenen
Bischöfe zur Beruhigung der Gemüter und Schützung der
Gewissen möglich erschienen. Ein entsprechendes Schreiben ging
ab an Rauscher, Schwarzenberg, Deinlein, Greith, Strossmayer,
Hefele. Die Antworten stellten ausser Zweifel, dass die vier
Erstgenannten sich unterworfen hatten und für die Altgläubigen
keine Stütze boten, dass aber die beiden Letztem auf ihrem
im Konzil ausgesprochenen Standpunkt beharren würden1).

Hefeies Antwort2) lautete:
„Hochverehrte Herren! Für Ihre freundliche Zuschrift vom

4. d. M. bestens dankend, beehre ich mich, Ihnen meine
Anschauung über unsere traurige Lage ganz offen vorzutragen.
Ich kann mir in Rottenburg so wenig als in Rom verhehlen,
dass das neue Dogma einer wahren, wahrhaftigen, biblischen

') Schulte, Altkath., S. 111 f.; Friedberg, Aktenstücke die altkathol.
Bewegung betreffend. Tübingen 1876, S. 50.

») Friedberg a. a. 0. S. 326 f. : Schulte a. a, 0. S. 223 ff.



— 679 —

und traditionellen Begründung entbehrt und die Kirche in
unberechenbarer Weise beschädigt, so dass letztere nie einen
herberen und tödlicheren Schlag erlitten hat, als am 18. Juli
d. J. Aber mein Auge ist zu schwach, in dieser Not einen

Rettungsweg zu entdecken, nachdem fast der ganze deutsche
Episkopat, so zu sagen über Nacht, seine Überzeugung geändert
hat und zum Teil in sehr verfolgungssüchtigen Infallibilismus
übergegangen ist. Ich sehe mit Schrecken, dass demnächst in
allem Religionsunterrichte Deutschlands die Infallibilität als
das Haupt- und Primärdogma des Christentums wird gelehrt
werden, und ich kann mir den Schmerz der Eltern wohl
vorstellen, welche ihre Kinder solchen Schulen überlassen müssen.
Aber alles Sinnen und Denken über diese Not hat mich bisher
nicht weiter geführt als zu einer Norm für meine eigene Person.
Ich werde das neue Dogma in meiner Diözese nicht verkünden,
und faktisch wird in ihr nur von wenigen Geistlichen infalli-
bilistisch gelehrt. Weitaus die meisten ignorieren das neue
Dogma, und das Volk kümmert sich, ganz wenige — besonders
Adelige — ausgenommen, gar nicht um dasselbe, und ist
zufrieden, dass der Bischof darüber schweigt. Desto unzufriedener

ist man von der anderen Seite, und die Folgen für mich
werden nicht lange auf sich warten lassen. Ich will lieber
den Stuhl, als die Ruhe des Gewissens verlieren. Solche Ab-
schlachtmig der Einzelnen hätte nur verhütet werden können,
wenn der gesamte deutsche Episkopat sich der Verkündung
des Dekrets widersetzt hätte. Vis unita fortior. Ich hatte in
Rom die Hoffnung, class solches wenigstens annähernd geschehe.
Jetzt ist es ganz anders geworden. Ich will aber gern, Ihrer
Adresse gemäss, mit den wenigen noch renitenten Bischöfen
Deutschlands und Österreichs sowie mit den Ungarn in
Korrespondenz treten, um wo möglich eine einheitliche Aktion zu
erzielen. Nur kann ich mich grosser Hoffnung nicht hingeben.
Unter den Bischöfen der Schweiz sind alle Infallibilisten, mit
Ausnahme Greiths in St. Gallen. Er wird es so lange als möglich

machen, wie ich ; aber wenn man ihm einmal das Messer
an den Hals setzt, wird er sich unterwerfen (ich stehe mit ihm
in Korrespondenz). Die Ungarn verschanzen sich hinter ihrer
Eegierung und dem „non placet" ; hier wird das Dekret gewiss
nicht verkündet, aber ob die Ungarn zu einer weiteren
gemeinsamen Aktion bereit sind, ist mir nach meiner Korrespon-



— 680 —

denz mit Ungarn freilich zweifelhaft. Ebenso konnte ich von
Dupanloup keine offene Erklärung darüber erhalten, was er
schliesslich tun werde. Alles das lautet freilich sehr
pessimistisch ; aber bei alledem scheint mir noch das beste die dila-
tatio quam maxima — Zögerung ohne förmliches Schisma,
dessen Folgen unberechenbar sind. Wo die Not am grössten,
ist Gott am nächsten. Die Zögerung schliesst aber die Nicht-
unterwerfung ein. Wird darauf mit Kirchenstrafen geantwortet,
so müssen wir, glaube ich, uns denselben quoad ordinem
externum fügen, wenn wir auch ihre innere Berechtigung und
ihre Geltung vor Gott nicht anerkennen. Schliesslich bemerke
ich noch, dass unsere schriftliche Wiederholung des „non placet"
am 17. Juli gegen die letzte Form des Dekrets gerichtet war;
dies gegen Herrn v. Ketteier. Genehmigen Sie etc. Rottenburg,

11. November 1870. Dr. v. Hefele, Bischof von Rottenburg.

14. Die „Aachener Zeitung11 vom 12. Oktober 1872 druckte
das vorstehende Schreiben ohne irgend ein Zutun des Geh.
Rats Bauerband ab. Darauf veröffentlichte H. im „Deutschen
Volksblatt" folgende Erklärung1):

„Der in der „Aachener Zeitung" vom 12. d. M. abgedruckte
Brief von mir an H. Geh. Justizrat Prof. Dr. Bauerband in
Bonn und Genossen wurde durch eine vertrauliche Anfrage
dieser Herren vom 4. November 1870 veranlasst. Meine
Antwort erfolgte schon am 11. desselben Monats, zu einer Zeit;
wie ich auszusprechen keinen Anstand nehme, eigenen inneren
Kampfes. Einerseits stand mir fest, dass ein Schisma das

grösste Unglück wäre, und dass ich mich an einem solchen
nie beteiligen werde, andererseits aber glaubte ich, die
vatikanischen Dekrete vom 18. Juli 1870 nicht mit innerer
Zustimmung in meiner Diözese verkünden, wohl aber dieser
unerträglichen Lage durch Resignation entgehen zu können. Es
ist Freunden und Feinden, diesseits und jenseits der Alpen,
bekannt, dass dieser innere Kampf bis zum 10. April 1871,
also vom Datum des fraglichen Briefes an noch fünf Monate,
dauerte, bis es mir gelang, in aufrichtiger Unterordnung meiner
Subjektivität unter die höchste kirchliche Autorität mich mit
dem vatikanischen Dekret zu versöhnen, wovon das Ergebnis

Friedberg, a. a. 0. S. 327 f.; Schulte, a. a. 0. S. 232 f.



- 681 —

in meinem Pastoralschreiben vom 10. April 1871 niedergelegt
ist. Was ich gar wohl voraussah, ist eingetreten: es hat mir
dieser Schritt viele Verfolgung zugezogen, aber er hat mir
dafür die innere Ruhe wieder gebracht. Wesentlich erleichtert
und befördert wurde meine Unterwerfung aber durch die
Wahrnehmung, dass die Partei, der ich am 11. November 1870

antwortete, immer deutlicher und unaufhaltsam einem Schisma
entgegensteure, im verderblichen Bund mit zahlreichen ihr
innerlich heterogenen Elementen. Was schliesslich die
Veröffentlichung meines fraglichen Briefes anlangt, so steht das
Urteil der gesitteten Welt über den Missbrauch vertraulicher
Briefe an sich schon fest. Noch mehr aber wird diese
Veröffentlichung ihre richtige Würdigung finden, wenn man damit
folgende Stelle aus dem Schreiben des Herrn Dr. Bauerband etc.
an mich vergleicht. Sie lautet: „Wir glauben um so mehr auf
eine vertrauensvolle Rückäusserung EwT. Bischöflichen Gnaden
hoffen zu dürfen, als wir das Versprechen ablegen können,
dass ohne die Genehmigung Ew. Bischöflichen Gnaden nichts
davon in die Öffentlichkeit dringen wird."

Rottenburg, 15. Oktober 1872. Dr. Hefele, Bischof.
15. Nachdem das Beispiel, die Zureden und Ermahnungen

Döllingers und Reuschs nichts genützt, veröffentlichte der
schwach gewordene Bischof die vatikanischen Dekrete. In
einem Briefe an Schulte vom 1. Mai 1871 sagt Reusch darüber:

„Ich finde aufs neue bestätigt, dass jeder, der sich auf das

unselige Dogma einlässt, in Versündigungen gegen das logische
Denken und gegen die Ehrlichkeit hineingetrieben wird."

Alle Versuche, die H. unternimmt, das Dogma abzuchwächen
durch die Interpretation, es müsse die Kirche doch in irgend
einer Weise mitwirken, müssen scheitern. Denn die Geschichte
der endgültigen Formel lehrt, dass gerade in ihr der schroffste
päpstliche Infallibilismus zum Ausdruck gebracht werden sollte
und auch tatsächlich zum Ausdruck gekommen ist.

Der Erlass selbst hat folgenden Wortlaut1):
An den hochwürdigen Klerus.

Wenn ich dem hochwürdigen Klerus den authentischen
Text der beiden dogmatischen Konstitutionen des vatikanischen

') E. Friedberg, Sammlung der Aktenstücke zum 1. vatikanischen
Ronzii, S. 711 f. ; Schulte, Altkath., S. 230 ff.

Revue intern.de Théologie. Heft 64, 1908. 44



— 682 —

Konzils mitteile, so geschieht es nicht in der Meinung, als ob
der obligatorische Charakter allgemein kirchlicher Dekrete von
ihrer Verkündigung durch die einzelnen Diözesanbischöfe
abhänge.

Es ist den hochwürdigen geistlichen Amtsbrüdern bekannt,
welche Stellung ich während der Verhandlungen des
vatikanischen Konzils eingenommen habe, und mein Gewissen hat
mir hierüber noch nie den leisesten Vorwurf gemacht. Nach
dem 18. Juli 1870 aber, nach vollzogener feierlicher Verkündigung

der Konstitution „Pastor seternus", waren es zwei
Hauptgedanken, die fortan mein Tun und Lassen in dieser Sache
bestimmten. Fürs erste glaubte ich sorgfältigst alles für meine
eigene Person vermeiden und bei andern verhüten zu müssen,
was den Frieden und die Eintracht in der Kirche stören oder
wenigstens zu solcher Störung führen könnte, und unsere
Diözese ist auch in der Tat von inneren Zerwürfnissen und
ähnlichen Erscheinungen verschont geblieben. Es ist aber der
kirchliche Friede und die Einheit der Kirche ein so hohes Gut,
dass dafür grosse und schwere persönliche Opfer gebracht
werden dürfen. Meine andere Erwägung war folgende. Die
Konstitution „Pastor seternus" bildet, wie bekannt, nur einen
Teil dessen, was vom vatikanischen Konzil in betreff der Lehre
von der Kirche deklariert werden sollte und wollte. In dem
grossen, den Mitgliedern des Konzils vorgelegten Schema der
doctrina „de Ecclesia" fand sich kein Abschnitt über die päpst-
liche Infallibilität, wohl aber handelte dasselbe im 9. Kapitel
„de Ecclesiœ infallibilitate". Erst am 6. März 1870 wurde auf
Bitten vieler Bischöfe ein Anhang zum zwölften, vom Primat
handelnden Kapitel dieses Schemas verteilt, des Inhalts:
„Romanum Pontificem in rebus fidei et morum definiendis errare
non posse." Wiederum später wurde dieser Anhang in
umgearbeiteter Form — und in Verbindung mit anderem aus
jenem Schema entnommenen Material über den Primat — als
„Constitutio dogmatica prima de Ecclesia Christi" zur Beratung
gebracht, und nach einigen neuen Umgestaltungen in der vierten
öffentlichen Sitzung zum Dekret erhoben, während alle übrigen
Stücke des Schemas der „Doctrina de Ecclesia" vorderhand
zurückgestellt wurden.

Bei dieser Sachlage lebte ich nach dem 18. Juli v. J. der
Hoffnung, durch synodale Behandlung dieser noch restierenden



-- 6S3 —

Partien in der Lehre von der Kirche, namentlich des Kapitels
IX „de Ecclesise infallibilitate", würden für eine sichere
Interpretation der Constitutio prima feste Anhaltspunkte gewonnen,
und wohl auch jene Bedenken gehoben werden, welche mich
veranlasst hatten, in der Generalkongregation am 13. Juli v. J.

mit „non placet" zu stimmen, und dieses „non placet" in schriftlicher

Kollektiveingabe an den Papst am 17. Juli zu wiederholen.

Dass aber das vatikanische Konzil nicht fortgeführt
werden konnte, gehört mit zu den traurigen Folgen der gewaltsamen

Okkupation des Kirchenstaats. Da hierdurch auch die

Wiedereröffnung des Konzils in unbestimmbare Ferne gerückt
ist, so ist mir nicht möglich, zugleich eine authentische
Erklärung beizugeben, muss mich vielmehr auf wenige
unmassgebliche Anhaltspunkte zu seiner Auslegung beschränken.

1. Bei Auslegung des Dekrets „de Romani Pontificis
infallibili magisterio" müssen wir vor allem davon ausgehen, dass
das urchristliche Dogma „de infallibilitate Ecclesise" (sive con-
ciliariter congregatse sive dispersse) durch die neue Konstitution
nicht alteriert werden konnte und wrollte.

2. Die Worte unserer Konstitution: „Romani autem Pon-

tifices, prout temporum et rerum conditio suadebat, nunc con-
vocatis cecumenicis Conciliis aut explorata Ecclesise per orbem
dispersse sententia, nunc per Synodos particulares, nunc aliis,
quse divina suppeditabat Providentia, adhibitis auxiliis etc.,
enthalten nicht bloss eine historische Notiz über das, was früher
geschah, sondern implizieren zugleich die Norm, nach welcher
bei päpstlichen Kathedralentscheidungen immer verfahren wird
(vgl. Fessier, Bischof von St. Polten, Die wahre und die falsche
Unfehlbarkeit, S. 21).

3. Wie die Unfehlbarkeit der Kirche, so erstreckt sich auch
die des päpstlichen Magisteriums nur und ausschliesslich auf
die geoffenbarte Glaubens- und Sittenlehre, und auch in den
diesbezüglichen Kathedraldekreten gehören nur die eigentlichen
Definitionen, nicht aber die Einleitungen, Begründungen u. dgl.
zum infallibeln Inhalt (vgl. Fessier, a. a. O. S. 24, 25).

4. Der Grund, warum eine päpstliche Kathedraldefinition,
die eine geoffenbarte Wahrheit aus dem Depositum fidei erhebt
und als allgemeine, die ganze Kirche verpflichtende Glaubensnorm

verkündet, unfehlbar ist, liegt nicht in der Person des



— 684 —

Papstes, sondern in dem göttlichen Beistand, vermöge dessen
die Kirche vor allgemeinem Verfall in Irrtum bewahrt wird.

5. Ist eine solche Definitio ex cathedra erfolgt, so ist eine
Appellation an ein künftiges allgemeines Konzil, beziehungsweise

an das Urteil der ecclesia dispersa, unstatthaft.
Rottenburg, den 10. April 1871.

f Karl Joseph, Bischof.

16. Wie H. sich später die Sache zurechtlegte, oder sie

wenigstens anderen plausibel zu machen suchte, zeigt das

folgende, bisher nicht veröffentlichte Schreiben an einen
Kaufmann in einer Stadt Württembergs :

„Geehrter Herr N. In Erfüllung Ihres Wunsches richte
ich heute, am h. Gründonnerstage, obgleich mit Geschäften
überhäuft, nachstehende Zeilen an Sie.

Die Verkündigung des Dogmas von der päpstlichen
Unfehlbarkeit bei Glaubensdefinitionen, die ex cathedra geschehen,
sollte Sie vom Empfang der hl. Sakramente nicht abhalten.

Schon vor dem Vatikanischen Konzil glaubten alle Katholiken,

dass eine kirchliche Entscheidung unfehlbar sei, wenn
1. der Papst und die Bischöfe, auf einem Konzil vereint, selbe
erlassen, oder wenn 2. die auf einem Konzil versammelten
Bischöfe eine solche Entscheidung geben und der Papst sie

bestätigt, oder wenn 3. der Papst eine solche Entscheidung gibt,
und der Episcopatus dispersus, d. i. die Bischöfe — in der
Welt zerstreut, nicht in einem Konzil vereinigt — nicht
widersprechen.

So glaubten alle Katholiken schon vor dem Vatikanischen
Konzil. Sehr viele katholische Theologen waren aber überdies
der Überzeugung, eine Lehrentscheidung sei 4. unfehlbar auch
dann, wenn der Papst ex cathedra sie erlasse, in feierlicher
Weise — ohne Rücksicht auf den nachfolgenden consensus
des episcopatus dispersus.

Wie Sie wissen, war ich nicht dieser Ansicht, aber weitaus
die Majorität der Bischöfe traten dieser Ansicht bei, und der
Papst bestätigte sie. — Sofort aber haben auch diejenigen
Bischöfe, welche im Konzil opponierten, die Entscheidung der
Majorität und des Papstes angenommen, und zwar mit XTot-

wendigkeit ; denn sehen Sie, wenn ich mich nicht unterworfen
hätte, hätte ich sagen müssen: „Der Papst und der um ihn
versammelte gesamte Episkopat, d. h. das allgemeine Konzil



- 685 —

sind nicht unfehlbar; ich aber, mein liebes Ich, ich bin
unfehlbar."

Und wenn nun Sie die Entscheidung des Vatikanischen
Konzils nicht annehmen wollen, so sagen Sie faktisch: „Papst
und Bischöfe, alle zusammen irren; ich aber, ich N. N., bin
unfehlbar, ich kann mich nicht irren, durchaus nicht, absolut
nicht."

Wenn Sie freilich solche Selbstüberschätzung behaupten
wollen, dann haben Sie recht, wenn Sie nicht mehr zu den
hl. Sakramenten gehen.

Und nun noch einen Punkt, Ihre Ehe betreffend. Ich will
Ihnen meinen Standpunkt nochmals kurz wiederholen.

Ob eine gemischte Ehe, welche nicht katholisch kirchlich
eingegangen ist, auch sakramental sei, darüber ein allgemeines
Gesetz auszusprechen, kann nicht Sache eines Bischofs sein,
denn sonst wäre ja jeder Bischof bei Entscheidungen in rebus
fidei unfehlbar irrtumslos, was Sie gewiss nicht behaupten
wollen. Wird aber ein Katholik, der eine solche gemischte
Ehe eingegangen hat, von seiner geistlichen Obrigkeit ganz
unbehelligt gelassen, so ist die Präsumtion vorhanden, dass

seine Ehe gültig und sakramental sei. Es ist dies, wie gesagt,
Präsumtion, aber eine bestimmte Erklärung kann ein Bischof
nicht geben. In Christo Ihnen alles Gute wünschend,

Rottenburg, Gründonnerstag 1876.

f Karl Joseph, Bischof.

17. Nachdem H., abgesehen von der in Sachen des Bonner
Komites veröffentlichten Erklärung, auch die Fuldaer
Denkschrift vom 20. September 1872 1j unterzeichnet hatte, veröffentlichte

der damalige Prof. Reinkens einen offenen Brief, der das

inkonsequente Verhalten Hefeies gründlich beleuchtet und darum
am Schlüsse hier Platz finden mag zur richtigen Charakterisierung

eines Mannes, den man menschlich bemitleiden wird,
dessen Verhalten aber für die Geschichte aufbewahrt bleiben
muss2).

„Hochwiirdigster Herr Bischof! Die Veröffentlichung Ihres
Briefes vom 11. November 1870 an Bauerband habe ich nicht
veranlasst, und ich würde, wenn dieselbe noch nicht geschehen

') Friedberg, Aktenstücke die altkath. Bewegung betreffend, S. 53 ff.
2) Friedberg, a. a. 0. S. 328 ff.



— 686 —

wäre, sie auch nicht veranlassen. Die Lage unserer deutschen
Bischöfe kann auch durch Mitteilung weiterer Aktenstücke
kaum noch verschlimmert werden. Doch darf zur richtigen
Würdigung der einseitigen Veröffentlichung vertraulicher Briefe
nicht übersehen werden, dass jede Kriegserklärung die
Verträge hinfällig macht. Sie haben uns den Krieg erklärt, und
zwar nicht mit humanem Ausdruck ; denn Sie haben in der
beklagenswerten Denkschrift vom 20. September c. uns, Ihre
früheren Bundesgenossen, unter denen Sie auch einzelne gern
Ihre Freunde nannten, nicht bloss der „absurden Behauptung",

sondern auch des Sakrilegiums beschuldigt und sie als
„Dissidenten"1 bezeichnet, welche „in der gehässigsten Weise"
Beschuldigungen gegen die katholische Kirche erhöben, und
mit andern schlimmen Anklagen sie als Abgefallene überhäuft.
Es erregt Verwunderung, dass Sie hiernach noch Gewicht legen
auf Diskretion, welche zur Zeit freundschaftlicher Beziehungen
und gleichartiger Interessen zugesichert worden ist.

Was nun die Sache betrifft, so hat Ihre Erklärung im
„Deutschen Volksblatt" vom 15. Oktober 1872 auf das
unabhängige gebildete Publikum den betrübendsten Eindruck
gemacht. Dieselbe redet von einem fünfmonatlichen Kampfe,
welcher durch eine Versöhnung mit dem vatikanischen Dekret
beendigt worden sei; das Schreiben vom 11. November 1870
wTeiss aber von einem solchen Kampfe nichts, es enthält keine
Spur von einem Glaubenskampf. „Ich kann mir in Rottenburg-
so wenig als in Rom verhehlen" — so schrieben Sie — „dass das

neue Dogma einer wahren, wahrhaftigen, biblischen und
traditionellen Begründung entbehrt." Ihr Kampf konnte sich nur
auf die Alternative beziehen : ob Sie gegen den Versuch, die
Lüge als Gottes Wort mit kirchlicher Autorität und Beichtstuhlzwang

dem christlichen Volk aufzudrängen, als treuer Hirt das
Schwert des Geistes ergreifen, oder als schwacher Mann durch
Resignation das Feld räumen sollten. Durch Verwerfung des

neuen Dogmas sicherten Sie Sich die Ruhe des Gewissens. Sie

waren Sich so klar bewusst, diese zu besitzen, also wegen des
Inhalts des neuen Dogmas nicht im Kampfe zu sein, dass Sie
beteuerten: „Ich will lieber den Stuhl, als die Ruhe des Ce-
wissens verlieren", d. h. Sie wollten lieber Ihr Bistum
preisgeben, als durch Versöhnung mit dem vatikanischen Dekret
die Ruhe Ihres Gewissens. Wenn nun nach Ihrer Erklärung



— 687 —

die Versöhnung mit dem vatikanischen Dekret, d. h. also die

Aufopferung der Ruhe Ihres Gewissens, Ihnen „die innere Ruhe
wieder gebracht hat", so muss jetzt ein Seelenzustand in Ihnen
sein, der für uns ein unauflösliches Rätsel bleiben wird; aber
fest steht, dass Sie am 11. November 1870 sich nicht in einem
Glaubenskampfe befanden. Aber auch der wirkliche Kampf,
den Sie damals zu bestehen hatten, war bereits entschieden;
denn Sie hatten „die Norm für Ihre eigene Person" gefunden.
„Ich werde" — dies sind Ihre Worte — „das neue Dogma in
meiner Diözese nicht verkünden". Sie wollten „den Stuhl
behalten, aber nicht im offenen Kampf gegen den römischen Usurpator

Ihrer Diözesanrechte und der göttlichen Prärogativen,
sondern Ihre Losung dabei war: „Zögerung ohne förmliches
Schisma" ; „die Zögerung schliesst aber", so sagten Sie, „die
NichtUnterwerfung ein". Sie kämpften also nicht mit dem

Zweifel, ob Sie Sich unterwerfen sollten oder nicht, sondern
Sie waren entschieden entschlossen, Sich nicht zu unterwerfen,
um „die Ruhe des Gewissens" zu bewahren.

Es schien Ihnen damals unmöglich, dass Sie jemals Ihre
Überzeugung wechseln könnten ; Sie sprechen ein hartes Urteil
darüber aus, dass „fast der ganze deutsche Episkopat so zu

sagen über Nacht seine Überzeugung geändert habe" : Sie
fanden den Inhalt des neuen Dogmas nicht bloss unwahr,
sondern der verderblichsten Art, so dass dadurch „die Kirche in
unberechenbarer Weise beschädigt" werde; letztere habe „nie
einen herberen und tödlicheren Schlag erlitten", so klagten Sie.

Aber freilich, Sie haben ja auch Ihre Überzeugung nicht
geändert, Sie haben ja nur Ihre „Subjektivität unter die höchste
kirchliche Autorität aufrichtig untergeordnet". Sie drücken Sich
euphemistisch aus, denn Sie w7ollen sagen, dass Sie Vernunft
und Freiheit dem päpstlichen Absolutismus geopfert haben.
Wäre Ihre Überzeugung eine andere geworden, so hätte es sich
geziemt, in einem „Volksblatt" so zu schreiben: Es ist mir nach
fünfmonatlichem Kampfe endlich gelungen, die Lehre, class der
Papst „aus sich selbst, nicht aber durch die Übereinstimmung
mit der Kirche, unverbesserliche Lehrentscheidungen" gebe,
als Gottes Wort zu glauben. Nun aber sind Sie ohne diesen
Glauben mit „in sehr verfolgungssüchtigen Infallibilismus
übergegangen", wie ihn die Fuldaer Denkschrift atmet. Ihr „Schrecken,
dass demnächst in allem Religionsunterricht Deutschlands die



— 688 —

Infallibilität als das Haupt- und Primärdogma des Christentums
werde gelehrt werden", ist vorüber, mit dem „Schmerz der
Eltern", deshalb haben Sie kein Mitleid mehr; es rührt Sie
nicht die sittliche Entrüstung der Eltern über die absichtliche
Fälschung der Stellen aus der heil. Schrift, welche ihre Kinder
in den Katechismen auswendig zu lernen gezwungen werden
(vgl. den Katechismus für die Erzdiözese Köln, 1872, S. 69,
Fr. 32); es bewegt Sie nicht mehr „die Abschlachtung" der
einzelnen Bischöfe durch die römische Kurie, Sie fühlen nicht
mehr das an den Hals gesetzte Messer; hin ist Ihre vertraulich

so oft geäusserte Freude über die Farblosigkeit Ihres
Pastoralschreibens vom Ostermontag 1871, womit Rom sich
zufrieden gegeben, weil Sie erst, nachdem Ihnen das drittemal
das Messer an den Hals gesetzt worden, den Schritt getan hätten;
verloren ist die Ruhe des Gewissens. Es bleibt Ihnen nur der
Trost „das grösste Unglück, das Schisma", Ihrerseits vermieden
zu haben. Aber ist dieser Trost echt? Ganz abgesehen von.
der neuen, immer tiefer greifenden Spaltung innerhalb der
römisch-katholischen Kirche — haben Sie denn die Einheit,
wenn Sie nach Ihrer Auffassung 165 Millionen nicht
römischkatholischer Christen als von „der Kirche" getrennt betrachten
müssen? Ist das die von Christus gewollte Einheit, welche
170—180 Mill, römische Katholiken äusserlich durch Despotismus

zusammentreibt und scheinbar zusammenhält? Ist die Einheit

in der Lüge und in der inneren Korruption ein Gut oder
ein Übel? Können Sie als fleissiger Kirchenhistoriker auch nur
einen Augenblick Sich die Illusion machen, class die alle Kirche,
die Kirche der Väter, die Einheit in der allgemeinen
Jurisdiktionellen Unterwerfung des Episkopats und der Einzelkirchen
unter den Bischof von Rom gesucht hätte? Im Schisma ist, wer
der Wahrheit das Zeugnis verweigert und die Bekenner der
Wahrheit schmäht und aus der Kirche ausschliessen will. Im
Schisma sind Sie jetzt, Herr Bischof!

Ihr verhängnisvoller Schritt ist Ihnen noch wesentlich
erleichtert worden durch die Beobachtung, dass wir in unserer
Reformbewegung im Bunde seien „mit zahlreichen uns innerlich

heterogenen Elementen". Darauf habe ich zweierlei zu
erwidern: Erstens, dass bei jeder geistigen Bewegung heterogene

Elemente sich zeitweilig verbinden ; Christus musste seine
Jünger ermahnen, Weizen und Unkraut vorläufig miteinander



— 689 —

wachsen zu lassen, und die apostolische Kirche gibt uns
dasselbe Bild. Zweitens gestatte ich mir die Bemerkung, dass Sie,
Herr Bischof, doch Umschau halten mögen, mit welchen
Elementen Sie selbst denn nun im verderblichen Bunde sind.
Betrachten Sie doch nur Ihre Brüder in den Redaktionen der
ultramontanen Presse aller Lande. Aber auch sonst werden
Sie Überfluss an schlimmen Elementen finden, z. B. in der
römischen Kurie etc., so dass Sie bei sorgfältiger Nachforschung
wohl im stände sein dürften, uns gegen Eins immer Hundert
zu bieten.

Ist es Ihnen gelungen, „die innere Ruhe" durch Aufopferung

Ihrer Subjektivität zu gewinnen, so wird es Ihnen nicht
gelingen, dieselbe zu bewahren. Scheint die Beglückwünschung
der sämtlichen deutschen Bischöfe zu Ihrer Erklärung1) Ihnen
dieselbe zu sichern, so wird ein Blick auf Ihre Schrift über
Honorius sie Ihnen wieder nehmen. Ihre bessere Subjektivität
ist durch den Akt der Verzweiflung, wodurch Sie Sich das
Messer vom Hals schaffen wollten, nicht getötet; Sie können
Ihre vernünftige Natur ebensowenig vernichten, wie die
Erbsünde dies vermag: sie wird immer wieder erwachen, und
jedesmal wird die verlorene „Ruhe des Gewissens" Sie peinigen,
und jedesmal wird es vorbei sein mit „der inneren Ruhe". Den
Richterstuhl Gottes, vor dem Sie als „treuer Verwalter"
erfunden werden möchten, werden die Sie jetzt beglückwünschenden

römischen Bischöfe Deutschlands nicht umstehen :

diese haben nicht Macht, Ihnen die innere Ruhe zu sichern.
Sie haben in der erwähnten Denkschrift erklärt : „Wir

Bischöfe wissen uns mit dem gesamten Klerus und mit dem
gesamten katholischen Volke vollkommen einig im Glauben und
in allen Grundsätzen desselben" ; in Ihrem Schreiben vom
11. November 1870 aber hatten Sie bezeugt: in Ihrer Diözese

„weide faktisch nur von wenigen Geistlichen infallibilistisch
gelehrt, weitaus die meisten ignorierten das neue Dogma und
das Volk kümmere sich, ganz wenige — besonders Adelige —
ausgenommen, gar nicht um dasselbe, und sei zufrieden, „dass
der Bischof darüber schweige". Vergleichen Sie beide Aussagen
und hin ist „die innere Ruhe". In ihrer Diözese haben Klerus

l) Friedberg fügt in einer Anmerkung bei: Der Bischof von Rotten-
burg hat jedoch die Nachricht von einer solchen Beglückwünschung'
entschieden in Abrede gestellt.



— 690 —

und Volk sich innerhalb zwei Jahren wenig geändert. Dass die
Tübinger katholisch-theologische Fakultät insgesamt nicht an
die Unfehlbarkeit des Papstes, ex sese, non autem ex consensu
Ecclesise, glaubt und dagegen lehrt, ist notorisch ; versuchen
Sie, dieselbe zum Bekennen und Lehren des Infallibilismus zu
zwingen, und Ihre innere Ruhe ist hin, wenn Sie auch nur auf
zwei Charaktere innerhalb dieser Korporation stossen. Wagen
Sie es, Ihren Pfarrklerus zum offenen Bekenntnis des
vatikanischen Dekrets zu nötigen, und verloren ist ihre „innere Ruhe".

Eins haben wir Ihrer Erklärung zu danken. Sic haben den
Eindruck der Fuldaer Denkschrift für die Staatsregierungen
verschärft. Diese werden endlich einsehen, dass es mit der
Beförderung „nicht kompromittierter", „milder", „vermittelnder"
Persönlichkeiten auf die Bischofsstühle nichts ist. Weder wird
die preussische Staatsregierung den polnischen Msgr. v. Wolanski
— der übrigens nicht einmal eine solche Persönlichkeit ist —
zum Nachfolger Namszanowski's machen, noch die badisehe Herrn
Alzog auf den erzbischöflichen Stuhl von Freiburg setzen. Sie

werden überhaupt einsehen, class jeder von Rom approbierte
Bischof in seinem Lehren und Handeln keine eigene Überzeugung
und Gesinnung mehr hat, dass da aller Patriotismus eitel Schein
und Trug ist, dass der Herr Bischof Roms Lehren lehrt, Roms
Parolen ausgibt, hart oder mild ist auf Befehl der fremden Kurie.
Die Staatsregierungen werden endlich erkennen, dass, wer, um
Bischof zu w-erden, dem Papste den berüchtigten Vasalleneid
leistet, in welchem er sechsmal diesen seinen Herrn nennt, und
nur Pflichten gegen diesen beschwört — in seinem Innern kein
Deutscher mehr sein kann, sondern einzig und allein ein Organ
römischer Interessen in Deutschland.

Dürfte ich Ihnen, hochwürdigster Herr Bischof, einen Rat
geben, so wäre es dieser : entwinden Sie Sich schnell und kühn
der kurzen Verirrung, und setzen Sie wieder mit Ehren ein
Leben treuer Arbeit fort für die Wahrheit.

Mit der Teilnahme eines ein Vierteljahrhundert hindurch
Ihnen treu Ergebenen Ihr

Bonn, 24. Okt. 1872. Dr. Jos. H. Reinkens,
Professor der Kirchengeschichte1).

') Eine weitere Kritik siehe: Rheinischer (Deutseher) Merkur, Jhrg. 1872,
S. 381 und S. 385.



— 691 —

Nachdem der Bischof von Rottenburg sich einmal auf die
abschüssige Bahn begeben, blieb ihm nichts anderes übrig, als
auch seine Konzilsgeschichte dem neuen Glauben anzupassen,
wie von Schulte in v. Sybels Histor. Zeitschr. XXXII, 86—100

nachgewiesen hat.
Unvermeidlich ist die Frage : Wie kam Hefele zur

„Unterwerfung" Wer seine Äusserungen und sein Verhalten vor, auf
und noch Monate lang nach dem Konzil in Betracht zieht, wer
erwägt, dass er seine klar und scharf ausgesprochenen
Äusserungen gegen die Infallibilität durch seine späteren Erklärungskünste

nicht aufhob, dass diese späteren Erklärungen
augenscheinlich nur den Zweck verfolgen, seinen aus anderen Gründen

getanen Schritt zu bemänteln, der muss fragen : wie war
solches möglich

Der Glaube, die Energie und Begeisterung versetzen Berge ;

Verzagtheit aber und Tatenlosigkeit verhindern, dass auch das

an und für sich Mögliche wirklich wird. Die Anwendung dieser
allgemeinen Wahrheit auf unsern Fall ist leicht. Die Bischöfe,
die gleicher Gesinnung mit ihm waren, waren schon abgefallen.
Immerhin ist es fraglich, ob Hefele nicht doch standhaft
geblieben wäre, wenn er bei seiner Regierung den nötigen Rückhalt

gefunden hätte, v. Schulte sagt darüber u. a. : Zur weitern
Klarstellung sei mitgeteilt, dass ein regierender deutscher Fürst
im Jahre 1873 erzählte : „von Versailles aus habe man den
Versuch .gemacht, durch einen an ihn abgesandten Agenten
Hefele in der Opposition zu erhalten ; allein er konnte und
wollte darum nicht mehr, weil die Württembergische Regierung
in dieser Sache am unverantwortlichsten gehandelt habe, indem
sie Hefele förmlich befahl, nachzugeben und sich zu
unterwerfen. Die Führer der Altkatholiken täten darum nicht recht,
Hefele so hart zu beschuldigen, er habe nicht anders handeln
können." Es war also einfach die K. Württembergische Regierung,
welche den Fall dieses letzten deutschen Bischofs verschuldet hat, —
der Bischof Hefele unterwarf sich, opferte Überzeugung und
Gewissen, weil es seine Regierung also wolltex).

Der an Hefele gesandte Agent ist der früher erwähnte Ge-
heimrat Gelzer ; der regierende deutsche Fürst ist der am 28.
September 1907 verstorbene Grossherzog Friedrich von Baden. Was

') v. Schulte, Altkath. S. 235.



- 692 —

Grossh. Friedrich über die Haltung der Württembergischen
Regierung sagte, war eine Mitteilung an Prof. Friedrich. Dieser
hatte zusammen mit Prof. Michelis im Frühjahre 1873 eine
Versammlung im Konziliumssaale zu Konstanz gehalten und in
seiner Rede auf Grund der in seinen Dokumenta gedruckten
Observationes Hefeies (siehe Nr. 3) und seiner Schrift Causa
Honorii (siehe Nr. 2) ihn sehr scharf charakterisiertJ). Als dann
im Herbst 1873 der Kongress in Konstanz wrar, sagte ihm der
damalige Bürgermeister Stromeyer : er habe beim Grossherzog
eine Audienz gehabt, und da habe dieser auch über seine Rede
in Konstanz gesprochen und hinzugefügt, wenn er Gelegenheit
habe, solle er ihm (Prof. Friedrich) sagen, er möchte Hefele nicht
gar so hart behandeln.' er sei ein bedauernswerter Mann u. s. w.

Das war Hefele jedenfalls, besonders, weil er nicht einmal
die Energie hatte, Reuschs Rat zu befolgen und wenigstens zu
resignieren, vielmehr wider besseres Wissen sein früher wiederholt

ausgesprochenes non possum verleugnete und als Gottes
Wort eine Lehre verkündigte, deren Falschheit gerade er
unwiderleglich nachgewiesen hatte.

Nachtrag. — Herr Prof. J. Friedrich in München hatte die
Güte, mich auf einige Versehen im ersten Artikel aufmerksam
zu machen, die ich im folgenden richtigstelle.

Die S. 486 Anni. 2 erwähnten Einzelheiten aus dem Munde
Hefeies und Scherrs in München sind nicht von Friedrich,
sondern von Döllinger aufgezeichnet, der sie Friedrich zur
Benützung überliess.

Ebenda ist dem B. Hefele an der Abfassung des Fuldaer
Hirtenbriefes eine hervorragende Beteiligung zugeschrieben.
Das ist zu viel gesagt. xVbgefasst hatte ihn Heinrich, vorgelegt
Ketteier, und nur zugestutzt Förster, Eberhard und Hefele.

Wichtiger ist der folgende Punkt. Gleich eingangs'S. 485)

ist, entsprechend der früher geläufigen Ansicht, die auch Prof.
Friedrich teilte, erwähnt, class Hefele auf Sehwarzenbergs
Schreiben an Kardinal Antonelli zum Konsultor ernannt und
nach Rom einberufen worden sei. Inzwischen ist aber weiteres
Material bekannt geworden, auf das hin die Sache sich etwas
anders verhält. Prof. Friedrich hat daher die Vorgänge in

') Reden gehalten bei der Katholiken-Versammlung im Konziliumssaale
zu Konstanz am 9. Februar 1873. Konstanz 1873.



— 693 —

seiner Döllinger-Biographie ') auf Grund des neuen Materials
nochmals eingehend behandelt.

Danach stellt sich heraus, dass Kardinal Reisach die
Berufung Döllingers verhinderte, und dass man auf die Anregung
Schwarzenbergs nichts weiteres tat, weil, wie Pius IX. zu
Bischof Greith sagte, „der Herr Kardinal (Schwarzenberg) keine
weitere Antwort (auf das Schreiben Antonellis, worin dieser

mitteilte, Döllinger werde gewiss nicht nach Rom kommen und
eine Berufung ablehnen) hierher gegeben habe, sondern stumm
geblieben sei. Man habe aus diesem Schweigen folgern müssen,
dass sich die Sache wirklich so verhalte" 3). Dass dies nur eine
Ausrede war, ist bekannt. Man wollte in Rom überhaupt keine
deutsch-gebildeten Theologen haben, weshalb auch Hefele und
die andern von Schwarzenberg genannten Männer nicht
berufen wurden.

Erst als auch die Jesuitenpartei in Mainz die Einseitigkeit
in der Berufung der Konsultoren bedenklich fand, wurde es

anders, wie der Jesuit Pfülf selbst in seiner Ketteier-Biographie
erzählt3). Am 3. September 1868 richtete nämlich Ketteier,
wie er ausdrücklich hervorhebt, in Übereinstimmung mit seiner

Umgebung (d. h. mit Heinrich, Moufang etc.), einen Brief an den
Nuntius in München, um ihm zu erwägen zu geben: „ob es

nicht ganz zweckmässig wäre, einige Professoren der deutschen
Universitäten nach Rom zu berufen, wenn auch ihre Persönlichkeit

nicht in jeder Hinsicht sich empfehlen sollte. Ich
erlaube mir z. B. Hefele in Tübingen, Alzog in Freiburg und
Dieringer in Bonn zu nennen. Alle drei werden für die
Verhandlungen keinen grossen materiellen Gewinn bringen, sie
würden aber trotz ihrer Schwächen nicht schaden und zugleich
allen Anhängern der sogenannten deutschen Wissenschaft den
Mund verstopfen, während im anderen Falle man ohne Zweifel
die Anklage einer gewissen Einseitigkeit bei Auswahl der
betreffenden Priester erheben wird" 4).

*) J. Friedrich, Ignaz von Döllinger. Sein Leben auf Grund seines
schriftlichen Nachlasses dargestellt. III. Teil. München 1901. S. 455 ff.

-) A. a. O. S. 511.

3) Otto Pfülf, Bischof von Ketteier. Eine geschichtliche Darstellung.
III. Band. Mainz 1899.

4) Der Brief steht a. a. O. S. 6.



— 694 —

Das in diesem Briefe vorgeschlagene taktische Manöver
gefiel in Rom, und schon am 2. Oktober 1868 wurden jetzt die
von der Partei genannten Männer zugleich mit Haneberg
berufen, aber zugleich neue Männer aus der Partei: Moufang in
Mainz, Giese in Münster und Heuser in Köln. Dieringer in Bonn
nahm nicht an.

Das Schreiben, das Pfülf ganz naiv in extenso mitteilt, ist
charakteristisch für Ketteier und die Mainzer Partei, und ein
solches Manöver billigen, wie der Jesuit Pfülf zeigt, die Jesuiten
noch heute. Man kann aber daran sehen, mit welchen unlautern
Mitteln das Konzil in Szene gesetzt und durchgeführt worden
ist. Auch könnte in diesem Briefe eine willkommene Bestätigung
dafür erblickt werden, dass die Jesuitenpartei mit Recht als
eine Denunziantenpartei gebrandmarkt worden ist, wogegen
9ie mit viel Emphase stets protestierte.

Menn.


	Aktenstücke Hefele und die Infallibilität betreffend [Schluss]

