
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 64

Artikel: Comment la lettre tue l'esprit

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403714

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403714
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


659

COMMENT LA LETTRE TUE L'ESPRIT.

Tout observateur attentif doit constater aisément — tant
les faits sont évidents — qu'il y a deux christianismes : l'un,
vrai, selon l'esprit; l'autre, faux, selon la lettre.

C'est le Christ lui-même qui a posé cette marque, ce critère,
pour nous guider religieusement et moralement. Voici ses

propres paroles, aujourd'hui si méconnues par tant de gens
qui se croient cependant chrétiens :

«Bienheureux les pauvres en esprit, ou par l'esprit, ou
selon l'esprit » x). Quelle que soit la traduction, la pensée est
claire. Toute vertu est spirituelle.

« L'heure est venue, et c'est celle-ci, où les vrais adorateurs

adoreront le Père en esprit et vérité. Ce sont de tels
adorateurs que le Père cherche. Dieu est esprit, et ceux qui
l'adorent doivent l'adorer en esprit et vérité»'2). La vérité de

la religion est spirituelle : là est sa réalité et sa valeur.
«C'est l'esprit qui vivifie; la chair ne sert de rien; les

paroles que je vous ai dites sont esprit et vie » s).

Vraiment, est-il possible de parler plus clairement? A ceux
qui pourraient encore conserver quelque doute, rappelons ces
paroles de St. Paul :

«La circoncision du cœur est dans l'esprit, non dans la
lettre ; circumeisio cordis in spiritu, non littera » *).

Qui affranchit de la loi du péché et de la mort? «La loi
de l'esprit de vie en Jésus-Christ » 5). — Les disciples du Christ
« marchent, non selon la chair, mais selon l'esprit »6). — « Pour
vous, vous ne vivez pas selon la chair, mais selon l'esprit, si
du moins l'Esprit de Dieu habite en vous»7). — «Vous avez
reçu un esprit d'adoption, par lequel nous crions : Père » 8).—

') Matth., V, 3. -) Jean, IV, 23-24. 3) VI. 64. 4) Rom., II. 29. 5) Vili, 2.
6) v. 4. 7) v. 9. 8) v. 15.



— 660 —

« Soyez fervents d'esprit » x). — Et encore : « Dieu nous a rendus
capables d'être ministres d'une nouvelle alliance, non de la
lettre, mais de l'esprit; car la lettre tue, mais l'esprit vivifie»1).

A la lumière de ces enseignements, examinons successivement

les principaux éléments du christianisme : ses grandes
vérités, ses préceptes, ses rites. Et voyons comment, partout,
la lettre tue et l'esprit vivifie.

1° Si une notion doit être respectée, c'est certes la notion
de Dieu ; car, en religion, elle est fondamentale. Or celle-là
même est matérialisée par la mentalité matérialiste. Les
matérialistes font Dieu à leur image : ne voyant et n'admettant
que la matière, ils n'admettent Dieu, s'ils l'admettent, qu'à titre
de Dieu matériel. Depuis les adorateurs de fétiches jusqu'aux
adorateurs de statues miraculeuses et divines, la corruption
de l'idée de Dieu est notoire.

D'autres, qui ne vont pas jusqu'au matérialisme, pratiquent
l'anthropomorphisme, en prêtant à Dieu des idées humaines
et des sentiments humains. Ils ont beau condamner le
polythéisme, leur monothéisme est encore entaché de mille petitesses
humaines, dont ils ne peuvent se libérer en pensant à Dieu.

Parmi ceux qui vénèrent la Bible, combien nombreux sont
les littéralistes qui prennent à la lettre les termes et les textes
dont le vrai sens est cependant spiritualiste Combien peu
s'élèvent jusqu'à la notion du Dieu-Esprit, qu'il faut adorer
vraiment en esprit! Cette notion du Dieu-Esprit devrait être
partout répandue, grâce aux progrès des sciences astronomiques,
physico-chimiques et autres, qui nous donnent une idée plus
exacte et plus grandiose de l'univers et de la cause première,
de cette Energie absolue, parfaite, infinie, dont toutes les
énergies relatives et finies ne sont que de faibles échos

Lorsqu'on réfléchit à la grandeur de cet Etre suprême,
qui, comme principe et comme fin, est à la base et au sommet
de tout ce qui est dans l'immensité des mondes, et lorsque,
perdu en quelque sorte dans cette profondeur et cette sublimité,
on se reporte aux mille superstitions qui régnent encore dans
tant d'esprits et qui souvent sont pratiquées, entretenues et
propagées par une partie des clergés, on constate combien le
monde est encore loin de la notion chrétienne de Dieu, notion

') XIL n. 3) // Cor., HI, 6.



— 661 —

si philosophique et si scientifique. Autant les progrès matériels
sont considérables, autant le progrès religieux est minime,
étant donné le petit nombre des vrais spiritualistes.

2° Plus navrant encore est le littéralisme dans la notion
de la Trinité. Parmi ceux qui l'admettent, plus des trois quarts
ou n'y comprennent rien et refusent d'y réfléchir, ou sont
victimes d'un trithéisme positif. Ils rougissent du mot « polythéisme»,

et, au fond, ils admettent la chose : car ils font du Père

une personne qu'ils placent dans ce qu'ils appellent le ciel, du

Fils une autre personne qu'ils reconnaissent avoir été incarnée
en Judée pendant trente et quelques années, et du St-Esprit
une troisième personne, qu'ils imaginent parcourant le monde
à la recherche des âmes pour les sanctifier. Ils disent bien

que ces trois personnes ne sont qu'un seul Dieu, mais, en

réalité, ils les font agir comme trois individus divins, donc
comme trois dieux.

Cette matérialisation de la Trinité est d'autant plus grossière

que ceux qui la professent y tiennent profondément et

qu'ils traiteraient d'hérétique quiconque serait d'un autre avis.
Il suffit cependant de lire les Ecritures sans préjugés et sans

parti pris pour \7oir clairement qu'elles enseignent une Trinité
tout autre. Mais le littéralisme biblique est tellement répandu
et tellement ancré dans les esprits que les vrais adorateurs de

la Trinité spiritualiste paraissent très rares.

3° La notion du Surnaturel n'est pas moins erronée. Au
lieu de voir dans cet élément religieux un secours divin, destiné

à élever notre esprit, notre cœur, notre volonté, en un
mot notre âme, au-dessus des petitesses de la vie, dans le but
de nous rendre meilleurs, de nous sanctifier, de nous rapprocher
de Dieu et de nous aider ainsi à faire notre salut en ce monde
et dans l'autre, — au lieu de cela, on fait du surnaturel une
dérogation aux lois de la nature ; on veut que le surnaturel
soit le miraculeux, et par miracle on entend la violation des

lois établies dans l'univers par le Créateur. Le Christ a
condamné les chercheurs de signes et de miracles. N'importe. Ces

chercheurs obstinés préfèrent se soustraire aux devoirs
surnaturels de la sanctification et exiger de Dieu qu'il exauce leurs
passions, leurs demandes capricieuses, au détriment d'autres
hommes, d'autres enfants de Dieu, qui sollicitent précisément



— 662 —

le contraire et qui ont des passions tout opposées. C'est cette
contradiction qui leur plaît; c'est ce renversement de la
sagesse divine qui leur paraît le vrai surnaturel. Que Dieu donc
renverse l'ordre habituel des choses, qu'il écoute leurs prières
et leurs vœux, si insensés soient-ils, et alors ils croiront en lui
et ils seront surnaturalisés

On rougit, en vérité, d'être obligé de constater de telles
aberrations après dix-neuf siècles de christianisme.

Lorsqu'on songe, d'une part, à la simplicité de la doctrine
de la grâce bien comprise, et, d'autre part, à toutes les
polémiques, à toutes les subtilités, à toutes les chicanes, à toutes
les haines, à toutes les persécutions, à tous les scandales, à

toutes les divagations que les théologiens n'ont pas craint de

susciter, sous prétexte de sauvegarder tel mot mal compris
par eux, on est stupéfait de la profondeur de la sottise
humaine, et de la frivolité avec laquelle des hommes prétendus
sérieux sacrifient les intérêts majeurs de la religion à des

disputes d'écoles aussi ridicules qu'inutiles. N'est-ce pas le cas,
plus que jamais, de répéter que la lettre tue et que l'esprit
vivifie

4° Si les littéralistes matérialisants ont traité ainsi la notion
du surnaturel et de la grâce, il n'était que logique, de leur
part, qu'ils fissent des Sacrements non pas des symboles spirituels

destinés à instruire l'esprit, à toucher le cœur, à exciter
la poésie religieuse dans l'imagination, à élever l'âme entière
dans les régions du beau et du bien, mais des moyens
magiques d'opérer miraculeusement, c'est-à-dire au mépris des lois
de la matière et de l'esprit, des effets absolument en
disproportion avec de simples rites liturgiques. Au lieu de recourir
au Dieu sanctifiant et d'attendre de lui-même la grâce désirée,
on a recouru aux cérémonies matérielles comme à la source
même de cette grâce ; on a vu en elles des instruments
producteurs du divin, la cause physique de l'effet surnaturel ou
de la sanctification. Cette magie de l'ex opere operato est considérée

comme l'essence même des sacrements et comme la
condition sine qua non de l'efficacité sacramentelle et de la
communication de la grâce. Essayer de remettre en lumière
le rôle actif de l'âme en union avec l'action de Dieu à l'occasion

des rites sacramentels, c'est, aux yeux des hommes de la
lettre, tomber dans l'hérésie. Pratiquement, selon eux, c'est



— 663 —

l'esprit qui tue et la lettre qui vivifie. La manière dont ils
pratiquent chaque sacrement, est, hélas! la confirmation de ce

triste état de choses. J'appelle l'attention des observateurs sur
ce point.

Toutefois, c'est un devoir aussi urgent que triste de signaler
particulièrement les graves erreurs commises au sujet de

l'eucharistie et du sacerdoce. Ve spiritualisme eucharistique devient
de plus en plus rare, pour faire place à un culte corporel et

matériel, dans lequel la transsubstantiation de la matière tient
la place principale, et dans lequel la doctrine salutaire du
sacrifice de soi en union avec le sacrifice du Christ n'occupe
plus guère les esprits; les processions et les expositions
théâtrales remplacent la vraie piété. Là où le Christ s'est borné
à dire : « Ma chair est vraiment (vere) une nourriture, et mon
sang est vraiment un breuvage » (fean VI, 56), les matérialisants,

non contents de remplacer le mot vere par le mot
realiter (comme si la vérité n'était pas la réalité), l'ont remplacé
ensuite par le mot substantialiter, sans savoir ce qu'est la
substance, mais sachant bien que, lorsqu'on parle d'un corps, le
mot substance signifie de fait matière. Et ainsi le spiritualisme
est escamoté par le matérialisme.

Le sacerdoce n'est plus guère non plus le ministère
d'évangélisation institué par le Christ; c'est à la fois un pouvoir
magique d'opérer des miracles invisibles et inconstatés, mais
auxquels les fidèles doivent croire, et aussi un pouvoir de

domination pour soumettre les âmes et gouverner l'Eglise. Ce

n'est plus J.-C. qui est l'unique et suprême pontife, ce n'est
plus lui qui confère la grâce dans les sacrements. Ce pouvoir
est celui du ministre-homme, pouvoir qu'il tient de l'évêque et

que celui-ci tient du pape. En sorte que la hiérarchie est toute
l'Eglise, et que la vie spirituelle des fidèles est entièrement à

sa merci. Et toute cette organisation nouvelle ne repose que
sur un littéralisme grossier, sur quelques textes dont on fausse
le sens à plaisir, au mépris des règles les plus élémentaires
de la critique et de l'exégèse.

5° Est-il étonnant, dès lors, qu'on ait aussi matérialisé les

plus grands faits religieux L'Incarnation de la Sagesse divine
en Jésus-Christ a été expliquée, même encore dans les conciles
œcuméniques, dans le sens d'une union personnelle de la
nature humaine et de la nature divine. Cette explication est



— 664 —

éminemment spiritualiste ; elle ne viole aucune loi de la nature.
Il va de soi que, pour que l'union surnaturelle de l'humanité
de J.-C. avec la divine Sagesse ait pu être réalisée, cette humanité

a pu être sanctifiée déjà dès sa conception, et que, par
conséquent, cette conception a été sainte, pure, exempte de

tout péché; et telle a été la croyance des fidèles, dès qu'ils
ont vu en J.-C. le messie, le fils par excellence de Dieu.

Mais cela n'a pas suffi aux esprits matérialisants : ils n'ont
pu voir en J.-C. un fils de Dieu qu'à la condition que Dieu
même, ou le St-Esprit, lui ait tenu lieu de père humain, ou
plutôt qu'il ait remplacé ce dernier. C'est ainsi qu'ils
interprètent les premiers chapitres de S. Matthieu et de S. Luc. Cette
interprétation les dispense de s'élever jusqu'à la notion d'une
filiation toute spirituelle, d'après laquelle J.-C, tout en étant
Messie et Fils de Dieu, ne cesse cependant pas d'être réellement

homme, non pas d'une humanité céleste, miraculeuse et
divine, mais d'une humanité en tout semblable à la nôtre sauf
le péché, suivant cette parole des Ecritures: tentatum per omnia
pro similitudine absque peccato (Hebr. IV, 15).

6° La notion de la Rédemption a été aussi altérée par une
fausse interprétation des mots « rachat, rédemption, rançon,
expiation», etc. Au lieu de voir en J.-C. le Rédempteur qui a
délivré l'humanité des liens du péché par sa doctrine vraiment
libératrice (veritas liberabit), par ses exemples sublimes, par
ses vertus divines, par son sacrifice sur la croix, sacrifice inoui,
unique, merveilleux, vraiment sanctifiant, par lequel il a voulu
inspirer aux hommes l'amour du devoir, de la pénitence, de
l'immolation de leurs vices, du sacrifice de soi à Dieu, la Sainteté
même, — au lieu de cela, on a imaginé, les uns, que Dieu le
Père, créancier du genre humain (coupable en Adam), ne pouvait

être apaisé dans sa justice absolue et satisfait dans ses
droits de créateur offensé que si son Fils éternel lui donnait
cette satisfaction en s'immolant en J.-C. sur la croix; les autres,
que le Démon, en se rendant maître de l'humanité, s'était
acquis des droits sur elle, et qu'elle ne pouvait être justement
rachetée qu'à la condition qu'une rançon lui fût payée, et cette
rançon devait être le sacrifice même du Christ. C'est à ces
fantaisies, à ces erreurs manifestes, que le littéralisme a abouti.
Et que de chrétiens tiennent encore à cette notion puérile de



— 665 --

Dieu, et à cette notion plus puérile encore du Démon et du
péché

7° La notion de la Sanctification est connexe à la notion
de la Rédemption ; matérialiser celle-ci devait conduire à la
matérialisation de celle-là. C'est ce qui est arrivé.

La vraie sainteté est éminemment spirituelle ; elle a lieu
dans l'esprit, dans l'âme, dans la conscience, par la foi,
l'espérance, la charité, par la justice et par toutes les autres vertus,
choses essentiellement morales et spirituelles. Mais les
personnes qui vivent à peine par l'âme ou qui, capables de

comprendre intellectuellement la nature de la vertu, la trouvent
trop difficile à pratiquer, ces personnes, dis-je, préfèrent
s'accorder toutes les libertés intérieures et dédommager Dieu par
des actes extérieurs : aumônes faciles à faire, nourriture maigre
à certains jours, exercices de dévotions commodes, pénitences
très conciliables avec la contre-vérité, la médisance, la jalousie,
la calomnie, la vengeance, etc. Que de personnes croient ainsi
se sanctifier, en jouant la dévotion, en prolongeant hypocritement

leurs prières et en devenant toujours plus méchantes Ce

portrait de la fausse dévotion est trop connu pour qu'il soit
besoin d'insister. Une telle religion est la caricature de la
religion.

8° Un des points les plus nobles et les plus consolants de

la doctrine chrétienne, est la doctrine de la vie future et de
la résurrection. Le Christ en a parlé divinement, et St. Paul en
a donné des explications d'un spiritualisme très élevé, qu'une
sage philosophie ne peut que confirmer. Je n'ai pas à les

exposer ici. Je ne veux que constater ce fait navrant, à savoir :

qu'au lieu de s'attacher à ces hautes notions que nos sciences
modernes elles-mêmes semblent devoir confirmer, les masses
matérialisantes et les exégètes littéralistes se représentent, au
contraire, la vie future comme une extase paresseuse, toute
d'inertie dite spirituelle, de jouissance béate, d'absorption stérile
de l'âme, véritable torpeur dans laquelle il est vraiment difficile

de découvrir une glorification de Dieu et une récompense
de l'homme. Notre notion scientifique actuelle de la matière et
des corps est assez souple et assez féconde pour permettre
d'entrevoir dans une évolution future de l'humanité la
transfiguration de toutes ses facultés, et même de son corps. Nous

Revue intern.de Théologie. Heft 64, 1308. 43



— 666 —

ne savons pas ce que peut être un corps céleste, mais, sans
tomber dans la contradiction, ni même dans la fantaisie frivole,
nous pouvons imaginer que les énergies créées, même les
inférieures à formes corporelles, sont susceptibles de mille
transformations toujours progressives, in perpétuas ceternitates.

9° La notion de l'Enfer avec son feu matériel, avec son
ver rongeur, avec ses grincements de dents, avec tout cet
appareil matériel pris à la lettre, s'est heureusement affaiblie
dans beaucoup d'esprits, qui ont fini par comprendre que la
justice et la bonté de Dieu nous destinent autre chose. On peut
d'ailleurs faire pénitence autrement qu'en grinçant les dents,
et cela sans fin. Ces images qui proviennent d'un bon naturel,
ou plutôt de la bonne intention d'arrêter par la frayeur, sur
la pente du mal, des natures encore grossières, que la simple
raison et l'amour du bien n'étaient pas capables de retenir,
ces images plus orientales qu'humaines, ont eu leur raison
d'être auprès de générations qui heureusement n'existent plus
guère. L'esprit humain a progressé dans la lumière et la
réflexion, et l'on peut se faire aujourd'hui une idée plus exacte
du devoir, de la justice, de l'ordre, de la sagesse, de la
nécessité de respecter ces éléments nécessaires de la vie
spirituelle, et aussi d'une sanction contre le mal pour ramener au
bien ceux qui s'en sont écartés, sanction plus ou moins
douloureuse selon la gravité des fautes et selon la quantité d'énergie
à déployer pour rectifier ces mauvais penchants et pour rentrer
dans la voie spirituelle de la vertu. Le vrai remords est dans
la conscience, donc il est spirituel. La vraie pénitence est le
repentir, donc elle est spirituelle. Le vrai châtiment est celui
qui rend meilleur, qui relève l'homme et le sanctifie; or le
relèvement est dans l'âme ; donc il est spirituel. Un Dieu qui
frapperait pour frapper, qui punirait pour punir et non pour
améliorer, serait un Dieu brutal, barbare ; donc il n'existe pas.
Le Dieu qui existe est le Dieu vrai, celui qui est » Esprit ».

Tel est le Dieu du christianisme. Quiconque le matérialise et
le rabaisse à la mesure de l'homme déchu, n'est pas chrétien ;

il peut en porter le titre, il n'en a certainement pas l'esprit.

10° Il en est de même de la notion du Ciel. On peut la
fausser et on n'y a pas manqué. Tels imaginent, en effet, un
lieu de délices où les corps ressuscites, les mêmes qu'on a eus



— 667 —

sur la terre en cette vie, jouiront d'un repos éternel, d'une
tranquillité inaltérable, se promenant à la suite de l'Agneau
dans les bosquets célestes, autour des palais éclatants de la
Jérusalem nouvelle. Les âmes s'amélioreront-elles? Mais ne sont-
elles pas arrivées à leur degré de perfection? ne sont-elles pas
in termino? n'ont-elles pas atteint Dieu, leur fin dernière? Pourquoi

y aurait-il progrès? Dieu n'en a aucun besoin. D'ailleurs
le progrès implique l'effort, suppose l'imperfection, et dès lors
il est banni du ciel, où il n'y a ni imperfection, ni effort, ni
souffrance.

Tels sont les raisonnements de nombre de chrétiens,
auxquels cette béatitude dite céleste suffit amplement. L'amélioration

incessante des esprits, ils ne la comprennent pas. Ils ne
savent pas que le juste peut encore devenir plus juste, le saint
plus saint, et cela indéfiniment; et que cette évolution
constante, qui rapproche de Dieu sans cesse davantage, loin d'être
une souffrance, est la plus spirituelle, donc la plus douce,
des joies.

11 ° La notion de la foi objective est aussi une notion essentielle

; or, elle aussi, elle a subi une matérialisation. Tout
d'abord, la foi objective ou le dogme était la doctrine même du
Christ, telle qu'il l'a enseignée à ses apôtres et à ses disciples
et telle que toutes les Eglises l'ont conservée d'après le dépôt
qui leur en avait été transmis. Puis, ces enseignements du
Christ ont été identifiés avec les explications qui ont été
données par les docteurs et par les Pères comme docteurs
particuliers : dans les centres syriens, dans les centres grecs, dans
les centres égyptiens, etc., ces explications ont été diverses
suivant les idées philosophiques et religieuses qui y avaient
cours. De là des « théologies » diverses qui d'abord se sont
opposées les unes aux autres, mais dont l'une a fini par
l'emporter sur les autres dans tel ou tel concile; de là des
formules théologiques rédigées par la majorité et qui peu à peu
sont devenues dogmatiques et tenues par beaucoup pour des

dogmes. La formule humaine a ainsi relégué au second plan
la simple doctrine primitive et divine, qui a été souvent
oubliée. Les mots à la mode l'ont emporté sur les idées premières,
les systèmes didactiques sur les symboles primitifs. La tradition
primitive, qui n'avait été que le dépôt primitif, fut remplacée
peu à peu par les traditions postérieures, mêlées de nombreux



— 668 —

éléments dits philosophiques et dogmatiques, c'est-à-dire
d'expressions scolastiques, littérales, verbales et souvent verbeuses.
C'est ainsi que le littéralisme qui tue supplante, dans beaucoup
de cercles théologiques, l'esprit qui vivifie. Tous les prétendus
dogmes dont les conciles de Latran, de Trente, du Vatican et
autres inondèrent l'Occident, ne sont pas autre chose que la
matérialisation et fétouffement de la foi ancienne au profit d'une
fausse scolastique.

12° La notion de l'Eglise a peut-être souffert plus encore
que les notions précédentes. Les papes en ont fait une citadelle
qu'ils ont voulu prendre d'assaut. De société exclusivement
religieuse, donc spirituelle, qu'elle était, ils ont fait une société
«temporelle», sous prétexte que la vérité céleste fait aussi le
bonheur temporel de l'humanité. De temporelle, cette société est
vite devenue «politique». Et de politique, l'Eglise papiste est
vite devenue non seulement sociale, mais, dans plusieurs centres,
« socialiste ». Le pape, qui n'était tout d'abord que simple évêque
de Rome, métropolitain de la province romaine, est devenu
patriarche d'Occident, puis roi temporel, chef politique, donnant
lé mot d'ordre à ses « sujets » en matière de discipline sociale,
d'organisation et d'élections politiques, etc.

Dans ces transformations, les simples fidèles sont devenus
des non-valeurs, sauf dans les contributions pécuniaires à fournir
aux clergés ; l'Eglise a été ainsi restreinte à la seule hiérarchie.
C'était encore trop. Les simples prêtres gênant l'ambition des

évêques, ont été écartés par ceux-ci, qui, gênant à leur tour
les papes, ont été de même écartés par la papauté, laquelle,
actuellement, est toute l'Eglise! De la sorte, J.-C. n'est plus
que le chef nominal et pro forma de l'Eglise, sorte de roi
fainéant. Le roi actif est le pape.

Le pape a supplanté le Christ grâce au littéralisme avec
lequel il a interprété les paroles du Christ à Pierre, notamment

les textes: «Je te donnerai les clefs du royaume des

cieux», et «Pais mes agneaux, pais mes brebis». Quoique
grossier, ce littéralisme a fini par triompher sur le sens exact,
et c'est ainsi qu'on est arrivé à transformer l'Eglise en « un
organisme incessamment progressif et vivant ». Cette définition
fantaisiste et fantasque hante aujourd'hui les esprits des
dilettantes de la théologie, soit chez les laïques, soit même dans



— 669 —

le clergé qui y trouve son intérêt et qui dès lors se garde
bien de la rectifier. Le mot «progressif» fait croire au progrès
par l'Eglise C'est la thèse du P. Felix. Le mot « vivant » fait
croire que l'Eglise est la grande institution vivante et que
c'est elle qui communique la vie à la société.

Or, rien n'est plus faux.

Premièrement, le Christ n'a jamais défini ainsi son Eglise.
11 a ordonné à ses disciples de vivre de sa vie à lui, en s'in-
corporant sa doctrine, ses exemples, sa mort, son sang ; mais
c'est lui qui est l'organisme de la vie (si organisme il y a) ;

disons mieux, c'est lui qui est la source de la vie, le médiateur
entre la vie infinie et l'humanité, entre le Père et les enfants.
Ses apôtres ont pour mission de conserver, de défendre et de

prêcher cette doctrine: or ce n'est pas là un «organisme».

Secondement, chaque fidèle doit progresser et grandir en
J.-C; car J.-C. a dit à tous qu'il est venu pour apporter la vie
et pour que tous l'aient en eux toujours de plus en plus, ut
vitam habeant et abundantius habeant. Voilà le progrès spirituel

et la vie spirituelle de chacun et de tous ; mais cela ne
fait pas de cette collectivité des fidèles ou de l'Eglise « un
organisme incessamment progressif et vivant».

Troisièmement, les badauds qui lisent la définition des
dilettantes en question, en concluent que l'Eglise (lire la
hiérarchie et finalement le pape) a le pouvoir, la mission de

développer les dogmes et de faire évoluer la foi, donc d'enseigner
tout ce qu'elle juge bon d'enseigner. Et c'est cette évolution
des dogmes par le pape qui constitue la vie et le progrès de

l'Eglise Et la papauté ainsi transformée en institution
enseignante, infaillible, source de vie, avec pouvoir universel et
absolu sur les âmes, est représentée comme le résultat légitime
de cette évolution incessamment progressive et vivante On
voit la déviation. Nous sommes loin du Christ et de sa doctrine.

Ces dilettantes oublient que le Christ est un et qu'il n'y
a qu'un Christ historique ; que sa doctrine, enseignée par lui
une fois pour toutes, est une, et que, objective, positive, ferme,
fixe, divine, elle n'évolue pas et ne peut pas évoluer; que c'est
nous qui devons évoluer et nous développer, en nous pénétrant
d'elle toujours davantage; et qu'ainsi se concilie l'immutabilité
du christianisme et du dogme, avec le progrès des intelligences



— 670 —

et des cœurs dans l'unité toujours constante d'une même foi :

«quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est».
Impossible de faire comprendre cette notion si simple de

l'Eglise et du dogme, à ces fantaisistes de parti pris, qui croient
sauver la papauté et qui la conduisent à l'abîme ; et la papauté
qui a déjà le sentiment de ses erreurs passées et de ses faux
dogmes, et qui se sent déjà perdue, se laisse faire et cherche
à profiter de cette dogmatique nouvelle, qui lui sera aussi
fatale que la précédente. Newmanisme et dilettantisme se valent.

Cette analyse des âmes contemporaines, cette description
de l'état religieux des masses, masses d'en haut et masses
d'en bas, est-elle poussée au noir? Je le voudrais, mais je ne
le crois pas.

Cet état de choses doit, tout en nous attristant, nous montrer

l'immense avenir du christianisme, le chemin indéfini qu'il
doit encore parcourir, et dès lors nous remplir de courage,
d'espoir, de foi, d'élan, d'enthousiasme, de saintes ardeurs pour
le bien, d'une inépuisable commisération envers les malheureux
et les dévoyés, d'une charité fraternelle non moins inépuisable
envers tous les hommes de toutes les races, de toutes les
nations, aussi de toutes les Eglises et de toutes les religions. Un
jour, le Dieu unique, le Père de tous, sera tout en tous. Ce

triomphe ne peut se réaliser que par le triomphe de l'esprit.
C'est donc à la spiritualisation du christianisme qu'il faut
travailler; ou plutôt, le vrai christianisme est par lui-même
l'élément même de la spiritualisation religieuse ; c'est donc à chacun
de nous à se spiritualiser lui-même en puisant davantage dans
les sources chrétiennes, et à concourir ainsi à spiritualiser
toujours de plus en plus l'Eglise chrétienne, société humaine toujours
imparfaite, malgré l'Esprit divin qui prie pour nous en gémissements

inénarrables (Rom. VIII, 26).
Tel est le travail incessant auquel tout chrétien doit

employer ses forces en union avec le Christ. Ce n'est pas la
lettre qui doit tuer l'esprit, mais l'esprit qui doit spiritualiser
et vivifier la lettre. E. Michaud.


	Comment la lettre tue l'esprit

