Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 64

Artikel: Comment la lettre tue l'esprit

Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403714

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403714
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

COMMENT LA LETTRE TUE L’ESPRIT.

Tout observateur attentif doit constater aisément — tant
les faits sont évidents — qu'il y a deux christianismes : l'un,
vrai, selon l'esprit; l'autre, faux, selon la lettre.

C'est le Christ lui-méme qui a posé cette marque, ce critere,
pour nous guider religieusement et moralement. Voici ses
propres paroles, aujourd’hui si méconnues par tant de gens
qui se croient cependant chrétiens:

« Bienheureux les pauvres en esprit, ou par l'esprit, ou
selon l'esprit»1). Quelle que soit la traduction, la pensée est
claire. Toute vertu est spirituelle.

« L'heure est venue, et c’est celle-ci, ou les vrais adora-
teurs adoreront le Pere en esprit ot vérité. Ce sont de tels
adorateurs que le Peére cherche. Dieu est esprif, et ceux qui
l'adorent doivent l'adorer en esprit et vérité»?). La vérité de
la religion est spirituelle: 12 est sa réalité et sa valeur.

«Clest l'esprit qui vivifie,; la chair ne sert de rien; les
paroles que je vous ai dites sont esprit et vie»3).

Vraiment, est-il possible de parler plus clairement? A ceux
qui pourraient encore conserver quelque doute, rappelons ces
paroles de St. Paul:

«La circoncision du cceur est dans l'esprit, non dans la
lettre; circumcisio cordis in spiriti, non littera»*).

Qui affranchit de la loi du péché et de la mort? «La loi
de V'esprit de vie en Jésus-Christ» %). — Les disciples du Christ
« marchent, non selon la chair, mais selon l'esprit » ). — «Pour
vous, vous ne vivez pas selon la chair, mais selon l'esprit, si
du moins I'Esprit de Dieu habite en vous»7), — «Vous avez
recu un esprit d’adoption, par lequel nous crions: Pere» ®). —

Yy Matth.,, V3. 2) Fean, IV, 23-24. %) VL 64. *) Kom., 11, 29. %) VIII, 2.
) v.4o ) v.9. 5 v s



— 660

«Soyez fervents d’esprit» !). — Et encore : « Dieu nous a rendus
capables d'étre ministres d’'une nouvelle alliance, non de la
lettre, mais de V'esprit; car Za lettre tue, mais [l'esprit vivifie»?).

A la lumiere de ces enseignements, examinons successive-
ment les principaux ¢léments du christianisme: ses grandes
vérités, ses préceptes, ses rites. Et voyons comment, partout,
la lettre tue et 'esprit vivifie.

1° Si une notion doit étre respectée, c’est certes la notion
de Dieu; car, en religion, elle est fondamentale. Or celle-1a
méme est matérialisée par la mentalité matérialiste. Les ma-
térialistes font Dieu a4 leur image: ne voyant et n'admettant
que la matiere, ils n'admettent Dieu, s'ils 'admettent, qu'a titre
de Dieu matériel. Depuis les adorateurs de fétiches jusqu'aux
adorateurs de statues miraculeuses et divines, la corruption
de l'idée de Dieu est notoire.

D’autres, qui ne vont pas jusqu'au matérialisme, pratiquent
I'anthropomorphisme, en prétant a Dieu des idées humaines
et des sentiments humains. Ils ont beau condamner le poly-
théisme, leur monothéisme est encore entaché de mille petitesses
humaines, dont ils ne peuvent se libérer en pensant a Dieu.

Parmi ceux qui vénerent la Bible, combien nombreux sont
les littéralistes qui prennent a la lettre les termes et les textes
dont le vrai sens est cependant spiritualiste! Combien peu
s'élevent jusqu’a la notion du Dieu-Esprit, qu'il faut adorer
vraiment en esprit! Cette notion du Dieu-Esprit devrait étre
partout répandue, grice aux progrés des sciences astronomiques,
physico-chimiques et autres, qui nous donnent une idée plus
exacte et plus grandiose de l'univers et de la cause premiére,
de cette Energie absolue, parfaite, infinie, dont toutes les
énergies relatives et finies ne sont que de faibles échos!

Lorsqu'on réfléchit & la grandeur de cet Etre supréme,
qui, comme principe et comme fin, est 4 la base et au sommet
de tout ce qui est dans l'immensité des mondes, et lorsque,
perdu en quelque sorte dans cette profondeur et cette sublimité,
on se reporte aux mille superstitions qui régnent encore dans
tant d'esprits-et qui souvent sont pratiquées, entretenues et
propagées par une partie des clergés, on constate combien le
monde est encore loin de la notion chrétienne de Dieu, notion

W XIL 11, %) /7 Cor, LI, 6.



— 661 —

si philosophique et si scientifique. Autant les progrés matériels
sont considérables, autant le progrés religieux est minime,
étant donné le petit nombre des vrais spiritualistes.

2° Plus navrant encore est le littéralisme dans la notion
de la 7rinité. Parmi ceux qui 'admettent, plus des trois quarts
ou n'y comprennent rien et refusent d'y réfléchir, ou sont vic-
times d'un trithéisme positif. Ils rougissent du mot «polythé-
isme », et, au fond, ils admettent la chose : car ils font du Pere
une personne qu'ils placent dans ce qu'ils appellent le ciel, du
Fils une autre personne qu'ils reconnaissent avoir été incarnée
en Judée pendant trente et quelques années, et du St-Esprit
une troisiéme personne, qu’ils imaginent parcourant le monde
a4 la recherche des ames pour les sanctifier. Ils disent bien
que ces trois personnes ne sont quun seul Dieu, mais, en
réalité, ils les font agir comme trois individus divins, donc
comme trois dieux.

Cette matérialisation de la Trinité est d’autant plus gros-
siere que ceux qui la professent y tiennent profondément et
qu'ils traiteraient d'hérétique quiconque serait d'un autre avis.
I1 suffit cependant de lire les Ecritures sans préjugés et sans
parti pris pour voir clairement qu'elles enseignent une Trinité
tout autre. Mais le littéralisme biblique est tellement répandu
et tellement ancré dans les esprits que les vrais adorateurs de
la Trinité spiritualiste paraissent trés rares.

3° La notion du Swurnaturel n’est pas moins erronée. Au
lieu de voir dans cet élément religieux un secours divin, des-
tiné a élever notre esprit, notre cceur, notre volonté, en un
mot notre ame, au-dessus des petitesses de la vie, dans le but
de nous rendre meilleurs, de nous sanctifier, de nous rapprocher
de Dieu et de nous aider ainsi a faire notre salut en ce monde
et dans l'autre, — au lieu de cela, on fait du surnaturel une
dérogation aux lois de la nature; on veut que le surnaturel
soit le miraculeux, et par miracle on entend la violation des
lois établies dans l'univers par le Créateur. I.e Christ a con-
damné les chercheurs de signes et de miracles. N'importe. Ces
chercheurs obstinés préferent se soustraire aux devoirs sur-
naturels de la sanctification et exiger de Dieu qu’il exauce leurs
passions, leurs demandes capricieuses, au détriment d’autres
hommes, d’autres enfants de Dieu, qui sollicitent précisément



— 662 —

le contraire et qui ont des passions tout opposées. C'est cette
contradiction qui leur plait; c’est ce renversement de la sa-
gesse divine qui leur parait le vrai surnaturel. Que Dieu donc
renverse l'ordre habituel des choses, qu'il écoute leurs priéres
et leurs veeux, si insensés soient-ils, et alors ils croiront en lui
et ils seront surnaturalisés!

On rougit, en vérité, d'étre obligé de constater de telles
aberrations aprés dix-neuf siécles de christianisme.

Lorsqu’'on songe, d'une part, a la simplicité de la doctrine
de la grace bien comprise, et, d'autre part, a toutes les polé-
miques, & toutes les subtilités, a4 toutes les chicanes, & toutes
les haines, a toutes les persécutions, a tous les scandales, a
toutes les divagations que les théologiens n'ont pas craint de
susciter, sous prétexte de sauvegarder tel mot mal compris
par eux, on est stupéfait de la profondeur de la sottise hu-
maine, et de la frivolité avec laquelle des hommes prétendus
sérieux sacrifient les intéréts majeurs de la religion a des dis-
putes d'écoles aussi ridicules qu'inutiles. N’est-ce pas le cas,
plus que jamais, de répéter que la lettre tue et que l'esprit
vivifie?

40 5i les littéralistes matérialisants ont traité ainsi la notion
du surnaturel et de la grace, il n’était que logique, de leur
part, qu'ils fissent des Sacrements non pas des symboles spiri-
tuels destinés & instruire l'esprit, & toucher le coceur, & exciter
la poésie religieuse dans l'imagination, & élever 'ame entiére
dans les régions du beau et du bien, mais des moyens ma-
giques d'opérer miraculeusement, c'est-a-dire au mépris des lois
de la matiére et de l'esprit, des effets absolument en dispro-
portion avec de simples rites liturgiques. Au lieu de recourir
au Dieu sanctifiant et d’attendre de lui-méme la grace désirée,
on a recouru aux cérémonies matérielles comme a la source
méme de cette grice; on a vu en elles des instruments pro-
ducteurs du divin, la cause physique de l'effet surnaturel ou
de la sanctification. Cette magie de l'ex opere operato est consi-
dérée comme l'essence méme des sacrements et comme la
condition sine qua non de lefficacité sacramentelle et de la
communication de la grace. Essayer de remettre en lumiere
le role actif de I'ame en union avec l'action de Dieu a l'occa-
sion des rites sacramentels, c’est, aux yveux des hommes de la
lettre, tomber dans 1'hérésie. Pratiquement, selon eux, c’est



— 663 —

Pesprit qui tue et la lettre qui vivifie. La maniére dont ils
pratiquent chaque sacrement, est, hélas! la confirmation de ce
triste état de choses. J'appelle l'attention des observateurs sur
ce point.

Toutefois, c’est un devoir aussi urgent que triste de signaler
particulitrement les graves erreurs commises au sujet de l'eux-
charistie et du sacerdoce. Le spiritualisme eucharistique devient
de plus en plus rare, pour faire place a un culte corporel et
matériel, dans lequel la transsubstantiation de la matiére tient
la place principale, et dans lequel la doctrine salutaire du sa-
crifice de soi en union avec le sacrifice du Christ n'occupe
plus gueére les esprits; les processions et les expositions théa-
trales remplacent la vraie piété. La ou le Christ s'est borné
a dire: «Ma chair est vraiment (vere) une nourriture, et mon
sang est vraiment un breuvage» (Jean VI, 56), les matéria-
lisants, non contents de remplacer le mot vere par le mot rea-
liter (comme si la vérité n’était pas la réalité), 'ont remplacé
ensuite par le mot substantialiter, sans savoir ce qu'est la sub-
stance, mais sachant bien que, lorsqu’on parle d'un corps, le
mot substance signifie de fait mafiere., Et ainsi le spiritualisme
est escamoté par le matérialisme.

Le sacerdoce n’est plus guére non plus le ministére d’évan-
gélisation institué par le Christ; c’est a la fois un pouvoir #a-
gigue d’opérer des miracles invisibles et inconstatés, mais
auxquels les fideles doivent croire, et aussi un pouvoir de do-
mination pour soumettre les Ames et gouverner 'Eglise. Ce
n'est plus J.-C. qui est l'unique et supréme pontife, ce n’est
plus lui qui confere la griace dans les sacrements. Ce pouvoir
est celui du ministre-homme, pouvoir qu'il tient de I'évéque et
que celui-ci tient du pape. En sorte que la hiérarchie est toute
I'Eglise, et que la vie spirituelle des fideles est entiérement a
sa merci. Et toute cette organisation nouvelle ne repose que
sur un littéralisme grossier, sur quelques textes dont on fausse
le sens a plaisir, au mépris des régles les plus élémentaires
de la critique et de l'exégeése.

5° Est-il étonnant, des lors, qu’on ait aussi matérialisé les
plus grands faits religieux? L'lncarnation de la Sagesse divine
en Jésus-Christ a été expliquée, méme encore dans les conciles
cecuméniques, dans le sens d'une union personnelle de la na-
ture humaine et de la nature divine. Cette explication est



664 —

émineminent spiritualiste; elle ne viole aucune loi de 1a nature.
Il va de soi que, pour que l'union surnaturelle de ’humanité
de J.-C. avec la divine Sagesse ait pu étre réalisée, cette huma-
nité a pu étre sanctifiée déja dés sa conception, et que, par
conséquent, cette conception a €été sainte, pure, exempte de
tout péché; et telle a ¢été la croyvance des fidéles, dés qu'ils
ont vu en J.-C. le messie, le fils par excellence de Dieu.

Mais cela n'a pas suffi aux esprits matérialisants : ils n’ont
pu voir en J.-C. un fils de Dieu qu’a la condition que Dieu
méme, ou le St-Esprit, lui ait tenu lieu de pére humain, ou
plutot qu'il ait remplacé ce dernier. Clest ainsi qu'ils inter-
prétent les premiers chapitres de S. Matthieu et de S. Luc. Cette
interprétation les dispense de s’élever jusqu'a la notion d'une
filiation toute spirituelle, d'aprés laquelle J.-C., tout en étant
Messie et Fils de Dieu, ne cesse cependant pas d'étre réelle-
ment homme, non pas d'une humanité céleste, miraculeuse et
divine, mais d’'une humanité en tout semblable a la ndtre sauf
le péché, suivant cette parole des Ecritures: tentatum per omnia
pro similitudine absque peccato (Hebr. IV, 15).

6° L.a notion de la Rédemption a €té aussi altérée par une
fausse interprétation des mots «rachat, rédemption, rancon,
expiation », etc. Au lieu de voir en J.-C. le Rédempteur qui a
délivré 'humanité des liens du péché par sa doctrine vraiment
libératrice (wveritas liberabit), par ses exemples sublimes, par
ses vertus divines, par son sacrifice sur la croix, sacrifice inoui,
unique, merveilleux, vraiment sanctifiant, par lequel il a voulu
inspirer aux hommes l'amour du devoir, de la pénitence, de
I'immolation de leurs vices, du sacrifice de soi a Dieu, la Sainteté
méme, — au lieu de cela, on a imaginé, les uns, que Dieu le
Pere, créancier du genre humain (coupable en Adam), ne pou-
vait étre apaisé dans sa justice absolue et satisfait dans ses
droits de créateur offensé que si son Fils éternel lui donnait
cette satistaction en s’immolant en J.-C. sur la croix; les autres,
que le Démon, en se rendant maitre de l'humanité, s’était
acquis des droits sur elle, et qu’elle ne pouvait étre justement
rachetée qu'a la condition qu'une rangon lui fat payée, ct cette
rancon devait étre le sacrifice méme du Christ. Cest & ces
fantaisies, & ces erreurs manifestes, que le littéralisme a abouti.
Et que de chrétiens tiennent encore a cette notion puérile de



— 665 -

Dieu, et a cette notion plus puérile encore du Démon et du
péché !

7° La notion de la Sanctification est connexe a la notion
de la Rédemption; matérialiser celle-ci devait conduire a la
matérialisation de celle-la. C'est ce qui est arrivé.

La vraie sainteté est éminemment spirituelle; elle a lieu
dans l'esprit, dans 1'’ame, dans la conscience, par la foi, l'es-
pérance, la charit€, par la justice et par toutes les autres vertus,
choses essentiellement morales et spirituelles. Mais les per-
sonnes qui vivent a peine par I'ame ou qui, capables de com-
prendre intellectuellement la nature de la vertu, la trouvent
trop difficile a pratiquer, ces personnes, dis-je, préféerent s’ac-
corder toutes les libertés intérieures et dédommager Dieu par
des actes extérieurs: aumones faciles a faire, nourriture maigre
a certains jours, exercices de dévotions commodes, pénitences
tres conciliables avec la contre-vérit€, la médisance, la jalousie,
la calomnie, la vengeance, etc. Que de personnes croient ainsi
se sanctifier, en jouant la dévotion, en prolongeant hypocrite-
ment leurs priéres et en devenant toujours plus méchantes! Ce
portrait de la fausse dévotion est trop connu pour qu'il soit
besoin d'insister. Une telle religion est la caricature de la
religion.

8¢ Un des points les plus nobles et les plus consolants de
la doctrine chrétienne, est la doctrine de la wvie future et de
la résurrvection. Le Christ en a parlé divinement, et St. Paul en
a donné des explications d'un spiritualisme trés élevé, qu'une
sage philosophie ne peut que confirmer. Je n’ai pas a les ex-
poser ici. Je ne veux que constater ce fait navrant, & savoir:
qu’au lieu de s’attacher a ces hautes notions que nos sciences
modernes elles-mémes semblent devoir confirmer, les masses ma-
térialisantes et les exégettes littéralistes se représentent, au
contraire, la vie future comme une extase paresseuse, toute
d'inertie dite spirituelle, de jouissance béate, d’absorption stérile
de l'ame, véritable torpeur dans laquelle il est vraiment diffi-
cile de découvrir une glorification de Dieu et une récompense
de 'homme. Notre notion scientifique actuelle de la matiere et
des corps est assez souple et assez féconde pour permettre
d’entrevoir dans une évolution future de ’humanité la trans-
figuration de toutes ses facultés, et méme de son corps. Nous

Revue intern.de Théologie. Heft 64, 1908. 43



— 666 —

ne savons pas ce que peut étre un corps céleste, mais, sans
tomber dans la contradiction, ni méme dans la fantaisie frivole,
nous pouvons imaginer que les énergies créées, méme les in-
férieures a formes corporelles, sont susceptibles de mille trans-
formations toujours progressives, in perpetuas @ternitates.

9° La notion de I'Eunfer avec son feu matériel, avec son
ver rongeur, avec ses grincements de dents, avec tout cet
appareil matériel pris a la lettre, s’est heureusement affaiblie
dans beaucoup d’esprits, qui ont fini par comprendre que la
justice et la bonté de Dieu nous destinent autre chose. On peut
d’'ailleurs faire pénitence autrement qu'en grin¢ant les dents,
et cela sans fin. Ces images qui proviennent d'un bon naturel,
ou plutét de la bonne intention d’arréter par la frayeur, sur
la pente du mal, des natures encore grossieéres, que la simple
raison et l'amour du bien n'étaient pas capables de retenir,
ces images plus orientales qu'humaines, ont eu leur raison
d’eétre aupres de générations qui heureusement n'existent plus
gueére. L’esprit humain a progressé dans la lumiére et la ré-
flexion, et l'on peut se faire aujourd’hui une idée plus exacte
du devoir, de la justice, de l'ordre, de la sagesse, de la né-
cessité de respecter ces éléments nécessaires de la vie spiri-
tuelle, et aussi d'une sanction contre le mal pour ramener au
bien ceux qui s’en sont écartés, sanction plus ou moins dou-
loureuse selon la gravité des fautes et selon la quantité d’énergie
a déployer pour rectifier ces mauvais penchants et pour rentrer
dans la voie spirituclle de la vertu. Le vrai remords est dans
la conscience, donc il est spirituel. La vraie pénitence est le
repentir, donc elle est spirituelle. Le vrai chatiment est celui
qui rend meilleur, qui releve 'homme et le sanctifie; or le
relevement est dans l'ame; donc il est spirituel. Un Dieu qui
frapperait pour frapper, qui punirait pour punir et non pour
améliorer, serait un Dieu brutal, barbare; donc il n’existe pas.
Le Dieu qui existe est le Dieu vrai, celui qui est » Esprit ».
Tel est le Dieu du christianisme. Quiconque le matérialise et
le rabaisse a la mesure de I'homme déchu, n'est pas chrétien;
i1 peut en porter le titre, il n'en a certainement pas l'esprit.

10° 11 en est de méme de la notion du Ciel. On peut la
fausser et on n'y a pas manqué. Tels imaginent, en effet, un
lieu de délices ou les corps ressuscités, les mémes qu’on a eus



— 667 —

sur la terre en cette vie, jouiront d'un repos éternel, d'une
tranquillité inaltérable, se promenant a la suite de I’Agneau
dans les bosquets célestes, autour des palais éclatants de la
Jérusalem nouvelle. Les &mes s’amélioreront-elles? Mais ne sont-
elles pas arrivées a leur degré de perfection? ne sont-elles pas
in termino? n'ont-elles pas atteint Dieu, leur fin dernigre? Pour-
quoi y aurait-il progrés? Dieu n'en a aucun besoin. D’ailleurs
le progrés implique 'effort, suppose I'imperfection, et deés lors
il est banni du ciel, ol1 il n'y a ni imperfection, ni effort, ni
souffrance.

Tels sont les raisonnements de nombre de chrétiens, aux-
quels cette béatitude dite céleste suffit amplement. L’amélio-
ration incessante des esprits, ils ne la comprennent pas. Ils ne
savent pas que le juste peut encore devenir plus juste, le saint
plus saint, et cela indéfiniment; et que cette évolution cons-
tante, qui rapproche de Dieu sans cesse davantage, loin d’étre
une souffrance, est la plus spirituelle, donc la plus douce,
des joies.

11° La notion de la foz objective est aussi une notion essen-
tielle; or, elle aussi, elle a subi une matérialisation. Tout d’a-
bord, la foi objective ou le dogme était la doctrine méme du
Christ, telle qu'il 'a enseignée & ses apdtres et a ses disciples
et telle que toutes les Eglises 'ont conservée d’aprés le dépot
qui leur en avait été transmis. Puis, ces enseignements du
Christ ont été identifiés avec les explications qui ont été don-
nées par les docteurs et par les Péres comme docteurs par-
ticuliers : dans les centres syriens, dans les centres grecs, dans
les centres égyptiens, etc., ces explications ont été diverses
suivant les idées philosophiques et religieuses qui y avaient
cours. De 1a des «théologies» diverses qui d'abord se sont
opposées les unes aux autres, mais dont l'une a fini par I'em-
porter sur les autres dans tel ou tel concile; de la des for-
mules théologiques rédigées par la majorité et qui peu a peu
sont devenues dogmatiques et tenues par beaucoup pour des
dogmes. La formule humaine a ainsi relégué au second plan
la simple doctrine primitive et divine, qui a été souvent ou-
bliée. Les mots & la mode 'ont emporté sur les idées premieres,
les systémes didactiques sur les symboles primitifs. La tradition
primitive, qui n’avait été que le dépdt primitif, fut remplacée
peu a peu par les traditions postérieures, mélées de nombreux



— 668 —

¢léments dits philosophiques et dogmatiques, c’est-a-dire d'ex-
pressions scolastiques, littérales, verbales et souvent verbeuses.
C'est ainsi que le littéralisme qui tue supplante, dans beaucoup
de cercles théologiques, l'esprit qui vivifie. Tous les prétendus
dogmes dont les conciles de Latran, de Trente, du Vatican et
autres inondérent 1'Occident, ne sont pas autre chose que la
matérialisation et I’étouffement de la foi ancienne au profit d'une
fausse scolastique.

12¢ La notion de I'Eglise a peut-étre souffert plus encore
que les notions précédentes. Les papes en ont fait une citadelle
qu’ils ont voulu prendre d’assaut. De société exclusivement
religieuse, donc spirituelle, gu’elle était, ils ont fait une société
«temporelle », sous prétexte que la vérité céleste fait aussi le bon-
heur temporel de I'humanité. De temporelle, cette société est
vite devenue « politique». Et de politique, I'Eglise papiste est
vite devenue non seulement sociale, mais, dans plusieurs centres,
«socialiste ». Le pape, qui n’était tout d’abord que simple évéque
de Rome, métropolitain de la province romaine, est devenu
patriarche d’Occident, puis roi temporel, chef politique, donnant
le mot d'ordre & ses «sujets» en matiere de discipline sociale,
d'organisation et d’élections politiques, etc.

Dans ces transformations, les simples fideles sont devenus
des non-valeurs, sauf dans les contributions pécuniaires a fournir
aux clergés; I'Eglise a été ainsi restreinte & la seule hiérarchie.
C’était encore trop. Les simples prétres génant 'ambition des
évéques, ont €té écartés par ceux-ci, qui, génant a leur tour
les papes, ont été de méme écartés par la papauté, laquelle,
actuellement, est toute 1'Eglise! De la sorte, J.-C. n’est plus
que le chef nominal et pro forma de I'Eglise, sorte de roi fai-
néant. Le roi actif est le pape.

Le pape a supplanté le Christ grace au littéralisme avec
lequel il a interprété les paroles du Christ & Pierre, notam-
ment les textes: «Je te donnerai les clefs du royaume des
cieux », et «Pais mes agneaux, pais mes brebis». Quoique
grossier, ce littéralisme a fini par triompher sur le sens exact,
et c'est ainsi qu'on est arrivé a transformer I'Eglise en «un
organisme incessamment progressif et vivant». Cette définition
fantaisiste et fantasque hante aujourd’hui les esprits des di-

lettantes de la théologie, soit chez les laiques, soit méme dans



— 669 —

le clergé qui y trouve son intérét et qui dés lors se garde
bien de la rectifier. Le mot « progressif » fait croire au progres
par I'Eglise! C'est la these du P. Felix. Le mot «vivant» fait
croire que I'Eglise est la grande institution vivante et que
c'est elle qui communique la vie a la société.

Or, rien n’est plus faux.

Premiérement, le Christ n'a jamais défini ainsi son Eglise.
I1 a ordonné a ses disciples de vivre de sa vie a lui, en s'in-
corporant sa doctrine, ses exemples, sa mort, son sang; mais
c'est lui qui est l'organisme de la vie (si organisme il y a);
disons mieux, c'est lui qui est la source de la vie, le médiateur
entre la vie infinie et 'humanité, entre le Pére et les enfants.
Ses apotres ont pour mission de conserver, de défendre et de
précher cette doctrine: or ce n'est pas la un «organisme ».

Secondement, chaque fidele doit progresser et grandir en
J.-C.; car J.-C. a dit a tous qu'il est venu pour apporter la vie
et pour que tous l'aient en eux toujours de plus en plus, zuf
vitam habeant ot abundantius habeant. Voila le progrés spiri-
tuel et la vie spirituelle de chacun et de tous; mais cela ne
fait pas de cette collectivité des fideles ou de I'Eglise «un
organisme incessamment progressif et vivant».

Troisiémement, les badauds qui lisent la définition des
dilettantes en question, en concluent que 1'Eglise (7ire la hié-
rarchie et finalement le pape) a le pouvoir, la mission de dé-
velopper les dogmes et de faire évoluer la foi, donc d’enseigner
tout ce qu’'elle juge bon d’enseigner. Et c’est cette évolution
des dogmes par le pape qui constitue la vie et le progrés de
I'Eglise! Et la papauté ainsi transformée en institution en-
seignante, infaillible, source de vie, avec pouvoir universel et
absolu sur les ames, est représentée comme le résultat légitime
de cette évolution incessamment progressive et vivante! On
voit la déviation. Nous sommes loin du Christ et de sa doctrine,

Ces dilettantes oublient que le Christ est un et qu'il n'y
a qu'un Christ historique; que sa doctrine, enseignée par lui
une fois pour toutes, est une, et que, objective, positive, ferme,
fixe, divine, elle n’évolue pas et ne peut pas évoluer; que c'est
nous qui devons évoluer et nous développer, en nous pénétrant
d’elle toujours davantage; et qu'ainsi se concilie 'immutabilité
du christianisme et du dogme, avec le progrés des intelligences



— 670 —

et des coeurs dans l'unité toujours constante d'une méme foi:
« quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est».

Impossible de faire comprendre cette notion si simple de
I’Eglise et du dogme, a ces fantaisistes de parti pris, qui croient
sauver la papauté et qui la conduisent & 'abime; et la papauté
qui a déja le sentiment de ses erreurs passées et de ses faux
dogmes, et qui se sent déja perdue, se laisse faire et cherche
a profiter de cette dogmatique nouvelle, qui lui sera aussi
fatale que la précédente. Newmanisme et dilettantisme se valent.

Cette analyse des Ames contemporaines, cette description
de l'état religieux des masses, masses d'en haut et masses
d’en bas, est-elle poussée au noir? Je le voudrais, mais je ne
le crois pas.

Cet état de choses doit, tout en nous attristant, nous mon-
trer l'immense avenir du christianisme, le chemin indéfini qu'il
doit encore parcourir, et dés lors nous remplir de courage,
d’espoir, de foi, d’¢élan, d’enthousiasme, de saintes ardeurs pour
le bien, d'une inépuisable commisération envers les malheureux
et les dévoyés, d'une charité fraternelle non moins inépuisable
envers tous les hommes de toutes les races, de toutes les na-
tions, aussi Jde toutes les Eglises et de toutes les religions. Un
jour, le Dieu unique, le Pére de tous, sera fouf en tous. Ce
triomphe ne peut se réaliser que par le triomphe de l'esprit.
C’est donc a la spiritualisation du christianisme qu'il faut tra-
vailler; ou plutét, le vrai christianisme est par lui-méme 1'é1é-
ment méme de la spiritualisation religieuse; c’est donc a chacun
de nous & se spiritualiser lui-méme en puisant davantage dans
les sources chrétiennes, et & concourir ainsi a spiritualiser tou-
jours de plus en plus 'Eglise chrétienne, société humaine toujours
imparfaite, malgré I'Esprit divin qui prie pour nous en gémisse-
ments inénarrables (Rom. VIII, 26).

Tel est le travail incessant auquel tout chrétien doit em-
ployer ses forces en union avec le Christ. Ce n’est pas la
lettre qui doit tuer l'esprit, mais l'esprit qui doit spiritualiser
et vivifier la lettre. E. Micuaup.




	Comment la lettre tue l'esprit

