
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 64

Artikel: Considérations sur la réponse de la Commission ancienne-catholique
de Rotterdam à la Comission orthodoxe de St-Pétersbourg concernant
la réunion des Églises

Autor: Kiréeff, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403713

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403713
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


649

Considérations sur la réponse de la Commission
ancienne-catholique de Rotterdam à la
Commission orthodoxe de St-Pétersbourg concernant

la réunion des Eglises.

Nul doute que tous les chrétiens de cœur et de conscience
et non seulement de nom, désirent la reconstitution de l'unité
de l'Eglise. Le grand schisme n'a-t-il pas été la source de grands
malheurs, de maux incalculables? Cette unité doit être rétablie,

et ceux qui y tendent et y travaillent méritent certainement

du Seigneur! N'a-t-H pas manifesté le désir qu'il n'y eût
qu'un troupeau et qu'un pasteur1)! Oui, tous veulent l'unité:
demandez au chrétien le plus tiède, le plus atrophié, s'il désire
la reconstitution de l'unité de l'Eglise, il vous répondra
affirmativement. Et pourtant cette sainte œuvre ne marche qu'avec
une lenteur désespérante. Quand il s'agit de réaliser ce vœu
universel, de mettre en pratique les principes universellement
acceptés comme devant servir de bases à l'union, on se bute
à des difficultés aussi imprévues que nombreuses.

Quel est le fondement, universellement reconnu, sur lequel
doit être reconstituée l'unité de l'Eglise? C'est indubitablement
l'enseignement dogmatique de l'ancienne Eglise universelle des

huit premiers siècles. C'est simple à première vue; malheureusement

cet enseignement, cette doctrine universelle se trouvent
encombrés, surchargés de gravois, de décombres, auxquels des

gens peut-être fort pieux, mais aussi fort peu lettrés, prêtent
une valeur que certainement ils n'ont pas et n'ont jamais eue.
Il n'est pas facile d'extraire la doctrine universelle de dessous
la masse de matériaux difformes et hétérogènes sous laquelle
elle ploie.

«Je suis certainement en faveur de la réunion des Eglises,
dit le pape; mes prédécesseurs ont tous parlé et agi dans ce

M L'Eglise orthodoxe, à toutes les messes, prie pour que tous soient un!

Revue intern, de Théologie. Heft 64, 1908. 42



_ 650 - -

sens; mais vous tous, chrétiens, qui vous êtes séparés de Rome,
vous devez commencer par admettre l'universalité de mon
épiscopat, ainsi que mon infaillibilité ; vous devez, en outre,
accepter en bloc tout ce qu'enseigne l'Eglise catholique-romaine,
qui est la seule vraie. Si vous n'admettez pas ce que j'affirme,
vous tombez dans le protestantisme, dans l'hérésie.»

«Je suis certainement en faveur de la réunion des Eglises,
disent certains de nos prêtres à tendance ultramontaine; mais
vous tous, chrétiens hétérodoxes, vous devez accepter en bloc
tout l'enseignement cle notre Eglise actuelle, qui est la seule
vraie. Il ne s'agit pas de faire de l'archéologie pour découvrir
quelle était la doctrine de l'Eglise des premiers siècles, c'est
au moins inutile, car ce qu'enseigne notre Eglise orthodoxe
orientale, est la vérité; vous devez l'accepter; sinon, vous tombez

dans l'hérésie, dans le protestantisme. »

Les Anglicans parlent aussi de la réunion des Eglises, et
j'en connais qui y tendent sincèrement et chrétiennement. Il y
a même des protestants qui y ont songé (témoin le grand
Leibnitz), mais ce ne sont là que des pia desiderici. On ne peut
parler de réunion ecclésiastique avec des protestants ; car il
n'y a pas d'Eglises protestantes dans le sens strict de ce
terme ; les protestants forment des associations religieuses ayant
des doctrines très peu précises, très peu délimitées, très
vacillantes, allant parfois jusqu'à la négation des dogmes
fondamentaux de la religion chrétienne. En admettant qu'il y ait,
parmi les protestants, des individus qui par hasard auraient
une doctrine absolument orthodoxe, cela ne ferait pas avancer
la question ; une Eglise ne pouvant pas s'unir avec des
individus, elle ne peut que les admettre dans son sein. Il faut
donc attendre que le protestantisme, comprenant le gouffre
qui s'ouvre sous ses pieds, reconnaisse qu'il a fait fausse route
et revienne sur ses pas. Il faudrait qu'il reconstituât une
Eglise, qu'il comprît la nécessité de l'autorité traditionnelle
dans la vie chrétienne, trop complètement oubliée par les
fougueux réformateurs du XVI" siècle. Malheureusement, tout
cela est peu probable.

Autre chose est la «high Church» anglaise. Il est
incontestable que cette fraction si importante de 1'«Eglise établie»
offre de sérieuses données pour parler d'union. Mais les
pourparlers avec les représentants de la «Haute Eglise» ne peuvent



— 651 —

avoir, pour le moment, qu'une valeur exclusivement «scientifique»,

«académique»; il faudrait d'abord que cette fraction
(conservatrice) se dégageât de l'étreinte des autres fractions de

l'anglicanisme. Il est clair qu'on ne peut s'unir à une partie
de l'Eglise établie sans s'unir en même temps à toutes les autres ;
or il y en a qui ont une tendance ultraprotestante. Comment

une Eglise orthodoxe pourrait-elle s'unir avec des sociétés
ecclésiastiques de ce genre? Il faut donc attendre le
«disestablishment», fait que l'on peut prévoir. Mais il n'est pas
douteux que le seul chemin à suivre pour l'anglicanisme (comme
en général pour toute Eglise occidentale) est celui qu'ont suivi
et que suivent les anciens-catholiques : Reconstitution de l'unité
universelle par la voie de la reconstitution de la doctrine
universelle. 11 est heureux que l'ancien-catholicisme ait enfin pris
pied en Angleterre. 11 est vrai qu'il se recrute parmi les

catholiques-romains; mais nul doute que ce bon exemple ne trouve
des imitateurs parmi les Anglicans. Je m'empresse d'ajouter
que les idées que je viens d'émettre sur les protestants et les

anglicans ne m'empêchent en aucune façon de constater que,
parmi les uns et les autres, il y a de nombreux chrétiens qui,
tant par leur science que par l'austérité de leurs mœurs,
feraient l'ornement de n'importe quelle Eglise*). Nous aurions
beaucoup à étudier dans ces parages ; car on peut errer sur
bien des points de doctrine et être pourtant un grand savant;
Harnack ne semble guère chrétien, mais n'est-il pas l'un des

grands théologiens actuels, et il est bon de l'étudier. C'est un
mauvais système que celui de 1'«Index librorum prohibitorum».
Prenons la science où qu'elle se trouve. N'oublions pas que
de très grands Pères de l'Eglise ont étudié à des écoles

payennes. Ni St.Jean Chrysostome, ni St. Basile le Grand ne
craignirent de suivre les cours du philosophe payen Libanius.
Sans doute il y a un certain danger à être en contact avec des
idées hétérodoxes; mais si quelques chrétiens faibles y perdent
leur foi, d'autres ne pourront qu'y gagner et deviendront plus
capables de défendre les vérités qui leur sont confiées.

Mais revenons à l'Eglise ancienne-catholique, la seule avec
laquelle, selon moi, nous pourrions d'ores et déjà entrer en
communion.

') Les quakers, par exemple,



— 652 —

Où en sont nos rapports avec les anciens-catholiques?
Quoique lentement, nous arrivons à constater l'identité de nos
doctrines dogmatiques. Selon moi elle est parfaitement
constatée. Nous approchons de l'entente; mais elle est encore
fortement enrayée par diverses difficultés, même en dehors de
toute théologie.

Il y a chez nous une défiance générale pour tout ce qui
nous vient de l'Occident. Je ne parle pas de quelques
malentendus, de quelques griefs personnels entre théologiens, mais
des grands griefs historiques qui datent de loin. A côté de ce
courant hostile, il y en a un autre qui gagne du terrain. Je
citerai à l'appui quelques lignes de la préface à une brochure
russe de M. Yanyscheff sur nos rapports avec l'ancien-catholicisme

x). «La foi des anciens-catholiques nous est proche», dit
l'auteur, « l'ancien-catholicisme est notre parent. Cette parenté
avec notre Eglise ne se manifeste pas extérieurement. Il y a
des divergences dans les particularités de discipline ecclésiastique,

dans les rites liturgiques... Mais en cela l'Occident ne
fut jamais identique avec l'Orient. D'ailleurs les Eglises
autocéphales elles-mêmes, appartenant à des nationalités différentes,
sont, sous ce rapport, loin d'être unanimes entre elles. Notre
parenté avec l'ancien-catholicisme se manifeste dans les dogmes,
dans l'inviolable sainteté de la vérité révélée. Ces dogmes, qui
doivent être strictement séparés des spéculations humaines,
déterminent tout le salut de l'humanité en Jésus-Christ et toute
l'essence de la vie chrétienne et morale. »

« Ce n'est pas seulement dans le but idéal de la réunion
des Eglises chrétiennes, continue M. Yanyscheff, que l'ancien-
catholicisme mérite une attention sérieuse et une étude impartiale

et calme ; il le mérite encore au point de vue de l'orthodoxie

elle-même, nommément de la théologie orthodoxe qui,
en dehors de la doctrine de l'ancienne Eglise (non encore
désunie) ne possède aucun critère scientifique et n'a, en général,
aucune importance, ni aucune signification. >

Voilà bien les idées d'un vrai chrétien et d'un vrai savant
Elles auront certainement gain de cause; elles gagnent peu à

peu du terrain, en vue du progrès général de la culture ; mais
il ne faut pas oublier que, quand il s'agit de réunion des

') «Nouvelles données officielles pour juger de la foi des anciens-catholiques»
(1902).



— 653 —

Eglises, il faut avoir en vue non pas seulement les savants qui
s'occupent de théologie, mais encore les millions de gens peu
cultivés qui forment la majorité de la nation. Ces «millions»
sont hostiles à toute idée religieuse venant de l'Occident; ils
se souviennent de tout le mal que le catholicisme a fait à leurs
ancêtres, surtout au commencement du XVIIe siècle, où la
Pologne jésuitique de Sigismond III, profitant de nos troubles
politiques, avait conquis la moitié de la Russie; ils ont de la
difficulté à comprendre que l'ancien-catholicisme qui, avec
raison, garde ses formes occidentales-romaines, est en même

temps la contre-partie de cette Rome qui a voulu s'imposer à

nous, par ruse ou par force. Or cette lutte continue encore
dans les provinces occidentales où l'élément aristocratique
polonais est allié à l'élément romain. Mais, je le demande, y a-t-il
beaucoup de gens, même parmi les classes cultivées, en
Occident, qui comprennent réellement ce qu'est l'ancien-catholicisme?

Les conservateurs disent que les anciens-catholiques
sont des catholiques-romains plus ou moins révoltés; les
libéraux, que ce sont des protestants, arrêtés à mi-chemin. Or,
c'est l'ancien-catholicisme seul qui pourra sauver, et qui
sauvera, en Occident, la religion; il est dans le vrai entre les
deux extrêmes de Rome et de Wittemberg. Si l'Occident doit
rester religieux, il deviendra ancien-catholique.

Je reviens à la réponse de la Commission ancienne-catholique

de Rotterdam. C'est la question du Filioque qui est encore
sur le tapis, et elle y est encore (non pour longtemps,
j'espère) parce que le dogme, comme dans beaucoup d'autres
questions de théologie, a été obstrué, masqué par les opinions
théologiques. C'est cette erreur qui a été la cause de bien des

malheurs, c'est elle qui a obscurci le ciel de la théologie et
de la religion elle-même. Et c'est surtout ce qui est arrivé à la
doctrine de la procession du St. Esprit. Question très débattue
en fait. Le dogme est élémentaire; mais avant tout, qu'est-ce
que le dogme? C'est une doctrine clairement exprimée, soit
dans la parole même de Dieu, soit dans une décision dogmatique

d'un concile œcuménique basée sur le consentement
unanime des Pères de l'Eglise. C'est une vérité religieuse
révélée par Dieu à l'homme, vérité absolue et indiscutable. Quel
est le rôle réservé à l'esprit humain dans tout cela? Il est

grand. Il doit aider l'homme à comprendre le dogme, à se



— 654 —

l'assimiler, à faire entrer dans la vie la vérité qu'il représente;
malheureusement, l'esprit humain, dans son outrecuidance, veut
et s'imagine pouvoir l'améliorer, l'étendre, le compléter à l'aide
de ses déductions logiques... Certainement tout chrétien a le
droit d'avoir telle ou telle opinion sur le dogme, de la
propager, etc., mais à condition de ne pas faire de son opinion
quelque chose d'obligatoire pour les autres hommes, ni de

supplanter le dogme de Dieu par le sien. Et c'est le mépris de

cette règle qui est l'une des grandes causes de la lenteur des

négociations entre les Eglises
En quoi donc consiste le dogme relatif à la procession du

St. Esprit? s Le St. Esprit procède du Père.» C'est là ce qui
est obligatoire. Rien d'autre. C'est dit définitivement, une fois
pour toutes ; mais la présomptueuse fierté de l'intelligence
humaine a voulu (et cela malgré les avertissements de plusieurs
Pères de l'Eglise) compléter le dogme par des déductions
spéculatives, et on a obtenu différentes explications du dogme,
les unes justes, les autres erronées. Quelques Pères de l'Eglise,
discutant cette doctrine, ont juxtaposé ou identifié la mission
du St. Esprit par le Fils dans le monde (doctrine absolument
juste), avec sa procession, en donnant à cette « opinion » la
forme peu adéquate de Filioque (v. Langen).

Au début, cette expression, n'étant qu'une opinion privée,
était licite, d'autant plus que quelques Pères de l'Eglise l'avaient
acceptée. Plus tard, au temps du pape Léon III, et malgré
l'opposition de ce pape, le « Filioque •¦> fut intercalé dans le
c Credo » et devint, pour l'Occident, un dogme.

Ce n'est que depuis lors, que la lutte autour de cette doctrine
prit un caractère haineux et implacable. Les Orientaux (et à

juste titre) accusaient les Occidentaux d'introduire des
modifications dans le symbole de la foi, dans le dogme, et demandaient

le retrait du Filioque. A l'époque du patriarche Photius
la lutte théologique se compliqua d'éléments politiques. Il
s'agissait de savoir de qui devait relever la Bulgarie, de Rome
ou de Constantinople. Accusations mutuelles d'hérésie,
anathèmes; vers 867, schisme complet. Quelques années plus tard,
les affaires s'arrangent (880, concile de Constantinople). Le

pape Jean reconnaît Photius patriarche et renonce au Filioque.
Les Eglises sont de nouveau unies. Arrêtons-nous à ce
moment si grave de l'histoire des rapports entre nos deux Eglises.



-- 655 —

Nous, Orientaux, nous sommes habitués à considérer Photius
comme un exemple digne d'être suivi. Comment agit-il?
L'Eglise occidentale transforme une opinion théologique en dogme,
elle l'introduit dans le credo. Rupture, schisme L'Occident
abandonne le nouveau dogme, rétablit le symbole dans sa
forme authentique. Reconstitution de l'union Rien de plus
logique. N'est-ce pas là un exemple à suivre? Que voyons-
nous actuellement? L'Occident, représenté par l'ancien-catholicisme,

nous déclare de la façon la plus positive qu'il abandonne
le dogme du Filioque. Dès lors qu'est-ce qui s'oppose à la
reconstitution de l'unité? Rien absolument! C'est un résultat
logique, inéluctable; c'est précisément dans ce sens que, entre
autres, Bolotoff a posé et décidé la question ; et il a eu mille
fois raison. Posez la question objectivement, sine ira et studio,
et vous arrivez au même résultat. Le Filioque écarté comme
dogme est parfaitement licite comme opinion privée, non
obligatoire, tout comme le a Patre solo. Ni l'une ni l'autre de ces
opinions ne doivent être une raison de division, un
impedimentum dirimens. Malheureusement, de même qu'il y a en
Occident des gens qui tiennent à leur dogme du Filioque, il y
en a en Orient qui tiennent à leur a Patre solo, dont ils font
aussi, et de la même façon, un dogme, au moyen de spéculations,

de déductions humaines. Tel est, en premier lieu, le
savant et laborieux Zernikavius1), qui, dans l'énorme quantité de

textes patristiques qu'il recueille, trouve cette vérité incontestable

: que « le St. Esprit procède du Père » ; par conséquent, ajoute-
t-il de son chef, il procède du Père seul. Non D'ailleurs un «.par
conséquent » ne peut pas servir de base à un dogme. Quelque
vraie que puisse être une déduction logique, elle n'est que le
résultat du travail de l'esprit faillible de l'homme. En résumé,
toute la discussion concernant le Filioque aboutit à ceci: les
anciens-catholiques lui enlèvent toute valeur dogmatique, en
ne lui laissant que la valeur d'une opinion privée, que chacun
peut accepter ou rejeter sans, pour cela, devenir le moins du
monde hérétique. Tel est le contenu de la réponse de la
Commission de Rotterdam; elle ne s'occupe, au fond, que du Filioque,
qui est la question la plus controversée entre l'Orient et
l'Occident.

') L'ouvrage de Zernikavius est le recueil le plus complet et le plus précieux
des textes des Pères de l'Eglise concernant la procession du St. Esprit.



— 656 —

Que reste-t-il? peut-on se demander. La question eucharistique?

«Mais qui songe, à l'heure qu'il est, me disait dernièrement
l'un de nos meilleurs professeurs de théologie, à discuter la
question de la transsubstantiation » Ce qu'il faudrait
discuter encore, c'est peut-être la question de l'Eglise? Mais cette
question existe-t-elle réellement? Où en sont ces deux
controverses? J'ai eu l'occasion de prouver maintes fois, dans mes
polémiques, que les anciens-catholiques, tout en n'acceptant pas
le point de vue matérialiste du concile de Trente, admettent
absolument le point de vue de l'ancienne Eglise et affirment
que le pain et le vin deviennent «vere, realiter et substantialiter

» le corps et le sang du Seigneur, et cela, comme le dit
clairement le défunt évêque Weber, dans une lettre qu'il
m'adressa, «.indépendamment de la foi du communiant-». Quant à

la théorie de la transsubstantiation, on est libre de l'admettre,
pourvu qu'on n'en fasse pas un dogme. (N.-B. L'Eglise orthodoxe

n'en fait nullement un dogme, et aucun orthodoxe n'est
tenu de croire qu'en communiant, il déchire, avec ses dents,
les muscles, et brise les os du Seigneur; cet horrible
matérialisme n'a été enseigné par aucun Père de l'Eglise.)

Que reste-t-il donc, je le répète?
Reprenons la question très importante de la notion de

l'Eglise : Mais on n'a qu'à prendre en main un catéchisme
ancien-catholique pour voir que les anciens-catholiques sont
dans le vrai. Voici, par exemple, la définition du catéchisme
de l'Eglise d'Utrecht: «L'Eglise est une société dans laquelle
tous les fidèles sont réunis par la profession d'une même foi
et composent tous ensemble un même corps, dont le Christ est
le chef et chaque fidèle un membre. » Un orthodoxe peut
parfaitement signer cette formule. De même, les anciens-catholiques

ne trouveront aucune difficulté à signer notre formule,
qui est celle-ci : « L'Eglise est une société humaine, fondée par
Dieu, réunissant ses membres par la foi orthodoxe, la loi divine,
le sacerdoce et les sacrements. » L'évêque Reinkens me disait
qu'il signerait parfaitement cette formule.

Le rapprochement entre nos Eglises s'opère, et cela par
deux voies: d'abord par celle d'une théologie plus profonde,
moins littéraliste, allant à l'idée, sans rester accrochée à la
lettre; ensuite par la voie de la culture générale, de la
civilisation, qui donne la possibilité de discussions objectives, qui



— 657 —

ordonne de respecter l'opinion de l'antagoniste, et qui puise
ses arguments dans d'autres sciences, lesquelles fort souvent
éclairent des questions théologiques.

Peu à peu les doctrines s'épurent de l'élément humain ;

certaines légendes, certains préjugés qui encombraient la
religion et empêchaient de la comprendre, sont écartés par la
force des choses et tombent d'eux-mêmes. Peut-on disputer sur
la transsubstantiation basée sur les théories d'Aristote, après
la critique de Kant prouvant l'impossibilité, pour l'esprit
humain, de comprendre la substance des choses?

On craint que la science ne fasse du tort à la religion.
Quelle erreur La science, la vraie science ne peut jamais faire
de tort à la religion, elle n'entre pas en collision avec la vraie
religion, avec la vraie théologie; mais il ne faut pas confondre
leurs sphères d'action. Je le répète, les progrès de la science
déblaient le chemin de la théologie, ils l'aident à s'idéaliser, à

se dématérialiser, à élaguer la lettre qui tue. Est-ce bien la
religion de Jésus-Christ que défendaient ceux qui emprisonnaient

Galilée, parce qu'il osait se mettre en contradiction
avec Josué arrêtant le soleil? ou bien encore ceux qui affirment
(il y en a) que la terre a été créée il y a juste maintenant
7416 ans, et cela en six jours? et ceux qui traitent d'hérétique
le savant qui dit que le mot «jour» doit être compris dans le
sens d'« époque»? et ceux qui voient un dogme là où il y a
une métaphore? La vraie science, tout en battant en brèche
cette fausse théologie, confirme la vraie. La géologie, par
exemple, confirme l'ordre général de la création indiqué dans
la Genèse (organisations rudimentaires, plantes, poissons et

reptiles, oiseaux et quadrupèdes, et enfin l'homme). Voilà
donc la géologie qui vient confirmer ce que relate l'auteur

de la Genèse. Cet auteur, quel qu'il ait été, ne
connaissait certainement pas les œuvres de Cuvier et des autres
paléontologues; s'il a pu préciser l'ordre de la création, n'était-ce
pas parce qu'il était inspiré? Certainement. On voit donc par
cet exemple que la critique scientifique ne sape pas la vraie
religion ; qu'on n'a pas besoin de la craindre ; et qu'il vaut
mieux imiter St. Basile et St. Jean Chrysostome qui allaient
s'instruire chez un payen, que s'en tenir à 1'« Index librorum
prohibitorum ». Il en est de même dans d'autres sphères, en



— 658 —

philosophie, par exemple; c'est la fausse philosophie qui est
hostile à la religion, et non la vraie.

La Commission de Rotterdam termine sa réponse en exprimant

le désir de voir porter la question de la réunion des
Eglises devant le concile de l'Eglise autocéphale de Russie.
C'est là une idée excellente, qui ne saurait qu'être approuvée
de toute façon. Le St. Synode qui, selon sa constitution, n'est
que le remplaçant d'un patriarche, ne jouit pas d'une autorité
égale à celle d'un concile, et doit, par la force des choses, se
tenir sur la réserve, tandis que le concile peut être et sera
beaucoup plus large dans ses mouvements, plus indépendant
dans ses décisions. Il sera périodique, et le patriarche futur
devra suivre ses indications. J'espère pourtant que le Saint-
Synode lui-même saura prendre des résolutions préalables
conformes aux vœux des amis de la grande œuvre de la réunion
des Eglises.

Pavlovsk. A. Kiréeff.


	Considérations sur la réponse de la Commission ancienne-catholique de Rotterdam à la Comission orthodoxe de St-Pétersbourg concernant la réunion des Églises

