Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)
Heft: 64
Artikel: Considérations sur la réponse de la Commission ancienne-catholique

de Rotterdam a la Comission orthodoxe de St-Pétersbourg concernant
la réunion des Eglises

Autor: Kiréeff, A.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403713

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403713
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 649 —

Considérations sur la réponse de la Commission
ancienne-catholique de Rotterdam a la Com-
mission orthodoxe de St-Pétersbourg concer-
nant la réunion des Eglises.

Nul doute que tous les chrétiens de cceur et de conscience
et non seulement de nom, désirent la reconstitution de 1'unité
de I'Eglise. Le grand schisme n'a-t-il pas été la source de grands
malheurs, de maux incalculables? Cette unité doit étre réta-
blie, et ceux qui y tendent et y travaillent méritent certaine-
ment du Seigneur! N'a-t-Il pas manifesté le désir qu'il n'y efit
qu'un troupeau et qu'un pasteur!)! Oui, tous veulent 'unité:
demandez au chrétien le plus tiéde, le plus atrophié, s'il désire
la reconstitution de l'unité de 1'Eglise, il vous répondra affir-
mativement. Et pourtant cette sainte ceuvre ne marche qu'avec
une lenteur désespérante. Quand il s’agit de réaliser ce veceu
universel, de mettre en pratique les principes universellement
acceptés comme devant servir de bases & l'union, on se bute
a des difficultés aussi imprévues que nombreuses.

Quel est le fondement, universellement reconnu, sur lequel
doit étre reconstituée 'unité de 'Eglise? C’est indubitablement
I'enseignement dogmatique de 'ancienne Eglise universelle des
huit premiers siécles. C'est simple 4 premiére vue; malheureu-
sement cet enseignement, cette doctrine universelle se trouvent
encombrés, surchargés de gravois, de décombres, auxquels des
gens peut-étre fort pieux, mais aussi fort peu lettrés, prétent
une valeur que certainement ils n'ont pas et n'ont jamais eue.
11 n’est pas facile d'extraire la doctrine universelle de dessous
la masse de matériaux difformes et hétérogenes sous laquelle
elle ploie.

< Je suis certainement en faveur de la réunion des Eglises,
dit le pape; mes prédécesseurs ont tous parlé et agi dans ce

1) L’Eglise orthodoxe, a toutes les messes, prie pour que Zous soient un!

Revue intern, de Théologie. Heft 64, 1908. 42



630

sens; mais vous tous, chrétiens, qui vous étes séparés de Rome,
vous devez commencer par admettre l'universalité de mon
¢piscopat, ainsi que mon infaillibilit¢; vous devez, en outre,
accepter en bloc tout ce qu'enseigne I’Eglise catholique-romaine,
qui est la seule vraie. Si vous n'admettez pas ce que jaffirme,
vous tombez dans le protestantisme, dans l'hérésie.»

« Je suis certainement en faveur de la réunion des Eglises,
disent certains de nos prétres a tendance ultramontaine; mais
vous tous, chrétiens hétérodoxes, vous devez accepter en bloc
tout l'enseignement de notre Eglise actuelle, qui est la seule
vraie. Il ne s’agit pas de faire de 'archéologie pour découvrir
quelle était la doctrine de 1'Eglise des premiers siecles, c'est
au moins inutile, car ce qu'enseigne notre Eglise orthodoxe
orientale, est la vérité; vous devez 'accepter; sinon, vous tom-
bez dans l'hérésie, dans le protestantisme, »

Les Anglicans parlent aussi de la réunion des Eglises, ct
j'en connais qui y tendent sincérement et chrétiennement. Il y
a méme des protestants qui y ont songé (témoin le grand
Leibnitz), mais ce ne sont la que des pia desideric. On ne peut
parler de réunion ecclésiastique avec des protestants; car il
n'y a pas d'Eglises protestantes dans le sens strict de ce
terme; les protestants forment des associations religieuses ayant
des doctrines trés peu précises, trés peu délimitées, trés vacil-
lantes, allant parfois jusqu'a la négation des dogmes fonda-
mentaux de la religion chrétienne. En admettant qu’il y ait,
parmi les protestants, des individus qui par hasard auraient
une doctrine absolument orthodoxe, cela ne ferait pas avancer
la question; une £glise ne pouvant pas s'unir avec des 7ndi-
vidus, elle ne peut que les admettre dans son sein. [l faut
donc attendre que le protestantisme, comprenant le gouffre
qui s'ouvre sous ses pieds, reconnaisse qu'il a fait fausse route
et revienne sur ses pas. Il faudrait qu'il reconstituat une
Eglise, qu'il comprit la nécessité de l'autorité traditionnelle
dans la vie chrétienne, trop completement oubliée par les fou-
gueux réformateurs du XVI® siecle. Malheureusement, tout
cela est peu probable.

Autre chose est la «high Church» anglaise. 11 est incon-
testable que cette fraction si importante de '« Eglise établie »
offre de sérieuses données pour parler d’'union. Mais les pour-
parlers avec les représentants de la « Haute Eglise» ne peuvent



— 631 —

avoir, pour le moment, qu'une valeur exclusivement «scienti-
fique », «académique»; il faudrait d’abord que cette fraction
(conservatrice) se dégageat de I'étreinte des autres fractions de
I'anglicanisme. Il est clair qu'on ne peut s'unir a wwe partie
de 'Eglise établie sans s'unir en méme temps a foutes les autres,
or il y en a qui ont une tendance ultraprotestante... Com-
ment une Eglise orthodoxe pourrait-elle s'unir avec des sociétés
ecclésiastiques de ce genre? Il faut donc attendre le «disesta-
blishment», fait que 'on peut prévoir. Mais il n'est pas dou-
teux que le seul chemin & suivre pour l'anglicanisme (comme
en général pour toute Eglise occidentale) est celui qu’ont suivi
et que suivent les anciens-catholiques: Reconstitution de 1'unité
universelle par la voie de la reconstitution de la doctrine uni-
verselle. 11 est heureux que l'ancien-catholicisme ait enfin pris
pied en Angleterre. 1l est vrai qu'il se recrute parmi les ca-
tholiques-romains; mais nul doute que ce bon exemple ne trouve
des imitateurs parmi les Anglicans. Je m'empresse d’ajouter
que les idées que je viens d'émettre sur les protestants et les
anglicans ne m’'empéchent en aucune facon de constater que,
parmi les uns et les autres, il y a de nombreux chrétiens qui,
tant par leur science que par l'austérité de leurs mceurs,
feraient 'ornement de n'importe quelle Eglise!). Nous aurions
beaucoup a étudier dans ces parages; car on peut errer sur
bien des points de doctrine et étre pourtant un grand savant;
Harnack ne semble guére chrétien, mais n'est-il pas l'un des
orands théologiens actuels, et il est bon de 'étudier. C'est un
mauvais systeme que celui de I'«Index librorum prohibitorum ».
Prenons la science ol qu'elle se trouve. N'oublions pas que
de treés grands Peres de U'Eglise ont étudié a des écoles
pavennes. Ni St. Jean Chrysostome, ni St. Basile le Grand ne
craignirent de suivre les cours du philosophe payen Libanius.
Sans doute il vy a un certain danger a étre en contact avec des
idées hétérodoxes; mais si quelques chrétiens faibles y perdent
leur foi, d’autres ne pourront qu'y gagner et deviendront plus
capables de défendre les vérités qui leur sont confiées.

Mais revenons a I’Eglise ancienne-catholique, la seule avec

laquelle, selon moi, nous pourrions d'ores et déja entrer en
communion.

1) Les quakers, par exemple,



— 652 —

Ol en sont nos rapports avec les anciens-catholiques?
Quoique lentement, nous arrivons & constater l'identité de nos
doctrines dogmatiques. Selon moi elle est parfaitement cons-
tatée. Nous approchons de l'entente; mais elle est encore for-
tement enrayée par diverses difficultés, méme en dehors de
toute théologie. ;

I1 vy a chez nous une défiance générale pour tout ce qui
nous vient de 1'0Occident. Je ne parle pas de quelques malen-
tendus, de quelques griefs personnels entre théologiens, mais
des grands griefs historiques qui datent de loin. A cd6té de ce
courant hostile, il y en a un autre qui gagne du terrain. Je
citeraj a 'appui quelques lignes de la préface a une brochure
russe de M. Yanyscheff sur nos rapports avec 1'ancien-catholi-
cisme ). «La foi des anciens-catholiques nous est proche», dit
lauteur, «l’ancien-catholicisme est notre parenf. Cette parenté
avec notre Eglise ne se manifeste pas extérieurement. Il y a
des divergences dans les particularités de discipline ecclésias-
tique, dans les rites liturgiques... Mais en cela 1’Occident ne
fut jamais identique avec 1'Orient. D'ailleurs les Eglises auto-
céphales elles-mémes, appartenant a des nationalités différentes,
sont, sous ce rapport, loin d’étre unanimes entre elles. Notre
parenté avec l'ancien-catholicisme se manifeste dans les dogmes,
dans l'inviolable sainteté de la vérité révélée. Ces dogmes, qui
doivent étre strictement séparés des spéculations humaines,
déterminent tout le salut de I'’humanité en Jésus-Christ et toute
I'essence de la vie chrétienne et morale. »

«Ce n'est pas seulement dans le but idéal de la réunion
des Eglises chrétiennes, continue M. Yanyscheff, que 'ancien-
catholicisme mérite une attention sérieuse et une étude impar-
tiale et calme; il le mérite encore au point de vue de l'ortho-
doxie elle-méme, nommément de la théologie orthodoxe qui,
en dehors de la doctrine de l'ancienne Eglise (non encore dé-
sunie) ne posséde aucun critére scientifique et n’a, en général,
aucune importance, ni aucune signification.»

Voila bien les idées d’'un vrai chrétien et d'un vrai savant!
Elles auront certainement gain de cause; elles gagnent peu a
peu du terrain, en vue du progirés général de la culture; mais
il ne faut pas oublier que, quand il s'agit de réunion des

') «Nouvelles données officielles pour juger de la foi des anciens-catholiques»
(1902),



— 6563 —

Eglises, il faut avoir en vue non pas seulement les savants qui
s'occupent de théologie, mais encore les millions de gens peu
cultivés qui forment la majorité de la nation. Ces « millions»
sont hostiles a toute idée religieuse venant de 1'Occident; ils
se souviennent de tout le mal que le catholicisme a fait a leurs
ancétres, surtout au commencement du XVII® siécle, ol la
Pologne jésuitique de Sigismond IlI, profitant de nos troubles
politiques, avait conquis la moitié de la Russie; ils ont de la
difficulté 4 comprendre que l'ancien-catholicisme qui, avec rai-
son, garde ses formes occidentales-romaines, est en méme
temps la contre-partie de cette Rome qui a voulu s'imposer a
nous, par ruse ou par force. Or cette lutte continue encore
dans les provinces occidentales ou 1'élément aristocratique po-
lonais est allié a I’élément romain. Mais, je le demande, y a-t-il
beaucoup de gens, méme parmi les classes cultivées, en Occi-
dent, qui comprennent réellement ce qu’est l'ancien-catholi-
cisme? Les conservateurs disent que les anciens-catholiques
sont des catholiques-romains plus ou moins révoltés; les libé-
raux, que ce sont des protestants, arrétés a mi-chemin. Or,
c'est l'ancien-catholicisme seul qui pourra sauver, et qui Sau-
vera, en Occident, la religion; il est dans le vrai entre les
deux extrémes de Rome et de Wittemberg. Si I'Occident doit
rester religieux, il deviendra ancien-catholique.

Je reviens a la réponse de la Commission ancienne-catho-
lique de Rotterdam. C’est la question du Filioque qui est encore
sur le tapis, et elle y est encore (non pour longtemps, j'es-
pere) parce que le dogme, comme dans beaucoup d'autres
questions de théologie, a €été obstrué, masqué par les opinions
théologiques. C'est cette erreur qui a été la cause de bien des
malheurs, c'est elle qui a obscurci le ciel de la théologie et
de la religion elle-méme. Et c’est surtout ce qui est arrivé a la
doctrine de la procession du St. Esprit. Question trés débattue
en fait. Le dogme est élémentaire; mais avant tout, qu'est-ce
que le dogme? C'est une doctrine clairement exprimée, soit
dans la parole méme de Dieu, soit dans une décision dogma-
tique d'un concile cecuménique basée sur le consentement
unanime des Peéres de I'Eglise. C'est une vérité religieuse ré-
vélée par Dieu a 'homme, vérité absolue et indiscutable. Quel
est le role réservé a l'esprit humain dans tout cela? Il est
grand. Il doit aider 'homme & comprendre le dogme, 4 se



— 654 —

I'assimiler, & faire entrer dans la vie la vérité qu'’il représente;
malheureusement, 'esprit humain, dans son outrecuidance, veut
et s'imagine pouvoir 'améliorer, 'étendre, le compléter a 1'aide
de ses déductions logiques... Certainement tout chrétien a le
droit d’avoir telle ou telle opinion sur le dogme, de la pro-
pager, etc., mais a condition de ne pas faire de son opinion
quelque chose d'obligatoire pour les autres hommes, ni de sup-
planter le dogme de Dieu par le sien. Et c'est le mépris de
cette regle qui est 'une des grandes causes de la lenteur des
négociations entre les Eglises!

En quoi donc consiste le dogmze relatif a la procession du
St. Esprit? «Le St. Esprit procede du Pere.» Clest 1a ce qui
est obligatoire. Rien d’autre. C'est dit définitivement, une fois
pour toutes; mais la présomptueuse fierté de l'intelligence hu-
maine a voulu (et cela malgré les avertissements de plusieurs
Peres de I'Eglise) compléter le dogme par des déductions spé-
culatives, et on a obtenu différentes explications du dogme,
les unes justes, les autres erronées. Quelques Peres de I'Eglise,
discutant cette doctrine, ont juxtaposé ou idenififi¢ la mission
du St. Esprit par le Fils dans le monde (doctrine absolument
juste), avec sa procession, en donnant a cette «opinion» la
forme peu adéquate de Filiogue (v. Langen).

Au début, cette expression, n'étant gu’'une opinion privée,
était licite, d'autant plus que quelques Peres de 'Eglise 'avaient
acceptée. Plus tard, au temps du pape Léon IlI, et malgré
opposition de ce pape, le «Filioque» fut intercalé dans le
«Credo» et devint, pour 'Occident, un dogme.

Ce n'est que depuis lors, que la lutte autour de cette doctrine
prit un caractére haineux et implacable. Les Orientaux (et a
juste titre) accusaient les Occidentaux d’introduire des modifi-
cations dans le symbole de la foi, dans le dogme, et deman-
daient le retrait du Filiogue. A 1'époque du patriarche Photius
la lutte théologique se compliqua d'éléments politiques. Il s’a-
gissait de savoir de qui devait relever la Bulgarie, de Rome
ou de Constantinople. Accusations mutuelles d’hérésie, ana-
themes; vers 867, schisme complet. Quelques années plus tard,
les affaires s'arrangent (880, concile de Constantinople). Le
pape Jean reconnait Photius patriarche et renonce au Filioque.
Les Eglises sont de nouveau unies. Arrétons-nous a ce mo-
ment si grave de I'histoire des rapports entre nos deux Eglises.



- 655 —

Nous, Orientaux, nous sommes habitués a considérer Photius
comme un exemple digne d'étre suivi. Comment agit-il? L'E-
glise occidentale transtorme une opinion théologique en dogme,
elle lintroduit dans le credo. Rupture, schisme! L’'Occident
abandonne le nouveau dogme, rétablit le symbole dans sa
forme authentique. Reconstitution de l'union! Rien de plus
logique. N’'est-ce pas la un exemple a suivre? Que voyons-
nous actuellement? L'Occident, représenté par I'ancien-catholi-
cisme, nous déclare de la fagon la plus positive qu’il abandonne
le dogme du Filioque. Dés lors qu'est-ce qui s'oppose a la re-
constitution de ['unité? Rien absolument! C'est un résultat
logique, inéluctable; c'est précisément dans ce sens que, entre
autres, Bolotoff a posé et décidé la question; et il a eu mille
fois raison. Posez la question objectivement, sine iva et studio,
et vous arrivez au méme résultat. Le Filioque écarté comme
dogme est parfaitement licite comme opinion privée, non obli-
gatoire, tout comme le a Patre solo. Ni I'une ni l'autre de ces
opinions ne doivent étre une raison de division, un Zmped:-
mentum dirimens. Malheureusement, de méme qu'il y a en
Occident des gens qui tiennent a leur dogmie du Filioque, il y
en a en Orient qui tiennent a leur a Patre solo, dont ils font
aussi, et de la méme facon, un dogme, au moyen de spécula-
tions, de déductions humaines. Tel est, en premier lieu, le sa-
vant et laborieux Zernikavius?'), qui, dans I’énorme quantité de
textes patristiques qu'il recueille, trouve cette vérité incontes-
table: que «le St. Esprit procéde du Pere »; par conséquent, ajoute-
t-il de son chef, il procéde du Pére sex/. Non! D’ailleurs un «par
conséquent » ne peut pas servir de base & un dogme. Quelque
vraie que puisse étre une déduction logique, elle n'est que le
résultat du travail de l'esprit faillible de I'hnomme. En résumé,
toute la discussion concernant le Filioque aboutit & ceci: les
anciens-catholiques lui enlevent toute valeur dogmatique, en
ne lui laissant que la valeur d’une opinion privée, que chacun
peut accepter ou rejeter sans, pour cela, devenir le moins du
monde hérétique. Tel est le contenu de la réponse de la Com-
mission de Rotterdam; elle ne s’occupe, au fond, que du Filioque,
qui est la question la plus controversée entre 1'Orient et 1'Oc-
cident.

1) L'ouvrage de Zernikavius est Je recueil le plus complet et le plus précieux
des textes des Peres de I’Eglise concernant la procession du St, Esprit.



— 656 —

Que reste-t-il? peut-on se demander. La question eucharis-
tique? « Mais qui songe, a 'heure qu’il est, me disait derniérement
I'un de nos meilleurs professeurs de théologie, a discuter la
question de la transsubstantiation? » Ce qu'il faudrait dis-
cuter encore, c'est peut-étre la question de I'Eglise? Mais cette
question existe-t-elle réellement? Ol en sont ces deux contro-
verses? J'ai eu l'occasion de prouver maintes fois, dans mes
polémiques, que les anciens-catholiques, tout en n’acceptant pas
le point de vue matérialiste du concile de Trente, admettent
absolument le point de vue de l'ancienne Eglise et affirment
que le pain et le vin deviennent «vere, realiter et substantia-
liter » le corps et le sang du Seigneur, et cela, comme le dit
clairement le défunt évéque Weber, dans une lettre qu'il m'a-
dressa, «imdépendamment de la foi du communiant»>. Quant a
la théorie de la transsubstantiation, on est libre de 'admettre,
pourvu qu'on n'en fasse pas un dogme. (N.-B. L'Eglise ortho-
doxe n’en fait nullement un dogme, et aucun orthodoxe n'est
tenu de croire qu'en communiant, il déchire, avec ses dents,
les muscles, et brise les os du Seigne'ur; cet horrible maté-
rialisme n'a été enseigné par aucun Peére de I'Eglise.)

Que reste-t-il donc, je le répete?

Reprenons la question trés importante de la notion de
I'Eglise: Mais on n'a qu'a prendre en main un catéchisme
ancien-catholique pour voir que les anciens-catholiques sont
dans le vrai. Voici, par exemple, la définition du catéchisme
de I'Eglise d'Utrecht: «[’Eglise est une société dans laquelle
tous les fidtles sont réunis par la profession d'une méme for
et composent tous ensemble un méme corps, dont le Christ est
le chef et chaque fidele un membre.» Un orthodoxe peut par-
faitement signer cette formule. De méme, les anciens-catholi-
ques ne trouveront aucune difficulté a signer notre formule,
qui est celle-ci: « L’Eglise est une société humaine, fondée par
Dieu, réunissant ses membres par la foi orthodoxe, la loi divine,
le sacerdoce et les sacrements.» L’'évéque Reinkens me disait
qu’il signerait parfaitement cette formule.

Le rapprochement entre nos Eglises s’opére, et cela par
deux voies: d'abord par celle d'une théologie plus profonde,
moins littéraliste, allant a l'idée, sans rester accrochée a la
lettre; ensuite par la voie de la culture générale, de la civi-
lisation, qui donne la possibilité de discussions objectives, qui



ordonne de respecter l'opinion de l'antagoniste, et qui puise
ses arguments dans d'autres sciences, lesquelles fort souvent
éclairent des questions théologiques.

Peu a peu les doctrines s'épurent de l'élément humain;
certaines légendes, certains préjugés qui encombraient la reli-
gion et empéchaient de la comprendre, sont écartés par la
force des choses et tombent d'eux-mémes. Peut-on disputer sur
la transsubstantiation basée sur les théories d'Aristote, aprés
la critique de Kant prouvant l'impossibilité, pour l'esprit hu-
main, de comprendre la substance des choses?

On craint que la science ne fasse du tort a la religion,
Quelle erreur! La science, la vraie science ne peut jamais faire
de tort a la religion, elle n’entre pas en collision avec la vraie
religion, avec la vraie théologie; mais il ne faut pas confondre
leurs sphéres d’action. Je le répeéte, les progrés de la science
déblaient le chemin de la théologie, ils l'aident a s'idéaliser, &
se dématérialiser, a élaguer la lettre qui tue. Est-ce bien la
religion de Jésus-Christ que défendaient ceux qui emprison-
naient Galilée, parce qu’'il osait se mettre en contradiction
avec Josué arrétant le soleil? ou bien encore ceux qui affirment
(il y en a) que la terre a été créée il y a juste maintenant
7416 ans, et cela en six jours? et ceux qui traitent d’hérétique
le savant qui dit que le mot «jour» doit &tre compris dans le
sens d’«époque~»? et ceux qui voient un dogme la ou il y a
une métaphore? La vraie science, tout en battant en breche
cette fausse théologie, confirme la vraie. La géologie, par
exemple, confirme 1'ordre général de la création indiqué dans
la Genése (organisations rudimentaires, plantes, poissons et
reptiles, oiseaux et quadrupédes, et enfin 'homme). Voila
donc la géologie qui vient confirmer ce que relate l'au-
teur de la Genese. Cet auteur, quel qu’il ait été, ne con-
naissait certainement pas les ceuvres de Cuvier et des autres
paléontologues; s'il a pu préciser l'ordre de la création, n'était-ce
pas parce qu’il était inspiré? Certainement. On voit donc par
cet exemple que la critique scientifique ne sape pas la vraze
religion; qu'on n'a pas besoin de la craindre; et qu'il vaut
mieux imiter St. Basile et St. Jean Chrysostome qui allaient
s'instruire chez un payen, que s’en tenir a '« Index librorum
prohibitorum ». Il en est de méme dans d'autres sphéres, en



— 658 —

philosophie, par exemple; c'est la fausse philosophie qui est
hostile a la religion, et non la vraie.

La Commission de Rotterdam termine sa réponse en expri-
mant le désir de voir porter la question de la réunion des
Eglises devant le concile de I'Eglise autocéphale de Russie,
C'est 12 une idée excellente, qui ne saurait qu'étre approuvée
de toute facon. Le St. Synode qui, selon sa constitution, n’est
que le remplacant d'un patriarche, ne jouit pas d'une autorité
égale a celle d'un concile, et doit, par la force des choses, se
tenir sur la réserve, tandis que le concile peut étre et sera
beaucoup plus large dans ses mouvements, plus indépendant
dans ses décisions. Il sera périodique, et le patriarche futur
devra suivre ses indications. Jespére pourtant que le Saint-
Synode lui-méme saura prendre des résolutions préalables con-
formes aux veeux des amis de la grande ceuvre de la réunion
des Eglises.

Pavilovsk. A. KIREEFF.




	Considérations sur la réponse de la Commission ancienne-catholique de Rotterdam à la Comission orthodoxe de St-Pétersbourg concernant la réunion des Églises

