
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 63

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


628

CHRONIQUE

THÉOLOGIQUE ET ECCLÉSIASTIQUE.

* A lire: — Dans le Deutscher Merkur (15 mai): Die religiössittliche

Aufgabe des Altkatholizismus von H. BodeAvig.

— Dans les Etudes (5 juin): L'article du P. Paul Bernard
(p. 687-691) où sont exposés les embarras du P. Gardeil au sujet
de l'apologétique traditionnelle et de l'apologétique de l'immanence.
Voir, dans la présente Revue (p. 443-447), nos réflexions sur cette
question.

— Dans le Guardian (10 juin): La lecture de l'évêque de

Birmingham sur le modernisme.

— Dans le Katholik (Rem), 28 mars, p. 110-I12: Katholische
Weltanschauung und freie Wissenschaft (à propos de la brochure
du prof. Wahrmund) ; — 18 avril, p. 136: Leset Döllinger.

— Dans la Revue (Jean Finot, Paris), Ier avril: Le bonheur

par la bonté; — iermai: le modernisme en Italie (MM. Séché et
Bertaut) : — 15 juin: l'ésotérisme chrétien (Ed. Schüre).

— Dans la Revue de th. et ph. (Lausanne), mars, p. 97 : Les

papyrus judéo-araméens d'Elephantine (Ch. Bruston).

* Un évêque ancien-catholique en Angleterre. — Sur l'élection

et la consécration de M. l'évêque Mathew, Aroir les documents
publiés dans le Katholik (Bern), 25 avril 1908, p. 146-147, etc., et
dans le Catholique national (Berne), 30 mai, p. 42-43. Des attaques
(dont l'une anonyme, signée: Incredulous) ont été publiées dans le
Guardian et le Church Times. Nous donnons comme réponses les

trois lettres suivantes, parues dans le Guardian du 27 mai et du
3 juin:

a) Très honoré Monsieur, — C'est avec une pénible surprise
que j'ai lu la correspondance signée par "Incredulous" dans votre
numéro du 13 mai. Je suis en possession des preuves que l'auteur
ou l'inspirateur de cette correspondance est un curé, le nom
duquel vous est peut-être déjà connu. Peut-être il intéresse vos lecteurs



— 629 —

de savoir que c'est justement ce curé qui a expédié par mon adresse
les documents sur l'élection de l'évêque Mathew à l'archevêque
d'Utrecht. Je me permets de vous communiquer ici la copie de la
lettre avec laquelle j'ai accusé à ce monsieur la réception de ses
documents :

"Berne, March 3, 1908.
"Dear Brother—I have received your most important

documents, and' Avili send them as soon as possible to the Archbishop.
At the same time I shall give notice to the Bishop of Haarlem.
Before I do so I beg you to alloAV me to say that I Avish for some
further information. I am sure that the Bishops of Holland will not
form their decision without it.

" 1. I am astonished to find in your documents a list of seventeen

priests, to Avhich the names of three more can be added, so
that your clergy number already twenty members. Would you kindly
tell me how many of these priests are still under the jurisdiction
of Roman Bishops?

"2. I do not find in the documents a list of the parishes or
congregations already organised. That is extremely important for us
—in fact, it is the main point. Send me, I beg you very earnestly,
the exact list of those congregations, Avith the names of the priest
and the trustees of each parish.

" 3, We in Switzerland do all things by open doors. So I ask
leave to publish in our Church paper your communications, and

especially the details of the election of the Bishop, some names of
your priests, and the curriculum of the elect.—Very truly yours,

"Ed. Herzog."
Quelques jours après cette lettre j'ai reçu les informations

demandées, ainsi que le 21 mars j'ai pu envoyer tous les documents
à l'archevêque Gul d'Utrecht. Celui-ci pourra vous communiquer
les noms de tous les prêtres et de toutes les congrégations
organisées que ledit curé nous a indiquées.

Je ne sais pas de quelle bourse il faut prendre les "10 £"
que ce monsieur promet à chaque prêtre qui a fait cause commune
avec Bishop Mathew; mais il est certain que 1'"Incredulous" a
bien mérité les "thirty pieces of silver" qu'on connaît.

Bishop Herzog.
Berne, le 20 mai 1908.

b) SlR—We, the Archbishop and Bishops of the Old Catholic
Church of Holland and the Old Catholic Bishops of Germany and
SAvitzerland, having heard Avith much concern of certain events
connected with our English branch of the Old Catholic Church,
Avish to say that we have been in correspondence with a suspended



— 630 —

Roman Catholic priest in England since the year 1902. This priest
visited the Bishops of Bonn, Berne, Haarlem, Deventer, and the
Archbishop of Utrecht, and Ave believed him to be in perfect accord
Avith us. He accompanied Bishop MatheAv on his visit to the
Archbishop of Utrecht. On April 7th in the present year he, Avith others,
signed the petition to the Bishops begging us to consecrate the
Right Rev. A. H. MatheAv. All the documents Avere sent by this
priest to Bishop Herzog, accompanied by numerous letters urging
upon us the immediate need of a Bishop, not only for the requirements

of his own congregation but for those of other clergy and
congregations specified by him. We had no reason to suppose-that
we were mistaken in complying with his request.

We Avish now to state that our confidence in Bishop Mathew
remains unshaken, after carefully perusing a large number of
documents bearing upon this matter, and we earnestly hope that his
ministrations will be abundantly blessed by Almighty God, and
that he will receive the cordial support of the British people and
Church in the trying circumstances in which he has been placed.
—In the name of the Old Catholic Bishops of Holland, Germany,
and Switzerland,

The Secretary, J. J. Van Thiel, Bishop of Haarlem.

c) SIR—I have no idea Avhy the small volume Ecclesia should
be considered in any way relevant at this juncture.

I was unaAvare and much regret to hear of Mr Reginald
Balfour's death. I have preserved his letters which relate to his omissions

from my Preface. He considered Avhat I had Avritten "too
Gallican in tone to meet with approval". I had ventured to Avrite

something on the Great Schism and the anti-Popes and their
relations to visible unity, and I had also treated briefly of some of the
mediaeval and the later conceptions of Papal prerogatives, such as
the universal jurisdiction of the Popes and their claim to be " the
sources of all ecclesiastical jurisdiction", pointing out that those
claims and all others of the sort are necessarily retrospecth'e.

In the three and a half years which have elapsed since my
Preface Avas Avritten, but only published in part, my studies have
led me to the conviction that it was impossible for me to admit
some of the later claims put forward by the Curia on behalf of
the Pope. I am aAvare that some of the clergy of the Church of
England find no difficulty in admitting those claims, and that they,
as "Anglo-Romans", are Avilling to concede everything that the
Curia considers necessary. As a disciple and very great admirer
of Lord Acton I cannot follow that line of thought, nor do I think
it likely to promote the extension of the kingdom of our Lord
upon earth.



— 631 —

The small Avork which I edited consisted merely of a
symposium, in Avhich about half-a-dozen priests took part. I wished
Anglicans to contribute to it, and, as a matter of fact, several were
kind enough to send papers, which, for various reasons, were omitted
by Mr Balfour, Avho, however, included an article by the Rev.
Spencer Jones, Avhich had previously appeared in an Anglican
periodical, The Lamp. As to Avhether Father Vassall-Phillip's article,
had he written one, could have been permitted to appear in the
volume or not, I can say nothing beyond this, that, had it been
composed in the discourteous and uncharitable tone of his letter
to your columns, I should certainly have excluded it. It is as well,
therefore, that he did not condescend to offer a contribution to the
symposium. I may add that I never intended to stand sponsor to
every statement or opinion advanced by eA'ery Avriter. One learned
Benedictine, for example, maintained that BarloAV, the consecrator
of Parker, Avas never himself consecrated. Another learned
Benedictine dissented from that opinion, and Avrote to inform me that
he believed that Barlow was indeed a consecrated Bishop.

The names of these Fathers I send to you, Mr Editor. My
engagements entirely prevent me from entering further into news

paper controversy, more especially Avhen the subject is altogether
irrelevant. The very numerous letters Avhich I am receiving from
charitable and sympathetic priests shoAV that if there are many who
would admire Avhat Father Vassall-Phillips has alloAved himself to
Avrite, there are also many Avho see things from a different point
of view, as time will shoAV.

?f< Arnold Harris Mathew (Catholic Bishop).
Pratt's Valley, near Orpington, May 27, 1908.

On peut lire, dans le Guardian du 10 juin, l'article intitulé:
The Old Catholics and Anglican Orders, Lecture by Bishop Mathew.

* Toujours le modernisme. — Plus on en parle, moins on
sait ce que c'est. Plus le pape l'anathématise, plus il l'obscurcit et
lui gagne des partisans. Le fait est qu'un anathème n'est pas une
définition. Plusieurs papes ont autrefois condamné le jansénisme,
mais aucun ne l'a défini avec précision, et aujourd'hui encore le
jansénisme n'est qu'un mot en isme à l'usage de quelques théologiens

à bout de raisons.
Si l'on entend par modernisme une interprétation des dogmes

chrétiens, qui détruit ces mêmes dogmes en en faussant la vraie
signification, il est certain que le pape est le premier des modernistes:

car, aA'ec ses définitions latéranesques, tridentines et vatica-
nesques, il a faussé le vrai christianisme. Il faut être aveugle pour
ne pas le voir. Et alors nous condamnons les modernistes, y compris

le pape.



— 632 —

Si l'on entend par modernisme l'acceptation des sciences
modernes, des méthodes modernes pour établir le vrai sens des textes
et des documents, en un mot cette critique scientifique, philologique

et historique, qui est aujourd'hui un fait acquis dans le monde
savant et qui est la gloire du siècle actuel, alors il est clair que
tout ami sincère de la vérité et du progrès doit être moderniste.
Mais ce n'est pas là une chose nouvelle. Le pape a beau
condamner le progrès avec ses Syllabus, le progrès se répand et se
consolide malgré lui. Et il faut glorifier le modernisme.

Si l'on entend par modernisme les doctrines condamnées par
Pie X, il faut répondre: i° que parmi ces doctrines il en est,
effectivement, d'erronées, et nous les condamnons aussi, non parce que
le pape les condamne, mais parce qu'elles sont erronées ; — 2°

qu'il en est de parfaitement justes, et, celles-là, nous les maintenons
malgré le pape et contre le pape; — 30 qu'en fait de philosophie,
d'histoire et de science, il serait temps de ne plus considérer comme
un critère un homme dont les études ont été insuffisantes, et qui
n'est lui-même qu'un écho de quelques arriérés, les plus arriérés

que l'on ait pu racoler, dans tous les pays, pour essayer d'étayer
vainement une muraille croulante. Ce spectacle est dérisoire.

Si l'on entend par modernisme le panthéisme et quelques
autres erreurs en isnie, il est clair qu'il faut le condamner; mais
de quel droit appeler modernisme ces erreurs C'est une pure
fantaisie, dont aucun homme libre ne saurait tenir compte.

Si l'on entend par modernisme les doctrines de M. Loisy, il
faut les préciser nettement, et le pape ne le fait pas, et il est certes
bien incompétent pour le faire. Les deux ou trois cardinaux qu'on
peut atteler à cette besogne, le sont-ils? Guère plus. En tout cas,
M. Loisy sera le premier à ne pas s'étonner si l'on applaudit à

plusieurs de ses opinions et si l'on en rejette quelques-unes. Et —
pour le redire une fois de plus — nous sommes de ceux qui font
ce triage.

Si l'on entend par modernisme le neAvmanisme, qui a tant
servi à la glorification du papisme en ces dernières années, nous en

avons assez démontré la futilité pour qu'on ne puisse pas nous
l'imputer.

Bref, ceux qui condamnent ou qui acclament le modernisme,
devraient, avant tout, le définir clairement: c'est l'abc du bon sens,
et c'est précisément cet abc qu'on se garde bien d'observer. On
trouve plus commode de jongler avec les mots et de jeter de la
poudre aux yeux des badauds, qui sont légion.

Les anciens-catholiques, au Congrès de La Haye de 1907, ont
félicité en général ceux des catholiques-romains qui veulent se
libérer du joug romain, au nom de la science, de la vraie foi ca-



— 633 —

tholique et de la conscience, et ils ont fait des vœux pour le succès
de leurs efforts. Quelques modernistes d'Allemagne leur ont répondu
que leur espoir était de réformer l'Eglise romaine en restant dans

l'Eglise romaine. Les anciens-catholiques sont persuadés qu'un tel
espoir est absolument vain. Les choses en sont là. Pour nous, nous
continuons notre réforme ad intra et ab extra.

* Le modernisme et le cardinal Mercier. — Un mandement
du cardinal Mercier contient la définition suivante : « Le modernisme
n'est point l'expression moderne de la science, et, par conséquent,
la condamnation du modernisme n'est ni la condamnation de la
science dont nous sommes tous si justement fiers, ni la réprobation
de ses méthodes que les savants catholiques tiennent et doivent
tenir à honneur de pratiquer et d'enseigner. Le modernisme
consiste essentiellement à affirmer que l'àme religieuse doit tirer d'elle-même

l'objet et le motif de la foi. Il rejette toute communication révélée

qui, du dehors, s'imposerait à la conscience, et ainsi il devient, par
une conséquence nécessaire, la négation de l'autorité doctrinale de
l'Eglise établie par J.-C, la méconnaissance de la hiérarchie divinement

constituée pour régir la société chrétienne. »

Cette définition doit être ainsi rectifiée: i° M. Mercier affirme

que le pape n'a condamné ni la science ni les méthodes scientifiques.

Mais les faits démontrent journellement que Rome condamne
des doctrines scientifiques et remplace la critique scientifique et
libre par l'imposition de sa prétendue autorité et par l'exigence
d'une soumission aveugle, 'non à la vérité, mais à ses erreurs. —
2° M. Mercier semble réduire le modernisme à l'immanentisme. Or
Pie X a condamné plusieurs doctrines autres que l'immanentisme.
— 3° M. Mercier a le tort de ne pas expliquer la révélation qu'il
dit imposée du dehors a la conscience. Pour que cette réA'élation
s'impose à la conscience, il faut qu'elle y pénètre, et si elle a lieu
dans la conscience, peut-on dire qu'elle s'impose du dehors? Les
immanentistes peuA'ent donc réclamer. Un cardinal qui parle
d'autorité, devrait ne pas s'exposer à des réclamations qui paraissent
fondées. — 40 M. Mercier a aussi le tort de ne pas démontrer la
prétendue autorité divine de l'Eglise, ou plutôt de la hiérarchie à

laquelle il semble réduire l'Eglise. U est facile d'adjuger au pape
toute l'autorité de l'Eglise et de supposer celle-ci sans limite: mais
quand on émet de telles prétentions, on devrait les justifier contre
ceux qui les nient. M. Mercier ne discute pas, il affirme : c'est très
commode, mais nous ne sommes plus au temps (s'il a jamais existé)
où l'affirmation d'un cardinal pouvait tenir lieu d'argument.

* Quelques autres documents sur le modernisme: — Dans la
«Revue du clergé français» (ier mai), p. 382-383, antimodernistes

Revue intern, de Théologie. Heft 63, 1908. 41



— 634 —

contre antimodernistes. — Dans le «Katholik » (Bern), 2 mai, p. 155
à 156: Protestantisches Urteil über den Modernismus. — Dans le
«Deutscher Merkur» (12 juin): Die neue Inquisition auf der Mo-
dernistenjagd. — Dans les « Débats »(11 avril) : « Le cardinal Maffi,
archevêque de Pise, AÙent de condamner une petite revue religieuse,
la Penna Azzurra (Plume d'Azur), qui se publie en Toscane et
qui, sous ce nom poétique, faisait une guerre acharnée au «

modernisme». Elle la poussait au point d'attaquer ouvertement et sans
ménagement des évêques et de nombreux personnages ecclésiastiques

ou laïques, qu'elle déclarait entachés de modernisme. Elle
versait ainsi complètement dans le « modernisme » d'un nouveau
genre que le cardinal Ferrari, archevêque de Milan, a dénoncé
récemment dans sa lettre pastorale pour le Carême et qui commence
à paraître aussi dangereux que l'autre, depuis qu'il s'attaque aux
autorités ecclésiastiques. Elle était justement visée, ainsi que
plusieurs feuilles de la même espèce, dans la lettre du cardinal Ferrari.

Comme cette lettre, la mesure prise par le cardinal Maffi, qui
lui aussi est persona gratissima auprès du Saint Père, est un symptôme

significatif. On a fini par sentir la nécessité d'enrayer le
mouvement de dénonciations et d'attaques A'iolentes qui se propageait
depuis l'Encyclique Pascendi en se couvrant d'elle. On commence
à condamner ce que le cardinal Ferrari ne craignait pas de traiter
de modernisme antimoderniste

Quelles confusions, même entre disciples de Pie X Et le bon
M. Douais écrit publiquement que le pape a remis la critique dans
sa vraie voie. La vraie A'oie romaine est-elle celle de la contradiction

* L'exégèse biblique dans l'Eglise de Rome, d'après M.
Dubois. — M. D., curé de Tourmignies (Nord), comprend ainsi la
nature de la Bible comme livre, et, de cette notion, il conclut quels
sont les droits de l'exégète et surtout quels sont les droits de Rome.
Dans la « Revue du clergé français » (ier avril 1908), il s'exprime
ainsi : « La Bible n'est pas un livre ordinaire, mais un livre

principalement divin, quoique rédigé par des instruments humains, qui
ont imposé à l'action divine leurs propres limitations ; l'interprétation

doctrinale de ce livre a été confiée par Dieu à l'Eglise •»

(P- 43)-
AA7ant d'aller plus loin et d'indiquer les conclusions que l'auteur

tire de ces prémisses, qu'il appelle un t double fait », demandons

à l'honorable curé de Tourmignies quelques explications, car
vraiment sa doctrine est obscure.

Qu'est-ce qu'un livre principalement divine On veut dire sans
doute qu'il est humain, mais plus divin qu'humain. Je suis loin de



— 635 —

le nier, mais je suis loin aussi de trouver claire cette assertion,
d'ailleurs toute gratuite. — En outre, si ce livre a été rédigé par
des instruments humains, comment peut-on dire qu'il est
principalement divini N'est-ce pas une contradictio in terminis — De
plus, qu'est-ce qu'un instrument humain et comment un instrument
humain peut-il rédiger un livre, et un livre qui doit être

principalement divin: Entre gens du monde qui ne se paient pas de

mots, ce langage passerait pour une plaisanterie. — Ce n'est pas
tout. Selon ce brave curé du Nord, ces instruments humains qui
ont rédigé un livre principalement divin, ont imposé à l'action divine
leurs propres limitations. Conçoit-on que l'action d'un simple
instrument humain soit plus forte que l'action divine et qu'elle limite
celle-ci? et conçoit-on que le livre qui résulte de cette limitation
soit plus divin qu'humain Autant d'assertions, autant de
contradictions. Pure logomachie. Si c'est là l'inspiration divine qu'enseigne
l'Eglise romaine actuelle, on peut affirmer qu'elle est une cause
perdue.

Continuons. M. le cure accumule fantaisies sur fantaisies. Il
répète, après cent autres répétiteurs, que Dieu, N. B. Dieu a confié
à l'Eglise le droit d'interpréter la doctrine de ce livre. Ou et quand
Dieu a-t-il fait cela M. le curé ne l'indique pas plus que ses
devanciers. Pas un seul texte des Ecritures ne le prouve, et une quantité

démontrent le contraire. D'ailleurs, qu'est-ce que l'Eglise à

laquelle M. le curé fait allusion C'est évidemment le pape. Or
jamais le Christ n'a parlé du pape, ni ne lui a confié aucun droit
d'interpréter ses propres enseignements, encore moins la doctrine
de toute la Bible. Et c'est sur ces assertions aussi abracadabrantes

que gratuites que les théologiens romanistes construisent tout leur
échafaudage.

Cela posé, écoutons les prétendues explications de M. Dubois
sur les droits de l'exégète et surtout sur ceux de Rome. Cet expli-
cateur est d'abord un questionneur. « Y a-t-il, dit-il, un sens historique

distinct du sens dogmatique et moral, qui puisse faire l'objet
d'une science particulière Et si oui, quels sont les rapports
réciproques de ces deux sens, ou de l'exégèse scientifique de qui relève
le sens historique de la Bible, ou du magistère ecclésiastique de qui
relève le commentaire dogmatique et moral?» (p. 33). Dans ce

passage, M. D. semble soumettre le sens historique de la Bible à

l'exégèse scientifique, et ne réserver au magistère ecclésiastique que
le commentaire dogmatique et moral.

Si telle était la pensée de M. D., ce brave curé serait dans
une terrible impasse. Car supposons que l'exégèse scientifique
établisse un sens historique contraire au dogme et à la morale du

magistère ecclésiastique, à qui M. D. donnera-t-il le droit de pro-



— 636 —

noncer Evidemment au magistère : voyez le cas de M. Loisy et
de tous ses pareils, qui sont nombreux. Donc il est faux de dire

que le sens historique de la Bible relève de l'exégèse scientifique ;

elle relève, de fait, du fameux magistère. Et cela est si vrai que,
quelques lignes plus loin, M. D. déclare que « l'Eglise a aussi un
pouvoir indirect sur toute l'Ecriture, à raison du dogme de l'inspiration

». Comment, de ce que la Bible est un livre inspiré, comment
résulte-t-il que l'Eglise ait un pouvoir indirect sur toute l'Ecriture
Ne devrait-on pas dire juste le contraire, à savoir : que, si l'Ecriture

est un livre principalement divin, il ne peut pas être soumis
au pouvoir ecclésiastique, l'Eglise étant une société d'hommes.

Ajoutons que, selon M. D., « l'Eglise a un pouvoir direct sur
tous les faits historiques qui sont ou révélés ou en connexion nécessaire

avec la révélation (faits dogmatiques) » (p. 35). On voit par
cette déclaration à quoi se réduit le droit de l'exégèse scientifique
relativement au sens historique. C'est une pure illusion, l'Eglise
ayant un pouvoir indirect et même un pouvoir direct sur tout ce
qu'on appelle « fait dogmatique >. Remarquons, d'abord, que ce

prétendu pouvoir sur les faits dogmatiques est une invention toute
moderne et qu'on était loin de l'admettre, même encore au dix-
septième siècle: c'est le renversement de l'exacte notion du dogme.
Remarquons, ensuite, que, sous la plume des théologiens
romanistes, le mot « Eglise » est le mot magique qui couvre tout. On
l'emploie parce que c'est à ses disciples, donc à toute son Eglise,
que le Christ a confié le dépôt de ses enseignements et de ses

préceptes : mais on en escamote le vrai sens, en réduisant l'Eglise
au pape : car, de fait, c'est le pape qui prononce sur le dogme,
sur la morale, sur les faits dogmatiques, sur le sens historique, en

un mot .=ur tout. Parler des droits de l'Eglise et de l'exégèse
scientifique dans de telles conditions, est une pure plaisanterie. Et la

plaisanterie est d'autant plus amère que tous les défenseurs du
fameux « magistère » savent que le Christ a déclaré lui-même
expressément qu'il n'y a, dans son Eglise, qu'un seul maitre, lui:
« Unus est enim Magister vester, omnes autem A'os fratres estis
Nec vocemini magistri, quia magister vester unus est, Christus »

(Matth. XXIII, 8-10). L'Eglise romaine nage donc en plein dans
l'antichristianisme.

* A propos de M. Loisy. — Etes-vous prosterné devant
le pape et la curie tous les papistes et les curialistes vous
exaltent. Ce que a^ous écrivez est une merveille d'érudition, votre
style est incomparable, A'otre plume magique connaît tous les secrets
de faire jaillir la vie de la lettre morte des vieux textes, etc. Ce
n'est plus de la critique, mais de l'adulation : camaraderie, esprit



— 637 —

de parti, vanité de clocher. Mais résistez-vous à ce torrent de
servilité placez-vous la vérité au-dessus de l'idole? aussitôt on vous
injurie. Glorifié la veille pour votre science, vous n'êtes plus
aujourd'hui qu'un ignorant, un excommunié, un paria, etc. Tel est
le procédé pratiqué dans le monde ultramontain à l'égard des
adversaires du système.

Lisez les critiques contre les derniers livres de M. Loisy. Tel,
qui ne les a certainement pas lus et qui en tout cas est incapable
de les comprendre, les déclare illisibles, lourds, dénués d'érudition,
etc. Les plus modérés se bornent à plaindre l'orgueilleux, l'égaré,
à prier pour sa conversion : car, du moment qu'on a rompu avec
e parti, on est en état de perversion : en dehors du parti, il n'y
a plus ni foi, ni grâce, ni salut Ces messieurs ont le monopole
des choses divines et de la sainteté.

Cependant lisez les Lettres que M. Loisy vient de publier,
lettres qu'il a écrites aA'ant sa résistance contre Rome, et que nul ne
suspectait alors. Ce sont des pièces à conviction. On y voit l'homme
tel qu'il était et tel qu'il est : c'est l'honnêteté même, la sincérité,
la loyauté. Il vit pour la vérité. Il ne sait pas mentir, et il ne mentira

pas. Ecoutons-le: « Je serais un fourbe, le plus misérable des
fourbes, si je consentais à la démarche que vous me
recommandez. » — « Entre nous, monsieur, je vous aArouerai que j'aurais

pu avoir dans l'Eglise une carrière assez brillante et honorée,
si j'avais su mentir. » Etc.

Voilà l'homme dont les ultramontains veulent faire leur
victime. Libre à eux. Ils ne feront que prouver une fois de plus que
Rome ne vit que de mensonges, et que, pour y être grand, il faut
< savoir mentir ». L'histoire ne l'oubliera pas.

* Quelques opinions de M. Loisy. — Extraites de son
volume intitulé : Quelques lettres, etc.

— Contre le pape Pie X: « Déclarer non avenue une loi
régulièrement votée par le parlement de notre pays l), c'était dépasser
la mesure, froisser le sentiment de la dignité nationale et rendre
difficile, sinon impossible, pour longtemps, toute amélioration
On finira par comprendre que les décisions pontificales n'ont pas
été dictées par l'intérêt véritable de la religion, mais par l'intérêt,
très mal compris d'ailleurs, de la papauté politique... Il est à

craindre que l'Eglise de France ne se relève jamais de la condition

infime, équivoque, tourmentée, où Pie X vient de la jeter, et

que la crise actuelle n'annonce la fin très prochaine du catholicisme
parmi nous. Et ce n'est pas l'Etat, ce ne sont pas les évêques, si

') La loi de la Séparation de l'Eglise et de l'Etat.



— 638 —

ce n'est par leur obéissance au pape, qui auront amené ce triste
résultat: c'est l'absolutisme romain qui, pour sauver ses prétentions,
aura perdu ce qui restait de l'Eglise où brillèrent S. Bernard,
S. Louis et Fénelon. »

— Pour et contre les protestants: « Je crois que le
protestantisme a rendu au monde civilisé et à la religion même un
service de premier ordre, en brisant le couvercle de plomb que la
scolastique en décadence voulait étendre sur la raison et la science,
tout comme en faisant valoir le droit de la conscience individuelle
contre une autorité qui tendait à devenir purement dominatrice, au
lieu d'être simplement educatrice. Mais je crois aussi que l'inclination

générale des protestants, même les plus remarquables par
l'ouverture de l'esprit et la générosité du cœur, à considérer
l'individu comme un tout indépendant, la foi personnelle comme une
religion complète, l'expérience de chacun comme une révélation
totale en soi, méconnaît le caractère social de l'être humain et la
solidarité foncière, je veux dire physique, intellectuelle et morale,
qui existe entre chaque individu et le reste de l'humanité, passée,
présente et future. »

M. John Viénot proteste contre ce jugement et affirme qu'il
repose « sur une ignorance complète de ce qu'est vraiment le
protestantisme intégral, qui ne nie pas plus les droits de la société

que ceux de l'individu » *).

Certes, je voudrais croire M. Viénot sur parole. Mais, quelques
lignes plus haut, il donne lui-même de l'esprit protestant et de
l'esprit catholique une définition qui peut paraître aussi inexacte
qu'arbitraire. « On peut, dit-il, accueillir l'idée religieuse sous la
forme autoritaire, et c'est le catholicisme ; ou bien on aborde ce
problème avec la méthode de liberté, et c'est l'esprit protestant. »

Cette caractéristique du protestantisme est-elle bien exacte
M. V. avoue lui-même qu'« on peut appartenir officiellement au
protestantisme et être imbu de la mentalité catholique s. Outre
que les mots « méthode de liberté » sont très peu précis et
peuvent cacher bien des idées opposées, les faits constatent qu'il
n'y a pas, dans le protestantisme, que de la liberté. Définir le

protestantisme par le mot « liberté » n'est donc pas le définir
vraiment, pas plus que ce n'est définir vraiment le catholicisme

par le mot « autorité ». Auguste Sabatier a répandu, dans
certains cercles, ce jugement sommaire et commode, mais il n'en
est pas moins erroné. Si M. V. eût parlé du catholicisme romain,
on eût pu lui donner raison, et encore eût-il fallu parler d'absolutisme

et de tyrannie, et non d'autorité. Mais il a parlé de catholi-

') Revue chrétienne, mai 1908, p. 442.



— 639 —

cisme. Il sait très bien que le catholicisme historique qui remplit
les premiers siècles de l'Eglise n'est pas le catholicisme romain, et

qu'on ne saurait l'escamoter quand on respecte la vérité historique.
Il sait très bien qu'on ne saurait rendre solidaire des erreurs du
catholicisme romain le catholicisme des Ambroise, des Augustin,
et de tous ces catholiques illustres qui, tout en admettant le siège
de Rome, ont combattu le système romain. Il sait bien que le
catholicisme antiultramontain n'a pas cessé d'exister, et que, lors même

qu'il serait représenté par des minorités en France, en Allemagne,
en Angleterre et ailleurs, il compte cependant comme doctrine,
comme religion et comme Eglise. Or ce catholicisme authentique
et vrai n'est pas composé de la seule autorité ; il se réclame aussi
de la liberté, et s'il ne la pratique pas comme elle est pratiquée
dans le protestantisme, il a néanmoins la prétention de la pratiquer
réellement et peut-être exactement. Quoi qu'il en soit, ceux qui
réclament et concilient dans la notion de la religion, et notamment

dans l'essence du christianisme, les deux éléments d'autorité
et de liberté, seront plutôt de l'avis de M. Loisy que de celui de
M. Viénot.

* La librairie critique de E. Nourry (Paris, rue Notre-Dame
de Lorette, 14). — Les catholiques qui veulent absolument
réformer leur théologie dans un sens scientifique positif, de manière
à n'avoir plus à couper leur âme en deux parties contradictoires,
l'une où ils disent: je crois, l'autre: je pense, ces catholiques
libéraux étaient fort inquiets des dernières encycliques de Pie X, et
nous avions pris peur au sujet du sort de la Librairie en question,
qui est la voie lactée de ce nouveau firmament. Heureusement,
tout y va pour le mieux ; les nouvelles publications abondent ;

chaque jour il s'annonce de nom-eaux travaux de valeurs diverses
il est vrai, mais tous importants a quelque point de vue. Cette
librairie A'aillante et laborieuse mérite d'être glorifiée par tous les
esprits libres dévoués à la science et à la vraie religion. Nous la

signalons à nos lecteurs, qui sauront bien y choisir ce qui
convient à leurs aspirations. Voir le nouveau Catalogue 1qo8.

* Un jugement sur Schell. — M. P. Godet (Rosnay, Vendée)
a publié, dans la « Revue du clergé français » (ier avril 1908;, une
étude, aussi sympathique qu'elle pouvait l'être d'un point de vue
ultramontain, sur le célèbre professeur de Wurzbourg, Hermann
Schell. M. Godet, partisan très avancé de la théorie du milieu,
explique les qualités et les défauts de Schell par le fait qu'il était
Souabe d'origine. Ainsi, il avait « de la taille et de la carrure >

parce qu'il était Souabe; de la « laboriosité », de la bonhomie, de
l'aspiration vers l'idéal, une foi profonde, parce qu'il était Souabe.



— 640 —

Que les Souabes qui veulent s'égayer, achèvent ce portrait amusant,

en lisant les lignes suiA'antes (p. 7) :

« Le revers de la médaille, chose à peu près inévitable, c'est
qu'en même temps Schell tiendra de la race souabe son tour d'esprit

particulier, sa mentalité caractéristique: legs onéreux, s'il est
permis de parler ainsi, dangereux du moins, et point asse-z répudié1).
Le Souabe, nature poétique et rè\reuse, est féru un peu fâcheusement

d'individualisme. Il est avant tout homme d'imagination et
de sentiment. Chez lui, une imagination ardente prédomine et
gouverne; l'émotion est plus soudaine et plus entraînante que la pensée
n'est nette et précise; le cœur, plus sensible que la tête n'est sûre,
fait souvent tort à la rason2). Idées et livres, tout décèle un certain
manque d'ordre et de mesure qui est la cause d'une véritable
infériorité scientifique et littéraire. Comparez plutôt les commentaires
sur Aristote, du prince des théologiens de race souabe, Albert le
Grand, avec ceux de son disciple saint Thomas d'Aquin, et jugez!
Le Souabe, enfin, naît avec le goût du merveilleux ; il se laisse
hypnotiser par l'attrait de l'invisible et du mystère, jusqu'à perdre
le sens affiné du présent et du réel. La terre souabe n'a-t-elle pas
été, au déclin du moyen âge, le foyer de l'école mystique dont
les Jean Tauler et les Plettri Suso furent les guides et les modèles,
mais à laquelle néanmoins il a fallu plus d'une fois crier gare ou
crier casse-cou? On pressent déjà, ce me semble, les principaux
écueils de la carrière d'Hermann Schell, la connaissance médiocre,
pour ne pas dire l'ignorance des hommes, la fougue et l'indépendance

de la pensée, la facilité de l'enthousiasme, la prématurité
des solutions dans le domaine de l'eschatologie, la ténacité indomptable

des conA'ictions formées. »

Voilà comment, dans l'Eglise romaine, on fait de la critique
théologique i Quant aux Souabes qui ont combattu Schell, ils
devaient avoir, comme Souabes, les mêmes défauts que Schell, donc
la même ignorance des hommes, la même prématurité des
solutions dans le domaine de l'eschatologie, etc. : et dès lors qui
tranchera le débat entre ces Souabes de mêmes défauts et d'opinions
contraires Sans doute le Vendéen Godet : car on sait que le
Vendéen, comme tel. a la propriété de connaître les hommes, il ne
tombe jamais clans la prématurité des solutions dans le domaine
de l'eschatologie

La conclusion de M Godet est digne de ce qui précède. Schell
fut non seulement un Souabe, premier malheur qui explique la moitié

l) M. Godet est Vendéen, parait-il.
8) Bien entendu, AI. Godet, comme Vendéen, est exempt de tous ces défauts

qui sont le propre des Souabes.



— 641 -
des choses; mais encore un antiultramontain, second malheur qui
explique la seconde moitié. Ecoutons le clairvoyant théologien
vendéen : « De là, au fond, tout le mal. Une prétention hautaine,
trop commune en Allemagne, à la liberté de penser, une défiance
sourde et constante du saint-siège, de ses directions et de ses
conseils, une indépendance d'esprit qui plie sous les ordres formels de

Rome1), mais ne va pas jusqu'à mollir aux moindres désirs d'une
mère si sainte2), ont gâté la carrière de M. Schell et rabaissé le
piédestal où ses admirateurs l'avaient d'abord placé Avec plus
de confiance et de soumission à l'autorité du saint-siège, M. Schell
aurait mieux rempli toute sa vie et déployé toute sa force. » —
Voilà le fin mot de toute la critique ultramontaine : se soumettre
à Rome, c'est toute la science et toute la sainteté; le programme
est très simple.

* Le système romain jugé par un protestant. — M. John
Viénot, clans sa Chronique de la «Revue chrétienne» (mai 1908),
a un mot excellent sur le système romain. « Supposez un
protestantisme centralisé, dont le chef serait a Londres. On entendrait
de beaux cris contre nous du côté catholique » Et certes, les

catholiques auraient raison. Mais alors, comment les Français, catholiques

ou non, ne réfléchissent-ils pas sur Vanormalité du système
papiste en France? Il n'est pas nécessaire d'être grand clerc pour
comprendre qu'une religion qui a son chef infaillible et omnipotent
à Rome, chef qui est, presque toujours, de fait, un Italien, ne saurait

être une religion imposée par Dieu à des Français, à des
Allemands, à des Anglais, etc.

* Bonaparte et Briand. — Celui-là a fait le Concordat, celui-
ci l'a défait. Mais malheureusement l'auteur de la loi de Séparation
n'a pas compris les leçons politiques que le Concordat aurait dû
lui donner; en tout cas, s'il les a connues, il n'en a guère profité.
On peut même l'accuser d'être tombé dans des errements plus
déplorables encore que ceux de Bonaparte. Bonaparte, qui se croyait
plus fin que la Cour de Rome et qui croyait l'amoindrir et la

vaincre, l'a, au contraire, fortifiée. Il l'a fortifiée, en poussant le

pape à déposer des évêques sans aucun motif canonique et à bouleverser

les anciens diocèses de France sans en avoir ni le droit ni
le pouvoir. C'est grâce à Bonaparte, que le pape est devenu en
France le maître arbitraire de l'Eglise. C'est lui qui a fait de tous

') Une indépendance qui plie!
a) Ainsi, pour être un bon catholique selon le cœur vendéen de M. Godet, il

faut mollir aux moindres désirs du pape Pie X et de Merry del Val, qui, pour le

moment, sont cette « mère si sainte ».



— 642 —

ces nouveaux évêques des créatures et des valets du pape, et qui
les a forcés à se jeter dans les bras du pape pour échapper à la
bureaucratie tyrannique des articles organiques. C'est lui qui, en.
mettant les curés et les desservants à la merci des évêques, les a
dépouillés cle leur dignité morale et a annihilé tout caractère en eux.
Il a transformé le clergé en une armée dont le chef était tout et
le reste rien ; ce bonapartisme militaire, qui est devenu l'ultramontanisme

français, a fait un mal énorme à la France. Bonaparte,
plus rusé qu'intelligent, n'a pas compris cela! M. Briand a cru être,
lui aussi, très rusé. Finalement, il a de nouveau fortifié la puissance
du pape : il a provoqué, en effet, une coalition de tous les
ecclésiastiques en fa\'eur de l'absolutisme papal et contre la République
française. Au lieu de favoriser les éléments libéraux du clergé, de

grouper les prêtres patriotes qui auraient associé l'amour du pays,
le respect des lois républicaines, le maintien de la religion catholique

d'après les principes du vrai catholicisme, il a, de prime abord,
proclamé qu'il n'y a pas d'autre catholicisme que celui du pape,
et il a donné à celui-ci carte blanche et poiu'oir absolu sur tout
le clergé. Il a tué ainsi l'Eglise libérale de France. Il a renchéri
sur Bonaparte. Et c'est le très spirituel Clemenceau qui a laissé

perpétrer cette insanité et ce crime Comprenne qui pourra

* L'ecclésiologie de St. Ignace d'Antioche. — Nos lecteurs
connaissent déjà le parti pris de M. Cristiani'j. En A'oici un nou-
Areau specimen, au sujet de la notion d'Eglise qu'il impute à
St. Ignace d'Antioche2). Notons d'abord les aveux qu'il est
contraint de faire: son interprétation n'en paraîtra que plus paradoxale;
elle se réfutera d'elle-même.

Il dit expressément : que, selon St. Ignace, « le souverain pontife

(6 dçyjtou)) cle l'Eglise universelle est Jésus-Christ-i ip. 195);
— que «J.-C. est l'évêque de tous» (p. 197): — qu'il faut «obéir
à l'évêque et au presbyterium et aux diacres ». Ignace ne sépare
pas l'évêque du presbyterium ni même des diacres. M. Cr. reconnaît

que « le mot presbyterium revient douze fois dans les épîtres
d'Ignace » (p. 200). — Ignace ne dit pas : Sans l'évêque pas d'Eglise ;

mais « sans ceux-là (évêque, prêtres et diacres) pas d'Eglise,
Xwoiç tov nov 'Exxlrfilu ov xcelecrai (p. 198).— Ignace ne dit pas:
Là ou est l'évêque, là est l'Eglise : mais « là où est le Christ, là est
l'Eglise universelle » (p. 203). Donc il est évident que l'évêque n'est
pas le chef de l'Eglise, mais que ce chef est J.-C. et J.-C. seul;

') Voir son ouvrage sur Luther et le luthéranisme — Revue intern, de théol.
avril 1908, p. 369-371.

2) Voir la Revue catholique des Eglises, avril 19öS, p. 193-206.



— 643 —

que l'évêque n'est que le surveillant de ceux qui président
(presbyterium), qu'il n'agit pas sans eux, et que tous doivent obéir à

J.-C; que l'Eglise est donc bien cette république chrétienne dont
il est constamment question dans les documents de l'ancienne Eglise.
Donc union des fidèles avec le clergé, et du clergé avec les fidèles.
Et comme Ignace a écrit ses lettres aux Eglises pendant son voyage
de Rome, il devait naturellement les adresser au «surveillant», au

premier des présidents, au premier membre du presbyterium, donc
à l'évêque. Rien de plus clair.

Or, malgré ces textes, M. Cr. prétend que « le dépositaire de
Vautorité souveraine dans la communauté chrétienne est l'éA'èque;
qu'il n'y a pas trace dans les lettres de St. I. d'épiscopat pluraliste;

que le régime démocratique ou presbytérat n'exista jamais
dans la métropole de la Syrie» (p. 201)! La vérité est justement
le contraire de ce que dit M. Cr. Bien plus, M. Cr. prétend que
St. L, en disant que l'Eglise de Rome excelle dans la charité
(;Tpoy.tChiu2ril t f: <r/icrriy). a voulu dire qu'elle est la présidente
de toutes les Eglises; que « le mot ilyd.ni, indiquerait probablement
la fraternité chrétienne en général-», et, en outre, que «la
présidence implique dans la langue d'Ignace l'autorité souveraine »

(p. 204). Autant de phrases, autant d'assertions gratuites, et même
contraires au sens obA'ie des textes ci-dessus indiqués. M. Cr.
reconnaît lui-même que le mot présider se trouve clans la lettre aux
Magnésiens: ce mot n'implique donc pas «l'autorité souveraine».
L'autorité souveraine n'appartient qu'à J.-C, le seul « souA'erain

pontife de l'Eglise universelle». Traduire dytaci] par «la fraternité
chrétienne en général» dans le sens d'« Eglise universelle», est
aussi phénoménal. Et lorsque M. Cr. se permet d'ajouter que «

personne n'osera dire qu'entre l'Eglise ainsi décrite et l'Eglise actuelle
il y ait quelque différence substantielle*, il altère substantiellement
la vérité historique et philologique. Les lecteurs ont entre les mains
les pièces du débat, si débat il y a. A eux de prononcer.

* L'Eglise de Russie jugée par le P. Palmieri, de l'Assomption.

— Dans son ouvrage sur La Chiesa Russa, le P. P. émet
les opinions suiA'antes : — i° Sur la question du patriarcat. «L'installation

du patriarcat n'apportera pas de changements notables et
sera accueillie par le public avec indifférence. L'innovation
représentera simplement un titre et un plus gros traitement. Le principe
du droit canon orthodoxe sur l'invisibilité du chef de l'Eglise et

l'égalité absolue de tous les membres de la hiérarchie rend inefficace

l'autorité suprême du patriarche » [j. — 2" Sur les èvèques-

') Nevue catholique des Eglises, avril I908, p. 233.



— 644 —

¦moines. Le clergé des paroisses ne voit pas de bon œil l'épiscopat
recruté dans le monachisme; il réclame « une plus grande part de
liberté, de responsabilité et d'initiative». Le P. P. se demande
même s'il n'y a pas dans cet etat des esprits « un schisme
latent ». — 3° Sur les études thèologiques dans les quatre Académies

ecclésiastiques. Le P. P. reconnaît l'abondance des monographies,

surtout des etudes de théologie patristique, mais il signale
la pénurie de bons manuels théologiques. — 40 Sur l'union avec
Rome. Le P. P. pense que c'est en vain que les Anglicans exaltent

les Eglises orientales, et qu'une union entre eux et elles est
« dogmatiquement et disciplinairement impossible ». Il est plein
d'espoir, au contraire, en ce qui concerne sa propre Eglise. Cet
état mental n'est pas rare. « L'union n'est possible, dit-il, qu'avec
le catholicisme, parce qu'en réalité les divergences entre l'Eglise
romaine et les Eglises orientales reposent sur des malentendus et
pourraient facilement se supprimer. » Que d'optimisme dans cette
phrase! Il y a malentendus et malentendus. Ceux qui durent depuis
dix siècles ne sont-ils que des malentendus? Quant à la « facilité
de leur suppression », on sait ce que le P. P. veut insinuer: la
soumission de l'Eglise russe au pape. S'il croit cette soumission
facile, il est très probable qu'il se trompe. Heureusement tous les
Russes n'ont pas la « facilité» du trop célèbre Solovief. — 50 Sur
l'état général des esprits. Le P. P. voit les choses en noir. « Ce

qui est certain dans tous les cas, dit-il, c'est que l'Eglise russe
traverse une crise très grave, dont les symptômes se retrouvent
partout, dans la vie de la paroisse, dans l'éducation morale et la
situation materielle du clergé, dans sa position sociale et morale,
dans l'apostolat et les missions, dans les écoles et la science
sacrée. » — Certes, A'oilà l'Eglise russe amplement avertie.

Ajoutons que les conditions que l'Eglise romaine entend
imposer aux Eglises orientales, conditions qui se résument dans leur
soumission au pape infaillible et détenteur cle la juridiction universelle,

ne sont pas de l'invention du P. P., mais qu'elles font partie
essentielle de la mentalité romaine. Le rédacteur de la « Revue
catholique des Eglises » écrit, de son côte, en toutes lettres (p. 238):
« Nous désirons le retour des grands sièges qui longtemps sont
restés loin de nous. » Est-ce clair Il en veut fort au patriarche
Anthime, qui s'est refuse à opérer le retour, malgré la courtoisie
de Léon XIII. Mais il trouve le successeur d'Anthime « beaucoup
plus modéré », et il fonde de l'espoir sur « bon nombre de Russes,
même de ceux qui appartiennent aux hautes sphères ecclésiastiques

». — Donc avis aux autres sphères!



— 645 —

* Lettre d'un patriarche d'Orient au P. Hyacinthe Loyson. —
Cette lettre a été publiée par le P. H. L. même, dans le « Siècle »

du 26 mars dernier. La voici intégralement:
« Vous traitez dans Aros lettres la question du catholicisme

romain, qui vous tient particulièrement à cœur. Je vous répondrai
par une simple anecdote. L'un de ces derniers jours, je me suis
rencontré avec un haut fonctionnaire de l'Eglise romaine. Il a

mis la conversation sur le retour des Eglises d'Orient, à ce qu'il
appelle le bercail de Saint-Pierre. Je lui ai répondu que pour
retourner quelque part, il faut s'en être éloigné. Or, les églises
d'Orient ne se sont jamais éloignées de l'unité de l'Eglise figurée en
Saint-Pierre. L'histoire renseignée et impartiale nous montre, au
contraire, l'origine du schisme dans les prétentions nouvelles et
arrogantes du patriarche de Rome qui, ne pouvant s'asservir les
patriarches orientaux, n'a pas craint de rompre avec eux en rompant
avec la constitution de la chrétienté primitive.

« Aujourd'hui comme alors, nous sommes prêts pour « l'union »,

mais non pour « la domination >. Si vous y tenez, ai-je ajouté,
nous pouvons souscrire même à « la primauté » de l'évêque de

Rome, mais à condition que « la première place » ne soit pas
«toutes les places», et que l'épiscopat d'un seul ne détruise pas
l'épiscopat des autres.

«J'ai dit encore: ce n'est point en multipliant les dogmes,
comme vous faites à Rome, que vous procurerez le triomphe de
la religion. Les dogmes ne sont, le plus souvent, que « les tortures
de l'esprit humain », et moins que jamais il est disposé à subir
ces supplices, que des hommes ignorants ou ambitieux prétendent
lui imposer au nom de Dieu.

« En Orient, nous nous contentons de ce qui a été établi dans
les premiers siècles qui, étant plus près de Jésus-Christ, invoquaient
aArec raison la force d'une tradition récente: mais nous ne
comprenons pas qu'à la distance de dix-neuf siècles, on puisse
raisonnablement forger des dogmes inconnus aux âges anciens.

« L'Eglise romaine a eu pour elle, dans l'histoire, toutes les
chances d'une réussite merveilleuse, la science, la richesse, la
politique, tout ce qui a fait la grandeur de l'Europe occidentale. Les
Eglises d'Orient, au contraire, ont subi les conditions les plus
défavorables. Eh bien, Rome n'a pas su profiter de tels avantages,
et tandis que ce titre de catholique auquel elle a si peu de droits,
lui faisait une obligation de maintenir et de développer l'unité, non
contente de s'être séparée de l'Orient, elle a perdu la moitié de
l'Euro e devenue protestante et, maintenant, elle est en train de

perdre l'autre moitié. Déjà la soixante-quinzième partie du monde



— 646 —

catholique n'est catholique cjue de nom et par le fait du baptême,
conféré aux enfants comme une formalité sans conséquence.

« Du reste, la véritable lutte n'est pas entre les diverses
branches de la chrétienté et sur le terrain dogmatique du
catholicisme romain, du protestantisme et de notre catholicisme oriental.
C'est le christianisme lui-même qu'on veut détruire et qu'il s'agit
de sauver, ou plutôt c'est le spiritualisme philosophique et religieux
tout entier. Si le pape savait être grand, il se mettrait à la tête
d'une alliance de toutes les Eglises contre l'athéisme, le matérialisme,

et cet ennemi plus dangereux encore, l'indifférence en
matière de morale et de religion.

« De tous les patriarches chrétiens, celui de Rome serait le
plus à même de remplir un rôle si glorieux. Mais il faudrait pour
cela renoncer au regret stérile du pouvoir temporel et au rêve malsain

de la domination spirituelle. Au lieu de répéter sans cesse:
« C'est à moi qu'ont été données les clefs du royaume des cieux»,
il devrait se souvenir de la devise de ce même Saint-Pierre, dont
il se dit le vicaire: « Ne dominez pas sur A'os frères, neque ut
dominantes in cleris. »

< Vous pouvez, ai-je dit, en terminant, à mon interlocuteur, vous
pouvez rapporter toutes mes paroles au pape PieX: elles n'expriment
pas seulement ma pensée, mais celle de l'Orient tout entier. »

* L'Eglise anglicane jugée par le Rev. T. A. Lacey. —
Quoique ce R. P. soit très enlacé dans le parti romanisant de

l'P^glise étabiie et que son témoignage soit ainsi très suspect à

nombre d'Anglicans, cependant les opinions qu'il a émises dans un
article publié dans la « Revue catholique des Eglises » finars 1908),
nous paraissent devoir être signalées: — i° Il considère la
séparation de l'Eglise anglicane et de 1 Etat comme inévitable et
surtout comme désirable (pp. 130, 133-135); — 2° il pense que les

laïques sont trop représentés dans les cinq assemblées de l'Eglise
anglicane (p. 133), et que leur influence est dangereuse; il craint
plus le laïcisme que le cléricalisme, et sous ce rapport il est déjà
plus romaniste que romanisant ; — 30 il confond « catholique » et
« romaniste » : se croyant très catholique, il se glorifie du progrès
du romanisme dans l'Eglise anglicane, et il cite un document officiel

estimant « que 12,000 de nos prêtres, c'est-à-dire une bonne
moitié du clergé anglican, doivent être chassés de l'Eglise d'Angleterre

comme entachés de romanisme » (p. 137) ; — 40 il blâme, comme
un triomphe cle la lettre morte sur l'esprit qui vivifie, le fait suivant,
à savoir: que « la jurisprudence anglaise conçoit l'Eglise comme une
association fondée sur le contrat passé entre ses membres, et dont les

tribunaux seraient chargés de maintenir les clauses originelles ».



— 647 —

Pour nous, au contraire, nous applaudissons à cet esprit de

justice des tribunaux anglais, qui empêche de dénaturer la raison
sociale de l'Eglise et la base première sur laquelle elle a été fondée
Si cet esprit de justice avait régné dans l'Eglise romaine, celle-ci
ne serait pas arrivée à substituer au catholicisme primitif le faux
catholicisme qui règne aujourd'hui dans cette Eglise et qui fait
l'admiration du bon Père Lacey. Voici ses propres paroles :

« Si une question doctrinale est en jeu, le tribunal ne cherche,

pas à s'assurer de l'interprétation actuelle qu'en donne l'Eglise de

sa croyance : il se réfère aux documents et apprécie Les
tribunaux prétendent découvrir les intentions des premiers contractants,

et veiller à ce qu'elles soient maintenues in eodem sensu.
Ainsi font-ils pour les dissidents : ainsi ont-ils fait dans le cas des

Eglises libres d'Ecosse ; et pour nous, même après la séparation,
après que l'Eglise aurait été affranchie du Conseil privé, un prêtre
condamné par l'officialité diocésaine pour interprétation erronée d'un
article du credo (par exemple du dogme de la résurrection de la
chair) pourrait en appeler aux tribunaux ordinaires: ceux-ci ne
demanderaient pas aux évêques leur avis, mais ils recourraient au
texte du credo et l'interpréteraient. En Amérique, au contraire, les

tribunaux civils prennent simplement acte des décisions des tribunaux

ecclésiastiques, et se contentent de s'assurer qu'ils ont agi de
bonne foi et en connaissance de cause, c'est-à-dire après examen des

faits et conformément aux principes actuellement reçus dans l'Eglise.»
En Angleterre, le point de vue ancien-catholique aurait donc

des chances de l'emporter sur les innovations du parti romaniste,
tandis qu'aux Etats-Unis c'est le point de vue romaniste actuel qui
triompherait là où les romanistes seraient en majorité.

* Le «Pan-Anglican Congress». — Le «Church Times» du
12 juin se plaint qu'il y ait méprise, dans l'opinion, au sujet de ce
Congrès. Voici quelques passages de son article de fond:

« The delegates are coming, affirms one writer, to proclaim
the unity of the world-wide Anglican Communion, and to render
honour to that country which cradled and nursed her Church into
the mighty Mother of Churches AA'hich she is to-day

« It is a gathering of the whole Church, thrilled by the Imperial

instinct. It is also—and here our guide seems to hesitate, or
to confuse the British Empire Avith the Avhole Avorld—and
unprecedented parade of the English Church as the Mother Church of
the Empire

« It has been asserted, in a Avork prefaced by the Archbishop
of Canterbury, that to the Anglo-Saxon race has been given the
command to go forth and make disciples of all nations. National



— 648 —

pride, imperialistic dreams, political aspirations, have been Avorked

upon, conjointly Avith missionary zeal, until Ave might almost be
convicted of reading the Divine injunction : Tu es Britannia, et

super hoc imperium cedificabo Ecclesiam meam
« But these crude ideas of the mission of the English Church,

and this intolerable and intolerant particularism, are already lodged
in many minds, and colour all their thought about the Church
and her mission Avork. And Ave may begin to think that it Avould
have been better that the Congress should not have been held at
all, than that it should haAre as one of its results the groAvth of
an Imperialistic as opposed to a Catholic conception of the Church.
We may admit that to English Churchmen may have been
committed certain aptitudes and certain opportunities and responsibilities,

Avhich render their Avork in some parts of the world specially
valuable, but that to the English Church has been gÌAren any mission

to the AA-orld which the Roman and Eastern Churches do not
share, Ave entirely deny

« That the proceedings of the Congress may tend to obscure
the Catholic idea of the Church is to be feared

« It is unfortunately true that the best hope Avhich many have
framed of the Congress is that it may not do too much harm.
They have come to distrust the ambitious Avidth of its plan, and
to regret that it Avas not originally framed on the simpler and yet
most fruitful lines of the Missionary Conference of 1894 ...»

* The Anglican and Eastern-Orthodox Churches Union. —
Nous avons déjà mentionné cette association, qui parait animée
d'excellentes intentions et à laquelle nous souhaitons les meilleurs
succès. Jusqu'à présent, nous ne voyons rien, ni dans le programme,
ni dans VEirene l'organe officiel de cette association;, qui offre un
intérêt nouveau.

* Progrès du papisme en Angleterre. — Le Catholic Directory

pour 1908 constate les chiffres suivants. Le nombre des prêtres
pour l'Angleterre et l'Ecosse s'élève à 4075, en augmentation de

54 sur l'année précédente. On compte actuellement dans les mêmes

pays: 2I2I églises ou chapelles catholiques, 45 de plus que l'an
dernier. La hiérarchie catholique, répandue dans tout l'empire
britannique, comprend 2 cardinaux, 30 archevêques, 107 évêques,
34 vicaires apostoliques, 12 préfets apostoliques pour 12 millions
de fidèles. Le Catholic Directory ne s'occupe pas de l'Irlande.

Le Directeur-Gérant : Prof. Dr E. Michaud.

Berne. — Imprimerie Stamffli & Cie.



Unentbehrlich für jeden Theologen
Im unterzeichneten Verlas erseheint:

Bibliographie der
theologischen Literatur.

Sonderabdruck aus dem Theologisch— Jahresbericht.
Herausgegeben von

Prof. Dr. G. Krüger und Prof. Dr. W. Köhler
in Giessen.

Jährlich etwa sechs Lieferungen zum Preise von je 1 Mark.

Diese seit dem Jahre 1900 erscheinende Bibliographie, die die
berufensten Fachleute zu ihren Mitarbeitern zählt, umfasst — im Gegensatz

zu ähnlichen Unternehmungen, die nur ein bestimmtes einzelnes
Gebiet bearbeiten — die gesamte theologische Literatur sämtlicher
Kulturstaaten in grösstmöglicher Vollständigkeit, und zwar nicht nur
die selbständigen Werke, sondern auch die in Frage kommenden Artikel
aus Zeitschriften. Der umfangreiche Stoff ist in ü bersieh tlicher
AVeise (alphabetisch und systematisch) geordnet und umfasst
folgende Abteilungen: I. Vorderasiatische Literatur und ausser-
biblische Religionsgeschichte. — IL Das alte Tes lament. —
III. Das neue Testament. — IV. Kirchengeschichte (Alte Zeit;
Mittelalter; von Beginn der Reformation bis 1648; von 1648 bis 1789;
seit 1789; Zeitgeschichtliches^. — V. SystematischeTheologie
(Enzyklopädie und Methodologie; Religionsphilosophie mit Einschluss der
Apologetik; Dogmatik; Ethik). — VI. Praktische Theologie
(Allgeraeines, Predigt und Erbauungsliteratur; Katechetik; Pastoraltheologie;
Veieinswesen und Liebestätigkeit; Kirchenrecht; Liturgik). — VII. Kir ch-
liche Kunst. Jede einzelne Abteilung gliedert sich in mehrere
Unterabteilungen, die so übersichtlich angeordnet sind, dass jeder Benutzer
der Bibliographie mit Leichtigkeit die Literatur eines bestimmten
Sondergebietes findet. — Aber nicht nur die reichhaltigste und
praktischste aller ähnlichen Unternehmungen ist die «Bibliographie
der theologischen Literatur*, sondern auch die billigste, da
der Preis bei einem Umfang von 30 bis 35 Druckbogen (also mindestens
500 Seiten) in Lexikon-80 nur 6 bis 7 Mark (20 Pfg. für den Druckbogen)

beträgt.
Die «Bibliographie der theologischen Literatur» kann

somit jedem auf irgend einem Gebiet der Theologie literarisch
Arbeitenden als unentbehrliches Hülfsmittel und treuer Ratgeber von
bleibendem Wert empfohlen werden, dessen Reichhaltigkeit,
Zuverlässigkeit, praktische Brauchbarkeit und wohlfeiler Preis von
keinem anderen bibliographischen Unternehmen erreicht wird.

Leipzig, Dörrienstrasse 13.

M. Heinsius Nachfolger.
Verlagsbuchhandlung.



Verlag von M. Heinsius Nachfolger in Leipzig.

Soeben erschien :

Freiheit und Notwendigkeit
als Elemente einer einheitlichen Weltanschauung.

Von

Dr. Jos. Ans. Froehlich.
Inhalt:

I. Der gegenwärtige Stand des Freiheitsproblems. — IL Das Wesen
der Kausalität. — III. Der Mensch in seiner Gegenstellung zur Natur. —
IV. Die sittliche Persönlichkeit. — V. Freiheit und Verantwortlichkeit.

- VT. Erhöhtes Leben. - VII. Rückblick.

Preis Mk. 4. —.

Früher erschienen:

Zur
Gestaltung eines einheitlichen Weltbildes.

Anregungen und Fingerzeige.
Von

D. Georg Graue.
Preis Mk. 4. —.

Das Weltbild der Zukunft.
Eine Auseinandersetzung zwischen Philosophie, Natur-

Avissenschaft und Theologie.
Von

Dr. Karl Heim.
Preis Mk. 4. —.

Die moderne Weltanschauung
und das apostolische Glaubensbekenntnis.

Von

August Trümpelmann,
Superintendenten von Magdeburg.

Preis Mk. 7. —.


	Chronique

