Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)
Heft: 63
Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 628 -—

CHRONIQUE

THEOLOGIQUE ET ECCLESIASTIQUE.

* A lire: — Dans le Deutscher Merkur (15 mai): Die religios-
sittliche Aufgabe des Altkatholizismus von H. Bodewig.

— Dans les FEfudes (5 juin): IL’article du P. Paul Bernard
(p. 687-691) ou sont exposés les embarras du P. Gardeil au sujet
de l'apologétique traditionnelle et de 'apologétique de I'immanence.
Voir, dans la présente Revue (p. 443-447), nos réflexions sur cette
question.

— Dans le Guardian (10 juin): La lecture de l'évéque de
Birmingham sur le modernisme.

— Dans le Katholik (Bern), 28 mars, p. 110-112: Katholische
Weltanschauung und freie Wissenschaft (a propos de la brochure
du prof. Wahrmund); — 18 avril, p. 136: Leset Dollinger.

— Dans la Revue (Jean Finot, Paris), 1°F avril: Le bonheur
par la bonté; — 1°f mai: le modernisme en Italie (MM. Séché et
Bertaut); — 15 juin: I'ésotérisme chrétien (Ed. Schuré).

-— Dans la Revue de th. ef ph. (Lausanne), mars, p. 97: Les
papyrus judéo-araméens d’Elephantine (Ch. Bruston). :

* Un évéque ancien-catholique en Angleterre. — Sur 'élec-
tion et la consécration de M. I’évéque Mathew, voir les documents
publiés dans le Katkolz%z (Bern), 25 avril 1908, p. 146-147, etc., et
dans le Catholique national (Berne), 30 mai, p. 42-43. Des attaques
(dont 'une anonyme, signée: Incredulous) ont été publiées dans le
Guardian et le Church Times. Nous donnons comme réponses les
trois lettres suivantes, parues dans le Guardian du 27 mai et du
3 juin:

a) Trées homové Monsicur, — C’est avec une pénible surprise
que j'ai lu la correspondance signée par “Incredulous’ dans votre
numéro du 13 mai. Je suis en possession des preuves que l'auteur
ou l'inspirateur de cette correspondance est un curé, le nom du-
quel vous est peut-étre déja connu. Peut-étre il intéresse vos lecteurs



-— 629 —

de savoir que c’est justement ce curé qui a expédié par mon adresse
les documents sur l’élection de l'évéque Mathew a l'archevéque
d'Utrecht. Je me permets de vous communiquer ici la copie de la
lettre avec laquelle j'ai accusé a ce monsieur la réception de ses

documents:
‘“Berne, March 3, 1908.

“Dear Brother—I have received your most important docu-
ments, and’ will send them as soon as possible to the Archbishop.
At the same time I shall give notice to the Bishop of Haarlem.
Before I do so 1 beg you to allew me to say that I wish for some
further information. I am sure that the Bishops of Holland will not
form their decision without it.

“ 1. I am astonished to find in your documents a list of seven-
teen priests, to which the names of three more can be added, so
that your clergy number already twenty members. Would you kindly
tell me how many of these priests are still under the jurisdiction
of Roman Bishops?

“2. I do not find in the documents a list of the parishes or con-
gregations already organised. That is extremely important for us
—in fact, it is the main point. Send me, I beg you very earnestly,
the exact list of those congregations, with the names of the priest
and the trustees of each parish.

“3, We in Switzerland do all things by open doors. So I ask
leave to publish in our Church paper your communications, and
especially the details of the election of the Bishop, some names of
your priests, and the curriculum of the elect.—Very truly yours,

“ED. HERZOG.”

Quelques jours apres cette lettre j'ai regu les informations de-
mandées, ainsi que le 2I mars j'ai pu envoyer tous les documents
a l'archevéque Gul d'Utrecht. Celui-ci pourra vous communiquer
les noms de tous les prétres et de toutes les congrégations orga-
nisées que ledit curé nous a indiquées.

Je ne sais pas de quelle bourse il faut prendre les “10 £”
que ce monsieur promet a chaque prétre qui a fait cause commune
avec Bishop Mathew; mais il est certain que | “Incredulous” a
bien mérite les ‘“thirty pieces of silver” qu'on connait.

Bisnor HERZOG.

Berne, le 20 mai 1908.

b) SIR—We, the Archbishop and Bishops of the Old Catholic
Church of Holland and the Old Catholic Bishops of Germany and
Switzerland, having heard with much concern of certain events
connected with our English branch of the Old Catholic Church,
wish to say that we have been in correspondence with a suspended



— 630 —

Roman Catholic priest in England since the year 19o2. This priest
visited the Bishops of Bonn, Berne, Haarlem, Deventer, and the
Archbishop of Utrecht, and we believed him to be in perfect accord
with us. He accompanied Bishop Mathew on his visit to the Arch-
bishop of Utrecht. On April 7th in the present year he, with others,
signed the petition to the Bishops begging us to consecrate the
Right Rev. A. H. Mathew. All the documents were sent by this
priest to Bishop Herzog, accompanied by numerous letters urging
upon us the immediate need of a Bishop, not only for the require-
ments of his own congregation but for those of other clergy and
congregations specified by him. We had no reason to suppose that
we were mistaken in complying with his request.

We wish now to state that our confidence in Bishop Mathew
remains unshaken, after carefully perusing a large number of docu-
ments bearing upon this matter, and we earnestly hope that his
ministrations will be abundantly blessed by Almighty God, and
that he will receive the cordial support of the British people and
Church in the trying circumstances in which he has been placed.
—In the name of the Old Catholic Bishops of Holland, Germany,
and Switzerland, -

The Secretary, J. J. VAN THIEL, Bishop of Haarlem.

¢) SIR—I have no idea why the small volume FEcelesza should
be considered in any way relevant at this juncture.

I was unaware and much regret to hear of Mr Reginald Bal-
four’s death. I have preserved his letters which relate to his omis-
sions from my Preface. He considered what T had written “too
Gallican in tone to meet with approval”. I had ventured to write
something on the Great Schism and the anti-Popes and their rela-
tions to visible unity, and I had also treated briefly of some of the
medieval and the later conceptions of Papal prerogatives, such as
the universal jurisdiction of the Popes and their claim to be “the
sources of all ecclesiastical jurisdiction’, pointing out that those
claims and all others of the sort are necessarily retrospective.

In the three and a half years which have elapsed since my
Preface was written, but only published in part, my studies have
led me to the conviction that it was impossible for me to admit
some of the later claims put forward by the Curza on behalf of
the Pope. 1 am aware that some of the clergy of the Church of
England find no difficulty in admitting those claims, and that they,
as ‘“Anglo-Romans”, are willing to concede everything that the
Curia considers necessary. As a disciple and very great admirer
of Lord Acton I cannot follow that line of thought, nor do I think
it likely to promote the extension of the kingdom of our Lord
upon earth.



— 631 —

The small work which I edited consisted merely of a sym-
posium, in which about half-a-dozen priests took part. I wished
Anglicans to contribute to it, and, as a matter of fact, several were
kind enough to send papers, which, for various reasons, were omitted
by Mr Balfour, who, however, included an article by the Rev.
Spencer Jones, which had previously appeared in an Anglican
periodical, 7%e Lamp. As to whether Father Vassall-Phillip’s article,
had he written one, could have been permitted to appear in the
volume or not, 1 can say nothing beyond this, that, had it been
composed in the discourteous and uncharitable tone of his letter
to your columns, I should certainly have excluded it. It is as well,
therefore, that he did not condescend to offer a contribution to the
symposium. I may add that I never intended to stand sponsor to
every statement or opinion advanced by every writer. One learned
Benedictine, for example, maintained that Barlow, the consecrator
of Parker, was never himself consecrated. Another learned Bene-
dictine dissented from that opinion, and wrote to inform me that
he believed that Barlow was indeed a consecrated Bishop,

The names of these Fathers I send to you, M" Editor. My
engagements entirely prevent me from entering further into news-
paper controversy, more especially when the subject is altogether
irrelevant. The very numerous letters which I am receiving from
charitable and sympathetic priests show that if there are many who
would admire what Father Vassall-Phillips has allowed himself to
write, there are also many who see things from a different point
of view, as time will show.

=« ARNOLD HARRIS MATHEW ({Catholic Bishop).

Pratt’s Valley, near Orpington, May 27, 1908.

On peut lire, dans le Guardiarn du 10 juin, larticle intitulé:
The OId Catholics and Anglican Orders, Lecture by Bishop Mathew.

¥ Toujours le modernisme. — Plus on en parle, moins on
sait ce que c’est. Plus le pape !’anathématise, plus il 'obscurcit et
lui gagne des partisans. Le fait est qu'un anathéme n’est pas une
définition. Plusieurs papes ont autrefois condamné le jansénisme,
mais aucun ne l'a défini avec précision, et aujourd’hui encore le
jansénisme n’est qu'un mot en 7sme a 'usage de quelques théolo-
giens a4 bout de raisons. '

Si 'on entend par modernisme une interprétation des dogmes
chrétiens, qui détruit ces mémes dogmes en en faussant la vraie
signification, il est certain que /le pape est le premier des moder-
nistes: car, avec ses définitions latéranesques, tridentines et vatica-
nesques, il a faussé le vrai christianisme. Il faut étre aveugle pour
ne pas le voir. Et alors nous condamnons les modernistes, y com-
pris le pape.



Si I'on entend par modernisme l'acceptation des sciences mo-
dernes, des méthodes modernes pour établir le vrai sens des textes
et des documents, en un mot cette critique scientifique, philolo-
gique et historique, qui est aujourd’hui un fait acquis dans le monde
savant et qui est la gloire du siecle actuel, alors il est clair que
tout ami sincére de la vérité et du progres doit étre moderniste.
Mais ce n'est pas la une chose nouvelle. Le pape a beau con-
damner le progrés avec ses Syllabus, le progrés se répand et se
consolide malgré lui. Et il faut glorifier le modernisme.

Si l'on entend par modernisme les doctrines condamnées par
Pie X, il faut répondre: 1° que parmi ces doctrines il en est, effec-
tivement, d’'erronées, et nous les condamnons aussi, non parce que

le pape les condamne, mais parce qu'elles sont erronées; — 2°
gu’il en est de parfaitement justes, et, celles-1a, nous les maintenons
malgré le pape et contre le pape; — 3° qu’en fait de philosophie,

d’histoire et de science, il serait temps de ne plus considérer comme
un critere un homme dont les études ont été insuffisantes, et qui
n’est lui-méme qu’un écho de quelques arriérés, les plus arriérés
que l'on ait pu racoler, dans tous les pays, pour essayer d’étayer
vainement une muraille croulante. Ce spectacle est dérisoire.

Si 'on entend par modernisme le panthéisme et quelques
autres erreurs en zsme, 1l est clair qu’il faut le condamner; mais
de quel droit appeler modernisme ces erreurs? C’est une pure fan-
taisie, dont aucun homme libre ne saurait tenir compte.

Si I'on entend par modernisme les doctrines de M. Loisy, il
faut les préciser nettement, et le pape ne le fait pas, et il est certes
bien incompétent pour le faire. Les deux ou trois cardinaux qu'on
peut atteler a cette besogne, le sont-ilst Guere plus. En tout cas,
M. Loisy sera le premier a ne pas s'étonner si l'on applaudit a
plusieurs de ses opinions et si l'on en rejette quelques-unes. Et —
pour le redire une fois de plus — nous sommes de ceux qui font
ce triage.

Si l'on entend par modernisme le newmanisme, qui a tant
servi a la glorification du papisme en ces derniéres années, nous en
avons assez démontré la futilité pour qu’on ne puisse pas nous
I'imputer.

Bref, ceux qui condamnent ou qui acclament le modernisme,
devraient, avant tout, le définir clairement: c’est I'a 4 ¢ du bon sens,
et c’est précisément cet @édc¢ qu'on se garde bien d'observer. On
trouve plus commode de jongler avec les mots et de jeter de la
poudre aux yeux des badauds, qui sont légion.

Les anciens-catholiques, au Congrés de La Haye de 1907, ont
félicité en général ceux des catholiques-romains qui veulent se
libérer du joug romain, au nom de la science, de la vraie foi ca-



— 633 —

tholique et de la conscience, et ils ont fait des veeux pour le succes
de leurs efforts. Quelques modernistes d’Allemagne leur ont répondu
que leur espoir était de réformer I’Eglise romaine en restant dans
I'Eglise #omazne. Les anciens-catholiques sont persuadés qu’un tel
espoir est absolument vain. Les choses en sont la. Pour nous, nous
continuons notre réforme ad nira et ab extra.

* Lie modernisme et le cardinal Mercier. — Un mandement
du cardinal Mercier contient la définition suivante: « Ll.e modernisme
n'est point 'expression moderne de la science, et, par conséquent,
la condamnation du modernisme n'est 7z Jla condamnation de la
science dont nous sommes tous si justement fiers, #z la véprobation
de ses meéthodes que les savants catholiques tiennent et doivent
tenir 4 honneur de pratiquer et d’enseigner. Le modernisme con-
siste essentiellement a affirmer que 'ame religieuse doit tirer &’elle-minee
I'objet et le motif de la foi. Il rejette toute communication révélée
qui, du delors, s'imposerait a la conscience, et ainsi il devient, par
une conséquence necessaire, la négation de l'autorité doctrinale de
'Eglise établie par J.-C., la méconnaissance de la hiérarchie divine-
ment constituée pour régir la société chrétienne. »

Cette définition doit etre ainsi rectifiée: 1° M. Mercier affirme
que le pape n’a condamné ni la science ni les méthodes scienti-
fiques. Mais les faits démontrent journellement que Rome condamne
des doctrines scientifiques et remplace la critique scientifique et
libre par limposition de sa prétendue autorité et par l'exigence
d’une soumission aveugle, mon a la vérité, mais a ses erreurs. —
2° M. Mercier semble réduire le modernisme a 'immanentisme. Or
Pie X a condamné plusieurs doctrines autres que l'immanentisme.
—— 3° M. Mercier a le tort de ne pas expliquer la révélation qu'’il
dit imposée du dehors a la conscience. Pour que cette révélation
s'impose a la conscience, il faut qu'elle y pénetre, et si elle a lieu
dans la conscience, peut-on dire qu’elle s’'impose du dehors? Les
immanentistes peuvent donc reclamer. Un cardinal qui parle d’au-
torité, devrait ne pas s’exposer a des réclamations qui paraissent
fondées. — 4° M. Mercier a aussi le tort de ne pas démontrer la
prétendue autorité divine de I'Eglise, ou plutot de la hiérarchie a
laquelle il semble réduire 'Eglise. Il est facile d’adjuger au pape
toute 'autorité de I'Eglise et de supposer celle-ci sans limite; mais
quand on emet de telles prétentions, on devrait les justifier contre
ceux qui les nient. M. Mercier ne discute pas, il affirme; c’est trés
commode, mais nous ne sommes plus au temps (s’il a jamais existé)
ou l'affirmation d’un cardinal pouvait tenir lieu d’argument.

* Quelques autres documents sur le modernisme: — Dans la
¢« Revue du clergé frangais» (1°f mai), p. 382-383, antimodernistes

Revue intern. de Théologie. Heft 63, 1908. 41



— 634 —

contre antimodernistes. — Dans le « Katholik » (Bern), 2 mai, p. 1353
a 156: Protestantisches Urteil iiber den Modernismus. — Dans le
« Deutscher Merkur» (12 juin): Die neue Inquisition auf der Mo-
dernistenjagd. — Dans les « Débats » (11 avril): <« I.e cardinal Maff,
archevéque de Pise, vient de condamner une petite revue religieuse,
la Fenna Assurra (Plume d’Azur), qui se publie en Toscane et
qui, sous ce nom poétique, faisait une guerre acharnée au < mo-
dernisme ». Elle la poussait au point d’attaquer ouvertement et sans
ménagement des évéques et de nombreux personnages ecclésias-
tiques ou laiques, qu’elle déclarait entachés de modernisme. Elle
versait ainsi complétement dans le ¢ modernisme>» d'un nouveau
genre que le cardinal Ferrari, archevéque de Milan, a dénoncé ré-
cemment dans sa lettre pastorale pour le Caréme et qui commence
a paraitre aussi dangereux que lautre, depuis qu’il s'attaque aux
autorités ecclésiastiques. Elle était justement visée, ainsi que plu-
steurs feuilles de la méme espéce, dans la lettre du cardinal Fer-
rari. Comme cette lettre, la mesure prise par le cardinal Maffi, qui
lui aussi est persona gratissima aupres du Saint Pere, est un symp-
tome significatif. On a fini par sentir la nécessité d’enrayer le mou-
vement de dénonciations et d’attaques violentes qui se propageait
depuis I'Encyclique ZFascends en se couvrant d’elle. On commence
a condamner ce que le cardinal Ferrari ne craignait pas de traiter
de modernisme antimoderniste!

Quelles confusions, méme entre disciples de Pie X! Et le bon
M. Douais écrit publiquement que le pape a remis la critique dans
sa vraie voie. La vraie voie romaine est-elle celle de la contra-
diction?

* L’exégese biblique dans I'Eglise de Rome, d’apres M. Du-
bois. — M. D., curé de Tourmignies (Nord), comprend ainsi la
nature de la Bible comme livre, et, de cette notion, il conclut quels
sont les droits de l'exégete et surtout quels sont les droits de Rome.
Dans la «Revue du clergé frangais» (1° avril 1908), il s’exprime
ainsi: « La Bible n’est pas un livre ordinaire, mais un livre prenci-
palement divin, quoique rédigé par des instruments humains, qui
ont zmposé @ ['action drvine leurs propres limitations; l'interpréta-
tion doctrinale de ce livre a été confiée par Dien a UEglise»
{p. 43).

Avant d’aller plus loin et d’indiquer les conclusions que l'au-
teur tire de ces prémisses, qu’il appelle un «<double fait», deman-
dons a l'honorable curé de Tourmignies quelques explications, car
vraiment sa doctrine est obscure.

Qu'est-ce qu'un livre principalement divin? On veut dire sans
doute qu'il est humain, mais plus divin qu’humain. Je suis loin de



= 635 =

le nier, mais je suis loin aussi de trouver claire cette assertion,

d’ailleurs toute gratuite. — En outre, si ce livre a été rédigé par
des instruments humains, comment peut-on dire qu'il est przmce-
palement divin: N'est-ce pas une coniradictio in terminis? — De

plus, qu’est-ce qu'un instrument humain? et comment un zzsérument
humain peut-il rédiger un livre, et un livre qui doit étre princi-
palement drvin: Entre gens du monde qui ne se paient pas de
mots, ce langage passerait pour une plaisanterie. — Ce n'est pas
tout. Selon ce brave curé du Nord, ces instruments humains qui
ont rédigé un livre principalement divin, ont zmposé a laction divine
leurs propres limzetations. Congoit-on que l'action d’un simple ins-
trument humain soit plus forte que l'action divine et qu’elle limite
celle-ci? et concoit-on que le livre qui résulte de cette limitation
soit plus divin qu’humain? Autant d’assertions, autant de contra-
dictions. Pure logomachie. Si c'est la l'inspiration divine qu’enseigne
I'Eglise romaine actuelle, on peut affirmer qu’elle est une cause
perdue.

Continuons. M. le curé¢ accumule fantaisies sur fantaisies. Il
répete, aprés cent autres répétiteurs, que Dzew, N.B. Dzen a confié
a 'Eglise le droit d’interpréter la doctrine de ce livre. Ou et quand
Dieu a-t-il fait cela? M. le curé ne l'indique pas plus que ses de-
vanciers. Pas un seul texte des Ecritures ne le prouve, et une quan-
tit¢é démontrent le contraire. D’ailleurs, qu’est-ce que I'Eglise a
laquelle M. le curé fait allusion? Clest évidemment le pape. Or
jamais le Christ n’a parlé du pape, ni ne lui a confié aucun droit
d’'interpréter ses propres enseignements, encore moins la doctrine
de foute la Bible. Et c’est sur ces assertions aussi abracadabrantes
que gratuites que les théologiens romanistes construisent tout leur
¢chafaudage.

Cela pose¢, écoutons les prétendues explications de M. Dubois
sur les droits de l'exégeéte et surtout sur ceux de Rome. Cet expli-
cateur est d’abord un questionneur. «¢Y a-t-il, dit-il, un sens histo-
rique distinct du sens dogmatique et moral, qui puisse faire I'objet
d'une science particuliere? Et sz owz, quels sont les rapports réci-
proques de ces deux sens, ou de 'exégese scientifique de gui releve
le sens lustoreique de la Bible, ou du magistere ecclésiastique de qui
releve le commentaire dogmatique et moral?» (p. 33). Dans ce
passage, M. D. semble soumettre le sens historique de la Bible a
I'exégese scientifique, et ne réserver au magistére ecclésiastique que
le commentaire dogmatique et moral.

Si telle était la pensée de M. D., ce brave curé serait dans
une terrible impasse. Car supposons que l'exégése scientifique éta-
blisse un sens historique contraire au dogme et a la morale du
magistere ecclésiastique, a qui M. D. donnera-t-il le droit de pro-



— 636 —

noncer ! Evidemment au magistére: voyez le cas de M. Loisy et
de tous ses pareils, qui sont nombreux. Donc il est faux de dire
que le sens historique de la Bible releve de l'exégese scientifique ;
elle reléve, de fait, du fameux magistere. Et cela est si vrai que,
quelques lignes plus loin, M. D. déclare que «['Eglise a aussi un
pouvoir indirect sur foute [’Ecriture, a raison du dogme de I'inspi-
ration ». Comment, de ce que la Bible est un livre inspiré, comment
résulte-t-il que I'Eglise ait un pouvoir indirect sur toute I’Ecriture?
Ne devrait-on pas dire juste le contraire, a savoir: que, si I'Ecri-
ture est un livre principalement &zvzzz, il ne peut pas étre soumis
au pouvoir ecclésiastique, 'Eglise étant une société d’komunes.

Ajoutons que, selon M. D., «I’Eglise a un pouvoir dzrect sur
tous les faits Azstorigues qui sont ou réveélés ou en connexion néces-
saire avec la révélation (faits dogmatiques)» (p. 35). On voit par
cette déclaration a quoi se réduit le droit de l'exégése scientifique
relativement au sens historique. C’est une pure illusion, I'Eglise
ayant un pouvoir indirect et meme un pouvoir direct sur tout ce
qu'on appelle «fait dogmatique ». Remarquons, d’abord, que ce
prétendu pouvoir sur les faits dogmatiques est une invention toute
moderne et qu'on était loin de l'admettre, méme encore au dix-
septicme siecle; c’est le renversement de 'exacte notion du dogme.
Remarquons, ensuite, que, sous la plume des théologiens roma-
nistes, le mot ¢ Eglise» est le mot magique qui couvre tout. On
I'emploie parce que c’est a ses disciples, donc a foute son Eglise,
que le Christ a confié le dépdt de ses enseignements et de ses
préceptes; mais on en escamote le vrai sens, en réduisant I'Eglise
au pape: car, de fait, c’est le pape qui prononce sur le dogme,
sur la morale, sur les faits dogmatiques, sur le sens historique, en
un mot sur tout. Parler des droits de 'Eglise ct de 'exégése scicn-
tifique dans de telles conditions, est une pure plaisanterie. Et la
plaisanterie est d’autant plus ameére que tous les défenseurs du
fameux «magistére » savent que le Christ a déclaré lui-méme ex-
pressément qu’il n'y a, dans son Eglise, qu’un seul maitre, lui:
« Unus est enim Magister vester, omnes autem vos fratres estis...
Nec vocemini magistri, quia magister vester unus est, Christus»
(Matth. XXIII, 8-10). L’Eglise romaine nage donc en plein dans
I'antichristianisme.

* A propos de M. Loisy. — Etes-vous prosterné devant
le pape et la curie? tous les papistes et les curialistes vous
exaltent. Ce que vous écrivez est une merveille d’érudition, votre
style est incomparable, votre plume magique connait tous les secrets
de faire jaillir la vie de la lettre morte des vieux textes, etc. Ce
n'est plus de la critique, mais de l'adulation: camaraderie, esprif



— 637 —

de parti, vanité de clocher. Mais résistez-vous a ce torrent de ser-
vilité ¢ placez-vous la vérité au-dessus de l'idoler aussitét on vous
injurie. Glorifié¢ la veille pour votre science, vous n’étes plus au-
jourd’hui qu’un ignorant, un excommunié, un paria, etc. Tel est
le procédé pratiqué dans le monde ultramontain a 1'égard des ad-
versaires du systeme.

Lisez les critiques contre les derniers livres de M. Loisy. Tel,
qui ne les a certainement pas lus et qui en tout cas est incapable
de les comprendre, les déclare illisibles, lourds, dénués d’érudition,
etc. Les plus modérés se bornent a plaindre lorgueilleux, 1'égaré,
a prier pour sa conversion: car, du moment qu'on a rompu avec
e parti, on est en état de perversion; en dehors du parti, il n'y
a plus ni foi, ni grace, ni salut! Ces messieurs ont le monopole
des choses divines et de la sainteté.

Cependant lisez les Lettres que M. Loisy vient de publier, let-
tres qu’il a écrites avant sa résistance contre Rome, et que nul ne
suspectait alors. Ce sont des pieces a conviction. On y voit '’homme
tel qu’il était et tel qu'il est: c’est 'honnéteté méme, la sincérité,
la loyauté. Il vit pour la vérité. Il ne sait pas mentir, et il ne men-
tira pas. Ecoutons-le: <« Je serais un fourbe, le plus misérable des
fourbes, si je consentais a la démarche que vous me recom-
mandez. » — <« Entre nous, monsieur, je vous avoueral que j'au-
rais pu avoir dans U'Eglise une carriere assez brillante et honoreée,
sz jlavars su mentir. » Etc.

Voila 'homme dont les ultramontains veulent faire leur vic-
time. Libre a eux. Ils ne feront que prouver une fois de plus que
Rome ne vit que de mensonges, et que, pour y etre grand, il faut
« savoir mentir ». L’histoire ne l'oubliera pas.

* Quelques opinions de M. Loisy. — Extraites de son vo-
lume intitulé: Quelques lettres, etc.

— Contre le pape FPie X: < Déclarer non avenue une loi ré-
gulierement votée par le parlement de notre pays?!), c’était dépasser
la mesure, froisser le sentiment de la dignité nationale et rendre
difficile, sinon impossible, pour longtemps, toute amélioration. ..
On finira par comprendre que les décisions pontificales n’ont pas
été dictées par lintérét véritable de la religion, mais par lintérét,
trées mal compris d’ailleurs, de la papauté politique... Il est a
craindre que I'Eglise de France ne se releve jamais de la condi-
tion infime, équivoque, tourmentée, ou Pie X vient de la jeter, et
que la crise actuelle n’annonce la fin trés prochaine du catholicisme
parmi nous, Et ce n’est pas I'Etat, ce ne sont pas les évéques, si

1) La loi de la Séparation de I'Eglise et de I'Etat,



— 638 —

ce n'est par leur obéissance au pape, qui auront amené ce triste
résultat: c’est l'absolutisme romain qui, pour sauver ses prétentions,
aura perdu ce qui restait de I'Eglise ou brillerent S. Bernard,
S. Louis et Fénelon. »

— Pour et contre les protestants: ¢ Je crois que le protes-
tantisme a rendu au monde civilisé et a la religion méme un ser-
vice de premier ordre, en brisant le couvercle de plomb que la
scolastique en décadence voulait étendre sur la raison et la science,
tout comme en faisant valoir le droit de la conscience individuelle
contre une autorité qui tendait a devenir purement domznatrice, au
lieu d’étre simplement éducatrice. Nais je crois aussi que lincli-
nation générale des protestants, méme les plus remarquables par
louverture de l'esprit et la générosité du cceur, a considérer I'in-
dividu comme un tout indépendant, la foi personnelle comme une
religion complete, l'expérience de chacun comme une révélation
totale en soi, méconnait le caractére social de l’étre humain et la
solidarité fonciere, je veux dire physique, intellectuelle et morale,
qui existe entre chaque individu et le reste de l'humanité, passée,
présente et future. »

M. John Viénot proteste contre ce jugement et affirme qu'il
repose ¢ sur une ignorance compléte de ce qu'est vraiment le pro-
testantisme intégral, qui ne nie pas plus les droits de la société
que ceux de lindividu »1?).

Certes, je voudrais croire M. Viénot sur parole. Mais, quelques
lignes plus haut, il donne lui-méme de lesprit protestant et de
Vesprit catholique une définition qui peut paraitre aussi inexacte
qu’arbitraire. <« On peut, dit-il, accueillir 'idée religieuse sous la
forme autoritaire, ef c'est le catholicisme; ou bien on aborde ce
probleme avec la méthode de liberté, ef clest lesprit profesiant. »

Cette caractéristique du protestantisme est-elle bien exacter
M. V. avoue lui-méme qu'e¢on peut appartenir officiellement au
protestantisme et étre imbu de la mentalité catholique ». Outre
que les mots <« méthode de liberté » sont tres peu précis et
peuvent cacher bien des idées opposées, les faits constatent qu’il
n'y a pas, dans le protestantisme, que de la liberté. Définir le
protestantisme par le mot < liberté » n’est donc pas le définir
vraiment, pas plus que ce n’est définir vraiment le catholicisme
par le mot « autorité ». Auguste Sabatier a répandu, dans cer-
tains cercles, ce jugement sommaire et commode, mais il n’en
est pas moins erroné. Si M. V. eat parlé du catholicisme romazn,
on edt pu lui donner raison, et encore eit-il fallu parler d’absolu-
tisme et de tyrannie, et non d’autorité. Mais il a parlé de catholi-

Y Revue civétienne, mai 1908, p. 442.
s s



— 639 —

cisme. Il sait tres bien que le catholicisme historique qui remplit
les premiers siecles de I'Eglise n’est pas le catholicisme romain, et
qu’'on ne saurait 'escamoter quand on respecte la vérité historique.
Il sait tres bien qu'on ne saurait rendre solidaire des erreurs du
catholicisme romain le catholicisme des Ambroise, des Augustin,
et de tous ces catholiques illustres qui, tout en admettant le szzge
de Rome, ont combattu le syszeme romain. Il sait bien que le catho-
licisme antiunltramontazn n’a pas cessé d’exister, et que, lors meéme
qu’il serait représenté par des minorités en France, en Allemagne,
en Angleterre et ailleurs, il compte cependant comme doctrine,
comme religion et comme Eglise. Or ce catholicisme authentique
et vrai n'est pas composé de la seule autorité; il se réclame aussi
de la liberté, et s’il ne la pratique pas comme elle est pratiquée
dans le protestantisme, il a néanmoins la prétention de la pratiquer
réellement et peut-étre exactement. Quoi qu’il en soit, ceux qui
réclament et concilient dans la notion de la religion, et notam-
ment dans l'essence du christianisme, les deux éléments d’autorité
et de liberté, seront plutot de l'avis de M. Loisy que de celui de
M. Viénot.

# La librairie critique de E. Nourry (Paris, rue Notre-Dame
de Lorette, 14). — lL.es catholiques qui veulent absolument ré-
former leur théologie dans un sens scientifique positif, de maniére
a n'avoir plus & couper leur ame en deux parties contradictoires,
I'une ou ils disent: je crois, l'autre: je pense, ces catholiques libé-
raux ¢taient fort inquiets des derni¢res encycliques de Pie X, et
nous avions pris peur au sujet du sort de la Librairie en question,
qui est la voie lactée de ce nouveau firmament. Heureusement,
tout y va pour le mieux; les nouvelles publications abondent;
chaque jour il s’annonce de nouveaux travaux de valeurs diverses
il est vrai, mais tous importants a quelque point de vue. Cette
librairie vaillante et laborieuse mérite d’étre glorifiée par tous les
esprits libres dévoués a la science et a la vraie religion. Nous la
signalons a nos lecteurs, qui sauront bien y choisir ce qui con-
vient a leurs aspirations. Voir le nouveau Cafalogue 19oS.

* Un jugement sur Schell. — M. P. Godet (Rosnay, Vendée)
a publi¢, dans la <« Revue du clerge francais » (1°F avril 1g08), une
étude, aussi sympathique qu’elle pouvait I’étre d'un point de vue
ultramontain, sur le célebre professeur de Wirzbourg, Hermann
Schell. M. Godet, partisan trés avancé de la théorie du miliey,
explique les qualités et les défauts de Schell par le fait qu’il était
Souabe d’origine. Ainsi, il avait « de la taille et de la carrure »
parce qu’il était Souabe; de la « laboriosité », de la bonhomie, de
I'aspiration vers l'idéal, une foi profonde, parce qu'il était Souabe.



— 640 —

Que les Souabes qui veulent s’égayer, achévent ce portrait amu-
sant, en lisant les lignes suivantes (p. 7):

¢ LLe revers de la médaille, chose a peu prés inévitable, c’est
qu'en meéme temps Schell fzendra de la race souabe son tour d’es-
prit particulier, sa mentalité caractéristique: legs onéreux, s'il est
permis de parler ainsi, dangereux du moins, ¢ point assez répudie?),
Le Souabe, nature poétique et réveuse, est féru un pewn facheuse-
ment dendividualisme. 11 est avant fout homme d’imagination et
de sentiment. Chez lui, une imagination ardente prédomine et gou-
verne; 'émotion est plus soudaine et plus entrainante que la pensée
n’est nette et précise; le cceur, plus sensible que la téte n’est sire,
fait souvent tort a la rason?). [dées et livres, toul décele wun certain
mangue d'ordre et de mesure qui est la cause d'une véritable in-
féreorité scientifique ot lettérazre. Comparez plutdt les commentaires
sur Aristote, du prince des théologiens de race souabe, Albert le
Grand, avec ceux de son disciple saint Thomas d’Aquin, et jugez!
Le Souabe, enfin, nait avec le gout du merveilleux; il se laisse
hyprotiser par lattrait de linvisible et du mystere, jusqu’a perdre
le sens affiné du present et du reel. la terre souabe n’a-t-elle pas
été, au déclin du moyen age, le foyer de I'école mystique dont
les Jean Tauler et les Henri Suso furent les guides et les modeles,
mais a laquelle néanmoins il a fallu plus d’une fois crier gare ou
crier casse-cou: On pressent déja, ce e semble, les principaux
écueils de la carriere d’Hermann Schell, la connaissance médiocre,
pour ne pas dire [zenorance des hommes, la fougue et l'indépen-
dance de la pensée, la facilité de 'enthousiasme, la prématurité
des solutions dans le domaine de ['eschatologie, la ténacité indomp-
table des convictions formées. »

Voila comment, dans I'Eglise romaine, on fait de la critique
théologique! Quant aux Souabes qui ont combattu Schell, ils de-
vaient avoir, comme Souabes, les mémes défauts que Schell, donc
la. méme ignorance des hommes, la méme prématurité des solu-
tions dans le domaine de l'eschatologie, etc.: et des lors qui tran-
chera le débat entre ces Souabes de memes défauts et d’opinions
contraires? Sans doute le Vendéen Godet: car on sait que le Ven-
déen, comme tel, a la propriété de connaitre les hommes, il ne
tombe jamais dans la prématurité¢ des solutions dans le domaine
de I'eschatologie!

La conclusion de M. Godet est digne de ce qui précede. Schell
fut non seulement un Souabe, premier malheur qui explique la moitié

1) M. Godet est Vendéen, parait-il.
*) Bien entendu, M. Godet, comme Vendéen, est exempt de tous ces défauts,
qui sont le propre des Souabes.



— B4l ~

des choses; mais encore un antiultramontain, second malheur qui
explique la seconde moiti€. Ecoutons le clairvoyant théologien
vendéen: < De la, au fond, tout le mal. Une prétention hautaine,
trop commune en Allemagne, a la liberté de penser, une défiance
sourde et constante du saint-siege, de ses directions et de ses con-
seils, une indépendance d’esprit qui plie sous les ordres formels de
Rome!), mais ne va pas jusqu'a mollzr aux moindres désirs d’une
mere si sainte?), ont gaté la carriere de M. Schell et rabaissé le
piédestal ou ses admirateurs l'avaient d’abord placé... Avec plus
de confiance et de soumission a l'autorité du saint-siege, M. Schell
aurait mieux rempli toute sa vie et déployé toute sa force.» —
Voila le fin mot de toute la critique ultramontaine: se soumettre
a Rome, c’est toute la science et toute la sainteté; le programme
est tres simple.

* Le systeme romain jugé par un protestant. — M. John
Viénot, dans sa Chronique de la «Revue chrétienne » (mai 1908),
a un mot excellent sur le systeme romain. < Supposez un protes-
tantisme centralisé, dont le chef serait a Londres. On entendrait
de beaux cris contre nous du coté catholique!» Et certes, les ca-
tholiques auraient raison. Mais alors, comment les Francais, catho-
liques ou non, ne réfléchissent-ils pas sur anormalizé du systeme
papiste en France: Il n'est pas nécessaire d'etre grand clerc pour
comprendre qu’une religion qui a son chef infaillible et omnipotent
a Rome, chef qui est, presque toujours, de fait, un Italien, ne sau-
rait étre une religion imposée par Dieu a des Francais, a des Alle-
mands, a des Anglais, etc.

* Bonaparte et Briand. — Celui-la a fait le Concordat, celui-
ci 'a défait. Mais malheureusement l'auteur de la loi de Séparation
n'a pas compris les legons politiques que le Concordat aurait dd
lui donner; en tout cas, s'il les a connues, il n'en a guére profité.
On peut méme l'accuser d’étre tombé dans des errements plus
déplorables encore que ceux de Bonaparte. Bonaparte, qui se croyait
plus fin que la Cour de Rome et qui croyait 'amoindrir et la
vaincre, 'a, au contraire, fortifice. 1l 'a fortifide, en poussant le
pape a déposer des évéques sans aucun motif canonique et a boule-
verser les anciens diocéses de France sans en avoir ni le droit ni
le pouvoir. C'est grice a Bonaparte, que le pape est devenu en
France le maitre arbitraire de I'Eglise. C’est lui qui a fait de tous

1) Une indépendance qui plie!

3 Ainsi, pour étre un bon catholique selon le cceur vendéen de M. Godet, il
faut mollir aux moindres désirs du pape Pie X et de Merry del Val, qui, pour le
moment, sont cette « mere si sainte ».



e BAT

ces nouveaux eveques des creatures et des valets du pape, et qui
les a forcés a se jeter dans les bras du pape pour échapper a la
bureaucratie tyrannique des articles organiques. Clest lui qui, en.
mettant les curés et les desservants a la merci des évéques, les a
dépouillés de leur dignité morale et a annihilé tout caractére en eux.
Il a transformé le clergé en une armée dont le chef érait tout et
le reste rien:; ce bonapartisme militaire, qui est devenu l'ultramon-
tanisme francais, a fait un mal énorme a la France. Bonaparte,
plus rusé qu’intelligent, n’a pas compris cela! M. Briand a cru étre,
lui aussi, trés rusé. Finalement, il a de nouveau fortifié la puissance
du pape:; il a provoqué, en effet, une coalition de tous les ecclé-
siastiques en faveur de l'absolutisme papal et contre la République
francaise. Au lieu de favoriser les éléments libéraux du clergé, de
grouper les prétres patriotes qui auraient associé 'amour du pays,
le respect des lois républicaines, le maintien de la religion catho-
lique d’apres les principes du vrai catholicisme, il a, de prime abord,
proclamé qu’il n'y a pas d’autre catholicisme que celui du pape,
et il a donné a celui-ci carte blanche et pouvoir absolu sur tout
le clergé. Il a tué ainsi I'Eglise libérale de France. Il a renchéri
sur Bonaparte. Et c'est le trés spirituel Clémenceau qui a laissé
perpétrer cette insanité et ce crime! Comprenne qui pourra!

¥ L’ecclésiologie de St. Ignace d’Antioche. — Nos lecteurs
connaissent déja le parti pris de M. Cristiani!). En voici un nou-
veau specimen, au sujet de la notion d'Eglise qu'il impute a
St. Ignace d’Antioche?®. Notons d’abord les aveux qu’il est con-
traint de faire; son interprétation n’en paraitra que plus paradoxale;
elle se refutera d’elle-méme.

I dit expressément: que, selon St. Ignace, «le souverain pon-
tife (6 coyicoed’s) de UEglise universelle est Fésus-Christ» (p. 195);
— que <« J.-C. est I'évéque de tous» (p. 197); — qu’il faut «obéir
a l'évéque et au presbytersum et aux diacres». Ignace ne sépare
pas U'éveéque du presbyterium ni méme des diacres. M. Cr. recon-
nailt que «le mot presbylersum revient douze fois dans les épitres

d'Ignace » (p. 200). — Ignace ne dit pas: Sans 'évéque pas d’Eglise;
mais < sans ceux-la [(évéque, prétres et diacres) pas d’Eglise,
Xwoic Tovroy Exzivgie ov zcaileirar (p. 198). — Ignace ne dit pas:

La ou est I'éveque, la est 'Eglise; mais <13 ou est /e Christ, 1a est
I'Eglise universelle » (p. 203). Donc il est évident que I’évéque n'est
pas le chef de I'Eglise, mais que ce chef est J.-C. et ].-C. seul;

1) Voir son ouvrage sur Luther et le luthéranisme — Revue intern. de théol,
avril 1908, p. 369-371.
) Voir la Revue catholique des Eglises, avril 1908, p. 193-206,



— g —

que l'évéque n'est que le surveillant de ceux qui président (pres-
byterzum), qu’il n’agit pas sans eux, et que tous doivent obéir a
J.-C.; que I'Eglise est donc bien cette république chrétienne dont
il est constamment question dans les documents de l'ancienne Eglise.
Donc union des fideles avec /e ¢lergé, et du clergé avec les fideles.
Et comme Ignace a écrit ses lettres aux Eglises pendant son vovage
de Rome, il devait naturellement les adresser au «surveillant», au
premier des présidents, au premier membre du presbyterzum, donc
a l'évéque. Rien de plus clair.

Or, malgré ces textes, M. Cr. prétend que «le dépositaire de
Vautorité sonveraine dans la communauté chrétienne est I'éveque;
qu’il n'y a pas trace dans les lettres de St. 1. d’épiscopat plura-
liste; que le régime démocratique ou presbytéral n’exista jamais
dans la métropole de la Syrie» (p. 201)! La vérité est justement
le contraire de ce que dit M. Cr. Bien plus, M. Cr. prétend que
St. I, en disant que I'Eglise de Rome excelle dans la charité
(rrgoxadyusyy (¢ «yamre). a voulu dire qu'elle est la présidente
de toutes les Eglises: que «le mot «y«/7r: indiquerait probablement
la fraternité chrétzenne en général », et, en outre, que ¢ la prési-
dence implique dans la langue d’Ignace Zlauwiorzté sowveraine »
(p. 204). Autant de phrases, autant d’assertions gratuites, et meéme
contraires au sens obvie des textes ci-dessus indiqués. M. Cr. re-
connait lui-méme que le mot présider se trouve dans la lettre aux
Magnésiens:; ce mot n’implique donc pas «l'autorité souveraine ».
IL’autorité souveraine n’appartient qu’a J.-C., le seul «souverain
pontife de I'Eglise universelle ». Traduire «y«iri par «la fraternité
chrétienne en général» dans le sens d’« Eglise universelle »,  est
aussi phénoménal. Et lorsque M. Cr. se permet d’ajouter que <« per-
sonne n’'osera dire qu'entre 'Eglise ainsi décrite et I'Eglise actuelle
i\l 'y ait quelque diffévence substantielle », il altere substantiellement
la vérite historique et philologique. Les lecteurs ont entre les mains
les piéces du débat, si débat il y a. A eux de prononcer.

# L’Eglise de Russie jugée par le P. Palmieri, de 'Assomp-
tion. — Dans son ouvrage sur La Chiesa KRussa, le P. P. émet
les opinions suivantes: — 1° Swr la question du patviarcat. « L'instal-
lation du patriarcat n’apportera pas de changements notables et
sera accueillie par le public avec indifférence. L’innovation repré-
sentera simplement un #tre et un plus gros traitenent. Le principe
du droit canon orthodoxe sur linvisibilité du chef de 'Eglise et
I’égalité absolue de tous les membres de la hiérarchie rend zzeffi-
cace l'autorité supréme du patriarche» '), — 20 Sur les évéques-

Y Kevue catholigue Jes Fglises, avril 1908, p. 233.



— 64 —

moines. Le clergé des paroisses ne voit pas de bon ceil I'épiscopat
recruté dans le monachisme; il réclame « une plus grande part de
liberté, de responsabilit¢ et d’initiative». Le P. P. se demande
meme s'il n'y a pas dans cet état des esprits « un schisme la-
tent ». — 3° Sur les études théologiques dans les quatre Acadé-
mies ecclésiastiques. Le P. P. reconnait l'abondance des monogra-
phies, surtout des études de théologie patristique, mais il signale
la pénurie de bons manuels théologiques. — 4° Sur lunion avec
Rome. Lie P. P. pense que c’est en vain que les Anglicans exal-
tent les Eglises orientales, et qu’une union entre eux et elles est
¢« dogmatiquement et disciplinairement impossible ». Il est plein
d’espoir, au contraire, en ce qui concerne sa propre Eglise. Cet
état mental n'est pas rare. « L'union n’est possible, dit-il, qu'avec
le catholicisme, parce qu’en réalité les divergences entre I'Eglise
romaine et les Lglises orientales reposent sur des malentendus et
pourraient facilement se supprimer. » (Jue d’optimisme dans cette
phrase! Il y a malentendus et malentendus. Ceux qui durent depuis
dix siecles ne sont-ils que des malentendus? Quant a la « facilité
de leur suppression », on sait ce que le P. P. veut insinuer: la
soumission de I'Liglise russe au pape. S'il croit cette soumission
facile, il est tres probable qu’il se trompe. Heureusement tous les
Russes n'ont pas la « facilité » du trop célebre Solovief. — 50 Sur
létat génirval des esprits. Le P. P. voit les choses en noir. « Ce
qui est certain dans tous les cas, dit-il, c’est que I'Eglise russe
traverse une crise tres grave, dont les symptomes se retrouvent
partout, dans la vie de la paroisse, dans !’éducation morale et la
situation matérielle du clerge, dans sa position sociale et morale,
dans l'apostolat et les missions, dans les écoles et la science sa-
cree. » — Certes, voila I'Eglise russe amplement avertie.

Ajoutons que les conditions que I'Eglise romaine entend im-
poser aux Eglises orientales, conditions qui se résument dans leur
soumission au pape infaillible et détenteur de la juridiction univer-
sclle, ne sont pas de linvention du P. P., mais qu’elles font partie
essentielle de la mentalit¢ romaine. Le rédacteur de la « Revue
catholique des Eglises » écrit, de son coté, en toutes lettres (p. 238):
« Nous désirons /e refour des grands sieges qui longtemps sont
restés loin de nous.» Estce clair? Il en veut fort au patriarche
Anthime, qui s'est refusé¢ a opérer le refonr, malgré la courtoisie
de Léon XIII. Mais il trouve le successeur d’Anthime < beaucoup
plus moderé », et il fonde de l'espoir sur « bon nombre de Russes,
meéme de ceux qui appartiennent aux hautes spheres ecclészas-
fequees ». — Donc avis aux aulres spheres!



— 645 —

* Lettre d’'un patriarche d’Orient au P. Hyacinthe Loyson. —
Cette lettre a été publiée par le P. H. L. méme, dans le <« Siecle »
du 26 mars dernier. Lla voici intégralement:

¢« Vous traitez dans vos lettres la question du catholicisme
romain, qui vous tient particulierement a cceur. Je vous répondrai
par une simple anecdote. L’un de ces derniers jours, je me suis
rencontré avec un haut fonctionnaire de [I'Eglise romaine. Il a
mis la conversation sur le retour des Eglises d’Orient, a ce qu'il
appelle le bercail de Saint-Pierre. Je lui ai répondu que pour re-
tourner quelque part, il faut s’en étre ¢loigné. Or, les églises d’O-
rient ne se sont jamais €loignées de l'unité de U'Eglise figurée en
Saint-Pierre. L’histoire renseignée et impartiale nous montre, au con-
traire, l'origine du schisme dans les prétentions nouvelles et arro-
gantes du patriarche de Rome qui, ne pouvant s’asservir les pa-
triarches orientaux, n'a pas craint de rompre avec eux en rompant
avec la constitution de la chrétienté primitive.

« Aujourd’hui comme alors, nous sommes prets pour ¢ l'union »,
mais non pour «la domination ». Si vous y tenez, ai-je ajouté,
nous pouvons souscrire méme a <« la primauté » de l'évéque de
Rome, mais a condition que <« la premiére place » ne soit pas
« toutes les places», et que l'épiscopat d’un seul ne détruise pas
I'épiscopat des autres.

¢ J’ai dit encore: ce n'est point en multipliant les dogmes,
comme vous faites 2 Rome, que vous procurerez le triomphe de
la religion. Les dogmes ne sont, le plus souvent, que « les tortures
de lesprit humain », et moins que jamais il est disposé a subir
ces supplices, que des hommes ignorants ou ambitieux prétendent
lui imposer au nom de Dieu.

« En Orient, nous nous contentons de ce qui a été établi dans
les premiers siccles qui, €tant plus pres de Jésus-Christ, invoquailent
avec raison la force d'une tradition récente; mais nous ne com-
prenons pas qu'a la distance de dix-neuf siécles, on puisse raison-
nablement forger des dogmes inconnus aux ages anciens.

« L'Eglise romaine a eu pour elle, dans l'histoire, toutes les
chances d'une réussite merveilleuse, la science, la richesse, la poli-
tique, tout ce qui a fait la grandeur de ’Europe occidentale. Les
Eglises d’Orient, au contraire, ont subi les conditions les plus dé-
favorables. Eh bien, Rome n’a pas su profiter de tels avantages,
et tandis que ce titre de catholique auquel elle a si peu de droits,
lui faisait une obligation de maintenir et de développer 'unité, non
contente de s’étre séparée de 'Orient, elle a perdu la moitié¢ de
I'Europe devenue protestante et, maintenant, elle est en train de
perdre l'autre moitié. Déja la soixante-quinzieme partie du monde



— Gl =

catholique n’est catholique que de nom et par le fait du baptéme,
conféré aux enfants comme une formalité sans conséquence.

« Du reste, la véritable lutte n’est pas entre les diverses
branches de la chrétienté et sur le terrain dogmatique du catho-
licisme romain, du protestantisme et de notre catholicisme oriental.
C'est le christianisme lui-méme qu’on veut détruire et qu’il s’agit
de sauver, ou plutdt c’est le spiritualisme philosophique et religieux
tout entier. Si le pape savait etre grand, il se mettrait a la téte
d’une alliance de toutes les Eglises contre 'athéisme, le matéria-
lisme, et cet ennemi plus dangereux encore, l'indifférence en ma-
tiere de morale et de religion.

« De tous les patriarches chrétiens, celui de Rome serait le
plus a méme de remplir un role si glorieux. Mais il faudrait pour
cela renoncer au regret stérile du pouvoir temporel et au réve mal-
sain de la domination spirituelle. Au lieu de répéter sans cesse:
¢« C'est a moi qu'ont été données les clefs du royaume des cieux s,
il devrait se souvenir de la devise de ce méme Saint-Pierre, dont
il se dit le vicaire: <« Ne dominez pas sur vos freres, zegue wué
dominantes in cleris. »

« Vous pouvez, ai-je dit, en terminant, & mon interlocuteur, vous
pouvez rapporter toutes mes paroles au pape Pie X: elles n’expriment
pas seulement ma pensée, mais celle de 1'Orient tout entier. »

* L’Eglise anglicane jugée par le Rev. T. A. Lacey. —
Quoique ce R. P. soit trées enlacé dans le parti romanisant de
I'Eglise établie et que son témoignage soit ainsi trés suspect a
nombre d’Anglicans, cependant les opinions qu’il a émises dans un
article publié dans la ¢ Revue catholique des Eglises » (mars 1908),

nous paraissent devoir étre signalées: — 1° Il considére la sépa-
ration de I'Eglise anglicane et de ] Etat comme inévitable et sur-
tout comme désirable (pp. 130, 133-135): — 2° il pense que les

laiques sont trop représentés dans les cing assemblées de I'Eglise
anglicane (p. 133), et que leur influence est dangereuse; il craint
plus le laicisme que le cléricalisme, et sous ce rapport il est déja
plus romaniste que romanisant; — 3° il confond «catholique » et
<romaniste » ; se croyant tres catholique, il se glorifie du progres
du romanisme dans I'Eglise anglicane, et il cite un document offi-
ciel estimant < que 12,000 de nos prétres, c’est-a-dire une bonne
moitié du clergé anglican, doivent étre chassés de I'Eglise d’Angle-
terre comme entachés de romanisme » (p. 137); — 4° il blame, comme
un triomphe de la lettre morte sur Uesprit qui vivifie, le fait suivant,
a savoir: que « la jurisprudence anglaise congoit I'Eglise comme une
association fondée sur le contrat passé entre ses membres, et dont les
tribunaux seraient chargés de maznieniy les clauses originelles ».



Pour nous, au contraire, nous applaudissons a cet esprit de
justice des tribunaux anglais, qui empéche de dénaturer la raison
sociale de I'Eglise et la base premiere sur laquelle elle a été fondée
Si cet esprit de justice avait régné dans I'Eglise romaine, celle-ci
ne serait pas arrivée a substituer au catholicisme primitif le faux
catholicisme qui regne aujourd’hui dans cette Eglise et qui fait
I'admiration du bon Pere Lacey. Voici ses propres paroles:

¢ Si une question doctrinale est en jeu, le tribunal ne cherche.
pas a s’assurer de linterprétation acfuel/le qu’en donne I'Eglise de
sa croyance; il se réfere aux documents et apprécie ... Les tri-
bunaux prétendent découvrir les intentions des premzers contrac-
tants, et veiller 2 ce qu’elles soient maintenues zn eodem senmsit.
Ainsi font-ils pour les dissidents; ainsi ont-ils fait dans le cas des
Eglises libres d'Iicosse; et pour nous, méme apres la séparation,
apres que I'Eglise aurait été affranchie du Conseil privé, un pretre
condamuné par lofficialité diocésaine pour interprétation erronée d'un
article du credo (par exemple du dogme de la résurrection de la
chair) pourrait en appeler aux tribunaux ordinaires: ceux-ci ne de-
manderaient pas aux éveques leur avis, mais ils recourraient au
texte du credo et linterpréteraient. En Amérique, au contraire, les
tribunaux civils prennent simplement acte des décisions des tribu-
naux ecclésiastiques, et se contentent de s’assurer qu’ils ont agi de
bonne foi et en connaissance de cause, c’est-a-dire apres examen des
faits et conformément aux principes actuellement requs dans 'Eglise.»

En Angleterre, le point de vue ancien-catholique aurait donc
des chances de l'emporter sur les innovations du parti romaniste,
tandis qu’aux Etats-Unis c’est le point de vue romaniste acfue/ qui
triompherait la ou les romanistes seraient en majorité.

* Le «Pan-Anglican Congress». — Le «Church Times» du
12 juin se plaint qu'il y ait méprise, dans l'opinion, au sujet de ce
Congres. Voici quelques passages de son article de fond:

¢« The delegates are coming, affirms one writer, to proclaim
the unity of the world-wide Anglican Communion, and to render
honour to that country which cradled and nursed her Church into
the mighty Mother of Churches which she is to-day . ..

«It 1s a gathering of the whole Church, thrilled by the Impe-
rial instinct. It is also—and here our guide seems to hesitate, or
to confuse the British Empire with the whole world—and unpre-
cedented parade of the English Church as the Mother Church of
the Empire . .

« It has been asserted, in a work prefaced by the Archbishop
of Canterbury, that to the Anglo-Saxon race has been given the
command to go forth and make disciples of all nations. National



— 648 —

pride, imperialistic dreams, political aspirations, have been worked
upon, conjointly with missionary zeal, until we might almost be
convicted of reading the Divine injunction: 7w es Britannia, et
super hoc imperium @dificabo Ecclesiam meam .

« But these crude ideas of the mission of the English Church,
and this intolerable and intolerant particularism, are already lodged
in many minds, and colour all their thought about the Church
and her mission work. And we may begin to think that it would
have been better that the Congress should not have been held at
all, than that it should have as one of its results the growth of
an Imperialistic as opposed to a Catholic conception of the Church.
Ne may admit that to English Churchmen may have been com-
mitted certain aptitudes and certain opportunities and responsibi-
lities, which render their work in some parts of the world specially
valuable, but that to the English Church has been given any mis-
sion to the world which #ke Roman and Eastern Churches do not
share, we entirely deny ...

¢ That the proceedings of the Congress may tend to obscure
the Catholic idea of the Church is to be feared . ..

«It is unfortunately true that the best hope which many have
framed of the Congress is that it may not do too much harm.
They have come to distrust the ambitious width of its plan, and
to regret that it was not originally framed on the simpler and yet
most fruitful lines of the Missionary Conference of 1894 .. .»

* The Anglican and Eastern-Orthodox Churches Union. —
Nous avons déja mentionné cette association, qui parait animée
d’excellentes intentions et a laquelle nous souhaitons les meilleurs
succes. Jusqu’a présent, nous ne voyons rien, ni dans le programme,
ni dans U'Ezrene (organe officiel de cette association), qui offre un
intérét nouveau.

* Progres du papisme en Angleterre. — Le Catholic Direc-
fory pour 1908 constate les chiffres suivants. Le nombre des prétres
pour I’Angleterre et 'Ecosse s'éleve a 4075, en augmentation de
54 sur l'année précédente. On compte actuellement dans les mémes
pays: 2121 églises ou chapelles catholiques, 435 de plus que l'an
dernier. La hiérarchie catholique, répandue dans tout I'empire bri-
tannique, comprend 2z cardinaux, 30 archevéques, 107 évéques,
34 vicaires apostoliques, 12 préfets apostoliques pour 12 millions
de fideles. Le Catholic Directory ne s’occupe pas de 'Irlande.

Le Directeur-Gerant: Prof, D E. MICHAUD.

Berne. — Imprimerie STAMrrLI & CIE.



Unentbehrlich fir jeden Theologen !

Im unter/el(‘hneten Verlag erscheint: | :
Bibliographie der \
theologischen theratur.

Sonderabdruck aus dem fheologlsch"f‘-'~:~ah1esberlcht.

Her’tuageoeben von

Prof Dr G Krliger und Prof. Dr W Kohler ..

in Glessen

Jahrlich etwa sechs Lieferungen zum Preise von jé' | Mark.

Diese seit dem Jahre 1900 erscheinende Bibliographie, die die
berufensten Fachleute zu ihren Mitarbeitern zahlt, umfasst — im Gegen- |
salz zu ahnlichen Unternehmungen, die nur ein bestimmtes einzelnes
Gebiet bearbeiten — die gesamte theologische Literatur samtlicher
Kulturstaaten in grosstmoéglicher Vollstandigkeit, und zwar nicht nur
die selbstandigen Werke, sondem auch die in Fracfe kommenden Artikel
aus 7e1tschnften Der umfangreiche Stoff ist in tbersichtlicher
Weise (alphabetisch und systematlsch) geordnet und umfasst fol-
gende Abteilungen: I. Vorderasiatische theratur und ausser-
blbIlSChe Reltgmnsoeschwhte — II. Das alte Testament. —
IIl. Das neue Testament. — [IV. Kirchengeschichte (Alte Zeit:
Mittelalter; von Beginn der Reformation bis 1648; von 1648 bis 1789;
seit 1789; Zeitgeschichtliches). — V. Systematische Theologie (En-
zyklopadie und Methodologie; Religionsphilosophie mit Einschluss der
Apolooelik Dogmatik; Ethik). — VI. Praktische Theologie (Allge-
meines, Predwt und Erbauunﬁshteratur Katechetik ; Pastoraltheologie;
Vereinswesen und Llebestqtlgkelt Klrchenrecht thurglk) — VII. Kirch-
liche Kunst. Jede einzelne Abteilung glxedert sich in mehrere Unter-
abteilungen, die so ubersichtlich angeordnet sind, dass jeder Benutzer
der Bibliographie mit Leichtigkeit die Literatur eines bestimmten Sonder-
gebietes findet. — Aber nicht nur die reichhaltigste und prak-
tischste aller ahnlichen Unlernehmungen ist die <Bibliographie
der theologischen Literatur», sondern auch die billigste, da
der Preis bei einem Umfang von 30 bls 35 Druckbogen (also mindestens
500 Seiten) in Lexikon-8 nur 6 bis 7 Mark (20 Pfﬁ far den Druck-
bogen) betragt.
= Die ¢B1b110graphle der theologischen theratur» kann
somit jedem auf irgend einem Gebiet der Theologie literarisch Arbei-
tenden als unentbehrliches Hiulfsmittel und treuer Ratgeber von blei=
bendem Wert empfohlen werden, dessen Reichhaltigkeit, Zuver-
lassigkeit, praktische Brauchbarkeit und wohlfeiler Preis von
keinem anderen bibliographischen Unternehmen erreicht wird.

- Leipzig, Dorrienstrasse 13

M. Heinsius Nachiolger.
Verlagsbuchhandlung.






	Chronique

