
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 63

Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


582

CORRESPONDANCES.

I. — La lutte religieuse future.
A la Direction de la Revue internationale de théologie.

Je ne suis partisan ni de l'Eglise vieille-catholique, ni de

sa Revue internationale. Si vous me permettez une entière
franchise, je vous dirai même que j'en suis l'adversaire. Et si je
vous adresse cette lettre, Monsieur, c'est pour agir en loyal
ennemi. Un homme averti en vaut deux, dit le proverbe; a^ous

êtes averti.
Je prends parti contre le Aieux-catholicisme pour des motifs

politiques et aussi pour des motifs religieux. Les motifs
religieux sont les moindres et je les indiquerai à peine. Suis-je
ce que vous appelez ultramontain, ou suis-je protestant? Inutile
de vous faire cette confession. Le fait est que je regarde le
vieux-catholicisme comme un tiers, donc comme une complication

là où deux débordent déjà, et ce fait suffit pour nous
déterminer, mes amis et moi, à travailler à A'otre suppression.
A mon point de vue religieux, il n'y a que deux Eglises
sérieusement constituées : la catholique-romaine et la protestante.
Leurs situations sont nettes. Ou l'une ou l'autre. Pas de milieu.
C'est plus simple. Ce serait plus simple encore si l'une des

deux disparaissait, et nous espérons bien qu'il ne tardera pas
longtemps à en être ainsi. La victoire est aux plus forts; donc
le plus fort des deux restera maître du champ de bataille. A
vous de prévoir quel est ce plus fort et de prendre vos
précautions.

Mais c'est surtout comme hommes politiques que nous avrons

pris parti contre votre Eglise, et voici pourquoi.
Vous connaissez suffisamment la situation des partis

politiques en France, en Suisse et ailleurs, pour avouer qu'il n'y
a, au fond, que deux grands partis : le conservateur et le non-



— 5S3 —

conservateur. Nuancez-les l'un et l'autre tant qu'il vous plaira,
il vous faudra toujours en revenir à cette grande ligne de

démarcation. En outre, vous devez avouer que ces deux partis
sont à peu près partout en forces égales ; tantôt c'est l'un qui
l'emporte, mais sa victoire dure peu, soit qu'il tombe par ses

propres fautes, soit que le parti adverse réussisse à saisir telle
ou telle occasion favorable qui le reporte momentanément au
pouvoir; mais celui-ci à son tour tombe Aite. Et le pays se

débat ainsi, dans ces luttes presque toujours stériles, le parti
de droite défaisant ce qu'a fait le parti de gauche, et
réciproquement. De la sorte, rien ne marche, rien ne progresse. Nous

croyons qu'il faut en finir.

Que faire donc pour sortir de ce marasme? Des hommes

politiques ont enfin compris qu''ils ne peuvent avoir de majorité
sérieuse qu'en gagnant les voix ultramontaines. Elles constituent

un appoint considérable et c'est de bonne tactique de

se les procurer. Voyez, en France, avec quelle habileté les
socialistes ont su faire triompher l'article IV et s'assurer ainsi,
dans un laps de temps qui ne tardera pas à se préciser, le
concours de Rome. Le pape combat cet article IV parce qu'il
le trouve trop anodin ; son habileté consiste à poser en victime,
à accuser M. Briand de persécuter l'Eglise, etc. ; il sait que
les radicaux manquent de courage et de persévérance, et que
tôt ou tard ils devront, par fatigue, céder le tout; et dans cette
conviction il réclame plus pour avoir moins, mais un moins
qui sera plus que ce qu'on lui offre aujourd'hui. Le pape impose
ses conditions, et le parti radical, qui est censé hostile au pape,
deArra finalement les subir, s'il veut gagner les électeurs
ultramontains contre les conservateurs d'ancien régime.

Telle est la tactique. Les électeurs vieux-catholiques sont
en trop petit nombre pour compter; les radicaux-socialistes
actuels les écartent, et ils se rendent ainsi agréables aux
ultramontains. Ceux-ci sentant leur puissance grandir, augmentent
aussi leurs prétentions. Les radicaux le remarquent, certes,
mais ils ne pem-ent éviter ce mal. Ils essaient de se défendre
par un marchandage plus ou moins habile, supérieur à celui
des conserA-ateurs. Rome sera toujours au plus offrant, parce
qu'elle espère ainsi faire triompher sa cause politique et sa
cause religieuse: ad majorem Dei gloriam.



— 584 -

Vous aurez remarqué que certains radicaux sont, depuis
quelques années, très empressés à faire de grandes avances
au parti ultramontain. C'est, d'abord, parce qu'ils sentent leur
majorité faiblir et qu'il leur faut à tout prix des voix
nouvelles pour se maintenir au pouvoir. C'est, ensuite, parce que
les radicaux très « avancés » dont je parle ne professent aucune
conviction religieuse. Leur idéal est même la destruction de

toute religion, et ils pensent le réaliser plus facilement avec
ce qu'ils appellent les « superstitions ultramontaines » qu'avec
toute autre confession religieuse. Us se font fort de ridiculiser
celles-ci dans leurs comités privés et de les abattre par la science
dans leurs comités publics. Les Eglises qui en appellent à la
science, à la critique, à la raison, au libre examen, leur déplai'
sent, parce qu'elles ne sont ni faciles à réfuter, ni commodes
à gagner. Ces radicaux rationalistes et athées aiment donc
mieux avoir à faire avec le parti ultramontain qu'avec tout
autre. Us seraient heureux de voir disparaître et les protestants
et les vieux-catholiques. Ne leur parlez ni de religion rationnelle,

ni d'Eglise libérale; à leurs yeux, c'est une illusion. Tant
qu'une Eglise sera encore nécessaire à notre vieille société
qui ne peut s'en passer, cette Eglise sera la Romaine; mieux
vaut celle-là, seule et sans rivale, que les conflits actuels avec
les autres. Et quand la science sera assez avancée pour saper
toute religion, Rome alors s'effondrera d'elle-même par la force
des choses.

Tel est le calcul des radicaux en question, je ne dis pas
de tous les radicaux : car il en est encore qui sont religieux.
Mais ceux-ci sont somnolents et maladroits; ils lâchent pied
chaque jour davantage sur le terrain des principes. Les
principes! Qu'est-ce que cela? Il n'y a plus que des intérêts, et les
intérêts sont simplement les avantages du parti au jour le jour.
Toute la philosophie politique est non clans les mots de liberté,
d'autorité, de progrès, de tolérance, mais seulement dans
l'opportunisme. Rome aussi y trouve son compte puisque cet
opportunisme lui réussit de fait.

Voilà, Monsieur, les perspectives de l'avenir et la tournure

que la lutte religieuse semble devoir prendre de plus en
plus dans les pays énumérés plus haut, c'est-à-dire dans les
nôtres.



— 585 —

Vous aurez beau faire de la science, elle ne vous mènera
pas plus à la victoire qu'elle n'y a conduit votre Dœllinger, votre
Langen, votre Friedrich, et que, dans ces derniers temps, elle

n'y a conduit les Loisy et tous ces théologiens cachés derrière
leurs pseudonymes. Peut-être la science triomphera-t-elle dans

cinquante ou cent ans; mais nous qui vivons actuellement, nous
voulons triompher actuellement. Nous ne cachons pas que nous
sommes pressés, et que toutes les vieilles tactiques dites de

temporisation, de simultaneum, de tolérance, nous paraissent
périmées. Nous estimons la science et les savants, et il ne nous
en coûte pas, à mes amis et à moi, de rendre justice à votre
Eglise et à vos personnes; mais la question n'est plus sur ce
terrain archaïque. Nous ne sommes plus au XVIe siècle, ni
même au XIXe; nous sommes au XXe, au siècle de l'habileté
et de la claivoyance. Je vous le répète, Monsieur, vous êtes
averti.

Veuillez agréer, etc.

Réponse.

Notre réponse sera brève.

Le charitable auteur de cette Lettre-Avertissement veut
sans doute mettre les anciens-catholiques en demeure de se

soumettre à Rome ou de se démettre. Il me semble que telle
est la conclusion à laquelle il tend.

S'il en est ainsi, il se trompe. Les anciens-catholiques ne

songent nullement à se démettre, encore moins à se soumettre
à Rome. Ils veulent simplement continuer à remplir leur
devoir, c'est-à-dire combattre contre ce qu'ils croient être les
erreurs soit de la droite ultramontaine, soit de la gauche
irréligieuse. Le terrain de la lutte sera celui que la force des choses

nous imposera. Si le parti radical ATeut s'unir, au grand jour,
au parti ultramontain, libre à lui ; nous préférons l'hostilité au
grand jour à la lutte sournoise et hypocrite.

En tout cas, la vérité ne craint aucun terrain, ni aucune
arme, ni aucun ennemi.

Nous savons pourquoi nous sommes faibles, mais nous
savons aussi pourquoi nous sommes forts.

Nous sommes faibles pour des raisons multiples, qui toutes,
heureusement, peuvent être corrigées et que nous nous efforçons
de corriger selon les circonstances. Je dis «selon les circonstan-

Revue intern.de Théologie. Heft 63, 1908. 38



— 586 —

ces», parce qu'en effet notre faiblesse tient plus aux conditions
sociales clans lesquelles nous sommes placés qu'aux défectuosités
de notre Eglise. Quoi qu'il en soit, malgré les défectuosités,
nous réussissons à nous maintenir là même où Rome, malgré ses

habiletés, a perdu plus d'une plume à son aile.
Nous sommes forts, parce que notre cause est forte. C'est

la cause du Christ, de l'Evangile, du christianisme authentique
et intégral. Loin de craindre la science, nous faisons appel à
ses progrès, non en paroles comme Rome, mais en réalité, et
nous en fournissons des preuves. Loin de craindre la liberté,
nous cherchons à la faire triompher partout, loyalement et
pratiquement. Les principes de notre Eglise et de notre théologie
sont clairs; nous savons ce que nous croyons et pourquoi nous
le croyons. Nous savons ce que nous voulons et où nous
allons. Plusieurs de nos adversaires ne pourraient en dire autant.

Donc, malgré les rodomontades des athées, malgré les
intérêts coalisés des opportunistes de tous bords, malgré les

menaces de ceux qui nous haïssent, malgré les anathèmes de

Rome, nous ne cessons de travailler à l'œuvre divine, nous
glorifiant de nos infirmités, et nous souvenant du Maître qui
nous a donné l'exemple, et aussi de St. Paul s'écriant plein de

courage: Cum infirmor, tunc potens sum (II Cor. XII, 10).

La Direction.

II. — Les enseignements essentiels du Christ.
M. Charles Le Cornu m'a fait l'honneur de consacrer à

mon opuscule sur «Les Enseignements essentiels du Christ» un
article très objectif, dont je lui suis très reconnaissant. Dans
cet article, publié par le journal Le Protestant, je lis toutefois
la critique suivante :

« La foi, selon M. Michaud, n'est pas seulement la confiance
en Christ, elle est aussi et en même temps « l'adhésion aux
enseignements de J.-C. et aux doctrines impliquées manifestement

dans ces enseignements». — M. Michaud me permettra
de lui dire que je trouve sa formule mauvaise. — Devrons-
nous croire à la réalité des possessions démoniaques que le
Christ a indirectement enseignée? Qui ne voit que, l'hôtellerie
où loge l'évidence ne portant point d'enseigne pour avertir les

voyageurs, chaque théologien verra sa doctrine, sa chère doc-



— 587 —

trine manifestement impliquée dans l'enseignement du Christ!
— C'est d'ailleurs ce qui a été fait dans le cours des siècles.

— Le christianisme est une doctrine religieuse contenant
une notion positive de Dieu, de l'âme, de la vie morale et de

la vie future, mais ce n'est pas un système théologique, un
ensemble de formules dogmatiques. Il me semble que sur la

question des dogmes, M. Michaud n'est pas assez précis, je ne
dis pas dans sa pensée, mais l'expression de sa pensée. — Il
y a des mots qui ont un usage courant et qu'il emploie dans

un sens particulier. Je n'aime pas le terme de «dogmes chrétiens

» pour désigner l'enseignement du Christ. Il prête trop
facilement à l'équivoque. Notre auteur s'explique d'ailleurs avec
une clarté parfaite, un peu plus loin, quand il résume la
doctrine chrétienne en un magnifique credo.»

Dans ce passage comme dans plusieurs autres de ce petit
volume, qui n'est qu'une indication très succincte des choses
essentielles du christianisme, je me suis exprimé insuffisamment,

je l'avoue. J'espérais que le mot « manifestement »

mettrait ma pensée au clair. Je me suis trompé, et, loin d'en vouloir

à M. Le Cornu, je l'en remercie sincèrement.
Il n'est que trop vrai que, dans le cours des siècles, maints

théologiens ont cru voir leur « chère doctrine manifestement
impliquée dans l'enseignement du Christ», bien qu'elle n'y fût
pas. La manifestation n'était alors que dans leur esprit
particulier, mais non dans celui du public ; elle n'était que subjective

et restreinte à quelques personnes, et non réellement objective.

C'était une illusion, rien de plus. Et l'on pouvait facilement

le démontrer à chacun de ces braves théologiens. Et l'on
n'y a pas manqué. Et de la sorte personne ne s'est mépris.
Leur chère doctrine n'était donc pas manifestement impliquée dans
l'enseignement du Christ. Ce n'était donc pas le cas visé par moi.

Ce cas visé par moi serait-il chimérique, comme M. Le Cornu
semble l'insinuer? Certainement non. Il y a des cas, et
heureusement ils sont nombreux, où l'évidence d'un argument,
d'une déduction ou d'une induction saute aux yeux de tous, et
où l'opposition est impossible devant une adhésion aussi
unanime et aussi pleine. Par exemple, il est évident pour tous
que, si le titre d'enfant de Dieu peut être donné à tout homme,
il doit être donné au Christ plus particulièrement. Et cette
même évidence indiscutable se retrouve également dans tous



— 588 —

les grands préceptes essentiels du Christ ; et c'est ainsi que le
christianisme est possible et réel, et qu'il peut devenir la
religion universelle de tous les esprits attentifs et droits. M. Le
Cornu a attaché plus d'importance qu'il n'aurait dû au petit
fait de la vanité personnelle des théologiens en question, et

pas assez au grand fait de l'implication manifeste, manifeste
pour tous les hommes de foi et de bonne foi, de certaines
doctrines dans les enseignements du Christ.

M. Le Cornu m'objecte « la réalité des possessions
démoniaques que le Christ a indirectement enseignée». Son exemple
me semble malheureux. Car, si le Christ a parlé le langage
de son temps pour être compris de ceux auxquels il s'adressait

et pour leur faire ainsi plus directement le bien moral
visé par lui, il n'a dit nulle part que les opinions des foules
fussent des vérités, encore moins des A-érités dogmatiques enseignées

par lui et obligatoires pour tous ceux qui croient en
lui. Pour les foules de ce temps-là, chasser le mal, c'était chasser

le démon; guérir un malade, chasser une maladie graATe,
c'était chasser un démon. Le Christ n'a pas jugé à propos de
faire un cours de médecine pour rectifier les opinions du
public ; il a simplement guéri les malades au nom cle Dieu pour
ramener les hommes à Dieu. C'est dans ce sens qu'il faut lire
le récit de ses guérisons et comprendre le langage dubitatif
qu'il a emploj^é: Si ego in Beelzebud ejicio daemonia, filii vestri
in quo ejiciunt? Ideo ipsi jttdices vestri erunt. Porro si in digito
Dei ejicio daemonia, profecto pervenit in vos regnum Dei (Luc,
XI, 19-20). On voit par cette dernière assertion où le Christ
voulait en venir: convaincre les foules, même par des
hypothèses (si, si) que le royaume de Dieu leur était ouvert.

M. Le Cornu n'aime pas le mot dogme appliqué à

l'enseignement du Christ. Je sais que la plupart de ses coreligionnaires

sont d'accord aA'ec lui sur ce point, et qu'ils sont
généralement disposés à combattre non seulement tel dogme
particulier, mais tout dogme en général, simplement parce que c'est
le dogme.

Que M. Le Cornu me permette d'attirer son attention sur
les points suivants: 1° il est vrai que le mot «dogme» est très
mal vu de tous les libres-penseurs et de tous les ennemis de

la religion en général et du christianisme en particulier. Est-ce
une raison pour le rejeter? Je ne le crois pas. — 2° Le mot
«dogme» signifie généralement, chez tous les chrétiens qui



— 589 —

l'admettent — et ils sont nombreux — une vérité certaine,
enseignée par le Christ, donc divine, et qu'un A7rai chrétien ne
saurait rejeter. C'est en ce sens qu'il est écrit dans les Actes
des Apôtres (XVI, 4) : Cum autem pertransirent civitates, tra-
debant eis custodire dogmata, quas erant decreta ab apostolis
et senioribus. Il me semble que cette origine est respectable
et que nous aurions tort de répudier une telle tradition. —
3° Sans doute le mot « dogme » n'est ni un dogme ni une
panacée, mais c'est par lui qu'on désigne les principes stables,
les vérités nécessaires; et il y a, de nos jours, tant de
démolisseurs qui s'acharnent contre tout ce qui est absolu, stable,
nécessaire, et qui ne veulent plus admettre que le relatif, et
quel relatif! que c'est un devoir pour les esprits sérieux de

maintenir la nécessité des dogmes et l'emploi du mot. — 4° Je
reconnais que les partisans de l'absolu ont abusé, et que Rome,
particulièrement, a faussé le dogme en essayant de faire passer
ses formules dogmatiques pour des dogmes divins. Mais on ne
s'y trompe plus aujourd'hui. Même dans l'Eglise romaine, les
meilleurs esprits distinguent les formules dogmatiques et les
vrais dogmes: ceux-ci se réduisent aux seuls enseignements du
Christ. Or un vrai chrétien peut-il moins faire que de les
admettre et cle les défendre? — 5° Les protestants qui, ne

pouvant s'entendre sur la doctrine, se sont laissés glisser dans
le sentiment sous prétexte de mieux s'unir, ont-ils réussi? Il
ne paraît guère. Je crois plus que jamais que les vrais chrétiens
ne peuvent être unis qu'en Christ purement et simplement, donc
dans les propres enseignements du Christ tels que l'histoire
nous les a transmis. Tels qu'ils sont, ils suffisent. Le Christ a
les paroles de la Aie éternelle; voilà les vrais dogmes
chrétiens. En parlant ainsi, je ne me crois pas en faute.

Que M. Le Cornu veuille bien croire que, si j'ai pris la
liberté de répliquer à son article si bienveillant, ce n'est pas
pour avroir le plaisir de le contredire (ce m'est au contraire
une peine), mais pour aA^oir l'occasion de répéter une fois de

plus, à ses coreligionnaires surtout, que le salut et la force
des Eglises chrétiennes est uniquement dans la proclamation
claire et énergique des dogmes chrétiens, c'est-à-dire des

enseignements mêmes du Christ; sans eux, ne nous y trompons pas,
le christianisme n'est plus qu'un vain mot. E. Michaud.


	Correspondances

