Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)
Heft: 63
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I. — Encore l’évolution des dogmes. Réponse au P, Allo
et a M. Bricout.

Depuis que Newman est devenu un grand personnage et
que sa théorie du développement est discutée en divers sens,
la confusion s’est considérablement étendue parmi les théolo-
giens romanistes, soit sur la notion de 1'"dvolution, soit sur la
notion du dogme, Nos lecteurs ont suivi la constatation de ce
fait depuis la fameuse explication donnée par M. Le Roy.

Nous n'avons pas a revenir sur ces contradictions, mais
a signaler 'essai d’explication tenté par le Pére Bernard Allo
dans son volume «Foi et Systémes», ch. V1: Gerine et Ferment
(p. 223-262).

Tout en admettant la théoric newmanienne du «germes,
il avoue que «le besoin commence a se faire sentir de modifier
cette terminologie », et que, « métaphore pour inétaphore», il
voudrait «présenter une autre face du probleme» (p. 237).
Voyons. Il distingue «la connaissance religieuse» que le Christ
a apportée sur la terre, et il avoue que «cette doctrine n'est
pas un germe, parce qu'elle n'a pas évolué, ne s’est pas per-
fectionnée intrinsequement et qu'elle existait déja pleinement
en acte dans l'ame des premiers prédicateurs de notre foi»
(p. 238). Le P. Allo met donc «toute la plénitude aux origines
du christianisme » et il déclare que la doctrine chrétienne était,
dés cette époque, «définitive». Treés bien. Le P. Allo semble
attribuer ce point de vue & Harnack; il serait plus équitable
de l'attribuer a St. Paul et a St. Jean, et aussi aux autres apo-
tres, qui ont témoigné de ce qui leur a été enseigné des le
commencement et transmis comme un dépot a4 conserver.

Aprés avoir déclaré que «la connaissance religieuse par-
faite qu'est pour nous le christianisme» a été constatable au-



— b57 —

trefois en Palestine, et qu'elle demeure encore constatable
aujourd’hui pour nous (p. 240), le P. A. pose ainsi la question
a débattre: «Ceux que nous appelons Apodtres, Evangélistes,
Peres, Docteurs, ont-ils prété leurs idées a Jésus, ou bien n'ont-
ils fait que témoigner, que transmettre a travers les ages un
dépot regu du Christ lui-méme, sans faire plus qu'en accom-
moder la formule, de mieux en mieux, aux besoins légitimes,
primaires, des intelligences?» «Si on peut établir cette seconde
alternative, dit-il, il n'y a pas & chercher plus loin. Il n'y a
plus & se demander si telle ou telle branche dogmatique a pu
vraiment jaillir du tronc, du jour ou sera démontré que l'arbre
n'a pas, de fait, poussé de nouvelles branches, mais que /es
propositions de foi définie ne sont qu’'une systématisation par-
tielle et toujours progressive, d'ailleurs, de ce que crovaient déja
en bloc les premiers chrétiens».

Ainsi donc, la croyance des premiers chrétiens, c’est-a-dire
la doctrine enseignée par le Christ, voila le germe qui n’a pas
évolué et qui est resté parfait, complet, définitif, en lui-méme;
c’'est ce que nous appelons «le dogme chrétien ». Puis les dé-
finitions qui y ont été ajoutées par I'Eglise et qui ne sont
qu'une svsidmalisation partielle et toujours progressive; c’est
ce que nous appelons la spéculation théologique, manifestement
humaine et «toujours progressive »,

C'est parfait. Malheureusement, trois lignes plus loin, le
P. A. affirme que le germe (que lon croyait étre la parole
méme du Christ) est la théologie paulinienne, et cela, tout en
avouant que Paul «a mis du sien», peut-&tre méme «un peu
trop », dans l'exposé qu’'il a fait de l'enseignement chrétien.
Le P. A. semble confondre ou mettre sur le méme rang ce que
le Christ a enseigné lui-méme et les interprétations qu’en ont
données les apotres. Grave confusion.

I1 se demande si les disciples de la premiere heure don-
naient au mot Messie «le sens purement israélite, ou s'il repré-
sentait déja, avant linvention de la formule, une personne
divine comme le Logos johannique, comme le Dieu-Fils du Con-
cile de Nicée» (p. 244). Cette question a lieu de surprendre,
car il est manifeste que les premiers chrétiens sortis du judaisme
ont vu dans J.-C. le Messie que les Israélites attendaient. Le
mot Logos employé par l'auteur du IV® Evangile, n’a jamais



— 558 —

été employé par J.-C. méme. J.-C. s’est donné comme le Fils de
Dieu, mais il n'a jamais expliqué le mot F7/s par le mot Verbe.

Le P. A. pose demblée «que: Fils de Dieu = Dieu»
(p- 244). Nouvelle confusion. «Mais qu'importe? s'écrie-t-il,
qu'importe s'ils le sewmiaient Dieu, s’ils lui attribuaient déja ce
qui est le propre de I'Etre au nom incommunicable...? » (p. 245).
Certes, cela importe beaucoup. Comment peut-on sérieusement
introduire le mot sentiy 12 ol il est question d'une doctrine
enseignée de fait par le Christ, doctrine constatable, et cons-
tatée? Comment quitter la question historique et la remplacer
par la question sentimentale? C'est ainsi qu'ont commencé les
quiproquos parmi les théologiens, et que le dogme primitif a
dévié des que les «sentiments» des théologiens y ont été intro-
duits. Le dépdt primitif a cessé alors d'étre un dépdt. Quelques
lignes plus loin, le P. A. écrit: « Toute la doctrine chrétienne
a déja son dernier mot dans le quatrieme Evangile, dont l'en-
seignement sur la nature du Fils de Dieu est substantiellement
identique a celui de l'apdtre ». Oui, mais a la condition que cet
enseignement théologique de Jean et celui de Paul soient exacte-
ment exposés, et, de plus, quon les distingue de l'enseigne-
ment donné par J.-C. méme. Le P. A. affirme (p. 246) «que
Jésus a voulu donner de lui-méme une idée bien supérieure a
celle qu'on peut avoir d'un membre pur et simple de 'huma-
nité, fai-il Messie». Le P. A. ne définit pas le mot Messie. 11
a tort. En matieére si grave, il faut étre clair et précis, et ne
rien insinuer sans le prouver. Avant d'affirmer que J.-C. a voulu
se dire supérieur au Messie, il faudrait expliquer d’abord ce
qu'on entendait par le Messie, et indiquer ensuite ce que J.-C.
a voulu ajouter a cette notion. Ce sont 1a les éléments mémes
de la question, et le P. A. les évite avec soin, tout en préten-
dant résoudre la question! Quelle méthode!

Parlant de Justin et des autres théologiens du II® siécle,
il dit (p. 247): «Ce qui péchait en eux, c'était la wzse en sys-
teme de leur connaissance religieuse, non cette connaissance
elle-méme. » Certes, je consens a admettre que Justin, Ignace,
Irénée et plusieurs des Peres qui ont suivi, ont eu une con-
naissance exacte du dogme primitif; mais ie P. A. avoue qu'ils
ont voulu mettre cette connaissance en systéme, et que leur
systéme a ¢été défectucux. On pourrait méme dire erroné: car
es erreurs impliquées, par exemple, dans le subordinatianisme



— 559 —

— subordinatianisme insoutenable, absolument destructeur de
la saine notion de la Trinité primitive — ces erreurs, dis-je,
sont manifestes, et les sysiemes de la plupart des Péres anté-
nicéens sont sur ce point indéfendables; ce qui n'empéche pas
qu'on puisse discerner encore, dans plusieurs de leurs expres-
sions, des traces manifestes du dogme primitif, trop oublié.
Le fait est notoire, par exemple, dans Tertullien, et méme dans
Origene, etc.

Le P. A. prétend que, lorsque «la raison raisonnantes» a
pu dire du dogme primitif tout ce qu’elle pouvait, 1'Eglise,
éclairée par 1'Esprit, a accueilli «cette conception des théolo-
giens», 1'a sanctionnée et imposée, et qu’alors les anciennes
théories imparfaites sont tombées dans l'oubli ou ont croupi
chez les hérétiques (p. 248). Au contraire, 'histoire montre que
«la conception des théologiens», en étant sanctionnée et impo-
sée par la hiérarchie, a été ainsi transformée en prétendu
dogme; or souvent cette conception théologique n’était elle-
méme qu'une théorie trés défectueuse et manifestement erronée.
C'est ainsi que presque tous les dogmes primitifs ont dévié
dans les systémes théologiques définis par Rome. Le P. Allo

~ajoute (p. 249) que «la source n'est pas devenue plus lumineuse

pour cela=». Je le crois aisément. Mais, grace a Dieu, elle peut
toujours étre découverte par ceux qui la cherchent a la lumiere
du critérium catholique, c’'est-a-dire de la tradition universelle,
constante et unanime.

On voit combien le P. A. s'abuse, lorsqu’il affirme que
«la connaissance religicuse ne s'est donné une forme fechniqute
que pour se défendre contre les agents de dissolution qui I'en-
vironnaient, et que cette forme la garantit» (p. 250). D’'abord,
une connaissance ne Sse¢ donne pas une forme technique; ce
sont les hommes qui la lui donnent!). Ensuite, la forme tech-
nique donnée par les théologiens, loin d'avoir été une ga-
rantie contre les agents de dissolution, a été souvent la con-
sécration d'une déviation et la corruption du dépdt du dogme.

Le P. parle plusieurs fois du «Fait» (avec un grand F)
du christianisme (p. 251, 254, etc.). L'enseignement donné par

) Le P. A. retombe dans cette logomachie quelques lignes plus loin, en ré-
pétant que «la doctrine s’es? zrowvé peu a peu des formules arrétées», Le P. A
avoue ailleurs que ces formules sont « progressives »; pourquoi dit-il ici qu’elles sont
«arrétées » ?



— 560 —

le Christ est assurément un fait constatable et constaté; mais
le P. semble vouloir entendre, par le mot «Fait», non pas la
doctrine méme enseignée par le Christ, mais seulement le fait
de l'apparition du Christ expliquée par ce qu'il appelle I' Eglise
(dans son esprit I'Eglise romaine ou plutot le Pape); et c'est
ainsi que les enseignements donnés par le Christ sont finale-
ment escamotés par ceux que donne la hiérarchie dans I'Eglise
papiste. Le P. A, va méme jusqu'a dire que «les chrétiens, et
a leur téte des grands saints, tel que Paul, se sont approprié
cet Idéal (le Fait en question) & des degrés divers, non pas
commnie un corps de doctrine a la fagcon posiévieure, mais dans
leur vie». Qu’est-ce a dire? Le P. répudie-t-il la doctrine pri-
mitive, qu’il a déclarée avoir été pleine et définitive? Veut-il
la faire oublier sous prétexte qu'un «Fait immense» domine
tout et efface tout? Veut-il insinuer que Paul et les autres
n'ont vu dans les enseignements du Christ qu'un Idéal et non
une doctrine précise 7 Donne-t-il raison a ces chrétiens qui se
seraient contentés de vivre selon cet idéal sans y voir un
corps de doctrine, ou leur donne-t-il tort pour approuver «la
tacon postérieure », sans doute celle de I'Eglise romaine? On
pourrait désirer plus de clarté. A la page 2359, le P. semble
n'attacher qu'une trés relative importance aux formules dog-
matiques, quand il dit: «La théclogie commence son travail
d'intégration (?), et c’'est ainsi que les formules doginatiques se
JSorment.» Mais il ajoute aussitdt que «I'Eglise (sic) svstémualise
ce que le Fait en sa simplicité lui a appris de la personnalité
de Dieu et du Christ, et ce qui se découvre de la nouvelle vie
dans ce corps du Christ qui est elleeméme». Le P. adjuge a
ce qu’il appelle I'Eglise le droit de systématiser ce que le Fait
lui a appris et ce qui se découvre dans la nouvelle vie des
fideles, Quel arbitraire accordé a I'Eglise! Le Christ 'avait
chargée de transmettre simplement ses enseignements et ses
préceptes; et maintenant on lui accorde le droit de systémia-
tiser, de déconvrir et d'innover. Nous sommes loin du « germe ».
Le P. A. trouve que la doctrine <«a gagné accidentellement a
se préciser en articles de foi» (p. 260). Que signifie cet acci-
dentellement? Les articles de foi du concile de Trente et des
autres conciles romains ont précisé les systémes erronés des
théologiens et renchéri sur les systématisations précédentes.
C'est la précisien dans l'erreur et non dans le dogme. Ce fait,



— 361 —

hélas! trop historique, qui constate une perte essentielle, est-il
un gain accidentel? Il n'empéche pas toutefois le P. A. d’affir-
mer que le germe primitif est resté «plus grand» que l'arbre
touffu de Trente et de la papauté (p. 260). On le croira sans
peine: car le germe ¢vangélique est immortel et toujours
vivace, tandis que l'arbre touffu en question, couvert de mille
excroissances maladives, est en train de dépérir, épuisé par sa
propre dimension.

Le P. A. semble vouloir se consoler de toutes les confu-
sions contenues dans ses prétendues explications du «germen»,
en recourant a la comparaison du levain, «qui, dit-il, aprés
avoir fait lever la pate, n’est ni plus ni moins levain qu'au-
paravant» (p. 261). Heureusement le levain des enseignements
de J.-C. est toujours la; mais la «pate romaines», qu'on sup-
pose gratuitement avoir été produite par le levain des Evan-
giles, est-elle justifiée par le seul fait de cette distinction? Ce
serait commode. Le P. A. réfute-t-il ceux qui voient, dans cette
pate des dogmes romains, le résidu de mille ferments étran-
gers et de toutes les moisissures ambiantes? Non. Il n'en souffle
mot, et cependant c'est toute la question.

Cette incohérence du P. A. est toutefois surpassée encore
par celle de 'honorable M. Bricout, directeur de la «Revue du
clergé frangais ». Dans le numéro du 15 avril dernier, il a
traité du «développement du dogme », de maniére & montrer
dans quelles impasses se débat la théologie romaine actuelle,

D’une part, on reconnait — et ce sont des aveux treés
précieux — que le dogme est un dépdt divin, et que la révé-
lation n'a pas progressé objectivement depuis la transmission
qui en a été faite par les apdtres. Voici les propres paroles
de M. B.: «L'Eglise entend bien que, depuis la mort des apo-
tres, la révélation n'a plus progressé objectivement et qu’elle
a pour mission d'en garder le dépot divin, sans y rien ajouter
comme sans en rien rvetrancher» (p. 130). M. Vacant dit égale-
ment: «Lorsque les apotres moururent, foxs les dogmes révélés
étaient promulgués, leurs principaux rapports étaient affirmés;
mais les siécles a venir ne devaient point suffire a l'analyse
et 4 la comparaison de toutes les vérités dont I'Eglise infail-
lible gardait le précieux dépot» (p. 131). M. Bricout distingue
trés bien le dogme, qui est la vérité révélée, et la théologie,
qui est la science de la foi. Il admet avec raison un progres



en théologie, laquelle est susceptible d'un accroissement objectif
(p. 132); mais il nie le progrés objectif du dogme: «Le pro-
gres dogmatique, depuis la mort des apdtres, n'a produit, dit-il,
aucune vérité entierement nouvelle. 7owule la révélation catho-
lique, fous les dogmes ont fowjours ¢té crus de quelqite maniére
et proposés a la foi de quelque maniere par 'Eglise» (p. 133).
— Cest parfait. Voild un reste manifeste de 'ancienne doc-
trine catholique.

Mais, d'autre part, comment concilier cette doctrine avec
les dogmes romains, qui ne sont pas seulement des doctrines
nouvelies, mais des doctrines coniraires aux doctrines catho-
liques anciennes? Car, c’est ici un point d'histoire éclatant et
formidable: certains dogmes romains sont la dénégation ct la
contradiction de doctrines professées auparavant dans I'Eglise,
ou, si vous aimez mieux, l'affirmation, comme vérités divines,
de doctrines niées ct rejetées auparavant dans I'Eglise.

Oui, nous insistons sur ce point, 'histoire de 1'Eglise a la
main: les dogmes romains acfuels de la Trinité, de l'incarna-
tion, de la transsubstantiation, de l'immaculée-conception, de
I'infaillibilité papale, etc., sont en contradiction formelle, expli-
cite avec les dogmes de l'ancienne Eglise.

La difficulté n’échappe pas a M. B. Il cherche en particu-
lier a justifier son Eglise en ce qui concerne 'immaculée-con-
ception. Voyons son raisonnement. [l commence par avouer
qu'a part un texte du Cantique des cantiques (!) et quelques
autres, «l'Ecriture est plutdt faite pour nous dérouter sur ce
point !» Est-ce clair? «Qu'on se rappelle, dit-il, les textes de
St. Paul sur le péché d’Adam souillant I'humanité fout entiére
et sur le besoin que nous avons fors de la glorieuse rédemp-
tion a cause du péché commun & Zous. Elle déroutera en effet
nombre de docteurs et des plus grands. C'est donc dans la
tradition orale qu'il faut chercher les traces du glorieux pri-
vilege. Mais, ici encore, le théologien novice!) ne laisse pas
d'étre d’abord quelque peu déconcerté; car les témoins ordi-
naires de la tradition se taisent ou ne parlent pas clair; quel-
ques-uns, et de ceux que nous sommes le plus habitués a

1) Le mot #owvice n’est ici qu’un trompe-Pceil. Trois lignes plus haut, M. B.
parlait des plus grands doctenrs et mon des novices, et il reconnaissait qu'ils étaient
déroutés, Nous allons voir que lui-méme, qui ne se considére pas comme novice,
sera pris 4 son propre piege et ne s’esquivera qu’en se payant de mots,



— 563 —

entendre, sont formellement défavorables. C'est un fait qui peut
étre génant, mais c'est un fait qu'zl faut reconnaitre, le temps
n'est plus ou l'on pouvait se débarrasser des difficultés en les
niant. Les textes sont la, il faut les accepter fels qu'ils sont,
quitte & renoncer peut-étre a des facons frop simplistes de
concevoir et de s'expliquer les choses... En fait, non plus
que dans I Ecriture, 1l n'est question de l'immaculée-conception
dans les premiers siécles» (p. 134). — Est-ce clair? Pas d'im-
maculée-conception ni dans I'Ecriture, ni dans la tradition!
Ce n'est pas tout: non seulement on l'ignore, mais des qu'elle
apparait, elle est contredite et repoussée. Ecoutons M. B,
dont la sincérité mérite ici tout éloge. «Quand /'7dée de l'im-
maculée-conception se présenta, précise et explicite, au peuple
chrétien, ce fut pour étre contredite par plusieurs des malitres,
les plus saints, les plus savants, les plus écoutés du peuple
chrétien, St.Bernard, si dévot a Marie, St. Anselme, St. Bona-
venture, St. Thomas d’Aquin lui-méme, »

Et bien! c’est cette doctrine contredite qui va devenir un
dogme romain! ... Donc on a mille fois raison d'affirmer que
Rome a violé le dépdt divin en y ajoutant et en le falsifiant.

Comment M. B. va-t-il se tirer d'affaire? Par un tour de
passe-passe. Simplement, il appelle foi #mplicite cette contra-
diction, cette dénégation formelle et trés explicite (p. 135).
C'est tout. Le tour est joué: c'est le coup du lapin transformé
en carpe, baptizo te carpam. Oui, ceux qui repoussaient comme
une errveur formelle 1'immaculée-conception, ceux-la méme /a
crvovaient tmplicitement comme une vévité vévélée! La plaisan-
terie n’est-elle pas formidable? Ou trouver une contradiction
plus criante? Car, remarquez-le bien, il ne s'agit pas seule-
ment de doctrines <totalement ignorées de la conscience réflé-
chie pendant des siécles» (p. 138), il s’agit de doctrines repous-
sées et condamnées trés formellement et treés explicitement
comme des erreurs; et c'est cet hwmanum de mauvaise qua-
lité qu'on fait passer pour divinum et pour revelalun!

M. Bricout, pour cette opération, appelle 4 son secours
I'ineffable P. Bainvel, qui est non moins embarrassé¢ que lui:
«Ce sont la, dit en effet cet excellent Pere, choses difficiles
a concevorr, choses plus difficiles a dive» (p. 137). Je le com-
prends, certes. Dans toute cette question, les théologiens ro-
manistes se répétent les uns les autres. Newman est répété



— 564 —

par Batiffol, qui est répété par Riviere et Pourrat, qui le sont
par Labauche et Ruch, et ainsi de suite. C’est l'incohérence
faisant écho a lincohérence, et en se payant de mots (et quels
mots!), ces messieurs se déclarent logigies. C'est ce qu'ils
appellent le progrés dogmatique /logique!/ Ils ne sont vraiment
pas difficiles. Et pour tranquilliser leur conscience, ils recou-
rent 4 une petite injure contre nous qui les réfutons, et contre
toutes les Eglises qui rient de leurs dogmes. «L’'immobilisme,
dit M. Bricout (qui sait cependant bien que notre théologie
est plus en mouvement que la sienne), Vimmobilisme de tant
d'hérétiques (sic), jansénistes, vieux-catholiques, Eglise grecque,
n’a pourtant rien de si enviable!» (p. 131). — M. Bricout
pense-t-il que nous envions son progressisme ou son évolu-
tionisme?

Encore une remarque. Pie X, dans son encyclique FPascendz,
condamne le développement dogmatique vifal, enseigné par
les modernistes. Et M. Bricout, en serviteur docile, répete:
« [l est clair que le développement vital, ainsi compris, est une
hérésie, et encyclique Pascendi n’a pas de peine a le prouver »
(p. 147). Mais ce développement vital n’est autre que le déve-
loppement objectif (p. 149); or M. Bricout, lorsqu’il enseigne
le dogme de 'immaculée-conception, n'enseigne-t-il pas évidem-
ment un développement objectif? Ces messieurs sont donc en
pleine logomachie. La logomachie de Pie X éclate encore,
lorsque, d'une part, il reconnait (et & bon droit) que le dogme
ne doit pas changer, et lorsque, d'autre part, il déclare n’avoir
pas condamné 1'évolutionisme de Newman. Ignore-t-il donc
que Newman a expressément enseigné que le dogme, pour
vivre, doit changer, sous prétexte que vivre c'est changer?
Qui trompe-t-on ici? E. MicuauD.

IT. — Nouvel essai d’escamotage du critérium
catholique.

Dans un de ses articles sur «les origines du Kulturkampf
allemand » (Revue des Deux-Mondes, 15 mars 1908), M. G. Goyau
a fait un aveu trés suggestif, qu'il a essayé en méme temps
de transformer en théorie et méme en principe.



— 0265 —

Voyons d'abord l'aveu. Il s’agit du prétendu dogme de
immaculée-conception. L'honorable publiciste reconnait que
«les savants », qui connaissent les textes et l'histoire, ont com-
battu soit la doctrine de l'immaculée-conception, soit le projet
de la définir comme dogme. Mais Pie IX a passé outre. Pour-
quoi? Parce qu’il a consulté les fidéles, les dmes pieuses, les-
quelles « témoignaient beawucoup plus que les textes», et ce sont
elles qui l'ont «mené a ratifier les intuitions de l'amour ».
M. G. conceéde que, «si #Zmpeccable que pat étre !'érudition »,
cependant elle n'a pas «prévalu contre les aspirations de
I’Eglise et contre cette sorte de poussée wvitale, dont la défini-
tion dogmatique nouvelle était le résultat».

Conclusions: 1° la définition dogmatique nouvelle n’est ie
résultat ni de la tradition historique, ni de l'érudition impec-
cable, ni des textes interprétés par les savants, par les St. Ber-
nard, les St. Anselme, les St.Bonaventure, les St. Thomas
d’Aquin, etc.; 2° elle est le résultat des aspirations des aAmes
pieuses, que M. G. appelle tres inexactement I'Eglise; elle est
le résultat d'une «poussée» dite vitale, et de soi-disant «intui-
tions » de 'amour; 3° donc, dans cette affaire, c’est le sentiment
d'un certain nombre J'dmes pieuses qui a déterminé Pie IX a
formuler sa définition «du haut de son magistére». Il y a eu
combat, et non accord; et ce qui a prévalu, cest la powussée
combattue par les savants, dont plusieurs étaient des Saints;
4° M. G. oublie que les Saints précités méritent, eux aussi, de
compter parmi les «ames pieuses », et que, si Pie IX a choisi
entre les Ames pieuses celles qui lui plaisaient, il a été déter-
miné par un motif autre que celui de la piété: car il y avait
autant d’amour dans 1'ame des Saints en question que dans
les ames innomées auxquelles Pie IX, «du haut de son ma-
gistére », a donné la préférence. Quoi qu'il en soit de ce motif
(tout le monde sait qu’il s’agissait de préparer la définition de
l'infaillibilité papale par celle d'une doctrine anodine et indif-
férente au grand public, contre laquelle personne ne protes-
terait), toujours est-il que le critérium catholique de I'ancienne
Eglise a été violé, et qu'on a attribué a /'Eglise des aspira-
tions qui n'étaient que des réveries de quelques dévotes de
couvent. La différence pourtant est grande. Quant au fameux
«magistére », on sait ce qu'il faut en penser, quand on se rap-
pelle que le Christ a condamné 4 I'avance tout magistére autre
que l'enseignement donné par lui a ses disciples.



— 566 —

Ensuite, M. G. essaie de transformer ces fantaisies en regle
de foi, en critérium dogmatique. Ici, il a double besogne a
faire: premiérement, essayer d'écarter le critérium catholique
traditionnel («cela est catholique qui a été cru partout, tou-
jours et par tous»); secondement, essayer de le remplacer
par le critérium de la « poussée» ou des «intuitions de I’'amour ».

Voici comment il essaie d’escamoter la régle de Vincent
de Lérins. Il remarque, d'abord, que «la science» a eu le tort
de se réclamer de la lettre, et que 1'Eglise a raison d'en tra-
duire l'esprit. Il distingue donc, dans le critérium de Vincent
de Lérins, la lettre et l'esprit. L.es savants n'ont pas su faire
cette distinction; ils n'ont été que des littéralistes; Dcellinger
et son €cole n'ont pas compris «<les enrichissements de la foi»
(stc)! Mais I'école ultramontaine actuelle, dont fait partie M. G.,
tient pour l'esprit. Voyons donc cette nouvelle et délicieuse
distinction. « Cela est catholique qui a été cru partout, toujours
et par tous», a dit Vincent de Lérins; donc, toute doctrine
qui a pour elle l'universalité, l'antiquité et le consentement
général, est littéralement catholique. Mais voici l'esprit : toute
doctrine qui ne réunit pas en sa faveur ces trois faits, ces trois
qualités (I'universalité, 'antiquité et 'unanimité), peut étre tout
de méme catholique: alors elle 'est spirituellement! Tel est,
selon M. Goyau, l'esprit du critérium de St. Vincent de Lérins.
Une doctrine est catholique, quand elle remplit ces trois con-
ditions; mais, si elle ne les remplit pas, elle peut encore étre
catholique! Ce tour de force n’est-il pas ravissant? Vous étes
catholiques avec owi, c'est la vérité selon la leitre; et vous
étes aussi catholiques avec won, c'est la vérité selon lesprit!

Voici d'ailleurs les propres paroles du savant théologien
qu'est M. Goyau. Il essaie de se couvrir de 'autorité de M. de
Labriolle, qui a traité cette question en collaboration avec le
savant théologien qu'était M. Brunetiere !); et aussi de 'autorité
du cardinal Franzelin. «Le fait de l'antiquité, dit-il, de l'uni-
versalité, du consentement général, démontre irréfutablement
la catholicité d’'un dogme; mais ['absence de ces fails n’'est pas
wne raison pour mnier a priori ceite catholicité. Clest ce qu'ex-
plique plus tard le cardinal Franzelin en disant que la regle

') Nos lecteurs savent ce qu'ils doivent penser des prétendues explications de
MM. de Labriolle et Brunetiére (voir la KRewue, juillet 1906, p, 543-552, et avril 1907,
P. 412-413).



— 567 —

de St.Vincent est vraie au Sens exclusif. Et déja vingt-cing
ans avant la proclamation de l'immaculée-conception, les cen-
seurs romains qui, sous Léon XII, avaient épluché le catéchisme
de Wurzbourg, notaient que cefle regle n’était ni le critere
unique, ni le critere principal du dogme: [le vrai critere, di-
saient-ils, c’est la ddfinition de I'Eglise». — Alors, dirons-nous,
le critéere de Vincent était donc un critére faux?

Ol sont les explications et surtout les preuves du cardinal
Franzelin pour soutenir que ce qui excl/ui la croyance univer-
selle, constante et unanime de I'Eglise est aussi catholique que
ce qui ne lexclut pas? M. Goyau n’en souffle mot, pas plus
que des censeurs romains qui ont «épluché» le catéchisme de
Wurzbourg. Phrases vides, qui aboutissent a cette affirmation:
le critérium unique est la définition de I'Eglise, et par I'Eglise
M. G. entend le pape. Donc, le fait brutal de la définition
d'une doctrine par le pape, suffit a ériger cette doctrine en
dogme catholique. Qu'elle ait été crue partout et toujours, ou
non, peu importe; croyance ou répudiation, c'est égal. Il suffit
que le pape aujourd’hui dise ouz, pour que ce o#/ soit une
vérité divine. Si la tradition auparavant a dit non, tant pis
pour la tradition. Le pape est tout: donc il prévaut, a lui seul,
contre la science et contre la tradition.

On avait cru jusqu'a présent qu'il y a poussée et poussée,
intuition et intuition, amour et amour; que la poussée et l'in-
tuition de l'amour — lequel est souvent aveugle, dit-on —
pouvaient n'étre que des illusions et des erreurs. Maintenant,
tout est changé: le cceur, qui était & gauche, est a droite.
C’est lui qui détermine le pape, c’est lui qui le <«pousse» a
définir. — Jusqu'a présent, on avait considéré les enseigne-
ments de J.-C. comme un dépdt que toutes les Eglises parti-
culieres devaient transmettre fidelement & toutes les généra-
tions sans en rien retrancher et sans y rien ajouter. Mainte-
nant on remplace l'idée du dépot par lidée d'accroissement,
d'enrichissement: c'est la poussée! «Interpréter la regle de
St. Vincent comme le faisaient Dcellinger et son école, c'efit
ét¢, dit M. Goyau, #mmobiliser le dogme dans une sorte de
paralvsie, »

M. G. ne comprend pas que le dogme, en tant que vérité
divine, est de soi immuable, fixe, stable, comme tout ce qui
est divin et absolu; que cette immuabilité n’est ni 'immobilité,



— 368 —

ni la paralysie, car de cette vérité divine, objectivement inal-
térable, sort la vie chrétienne de lintelligence et du cceur.
M. G. confond le dogme éternel et la théologie toujours en
mouvement. De ce que la théologie, comme science, doit étre
toujours en mouvement et en progreés, il conclut qu'il doit en
étre de méme du dogme; c'est une grave erreur. Il ne voit
pas que la fixité du dogme est la plus solide garantie de la
vie et du progres de la théologie, comme 'éternel et immuable
bon sens est la meilleure garantie d’une philosophie toujours
progressive et d'une pensée toujours en éveil. A en croire
M. Goyau, c'est vivre que de changer de croyance, de croire
aujourd’hui la doctrine répudiée la veille. Il ne voit pas qu'a la
foi constante de 1U'Eglise, laquelle est indépendante des licux et
des temps, il substitue une fides temporum, foi mobile et chan-
geante, toute d'occasion et de circonstances, arbitraire suivant
les ¢poques et les lieux, capricieuse suivant les «pousséess
des sentiments. C’est la foi du jour, 'engouement substitué a
la raison et a la science, l'individualisme papal remplacant
P'universalisme catholique. Cette nouvelle école ultramontaine
accuse le protestantisme d'individualisme outré et subversif;
elle ne voit pas que l'individualisme papal est plus excessif et
plus dangereux encore, en ce sens que, dans le protestantisme,
I'individualisme de 'un peut étre combattu, corrigé, rectifi¢ par
lindividualisme des autres, tandis que, dans le romanisme, l'in-
dividualisme du pape est imposé a tous les fideles, qui tous
doivent se soumettre aveuglément et croire au moi papal en
étouffant leur propre moi.

M. Goyau combat le Kulturkampf. Plat & Dieu que cette
lutte pour la civilisation elt eu plus de succes en 1870 et apres!
Le gachis doctrinal dans lequel se débat I'Eglise romaine actuelle,
elit été épargné. Comment M. Goyau ne voit-il pas que ce gachis
romaniste est déja un commencement de triomphe pour ce qu’il
appelle dédaigneusement I'école de Dcellinger, école qui est aussi
celle des Péres et de tous les théologiens qui ont combattu
I'ultramontanisme? La liste en est assez brillante. En tout cas,
le dilettantisme de M. Goyau, loin de lui nuire, ne peut qu’en
faire ressortir la solidité; et loin de redouter de telles publica-
tions, nous les recommandons vivement a nos lecteurs.

E. Micuaup.



III. — Nouveaux aveux ultramontains.

* Swur le lrotsieme ciel. — M. le professeur Venard se rend
trés bien compte du travail d'esprit auquel les premiers chré-
tiens ont da se livrer, lorsque, placés en présence des ensei-
gnements du Christ, ils ont cherché & les comprendre. Ils de-
vaient forcément user de leur raison, de leurs connaissances,
de tout ce que le paganisme et le judaisme leur avait appris.
De la le travail théologique qu'ils ont accompli pour pénétrer
dans lintelligence du dogme chrétien; théologie qui n’est nulle-
ment le dogme, mais que l'on trouve mélée au dogme dans
les ouvrages qu'ils ont laissés. Par exemple, le P. Prat a cher-
ché a expliquer la théologie de St. Paull); et, rendant compte
de cet ouvrage, M. Venard dit: «Il n'y a rien dinvraisem-
blable a4 ce que St. Paul ait emprunté au milieu iniellectuel juif
et hellénique certaines formes ou certains cadres de sa pensée,
et qu'en particulier il ait puisé quelques données dans Ia
théologie juive. Quand, par exemple, il ¢crit aux Corinthiens
qu’il fut ravi au troisiéme ciel, je ne vois pas pourquoi le
P. Prat se refuse & chercher dans les idées cosmologiqites du
temps le commentaire de ce texte mystérieux. Nous savons,
en effet, par la littérature juive apocryphe, en particulier par
le livre des Secrets d'Hénoch, qu’on distinguait sept cieux su-
perposés a la terre, et que l'on placait au Zrofsiéme le paradis
des justes. N’est-il pas naturel de penser que St.Paul a ici
conformeé son langage aux conceptions cosniologiques qui avaient
cours autour de lui, et le P. Prat ne témoigne-t-il pas d’wuie
réserve vraiment excessive en considérant le troisieéme ciel sim-
plement comme une locution regue qu'on dénaturerait en 'ana-
lysant, pour signifier le sommet le plus sublime de la contemplation
divine? » %),

Trés bien, mais & la condition de reconnaitre aussi ce
méme procédé dans les autres cas ol il a été manifestement
employé¢, par exemple, pour expliquer la trinité chrétienne,
I'incarnation chrétienne, l'eucharistie chrétienne, etc. Or, ceci
mene loin.

1) Voir la Revue d’avril 1908, p. 377-379.
%)Y Rewue du clergé frangais, 1°F avril 1908, p. 59.

Revue intern, de Théologie. Heft 63, 1908, 37



— 570 —

* Sur la « Sagesse» dans la dogmatique juive. — Le méme
théologien, quelques pages plus loin, parlant du Logos et de
la Sagesse divine, exprime l'opinion que St. Paul n’a pas da
nécessairement puiser cette notion dans la philosophie judéo-
alexandrine, et cela parce que cette notion existait déja dans
les deutérocanoniques, dans le livre de la Sagesse, par exemple.
L’argument est fondé, mais a la condition qu'en effet cette
notion soit contenue dans les livres juifs en question. Or, en
est-il ainsi? L’affirmation de M. Venard est certes bien timide,
et c'est cette timidité que je veux précisément relever ici
comme un aveu important. D’ordinaire, on représente cette
Sagesse et ce Logos comme une personne distincte de la per-
sonne de Dieu, et 'on n'’en fournit aucune preuve. M. Venard
doit le sentir lorsqu’il dit: «La doctrine du Christ préexistant
et du Logos w'apparait pas clairement dans les livres proto-
canoniques de I'A. T., et quant aux livres deutérocanoniques
et au livre de la Sagesse en particulier, «il semble bien, dit-il
— il semble, rien de plus — qu'une existence distincte et éter-
nelle y soit aliribuée a la Sagesse divine» (p. 61). — Il y a
loin de cet «il semble » et de cette «attribution» & une certitude.

* Sur la conceplion virginale. — Quoique le mot « virginal »
signifie «pur» et que le mot «surnaturel» ne signifie pas mi-
raculeux, les théologiens ont pris l'habitude de qualifier de
«miraculeuse» la conception du Christ (dans le sens d'une
conception contraire & la loi humaine), et cela sous le prétexte
qu'elle a da étre pure, exempte de péché et surnaturelle. L’as-
sertion des théologiens en question est trés discutée aujour-
d’hui. Repose-t-elle sur une démonstration historique? Voici ce
que M. Venard répond, a 'occasion d'un ouvrage du P. Durand
sur l'enfance de J.-C. d'aprés les Evangiles canoniques: «De
fait, si 'apologiste était tenu de fournir une démionstration his-
torique du dogme de la conception wvirginale (sic) et d’établir
critiquement la réalité de tous les faits racontés dans les pre-
miers chapitres de St. Matthieu et de St.Luec, # faut bien re-
connaitre que les conditions dans lesquelles nous est parvenu
le témoignage traditionnel rendrait sa tache presque impos-
stblel).» M. Venard pense que cette démonstration historique
n'est pas nécessaire. Pourquci? Parce que, dit-il, les mysteres

Y 76id., p. §2.



— 571 —

de l'enfance du Sauveur «sont beaucoup plus objet de croyance
que mati¢re & démonstration rigoureuse au moyen des textes
évangéliques ». C’est manifestement avouer que ces textes ne
démontrent pas rigoureusement la conception en question.
Mais alors, pourquoi y croit-on? M. Venard répond simple-
ment: «Parce que [I'Eglise impose ce dogime a notre for...
parce que les faits rapportés en St. Matthieu et en St. Luc
appartiennent a des Evangiles dont I’ Eglise nous affivme l'ins-
piration.» Ainsi donc, la raison sur laquelle toute cette croyance
repose, c'est 'affirmation de I'Eglise et non celle de P'histoire
meme.

Dans la «Revue du clergé francais» du 15 mai, un autre
théologien, M. F. Dubois, ayant a rendre compte d'un volume
de M. E. Neubert sur «Marie dans I'Eglise antenicéenne », a
concédé que le mot «virginité », appliqué a Marie, est «devenu
synonyme de purelé wmiorale» (p. 439); que la conception vir-
ginale de Jésus n’est pas une condition absolue de sa divinité;
que «les Peéres se sont, sans doute, trompés sur ce point»
(p. 436); que cette vue des Peéres «n'a pas été ratifiée par la
théologie postérieure »; que Thomas d'Aquin s’est borné a dire
de la conception virginale qu'elle est seulement convenable,
conveniens est (Sum. theolog. III, Q. 28, a. 1.): que cette con-
ception «peut donc se concevoir indépendamment de la divinité
de Jésus»; que, dans le symbole romain primilif, Jésus était
probablement appelé «zor yaripdarra wic mapdsrov» et non pas
yeorrndels <x mapderov; que Marie, dans les trois premiers sie-
cles, a été pour les fidéles un objet de vénération, mais non
d’honneurs liturgiques (p. 439). — Certes, ces aveux sont graves.

¥ Swur le sens technique des wmols scolastiques emploveés
dans les formaules dites dogmatiques. — Des théologiens roma-
nistes ont remarqué que les mots en question étaient aujour-
d'hui scientifiquement inacceptables dans leur sens obvie et
technique, et ils ont déclaré que ce sens n'avait pas été visé
par les conciles qui les avaient employés, donc qu’il n'est pas
de foi: par exemple, le mot «transsubstantiation» n'implique-
rait pas le sens technique attaché aux mots «substance» et
«accident» dans la théorie aristotélicienne de la scolastique; de
méme, quand le concile de Vienne a défini que l'ame est la
forme substantielle du corps, le mot «forme substantielle » ne



doit pas étre pris dans son sens technique. Ainsi raisonnent
les théologiens modernistes.

C'est trés commode. Mais les non-modernistes n'entendent
pas de cette oreille. L'un d’eux écrit dans « L’Ami du clergé»
(5 mars 1908), & propos de la définition dogmatique du con-
cile de Vienne: «Nous avons bien la une formule, un mot a
sens technique, choisi & dessein pour son sens technique pré-
cisément, et, quoi qu'on puisse dire ou penser des accessoires
de la doctrine scolastique sur la matiére et la forme, # y a
hérésie a nier que l'ame soit la forme du corps humain au
sens technique o I'Eglise et la scolastique lU'ont entendu au
moment de la définition ... 1l serait inexact de prétendre que
cette théorie, sous tous les aspects et dans tous les sens (il y
en a plusieurs) ou elle était universellement entendue par la
scolastique, est fausse. Elle est vraie, cerfainement vraic, ne
Qt-ce que par autorité de confirmation suwrnalurelle indirecte
dans la mesure qu'exige l'emploi officiel du mot forma par
I'Eglise ) comme expression exacte d'un dogme et certitude
absolue de correspondance objective de la réalité avec la sigi-
fication technique du wmiot choisi. Pour la méme raison d'ordre
logique général, il nous parait de toute impossibilité qu'on ne
donne pas aux mots «substance» et «accident» qui figurent
dans des définitions dogmatiques conciliaires de Constance et
de Trente a propos de l'eucharistie, le minimum de significa-
tion fechnique et commune sans lequel I'Eglise aurait parlé a
ses contemporains powur e wvien dire ... On peut trés bien
dire que I'Eglise (lire /e pape), dans ses directions générales,
approuva la philosophie scolastique, c'est trés vrai et elle le
répeéte sans cesse.»

On le voit, cette doctrine est le contraire de celle de
M. E. LeRoy, laquelle, du reste, est pleinement rejetée par
Rome. Ces contradictions sont aussi un aveu sur ce qu'est, au
fond, la prétendue unité romaine.

¥ Aven de M. E. Jordan sur la vesponsabilité de I’ Eglise vo-
maine dans les fails el gestes de I'Inquisition. — Que de fois
n'a-t-on pas essayé de rejeter sur I'Etat, ou le bras séculier,
les crimes commis dans la répression de I'hérésie au moyen

1) Ce théologien confond 7 Eg/ise avec ke concile d: Vienne et réciproquement.
C’est toujours le méme cliché, chez tous les romanistes.



-— 573 —

age! C'était altérer la vérité. Aujourd'hui 'histoire est mieux
connue, et quelques ¢crivains sont plus sinceres. M. le pro-
fesseur Jordan a vaillamment publié 'aveu suivant, dans les
« Annales de philosophie chrétienne » (avril 1908, p. 29-31):

« Les plus nombreux théologiens et les plus grands avaient
le courage de leurs doctrines. Ils ne ressentaient ni hésitation
ni scrupule a justifier de front la pratique de 1'Eglise.

St. Thomas consacre deux articles de sa question De herest
a démontrer qu’elle a raison, «quand elle rencontre un héré-
tique obstiné, du salut duquel elle désespere, de pourvoir au
salut des autres, en le séparant d’elle-méme par I'excommuni-
cation, ¢f en lU'abandonnant au tribunal séculier pouwr étve exter-
miné du monde par la mort»>. Sans doute, continue-t-il, I'Eglise
doit étendre sa charité a tout le monde, y compris ses enne-
mis, «et il est de l'essence de la charité de vouleir et de pro-
curer le bien du prochain». Mais il n'y a que les biens spiri-
tuels qui aient une valeur absolue. Quand il s’'agit des biens
temporels, «comme la vie du corps, les biens de ce monde,
la réputation, les dignités ecclésiastiques ou séculitres, nous
ne sommes tenus de les vouloir pour autrui que dans lordre
du salut ... Si les hérétiques qui reviennent étaient toujours
recus, sz on leuy conservvait toujours la vie et leurs autres biens
temporels, cela pourrait préjudicier au salut des autres; car
s’ils venaient a retomber, ils corrompraient les autres; et leur
impunité, d'autre part, encouragerait les autres a tomber dans
I'hérésie... Cest pourquoi I'Eglise, quand des hérétiques se con-
vertissent pour la premiére fois, non seulement les regoit a la
pénitence, mais Jeur conserve la vie, et parfois les rétablit dans
leurs dignités ecclésiastiques... Mais quand ils retombent de
nouveau, cela semble une preuve de leur inconstance en ma-
tiere de foi, et c'est pourquoi, s'ils reviennent une fois de plus,
ils sont bien regus & la pénitence, mais ne sont pas délivrés
de la sentence de mort. Au tribunal de Dieu, ceux qui se repen-
tent sont toujours pardonnés, car Dieu sonde les coeurs et con-
nait ceux qui se repentent sincérement. Mais I'Eglise ne peut
agir de méme. Elle présume que les relaps ne sont pas sin-
ctres dans leur conversion; aussi, tout en ne leur refusant
pas la voie du salut, elle ne les protege pas contre le danger
de mort»>. D'un bout a l'autre, le langage de St. Thomas sup-
pose qu'a ses yeux c'est 'Eglise qui décide souverainement du



— 374 —

sort des hérétiques. Au fond, d’ailleurs, s’il n'avait pensé qu'i
s'agissait de 'honneur de I'Eglise, aurait-il pris la peine de dé-
montrer la légitimit¢ des condamnations a mort?

Le seul fait qu'il s’attache ainsi 4 soutenir cette thése est
déja caractéristique. Mais la maniere dont il s’y prend ne l'est
pas moins. Nous aurons & y revenir. Il suffit de faire remar-
quer pour le moment que ses arguments, que les objections
qu'il se fait a lui-méme et les réponses qu'il y oppoese, sont tous
de T'ordre théologique et religieux. Il recherche si la 1égislation
contre 1'hérésie est conforme a la doctrine catholique et il con-
clut qu’elle en est l'application naturelle et légitime.

Avec plus de précision encore, son contemporain Henri de
Suse, I'Hostiensis, trouve dans I'Evangile l'indication exacte du
genre particulier de supplice qui doit étre infligé aux héré-
tiques. Jésus n'a-t-il pas dit: «Si quelqu'un ne demeure pas en
moi, il sera jeté dehors comme le sarment, et il séchera, et on
le recueillera et on le mettra au feu et il briilera.» ILa loi
humaine ne fait donc sur ce point que se conformer a la loi
évangélique : « Non solim secundum legen evangelicam, sed et
secundum humanam, necnon et generalein consuetudinent omii-
bus hereticis debita est hec pena.» Clest ce que répétera un
siecle plus tard le canoniste Jean André: «Le droit divin et le
droit humain, le droit coutumier et le droit canonique s'accor-
dent sur cette peine.»

Assurément, comme le dit avec raison M. I'abbé Vacandard,
¢ voir en Iésus le précurseur ou plutdt auteur méme du code
criminel de I'Inquisition témoigne d'un état d’esprit vraiment
prodigieux ». Mais cet état d'esprit a existé; et il suffit de le
constater pour achever de ruiner par la base toute théorie qui
essaierait d'innocenter l'autorité ecclésiastique en rejetant les
torts sur l'autorité civile. St. Thomas et les inquisiteurs ses
contemporains seraient bien étonnés, et peut-étre scandalisés,
de voir que l'on prend tant de peine pour démontrer qu'ils
n'ont pas fait, mais seulement laissé faire, et malgré eux, ce
qu'ils considéraient comme leur devoir de faire ou d'exiger
que l'on fit.»

¥ Avenwde M. Paul Lejay suy lesorigines de I Eglise d’ Afriqgue
— Certains romanistes n’hésitent pas a affirmer que cette Eglise
a regu sa foi et ses ordinations de Rome méme ; ils invoquent,



— 375 —

comme preuve, un texte du pape Innocent I¢* (5° siécle), un
du pape Grégoire le Grand (6° siecle), et un du pape Léon IX
(11° siécle). Mais ce ne sont pas la des témoignages historiques.
M. Paul Lejay, dans une étude faisant partie des Mélanges
G. Kurth, rétablit ainsi les faits. Au sujet du célebre texte de
Tertullien ou il est dit que les fideles d’Achaie ont 'Eglise de
Corinthe pour se renseigner, ceux de Macédoine Philippes,
ceux d’Asie Ephese, ceux d'Ttalie Rome, M. L. fait remarquer
(p. 2) que cette observation «n'est que la constatation d'un fait
glographique », et que «le mot auctorilas a son sens propre,
garantie, témoignage». «En résumé, les Alricains ne nous
apprennent rien sur les origines de leur Eglise. Ils les ignorent.
C'est ce qu'a mis en lumiére la controverse donatiste. Les
Donatistes prétendaient que I'Afrique aurait re¢u 'Evangile en
dernier lieu» (p. 5). Augustin parle de la racine des Eglises
orientales: Ab illa radice orientalium ecclesiarum praecisam,
unde Evangelium in Africam venit... Ccepit ista preedicatio ab
Hierusalem...». Quant aux textes des papes susmentionnés,
ils ne prouvent rien: car Léon IX a copié¢ Grégoire, qui n'a
fait que copier Innocent. Or le texte de celui-ci «est une affir-
mation de principe, tel qu'on peut l'attendre du premier col-
lectionneur de décrétales; c’est un axiome canonique; ce #'est
pas un témoignage historiqiee. Toutes les provinces de 1'Occi-
dent latin se trouvent mises sous la dépendance de 1'Eglise
romaine comme des filles sous celle d’'une mere; les Africains
n'eurent jamais peut-étre connaissance de cette lettre d'un pape
a I'évéque de Gubbio ... L'origine de I'Eglise d'Afrique n'est
donc attestée qu'a partir du Ve siecle, et par des textes romains
dont la tendance est conforme aux idées de ce temps, mais
qui ne répondent @ aucune réalité historique. Auparavant, les
premiers intéressés a cette affaire ne savent rien» (p. 6).

Que de traditions, toutes a l'avantage de Rome, ne repo-
sent sur rien d’historique, sauf sur les ambitieuses prétentions
des évéques de cette capitale impériale!

¥ En faveur des orthodoxes orvientanx. — Au congres
catholique-romain tenu, en juillet 1907, a Velehrad (Moravie),
le P. Jean Urban, jésuite, a daigné reconnaitre la validité de
I'absolution dans 1I'Eglise orientale. Cette générosité est d'au-
tant plus grande que des théologiens romanistes n'admettent



pas cette validité; ce sont eux qui en ont le monopole! II
faut admirer la pénétration savante de l'archevéque de Lem-
berg, M. Sceptizki, qui s'autorise précisément du désaccord des
théologiens catholiques-romains pour démontrer cette validité.
« Une juridiction est probable, dit-il, quand les théologiens la
regardent comme telle»! Et puis, il y a aussi le titulus colo-
ratus.

Mais voici qui est plus solide. Le P. Urban reproche a
ses coreligionnaires de blesser les orthodoxes en leur refusant
le titre d'Eglise?). 11 leur rappelle le cardinal Franzelin se sou-
venant de la vieille doctrine de Cano et de Turrecremata,
d'apres laquelle «tous ceux qui sont validement baptisés, mémne
en dehors de la communion vomaine, sont incorporés a I'Eglise
et deviennent ses membres», et cela au for intérieur ef devant
Dien, tant qu'ils demeurent dans la bonne foi. En conséquence,
le P. Urban déclare: « Tant qu'un homme reste uni mystique-
ment avec le Christ, au moins par le lien du baptéme, on ne
peut lui refuser absolument la qualité de membre de 1'Eglise..,
Rien ne s'oppose donc a ce que nous regardions wméme les
protestants comme des membres du corps mystique du Christ.
Les Orientaux, de plus, en vertu du caractere épiscopal et sa-
cerdotal qui persiste dans leurs communautés, entrent dans le
corps du Christ, non pas comme des cellules séparées, mais
comme des membres déja organisés, hicn qi'ils ne soient - pas
reltés au centve de ['ovganisnie parv tous les nerfs. Nous pou-
vons donc, en un sens véritable, parler de l'union des Eglises
quand il s'agit des Orientaux»?).

Le P. Urban n'exige donc pas qu'on parle de la conver-
sion des Grecs et des Russes, mais seulement de la nécessité,
pour eux, d'étre «reliés au centre de l'organisme ». Ce centre,
ce n'est pas le Christ, bien entendu, mais le pape. Le pape,
I'union avec le pape, voila toute la question, c'est 1a qu'est le
salut, car il est la pierre angulaire!

Le P. Urban avoue encore «quelle peine on a a former un
concept de chaque note?®) qui convienne a la seule Eglise ro-
maine et & aucune autre, pas méme a la communauté grecque » *).

') Voir la « Revue catholique des Eglises», avril 1908, p. 223.

8 P, 226,

®) Il s’agit de chacune des quatres notes que les papistes attribuent a I'Eglise
vrale, c’est-a-dire 4 la leur seule: l'unité, la sainteté, la catholicité, Vapostolicité.

) B. 22%.



— 577 -

Il admet dans cette communauté l'apostolicité hiérarchique
(validité de l'¢piscopat) et aussi la sainteté. Il insiste sur ce
point. «Il serait trop long, dit-il, d'exposer les difficuités oit
I'on tombe a démontrer que 1'Eglise romaine, non la grecque,
est la vraie épouse du Christ.» Encore une fois, I'Eglise orien-
tale, selon le bon Pére, «n’a pas tous les éléments», mais tous
les éléments qui lui manquent seront «suppléés uniquement
par l'union avec le Pontife romain» (p. 228). — Les Orien-
taux sont donc avertis; ils savent maintenant ol est la recette
qui leur conférera d'un seul coup «tous les éléments» de la
perfection.

* Auveux du P. Thurston et de M. Boudinhon sur I'Eléva-
tion dans le rite de la messe. — D'aprés une étude du R. P.
Thurston sur «l'Elévation » eucharistique, M. Boudinhon fait
les aveux suivants dans la « Revue du clergé francais» (1° juin
1908). Ils sont trés graves, en ce sens qu'on peut en conclure
logiquement que la signification de la messe a été changée
dans 1'Eglise romaine. Ecoutons les deux auteurs:

« Un liturgiste anglais disait naguere que lintroduction de
I'élévation dans le rite de la messe avait modifié I'équeizbre de 1'an-
tique service eucharistique et lui avait donné comme wun nowvean
centre de gravité ... Ce que nous appelons maintenant 1'élévation
est une cérémonie relativement ‘ardzve. Jusqu'au temps de Bé-
renger, et meme bien plus tard, il n'y avait 2 ce moment de la
messe aucune élévation de l'hostie ni du calice. [/ semble bien
qu'on ne s’occupat guere, liturgiquement, de savoir exactement par
quelles paroles s'effectuait la transsubstantiation » (p. 533).

Effectivement, on récitait une pri¢re dans laquelle on priait
Dieu d'accorder aux fideles qui recevraient le pain et le vin,
de recevoir en méme temps la grace et la rédemption par le
sacrifice du Christ, et de nourrir ainsi leur dme de l'immola-
tion du corps et du sang du Sauveur. On ne «s'occupait guere »
ni de la transsubstantiation, dont on ignorait le mot et la chose,
ni surtout du « comment », qui absorba plus tard la curiosité
des mystiques et des scolastiques. Les anciens chrétiens avaient
moins de vaine curiosité, et plus d’esprit religieux.

« A la messe pontificale, les nombreux ministres... demeu-
raient debout pendant toute la durée du Canon jusqu'au Pafer ...
et sans donner a un moment quelcongue qucune marque dado-
ration, »



— BIE —

« Dom Cabrol, dans son « Livre de la priere antique » (p. 110)
dit: « La formule de consécration n’était pas envisagée primitive-
ment du méme point de vue qu'aujourd’hui. L'actzon est une, les
différents moments n’en sont pas divisibles: elle n’est considérée
comme accomplie qu'a la fin de I'épiclese... Selon nous, il serait
beaucoup plus logique, plus conforme a l'antiquité et aussi a la
réalité, de donner le terme général de comsécration a cette action
unique ... Toute la priere se termine par une doxologie a laquelle
le peuple répond par le mot Amen, s’unissant ainsi a tout le sacri-
fice et a la priere du Canon (p. 537).

« On le comprend sans peine, cette facon d’envisager les choses,
qui semble Dbien étre celle de l'antiquité, a été profondément nio-
difice dans l'esprit du peuple chrétien; par lintroduction du rite
appelé aujourd’hui 1’Elévation, rite qui a rejeté au second plan
l'antique €lévation qui se faisait et se fait encore avant le Fafer.»

Rien de plus vrai. Les romanistes d'aujourd’hui, en enten-
dant la clochette sonner ce qu'on appelle la grande élévation,
se prosternent et croient & leur transsubstantiation miraculeuse
et matérielle, qui est pour eux le grand miracle de la messe.
Dans l'ancienne liturgie, il n'y avait ni clochette, ni élévation,
ni prostration, ni transsubstantiation miraculeuse. lLes fideles
qui recevaient le pain et le vin consacrés communiaient simple-
ment au sacrifice du corps et du sang de J.-C.; telle était
l'essence de la messe. Aujourd’hui, 'esprit de cette communion
spirituelle est remplacé par le culte du corps matériel, des-
cendu du ciel dans la substance physiquement transformeée du
pain et du vin. Les théologiens romanistes nagent dans les
miracles; plus ils en imaginent, plus ils se croient dans la
vérité. Ils oublient que le Christ a traité de génération per-
verse celle qui lui demandait des miracles.

* Aveux de M. Saenac ef Fisani sur la Constitution
c/vile du clergé. — Nous sommes loin du temps ot les adver-
saires de la Constitution de 1791 soutenaient que le clergé
constitutionnel n’était composé que de quelques misérables
apostats. Dans la « Revue du clergé francais » (1°° juin 1908,
p. 933-534), M. Pisani s'exprime ainsi: <« Les trés nombreuses
monographies diocésaines qui ont ¢té publiées dans ces vingt
derniéres années remettent la question au point, et corrobo-
rent absolument les inductions de M. Sagnac. J'en suis venu
de mon c¢dté, et par une voie différente, aux mémes conclu-



— 579 —

sions, savoir que /la moitié du clevgé paroissial, le tiers du
clergé tout enticr de France, ont adhéré a la Constitution
ctvile ... Les points ol le serment trouva le plus de partisans
sont: 1° le Sud-Est (Provence et Dauphiné) out la proportion
des jureurs arrive pour certains districts a 95°%,... Pour
43 départements, sur 83, M. Sagnac a relevé 14,047 serments
contre 10,395 refus, sur 25,442 prétres, soit une moyenne de
57,6 %0 ...» E. M.

IV. — Pfingsten als Symbol der allgemeinen
Kircheneinigkeit.

Es leuchtet auffallend aus der heiligen Schrift, dass Armut
und Demut vorziigliche Christentugenden sind.

Vertieft man dariiber sein Nachdenken, so wird man zum
Schluss fast tberzeugt, dass Armut und Demut die elemen-
tarsten Attribute einer geordneten menschlichen Gesellschaft
nebst Geistes-, Gemiits-, Titigkeits- und Charakterbildung so-
wohl fiir Individuen als auch fir sonstige Personlichkeiten
waren.

Egoistischer Stolz, knickerischer Iigennutz, rechthaberi-
scher Diunkel, habstichtiger Reichtum, gehissiger Hochmut,
kindische Eigenliebe ete. konnen nie als Grundlagen eines
gliicklichen gesellschaftlichen Organismus genommen werden.

In Anbetracht dieser weittragenden, fiir die hochangelegte
Reform der menschlichen Gesellschaft seitens des Christentums
wichtig gehaltenen Tugenden konnten angesehene Kirchen-
gelehrte, erhabene Prilaten und Kirchenfiirsten dem Beispiele
des armen, demutsvollen Stifters des Christentums folgen, und
sich zu einem gegenseitigen Einverstiindnis fiur die allgemeine
Kircheneinigkeit je eher in einem diesbeziiglichen Weltkongress
herablassen.

Unbeachtet des Geschichtlichen dieses Themas, wenn wir,
dem Motto dieser hochgeschiitzten Zeitschrift gemiiss, ,fd tenea-
mus, quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est”,
wird die Gesamtchristenheit in kKirzester Zeit .viribus wnitis®
an der Neubildung der menschlichen Gesellschaft bauen kénnen,
und in allgemeiner Liebegegenseitigkeit jeder Einzelne an der
daraus erfolgenden christlichen Lebensfreude teilnehmen.



-- 580 —

An Eine, heilige, allyemeine, apostolische Kirche®* glauben wir
doch alle Christen; und was die Kirchenspaltungen mit ihren
Konfessionen hervorgebracht und aufrecht erhalt, sind ja die
verschiedenen Dogmen-, Mysterien-; Ritus- oder Kultusformen
und Verwaltungsansichtsverschiedenheiten, wie auch der eng-
herzige Sprachexklusivismus oder die Zungenintoleranz.

Diese Ansichtsverschiedenheiten waren aber nur Entwicke-
lungsauswiichse der grossen Christenheit, welche, wie bei jeder
lebenstihigen Pflanze, auch da vorzukommen pflegen, aber die
durch das tiefe Erfahrungswissen und durch das scharfe Messer
der Kulturentwicklung beseitigt werden miissen, um derselben
nicht nur das Asthetische ihrer wahren, eigentiimlichen Form,
sondern um ihr damit auch das Gedeihen der Lebenskrifte und
Fruchtbarkeit zu sichern.

Das hochste Ziel des Christentums ist ja nur, miteinander
das Reich Gottes fir jedes einzelne seiner DMitglieder ,wie im
Himmel, also auch auf Erden® zu erreichen.

An dieser hochst wichtigen Aufgabe konnte bis nun das
Christentum sehr wenig oder sozusagen gar nichts arbeiten,
weil es mit seiner Verbreitung, Entwicklung und Existenz in
den zwei Jahrtausenden sich befassen musste und an manchen
bitteren Wehen seiner Entstehung zu leiden hatte. Jetzt aber ist
es hoch an der Zeit, auch an die Verwirklichung seines Zieles
zu denken, und an der glicklichen Ldésung seiner Aufgabe
mit vereinten Kriiften zu arbeiten.

Die Kircheneinigkeit sell der erste Schritt hierfiir sein;
denn nicht nur dass die Gesamtchristenheit ihre Gesamtkrifte
zur Erreichung jenes hohen Zieles organisch zu verwenden
hétte, sondern ihr Arbeitsplan sollte auch allgemein moglichst
gleichmiissig durchgefihrt werden, damit jeder einzelne Christ
an dessen Wohltaten, seinem organischen Kirchenverhiltnis
gemiiss, gleichwertig beteiligt werden kénne.

Die Form der Kircheneinigkeit kénnte nur die Ritus- oder
Kultuseinheit und die allgemeine organisehe Verwaltungsein-
formigkeit sein, und zwar in jeder Gemeinde mit der lebenden
Umgangssprache der Glaubigen.

Jede Sprache oder lebende Zunge bildet einen selbstiin-
digen, individuellen, freien Organismus der Kirche, an Form
und Geist untereinander gleich.



— 5881 —

Der Geist des Christentums wird in seiner vielseitigen or
ganischen Einheit wahrscheinlich am besten durch fiinf Ver-
treter jeder Zungenkirche, sei sie grosser oder kleiner betreff
der Glaubigenanzahl, von denen je ein Geistlicher und vier
Laien, in einem alle funf Jahre zu Pfingsten stattfindenden
Mondialchristenkongress gepflegt und entfaltet.

So hitten wir nach dem Sinnbilde des Pfingstfestes nur eine
allgemeine Kirche, welche mit dem Sprachfeuer seiner eigenen
Zunge den allgemeinen Geist des Christentums zur Belebung
und Entwicklung seines gesellschaftlichen Organismus pflegt,
um dadurch allgemein gleichzeitig und in gleichen Schritten
das Reich Gottes ,wie im Himmel, also auch auf Erden“ er-
reichen zu konnen.

Eben der Pfingstkongress hétte auf Grund des: Id teneamus,
quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est' die
Kircheneinigkeit nach dem Pfingstsymbole zu bewerkstelligen
zur Ehre Gottes und Beglickung der Menschheit-

JoX Samu,

Mitglied der orientalisch orthodox roménischen Kirche
in Arad.




	Variétés

