
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 63

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


556 —

VARIÉTÉS.

I. — Encore l'évolution des dogmes. Réponse au P. Allo
et à M. Bricout.

Depuis que Newman est devenu un grand personnage et
que sa théorie du dé\-eloppement est discutée en divers sens,
la confusion s'est considérablement étendue parmi les théologiens

romanistes, soit sui' la notion de l'évolution, soit sur la
notion du dogme. Nos lecteurs ont suìaì la constatation de ce
fait depuis la fameuse explication donnée par M. Le Roy.

Nous n'avons pas à revenir sur ces contradictions, mais
à signaler l'essai d'explication tenté par le Père Bernard Allo
dans son volume «Foi et Systèmes», eh. VI: Germe et Ferment
(p. 223-262).

Tout en admettant la théorie newmanienne du «germe»,
il avoue que «le besoin commence à se faire sentir de modifier
cette terminologie», et que, «métaphore pour métaphore», il
voudrait « présenter une autre face du problème » (p. 237).
Voyons. Il distingue «la connaissance religieuse» que le Christ
a apportée sur la terre, et il avoue que « cette doctrine n'est
pas un germe, parce qu'elle n'a pas évolué, ne s'est pas
perfectionnée intrinsèquement et qu'elle existait déjà pleinement
en acte dans l'âme des premiers prédicateurs de notre foi »

(p. 238). Le P. Allo met donc « toute la plénitude aux origines
du christianisme » et il déclare que la doctrine chrétienne était,
dès cette époque, «définitive». Très bien. Le P. Allo semble
attribuer ce point de vue à Harnack ; il serait plus équitable
de l'attribuer à St. Paul et à St. Jean, et aussi aux autres
apôtres, qui ont témoigné de ce qui leur a été enseigné dès le
commencement et transmis comme un dépôt à conser\-er.

Après avoir déclaré que «la connaissance religieuse
parfaite qu'est pour nous le christianisme » a été constatable au-



— 557 —

trefois en Palestine, et qu'elle demeure encore constatable
aujourd'hui pour nous (p. 240), le P. A. pose ainsi la question
à débattre : « Ceux que nous appelons Apôtres, Evangélistes,
Pères, Docteurs, ont-ils prêté leurs idées à Jésus, ou bien n'ont-
ils fait que témoigner, que transmettre à travers les âges un
dépôt reçu du Christ lui-même, sans faire plus qu'en accommoder

la formule, de mieux en mieux, aux besoins légitimes,
primaires, des intelligences?» «Si on peut établir cette seconde

alternative, dit-il, il n'y a pas à chercher plus loin. Il n'y a

plus à se demander si telle ou telle branche dogmatique a pu
vraiment jaillir du tronc, du jour où sera démontré que l'arbre
n'a pas, de fait, poussé de nouvelles branches, mais que les

propositions de foi définie ne sont qu'une systématisation
partielle et toujours progressive, d'ailleurs, de ce que croyaient déjà
en bloc les premiers chrétiens».

Ainsi donc, la croyance des premiers chrétiens, c'est-à-dire
la doctrine enseignée par le Christ, voilà le germe qui n'a pas
évolué et qui est resté parfait, complet, définitif, en lui-même;
c'est ce que nous appelons «le dogme chrétien ». Puis les
définitions qui y ont été ajoutées par l'Eglise et qui ne sont
qu'une systématisation partielle et toujours progressive; c'est
ce que nous appelons la spéculation théologique, manifestement
humaine et «toujours progressive».

C'est parfait. Malheureusement, trois lignes plus loin, le
P. A. affirme que le germe (que l'on croyait être la parole
même du Christ) est la théologie paulinienne, et cela, tout en
avouant que Paul «a mis du sien», peut-être même «un peu
trop», dans l'exposé qu'il a fait cle l'enseignement chrétien.
Le P. A. semble confondre ou mettre sur le même rang ce que
le Christ a enseigné lui-même et les interprétations qu'en ont
données les apôtres. Grave confusion.

Il se demande si les disciples de la première heure
donnaient au mot Messie « le sens purement israélite, ou s'il
représentait déjà, aArant l'invention de la formule, une personne
divine comme le Logos johannique, comme le Dieu-Fils du Concile

de Nicée » (p. 244). Cette question a lieu de surprendre,
car il est manifeste que les premiers chrétiens sortis du judaïsme
ont vu dans J.-C. le Messie que les Israélites attendaient. Le
mot Logos employé par l'auteur du IV" Evangile, n'a jamais



— 558 —

été employé par J.-C. même. J.-C. s'est donné comme le Fils de

Dieu, mais il n'a jamais expliqué le mot Fils par le mot Verbe.

Le P. A. pose d'emblée « que : Fils de Dieu Dieu »

(p. 244). Nouvelle confusion. «Mais qu'importe? s'écrie-t-il,
qu'importe s'ils le sentaient Dieu, s'ils lui attribuaient déjà ce

qui est le propre de l'Etre au nom incommunicable...?» (p. 245).
Certes, cela importe beaucoup. Comment peut-on sérieusement
introduire le mot sentir là où il est question d'une doctrine
enseignée de fait par le Christ, doctrine constatable, et constatée

Comment quitter la question historique et la remplacer
par la question sentimentale? C'est ainsi qu'ont commencé les
quiproquos parmi les théologiens, et que le dogme primitif a

dévié dès que les « sentiments » des théologiens y ont été introduits.

Le dépôt primitif a cessé alors d'être un dépôt. Quelques
lignes plus loin, le P. A. écrit : « Toute la doctrine chrétienne
a déjà son dernier mot dans le quatrième Evangile, dont
l'enseignement sur la nature du Fils de Dieu est substantiellement
identique à celui de l'apôtre ». Oui, mais à la condition que cet
enseignement théologique de Jean et celui de Paul soient exactement

exposés, et, de plus, qu'on les distingue de l'enseignement

donné par J.-C. même. Le P. A. affirme (p. 246) « que
Jésus a voulu donner de lui-même une idée bien supérieure à

celle qu'on peut aA'oir d'un membre pur et simple de l'humanité,

fût-il Messie». Le P. A. ne définit pas le mot Messie. Il
a tort. En matière si grave, il faut être clair et précis, et ne
rien insinuer sans le prouver. AA'ant d'affirmer que J.-C. a Aroulu

se dire supérieur au Messie, il faudrait expliquer d'abord ce

qu'on entendait par le Messie, et indiquer ensuite ce que J.-C.
a voulu ajouter à cette notion. Ce sont là les éléments mêmes
de la question, et le P. A. les évite avec soin, tout en prétendant

résoudre la question! Quelle méthode!
Parlant de Justin et des autres théologiens du IIe siècle,

il dit (p. 247) : « Ce qui péchait en eux, c'était la mise en
système de leur connaissance religieuse, non cette connaissance
elle-même. » Certes, je consens à admettre que Justin, Ignace,
Irénée et plusieurs des Pères qui ont suivi, ont eu une
connaissance exacte du dogme primitif; mais le P. A. avoue qu'ils
ont voulu mettre cette connaissance en système, et que leur
système a été défectueux. On pourrait même dire erroné: car
les erreurs impliquées, par exemple, dans le subordinatianisme



— 559 —

— subordinatianisme insoutenable, absolument destructeur de

la saine notion de la Trinité primitive — ces erreurs, dis-je,
sont manifestes, et les systèmes de la plupart des Pères
anténicéens sont sur ce point indéfendables ; ce qui n'empêche pas
qu'on puisse discerner encore, dans plusieurs de leurs expressions,

des traces manifestes du dogme primitif, trop oublié.
Le fait est notoire, par exemple, dans Tertullien, et même dans
Origene, etc.

Le P. A. prétend que, lorsque « la raison raisonnante » a

pu dire du dogme primitif tout ce qu'elle pouvait, l'Eglise,
éclairée par l'Esprit, a accueilli «cette conception des

théologiens», l'a sanctionnée et imposée, et qu'alors les anciennes
théories imparfaites sont tombées dans l'oubli ou ont croupi
chez les hérétiques (p. 248). Au contraire, l'histoire montre que
«la conception des théologiens >, en étant sanctionnée et imposée

par la hiérarchie, a été ainsi transformée en prétendu
dogme ; or souvent cette conception théologique n'était elle-
même qu'une théorie très défectueuse et manifestement erronée.
C'est ainsi que presque tous les dogmes primitifs ont dévié
dans les systèmes théologiques définis par Rome. Le P. Allo
ajoute (p. 249) que «la source n'est pas devenue plus lumineuse
pour cela». Je le crois aisément. Mais, grâce à Dieu, elle peut
toujours être découverte par ceux qui la cherchent à la lumière
du critérium catholique, c'est-à-dire de la tradition universelle,
constante et unanime.

On voit combien le P. A. s'abuse, lorsqu'il affirme que
«la connaissance religieuse ne s'est donné une forme technique
que pour se défendre contre les agents de dissolution qui
l'environnaient, et que cette forme la garantit » (p. 250). D'abord,
une connaissance ne se donne pas une forme technique ; ce
sont les hommes qui la lui donnent1). Ensuite, la forme
technique donnée par les théologiens, loin d'avoir été une
garantie contre les agents de dissolution, a été souvent la
consécration d'une déviation et la corruption du dépôt du dogme.

Le P. parle plusieurs fois du « Fait » (avec un grand F)
du christianisme (p. 251, 254, etc.). L'enseignement donné par

*) Le P. A. retombe dans cette logomachie quelques lignes plus loin, en
répétant que «la doctrine s'est trouvé peu à peu des formules arrêtées». Le P. A
avoue ailleurs que ces foi-mules sont «progressives»; pourquoi dit-il ici qu'elles sont
«arrêtées » .'



— 560 —

le Christ est assurément un fait constatable et constaté ; mais
le P. semble vouloir entendre, par le mot «Fait», non pas la
doctrine même enseignée par le Christ, mais seulement le fait
de l'apparition du Christ expliquée par ce qu'il appelle l'Eglise
(dans son esprit l'Eglise romaine ou plutôt le Pape); et c'est
ainsi que les enseignements donnés par le Christ sont finalement

escamotés par ceux que donne la hiérarchie dans l'Eglise
papiste. Le P. A. va même jusqu'à dire que « les chrétiens, et
à leur tête des grands saints, tel que Paul, se sont approprié
cet Idéal (le Fait en question) à des degrés divers, non pas
comme un corps de doctrine à la façon postérieure, mais dans
leur vie». Qu'est-ce à dire? Le P. répudie-t-il la doctrine
primitive, qu'il a déclarée avoir été pleine et définitive? Veut-il
la faire oublier sous prétexte qu'un « Fait immense » domine
tout et efface tout? Veut-il insinuer que Paul et les autres
n'ont vu dans les enseignements du Christ qu'un Idéal et non
une doctrine précise Donne-t-il raison à ces chrétiens qui se
seraient contentés de vivre selon cet idéal sans y voir un
corps de doctrine, ou leur donne-t-il tort pour approuver «la
façon postérieure», sans doute celle de l'Eglise romaine? On

pourrait désirer plus de clarté. A la page 259, le P. semble
n'attacher qu'une très relative importance aux formules
dogmatiques, quand il dit: «La théologie commence son travail
H'intégration et c'est ainsi que les formules dogmatiques se

forment. » Mais il ajoute aussitôt que « l'Eglise (sic) systématise
ce que le Fait en sa simplicité lui a appris de la personnalité
de Dieu et du Christ, et ce qui se découvre de la nouvelle vie
dans ce corps du Christ qui est elle-même». Le P. adjuge à

ce qu'il appelle l'Eglise le droit de systématiser ce que le Fait
lui a appris et ce qui se découvre dans la nouvelle vie des
fidèles. Quel arbitraire accordé à l'Eglise Le Christ l'avait
chargée de transmettre simplement ses enseignements et ses

préceptes; et maintenant on lui accorde le droit de systématiser,

de découvrir et d'innover. Nous sommes loin du «germe».
Le P. A. trouve que la doctrine « a gagné accidentellement à

se préciser en articles de foi » (p. 260). Que signifie cet
accidentellement? Les articles de foi du concile de Trente et des
autres conciles romains ont précisé les systèmes erronés des

théologiens et renchéri sur les systématisations précédentes.
C'est la précision dans l'erreur et non dans le dogme. Ce fait,



— 561 —

hélas! trop historique, qui constate une perte essentielle, est-il
un gain accidentel? Il n'empêche pas toutefois le P. A. d'affirmer

que le germe primitif est resté « plus grand » que l'arbre
touffu de Trente et de la papauté (p. 260). On le croira sans
peine : car le germe évangélique est immortel et toujours
vivace, tandis que l'arbre touffu en question, couvert de mille
excroissances maladives, est en train de dépérir, épuisé par sa

propre dimension.
Le P. A. semble vouloir se consoler de toutes les confusions

contenues dans ses prétendues explications du «germe»,
en recourant à la comparaison du levain, « qui, dit-il, après
avoir fait leArer la pâte, n'est ni plus ni moins levain
qu'auparavant» (p. 261). Heureusement le levain des enseignements
de J.-C. est toujours là; mais la «pâte romaine», qu'on
suppose gratuitement avoir été produite par le levain des Evangiles,

est-elle justifiée par le seul fait de cette distinction? Ce

serait commode. Le P. A. réfute-t-il ceux qui voient, dans cette
pâte des dogmes romains, le résidu de mille ferments étrangers

et de toutes les moisissures ambiantes? Non. Il n'en souffle

mot, et cependant c'est toute la question.
Cette incohérence du P. A. est toutefois surpassée encore

par celle de l'honorable M. Bricout, directeur de la « Revue du
clergé français ». Dans le numéro du 15 avril dernier, il a
traité du « développement du dogme >, de manière à montrer
dans quelles impasses se débat la théologie romaine actuelle.

D'une part, on reconnaît — et ce sont des aveux très
précieux — que le dogme est un dépôt divin, et que la
révélation n'a pas progressé objectivement depuis la transmission
qui en a été faite par les apôtres. Voici les propres paroles
de M. B. : «L'Eglise entend bien que, depuis la mort des

apôtres, la révélation n'a plus progressé objectivement et qu'elle
a pour mission d'en garder le dépôt divin, sans y rien ajouter
comme sans en rien retrancher» (p. 130). M. Vacant dit également

: « Lorsque les apôtres moururent, tous les dogmes révélés
étaient promulgués, leurs principaux rapports étaient affirmés;
mais les siècles à venir ne devaient point suffire à l'analyse
et à la comparaison de toutes les vérités dont l'Eglise infaillible

gardait le précieux dépôt-" (p. 131). M. Bricout distingue
très bien le dogme, qui est la Aderite révélée, et la théologie,
qui est la science de la foi. Il admet avec raison un progrès



— 562 —

en théologie, laquelle est susceptible d'un accroissement objectif
(p. 132); mais il nie le progrès objectif du dogme: «Le
progrès dogmatique, depuis la mort des apôtres, n'a produit, dit-il,
aucune vérité entièrement nouvelle. Toute la révélation catholique,

tous les dogmes ont toujours été crus de quelque manière
et proposés à la foi de quelque manière par l'Eglise» (p. 133).

— C'est parfait. Voilà un reste manifeste de l'ancienne
doctrine catholique.

Mais, d'autre part, comment concilier cette doctrine avec
les dogmes romains, qui ne sont pas seulement des doctrines
nouvelles, mais des doctrines contraires aux doctrines catholiques

anciennes? Car, c'est ici un point d'histoire éclatant et
formidable : certains dogmes romains sont la dénégation et la
contradiction de doctrines professées auparavant dans l'Eglise,
ou, si vous aimez mieux, l'affirmation, comme vérités divines,
de doctrines niées et rejetées auparavant clans l'Eglise.

Oui, nous insistons sur ce point, l'histoire de l'Eglise à la
main : les dogmes romains actuels de la Trinité, de l'incarnation,

de la transsubstantiation, de l'immaculée-conception, de

l'infaillibilité papale, etc., sont en contradiction formelle, explicite

avec les dogmes de l'ancienne Eglise.
La difficulté n'échappe pas à M. B. Il cherche en particulier

à justifier son Eglise en ce qui concerne l'immaculée-conception.

Voyons son raisonnement. Il commence par avouer
qu'à part un texte du Cantique des cantiques et quelques
autres, « l'Ecriture est plutôt faite pour nous dérouter sur ce

point!» Est-ce clair? «Qu'on se rappelle, dit-il, les textes de
St. Paul sur le péché d'Adam souillant l'humanité tout entière
et sur le besoin que nous avons tous de la glorieuse rédemption

à cause du péché commun à tous. Elle déroutera en effet
nombre de docteurs et des plus grands. C'est donc dans la
tradition orale qu'il faut chercher les traces du glorieux
privilège. Mais, ici encore, le théologien novice J) ne laisse pas
d'être d'abord quelque peu déconcerte ; car les témoins
ordinaires de la tradition se taisent ou ne parlent pas clair;
quelques-uns, et de ceux que nous sommes le plus habitués à

') Le mot novice n'est ici qu'un trompe-l'œil. Trois lignes plus baut, M. B.
parlait des plus grands docteurs et non des novices, et il reconnaissait qu'ils étaient
déroutés. Nous allons voir que lui-même, qui ne se considère pas comme novice,
sera pris à son propre piège et ne s'esquivera qu'en se payant de mots,



— 563 —

entendre, sont formellement défavorables. C'est un fait qui peut
être gênant, mais c'est un fait qu'il faut reconnaître ; le temps
n'est plus où l'on pouvait se débarrasser des difficultés en les
niant. Les textes sont là, il faut les accepter tels qu'ils sont,
quitte à renoncer peut-être à des façons trop simplistes de

concevoir et de s'expliquer les choses. En fait, non plus
que dans l'Ecriture, il n'est question de l'immaculée-conception
dans les premiers siècles* (p. 134). — Est-ce clair? Pas
d'immaculée-conception ni dans l'Ecriture, ni dans la tradition!
Ce n'est pas tout : non seulement on l'ignore, mais dès qu'elle
apparaît, elle est contredite et repoussée. Ecoutons M. B.,
dont la sincérité mérite ici tout éloge. « Quand l'idée de

l'immaculée-conception se présenta, précise et explicite, au peuple
chrétien, ce fut pour être contredite par plusieurs des maîtres,
les plus saints, les plus savants, les plus écoutés du peuple
chrétien, St. Bernard, si dévot à Marie, St. Anselme, St.
Bonaventure, St. Thomas d'Aquin lui-même. »

Et bien c'est cette doctrine contredite qui va devenir un
dogme romain Donc on a mille fois raison d'affirmer que
Rome a violé le dépôt divin en y ajoutant et en le falsifiant.

Comment M. B. va-t-il se tirer d'affaire? Par un tour de

passe-passe. Simplement, il appelle foi implicite cette
contradiction, cette dénégation formelle et très explicite (p. 135).

C'est tout. Le tour est joué: c'est le coup du lapin transformé
en carpe, baptiso te ectrpam. Oui, ceux qui repoussaient comme
une erreur formelle l'immaculée-conception, ceux-là même la
croyaient implicitement comme une vérité révélée! La plaisanterie

n'est-elle pas formidable? Où trouver une contradiction
plus criante? Car, remarquez-le bien, il ne s'agit pas seulement

de doctrines c totalement ignorées de la conscience réfléchie

pendant des siècles » (p. 138), il s'agit de doctrines repoussées

et condamnées très formellement et très explicitement
comme des erreurs ; et c'est cet humanuni de mauvaise qualité

qu'on fait passer pour divinum et pour revelatum
M. Bricout, pour cette opération, appelle à son secours

l'ineffable P. Bainvel, qui est non moins embarrassé que lui :

« Ce sont là, dit en effet cet excellent Père, choses difficiles
à concevoir, choses plus difficiles à dire» (p. 137). Je le
comprends, certes. Dans toute cette question, les théologiens
romanistes se répètent les uns les autres. NeAA'man est répété



— 564 —

par Batiffol, qui est répété par Rivière et Pourrat, qui le sont
par Labauche et Ruch, et ainsi de suite. C'est l'incohérence
faisant écho à l'incohérence, et en se payant de mots (et quels
mots ces messieurs se déclarent logiques. C'est ce qu'ils
appellent le progrès dogmatique logique! Ils ne sont vraiment
pas difficiles. Et pour tranquilliser leur conscience, ils recourent

à une petite injure contre nous qui les réfutons, et contre
toutes les Eglises qui rient de leurs dogmes. « L'immobilisme,
dit M. Bricout (qui sait cependant bien que notre théologie
est plus en mouvement que la sienne), Vimmobilisme de tant
d'hérétiques [sic), jansénistes, vieux-catholiques, Eglise grecque,
n'a pourtant rien de si enviable!» (p. 131). — M. Bricout
pense-t-il que nous envions son progressisme ou son évolu-
tionisme?

Encore une remarque. Pie X, dans son encyclique Pascendi,
condamne le développement dogmatique vital, enseigné par
les modernistes. Et M. Bricout, en serAiteur docile, répète :

« Il est clair que le déA^eloppement vital, ainsi compris, est une
hérésie, et l'encyclique Pascendi n'a pas de peine à le prouver ¦»

(p. 147). Mais ce développement vital n'est autre que le
développement objectif (p. 149); or M. Bricout, lorsqu'il enseigne
le dogme de l'immaculée-conception, n'enseigne-t-il pas éAidemment

un développement objectif? Ces messieurs sont donc en

pleine logomachie. La logomachie de Pie X éclate encore,
lorsque, d'une part, il reconnaît (et à bon droit) que le dogme
ne doit pas changer, et lorsque, d'autre part, il déclare n'avoir
pas condamné l'évolutionisme de NeAA'man. Ignore-t-il donc
que NeAvman a expressément enseigné que le dogme, pour
vivre, doit changer, sous prétexte que vivre c'est changer?
Qui trompe-t-on ici? E. Michaud.

II. — Nouvel essai d'escamotage du critérium
catholique.

Dans un de ses articles sur «les origines du Kulturkampf
allemand » (Revue des Deux-Mondes, 15 mars 1908), M. G. Goyau
a fait un aveu très suggestif, qu'il a essayé en même temps
de transformer en théorie et même en principe.



— 565 —

Voyons d'abord l'aveu. Il s'agit du prétendu dogme de

l'immaculée-conception. L'honorable publiciste reconnaît que
«les savants», qui connaissent les textes et l'histoire, ont
combattu soit la doctrine de l'immaculée-conception, soit le projet
de la définir comme dogme. Mais Pie IX a passé outre. Pourquoi?

Parce qu'il a consulté les fidèles, les âmes pieuses,
lesquelles « témoignaient beaucoup plus que les textes », et ce sont
elles qui l'ont «mené à ratifier les intuitions de l'amour».
M. G. concède que, «si impeccable que pût être l'érudition»,
cependant elle n'a pas « prévalu contre les aspirations de

l'Eglise et contre cette sorte de poussée vitale, dont la définition

dogmatique nouvelle était le résultat».
Conclusions : 1° la définition dogmatique nouvelle n'est le

résultat ni de la tradition historique, ni de l'érudition impeccable,

ni des textes interprétés par les savants, par les St.
Bernard, les St. Anselme, les St. BonaA-enture, les St. Thomas
d'Aquin, etc. ; 2° elle est le résultat des aspirations des âmes

pieuses, que M. G. appelle très inexactement l'Eglise; elle est
le résultat d'une «poussée» dite vitale, et de soi-disant «intuitions

» de l'amour; 3° donc, dans cette affaire, c'est le sentiment
d'un certain nombre d'âmes pieuses qui a déterminé Pie IX à

formuler sa définition «du haut de son magistère». Il y a eu
combat, et non accord; et ce qui a prévalu, c'est la poussée
combattue par les savants, dont plusieurs étaient des Saints ;

4° M. G. oublie que les Saints précités méritent, eux aussi, de

compter parmi les « âmes pieuses », et que, si Pie IX a choisi
entre les âmes pieuses celles qui lui plaisaient, il a été déterminé

par un motif autre que celui de la piété : car il y avait
autant d'amour dans l'âme des Saints en question que dans
les âmes innomées auxquelles Pie IX, « du haut de son
magistère», a donné la préférence. Quoi qu'il en soit de ce motif
(tout le monde sait qu'il s'agissait de préparer la définition de

l'infaillibilité papale par celle d'une doctrine anodine et
indifférente au grand public, contre laquelle personne ne protesterait),

toujours est-il que le critérium catholique de l'ancienne
Eglise a été violé, et qu'on a attribué à l'Eglise des aspirations

qui n'étaient que des rêveries de quelques dévotes de

couvent. La différence pourtant est grande. Quant au fameux
«magistère », on sait ce qu'il faut en penser, quand on se
rappelle que le Christ a condamné à l'avance tout magistère autre
que l'enseignement donné par lui à ses disciples.



— 566 —

Ensuite, M. G. essaie de transformer ces fantaisies en règle
de foi, en critérium dogmatique. Ici, il a double besogne à
faire : premièrement, essayer d'écarter le critérium catholique
traditionnel («cela est catholique qui a été cru partout,
toujours et par tous»); secondement, essayer de le remplacer
par le critérium de la «poussée» ou des «intuitions de l'amour».

Voici comment il essaie d'escamoter la règle de Vincent
de Lérins. Il remarque, d'abord, que « la science » a eu le tort
de se réclamer de la lettre, et que l'Eglise a raison d'en
traduire l'esprit. Il distingue donc, dans le critérium de Vincent
de Lérins, la lettre et l'esprit. Les savants n'ont pas su faire
cette distinction; ils n'ont été que des littéralistes; Dœllinger
et son école n'ont pas compris «les enrichissements de la foi»
(sic)! Mais l'école ultramontaine actuelle, dont fait partie M. G.,
tient pour l'esprit. Voyons donc cette nouvelle et délicieuse
distinction. « Cela est catholique qui a été cru partout, toujours
et par tous», a dit Vincent de Lérins; donc, toute doctrine
qui a pour elle l'universalité, l'antiquité et le consentement
général, est littéralement catholique. Mais voici l'esprit : toute
doctrine qui ne réunit pas en sa faveur ces trois faits, ces trois
qualités (l'universalité, l'antiquité et l'unanimité), peut être tout
de même catholique : alors elle l'est spirituellement Tel est,
selon M. Goyau, l'esprit du critérium de St. Vincent de Lérins.
Une doctrine est catholique, quand elle remplit ces trois
conditions; mais, si elle ne les remplit pas, elle peut encore être
catholique! Ce tour de force n'est-il pas ravissant? Vous êtes
catholiques avec oui, c'est la vérité selon la lettre ; et atous
êtes aussi catholiques aArec non, c'est la Aderite selon l'esprit!

Voici d'ailleurs les propres paroles du savant théologien
qu'est M. Goyau. Il essaie de se couvrir de l'autorité de M. de

Labriolle, qui a traité cette question en collaboration avec le
savant théologien qu'était M. Brunetière J); et aussi de l'autorité
du cardinal Franzelin. « Le fait de l'antiquité, dit-il, de

l'universalité, du consentement général, démontre irréfutablement
la catholicité d'un dogme; mais l'absence de ces faits n'est pas
nue raison pour nier a priori cette catholicité. C'est ce
qu'explique plus tard le cardinal Franzelin en disant que la règle

]) Nos lecteurs savent ce qu'ils doivent penser des prétendues explications de

MM. de Labriolle et Brunetière (voir la Revue, juillet 1906, p. 543-552, et avril 1907,
p. 412-415).



— 567 —

de St. Vincent est vraie au sens exclusif. Et déjà vingt-cinq
ans avant la proclamation de l'immaculée-conception, les
censeurs romains qui, sous Léon XII, avaient épluché le catéchisme
de Wurzbourg, notaient que cette règle n'était ni le critère
unique, ni le critère principal du dogme : le vrai critère,
disaient-ils, c'est la définition cle l'Eglise». — Alors, dirons-nous,
le critère de Vincent était donc un critère faux?

Où sont les explications et surtout les preuves du cardinal
Franzelin pour soutenir que ce qui exclut la croyance universelle,

constante et unanime de l'Eglise est aussi catholique que
ce qui ne l'exclut pas? M. Goyau n'en souffle mot, pas plus
que des censeurs romains qui ont «épluché» le catéchisme de

Wurzbourg. Phrases vides, qui aboutissent à cette affirmation :

le critérium unique est la définition de l'Eglise, et par l'Eglise
M. G. entend le pape. Donc, le fait brutal de la définition
d'une doctrine par le pape, suffit à ériger cette doctrine en
dogme catholique. Qu'elle ait été crue partout et toujours, ou
non, peu importe; croyance ou répudiation, c'est égal. Il suffit
que le pape aujourd'hui dise oui, pour que ce oui soit une
vérité divine. Si la tradition auparavant a dit non, tant pis
pour la tradition. Le pape est tout : donc il prévaut, à lui seul,
contre la science et contre la tradition.

On avait cru jusqu'à présent qu'il y a poussée et poussée,
intuition et intuition, amour et amour; que la poussée et
l'intuition de l'amour — lequel est souvent aveugle, dit-on —
pommaient n'être que des illusions et des erreurs. Maintenant,
tout est changé : le cœur, qui était à gauche, est à droite.
C'est lui qui détermine le pape, c'est lui qui le « pousse » à
définir. — Jusqu'à présent, on avait considéré les enseignements

de J.-C. comme un dépôt que toutes les Eglises
particulières devaient transmettre fidèlement à toutes les générations

sans en rien retrancher et sans y rien ajouter. Maintenant

on remplace l'idée du dépôt par l'idée d'accroissement,
d'enrichissement: c'est la poussée! «Interpréter la règle de

St. Vincent comme le faisaient Dœllinger et son école, c'eût
été, dit M. Goyau, immobiliser le dogme dans une sorte de

paralysie. »

M. G. ne comprend pas que le dogme, en tant que vérité
divine, est de soi immuable, fixe, stable, comme tout ce qui
est divin et absolu ; que cette immuabilité n'est ni l'immobilité,



— 568 —

ni la paralysie, car de cette vérité divine, objectivement
inaltérable, sort la vie chrétienne de l'intelligence et du cœur.
M. G. confond le dogme éternel et la théologie toujours en
mouvement. De ce que la théologie, comme science, doit être
toujours en mouvement et en progrès, il conclut qu'il doit en
être de même du dogme ; c'est une grave erreur. Il ne voit
pas que la fixité du dogme est la plus solide garantie de la
vie et du progrès de la théologie, comme l'éternel et immuable
bon sens est la meilleure garantie d'une philosophie toujours
progressive et d'une pensée toujours en éveil. A en croire
M. Goyau, c'est Aivre que de changer de croyance, de croire
aujourd'hui la doctrine répudiée la veille. Il ne voit pas qu'à la
foi constante de l'Eglise, laquelle est indépendante des lieux et

des temps, il substitue une fides temporum, foi mobile et
changeante, toute d'occasion et de circonstances, arbitraire suivant
les époques et les lieux, capricieuse suivant les « poussées »

des sentiments. C'est la foi du jour, l'engouement substitué à

la raison et à la science, l'individualisme papal remplaçant
l'universalisme catholique. Cette nouvelle école ultramontaine
accuse le protestantisme d'individualisme outré et subversif;
elle ne voit pas que l'individualisme papal est plus excessif et
plus dangereux encore, en ce sens que, dans le protestantisme,
l'individualisme de l'un peut être combattu, corrigé, rectifié par
l'individualisme des autres, tandis que, dans le romanisme,
l'individualisme du pape est imposé à tous les fidèles, qui tous
doivent se soumettre aveuglément et croire au moi papal en
étouffant leur propre moi.

M. Goyau combat le Kulturkampf. Plût à Dieu que cette
lutte pour la civilisation eût eu plus de succès en 1870 et après!
Le gâchis doctrinal dans lequel se débat l'Eglise romaine actuelle,
eût été épargné. Comment M. Goyau ne voit-il pas que ce gâchis
romaniste est déjà un commencement de triomphe pour ce qu'il
appelle dédaigneusement l'école de Dœllinger, école qui est aussi
celle des Pères et de tous les théologiens qui ont combattu
l'ultramontanisme? La liste en est assez brillante. En tout cas,
le dilettantisme de M. Goyau, loin de lui nuire, ne peut qu'en
faire ressortir la solidité ; et loin de redouter de telles publications,

nous les recommandons vivement à nos lecteurs.
E. Michaud.



- 569 —

III. — Nouveaux aveux ultramontains.
* Sur le troisième ciel. — M. le professeur Venard se rend

très bien compte du travail d'esprit auquel les premiers chrétiens

ont dû se livrer, lorsque, placés en présence des

enseignements du Christ, ils ont cherché à les comprendre. Ils
devaient forcément user de leur raison, de leurs connaissances,
de tout ce que le paganisme et le judaïsme leur avait appris.
De là le travail théologique qu'ils ont accompli pour pénétrer
dans l'intelligence du dogme chrétien; théologie qui n'est nullement

le dogme, mais que l'on trouve mêlée au dogme dans
les ouvrages qu'ils ont laissés. Par exemple, le P. Prat a cherché

à expliquer la théologie de St. Paul1); et, rendant compte
de cet ouvrage, M. Venard dit: «Il n'y a rien d'invraisemblable

à ce que St. Paul ait emprunté au milieu intellectuel juif
et hellénique certaines formes ou certains cadres de sa pensée,
et qu'en particulier il ait puisé quelques données dans la
théologie juive. Quand, par exemple, il écrit aux Corinthiens
qu'il fut ravi au troisième ciel, je ne vois pas pourquoi le
P. Prat se refuse à chercher dans les idées cosmologiques du
temps le commentaire de ce texte mystérieux. Nous savons,
en effet, par la littérature juive apocryphe, en particulier palle

livre des Secrets d'Hénoch, qu'on distinguait sept cieux
superposés à la terre, et que l'on plaçait au troisième le paradis
des justes. N'est-il pas naturel de penser que St. Paul a ici
conformé sou langage aux conceptions cosmologiques qui avaient
cours autour de lui, et le P. Prat ne témoigne-t-il pas d'une
réserve vraiment excessive en considérant le troisième ciel
simplement comme une locution reçue qu'on dénaturerait en
l'analysant, pour signifier le sommet le plus sublime de la contemplation
divine? >2).

Très bien, mais à la condition de reconnaître aussi ce
même procédé dans les autres cas où il a été manifestement
employé, par exemple, pour expliquer la trinité chrétienne,
l'incarnation chrétienne, l'eucharistie chrétienne, etc. Or, ceci
mène loin.

') Voir la Revue d'avril 1908, p. 377-379.
s) Revue du clergé français, Ier avril 1908, p. 59.

Kevue intera, de Théologie. Heft 63, 1908. 37



— 570 —

* Sur la « Sagesse » dans la dogmatique juive. — Le même
théologien, quelques pages plus loin, parlant du Logos et de
la Sagesse divine, exprime l'opinion que St. Paul n'a pas dû
nécessairement puiser cette notion dans la philosophie judéo-
alexandrine, et cela parce que cette notion existait déjà clans
les deutérocanoniques, dans le livre de la Sagesse, par exemple.
L'argument est fondé, mais à la condition qu'en effet cette
notion soit contenue dans les livres juifs en question. Or, en
est-il ainsi? L'affirmation de M. Venard est certes bien timide,
et c'est cette timidité que je veux précisément relever ici
comme un aveu important. D'ordinaire, on représente cette
Sagesse et ce Logos comme une personne distincte de la
personne de Dieu, et l'on n'en fournit aucune preuA'e. M. Venard
doit le sentir lorsqu'il dit: « La doctrine du Christ préexistant
et du Logos n'apparaît pas clairement dans les liA'res
protocanoniques de l'A. T., et quant aux livres deutérocanoniques
et au livre de la Sagesse en particulier, «il semble bien, dit-il
— il semble, rien de plus — qu'une existence distincte et
éternelle y soit attribuée à la Sagesse divine» (p. 61). — Il y a

loin de cet «il semble» et de cette «attribution» à une certitude.
* Sur la conception virginale. — Quoique le mot «virginal»

signifie «pur» et que le mot «surnaturel» ne signifie pas
miraculeux, les théologiens ont pris l'habitude de qualifier de

« miraculeuse » la conception du Christ (dans le sens d'une
conception contraire à la loi humaine), et cela sous le prétexte
qu'elle a dû être pure, exempte de péché et surnaturelle.
L'assertion des théologiens en question est très discutée aujourd'hui.

Repose-t-elle sur une démonstration historique? Voici ce

que M. Venard répond, à l'occasion d'un ouvrage du P. Durand
sur l'enfance de J.-C. d'après les Evangiles canoniques: «De
fait, si l'apologiste était tenu de fournir une démonstration
historique du dogme de la conception virginale (sic) et d'établir
critiquement la réalité de tous les faits racontés dans les
premiers chapitres de St. Matthieu et de St. Luc, il faut bien
reconnaître que les conditions dans lesquelles nous est parvenu
le témoignage traditionnel rendrait sa tâche presque impossible

l). » M. Venard pense que cette démonstration historique
n'est pas nécessaire. Pourquoi? Parce que, dit-il, les mystères

') Ibid., p. 52.



— 571 —

de l'enfance du Sauveur «sont beaucoup plus objet de croyance
que matière à démonstration rigoureuse au moyen des textes
évangéliques». C'est manifestement avouer que ces textes ne
démontrent pas rigoureusement la conception en question.
Mais alors, pourquoi y croit-on? M. Venard répond simplement

: « Parce que l'Eglise impose ce dogme à notre foi.
parce que les faits rapportés en St. Matthieu et en St. Luc
appartiennent à des Evangiles dont l'Eglise nous affirme
l'inspiration. » Ainsi donc, la raison sur laquelle toute cette croyance
repose, c'est l'affirmation de l'Eglise et non celle de l'histoire
même.

Dans la «Revue du clergé français» du 15 mai, un autre
théologien, M. F. Dubois, ayant à rendre compte d'un volume
de M. E. Neubert sur «Marie dans l'Eglise antenicéenne », a
concédé que le mot « virginité », appliqué à Marie, est «devenu

synonyme de pureté morale» (p. 439): que la conception
virginale de Jésus n'est pas une condition absolue de sa divinité;
que «les Pères se sont, sans doute, trompés sur ce point»
(p. 436); que cette vue des Pères «n'a pas été ratifiée par la
théologie postérieure » ; que Thomas d'Aquin s'est borné à dire
de la conception virginale qu'elle est seulement convenable,
conveniens est (Sum. theolog. Ill, Q. 28, a. L): que cette
conception « peut donc se concevoir indépendamment de la divinité
de Jésus ¦> ; que, dans le symbole romain primitif, Jésus était
probablement appelé «ior yevvrjUévra -ny -rraodiiov» et non pas
yevrrdeîç sx nagdévov; que Marie, clans les trois premiers
siècles, a été pour les fidèles un objet de A^énération, mais non
d'honneurs liturgiques (p. 439). — Certes, ces aveux sont graves.

* Sur le sens technique des mots scolastiques employés
dans les formules dites dogmatiques. — Des théologiens romanistes

ont remarqué que les mots en question étaient aujourd'hui

scientifiquement inacceptables dans leur sens obvie et
technique, et ils ont déclaré que ce sens n'avait pas été visé

par les conciles qui les avraient employés, donc qu'il n'est pas
de foi: par exemple, le mot «transsubstantiation» n'impliquerait

pas le sens technique attaché aux mots « substance » et
« accident » dans la théorie aristotélicienne de la scolastique ; de

même, quand le concile de Vienne a défini que l'âme est la
forme substantielle du corps, le mot « forme substantielle » ne



— 572 —

doit pas être pris dans son sens technique. Ainsi raisonnent
les théologiens modernistes.

C'est très commode. Mais les non-modernistes n'entendent
pas de cette oreille. L'un d'eux écrit dans «L'Ami du clergé»
(5 mars 1908), à propos de la définition dogmatique du concile

de Vienne: «Nous avons bien là une formule, un mot à

sens technique, choisi à dessein pour son sens technique
précisément, et, quoi qu'on puisse dire ou penser des accessoires
de la doctrine scolastique sur la matière et la forme, il y a
hérésie à nier que l'âme soit la forme du corps humain au
sens technique où l'Eglise et la scolastique l'ont entendu au
moment de la définition Il serait inexact de prétendre que
cette théorie, sous tous les aspects et dans tous les sens (il y
en a plusieurs) où elle était universellement entendue par la
scolastique, est fausse. Elle est vraie, certainement vraie, ne
ût-ce que par autorité de confirmation surnaturelle indirecte
dans la mesure qu'exige l'emploi officiel du mot forma par
l'Eglise ') comme expression exacte d'un dogme et certitude
absolue de correspondance objective de la réalité avec la
signification technique du mot choisi. Pour la même raison d'ordre
logique général, il nous paraît de toute impossibilité qu'on ne
donne pas aux mots « substance » et « accident » qui figurent
dans des définitions dogmatiques conciliaires de Constance et
de Trente à propos de l'eucharistie, le minimum de signification

technique et commune sans lequel l'Eglise aurait parlé à

ses contemporains pour ne rien dire On peut très bien
dire que l'Eglise (lire le pape), dans ses directions générales,
approuva la philosophie scolastique ; c'est très vrai et elle le
répète sans cesse. »

On le voit, cette doctrine est le contraire de celle de

M. E. LeRoy, laquelle, du reste, est pleinement rejetée par
Rome. Ces contradictions sont aussi un aveu sur ce qu'est, au
fond, la prétendue unité romaine.

* Aveu de M. E. Jordan sur la responsabilité de l'Eglise
romaine dans les jaits et gestes de l'Inquisition. — Que de fois
n'a-t-on pas essayé de rejeter sur l'Etat, ou le bras séculier,
les crimes commis dans la répression de l'hérésie au moyen

') Ce théologien confond l'Eglise avec le concile de Vienne et réciproquement.
C'est toujours le même cliché, che? tous les romanistes.



— 573 —

âge C'était altérer la vérité. Aujourd'hui l'histoire est mieux
connue, et quelques écrivains sont plus sincères. M. le
professeur Jordan a vaillamment publié l'aveu suivant, dans les
«Annales de philosophie chrétienne» (avril 1908, p. 29-31):

«Les plus nombreux théologiens et les plus grands avaient
le courage de leurs doctrines. Ils ne ressentaient ni hésitation
ni scrupule à justifier de front la pratique de l'Eglise.

St. Thomas consacre deux articles de sa question De hœresi
à démontrer qu'elle a raison, « quand elle rencontre un hérétique

obstiné, du salut duquel elle désespère, de pourA'oir au
salut des autres, en le séparant d'elle-même par l'excommunication,

et en Iabandonnant au tribunal séculier pour être exterminé

du monde par la mort». Sans doute, continue-t-il, l'Eglise
doit étendre sa charité à tout le monde, y compris ses ennemis,

« et il est de l'essence de la charité de vouloir et de
procurer le bien du prochain». Mais il n'y a que les biens spirituels

qui aient une valeur absolue. Quand il s'agit des biens
temporels, « comme la vie du corps, les biens de ce monde,
la réputation, les dignités ecclésiastiques ou séculières, nous
ne sommes tenus de les A'ouloir pour autrui que dans l'ordre
du salut Si les hérétiques qui reviennent étaient toujours
reçus, si ou leur conservait toujours la vie et leurs autres biens
temporels, cela pourrait préjudicier au salut des autres; car
s'ils venaient à retomber, ils corrompraient les autres ; et leur
impunité, d'autre part, encouragerait les autres à tomber dans
l'hérésie... C'est pourquoi l'Eglise, quand des hérétiques se
convertissent pour la première fois, non seulement les reçoit à la
pénitence, mais leur conserve la vie, et parfois les rétablit dans
leurs dignités ecclésiastiques Mais quand ils retombent de

nouveau, cela semble une preuve de leur inconstance en
matière de foi, et c'est pourquoi, s'ils reviennent une fois de plus,
ils sont bien reçus à la pénitence, mais ne sont pas délivrés
de la sentence de mort. Au tribunal de Dieu, ceux qui se repentent

sont toujours pardonnes, car Dieu sonde les cœurs et connaît

ceux qui se repentent sincèrement. Mais l'Eglise ne peut
agir de même. Elle présume que les relaps ne sont pas
sincères dans leur conversion ; aussi, tout en ne leur refusant
pas la voie du salut, elle ne les protège pas contre le danger
de mort». D'un bout à l'autre, le langage de St. Thomas
suppose qu'à ses yeux c'est l'Eglise qui décide souverainement du



— 574 —

sort des hérétiques. Au fond, d'ailleurs, s'il n'avait pensé qui
s'agissait de l'honneur de l'Eglise, aurait-il pris la peine de

démontrer la légitimité des condamnations à mort?
Le seul fait qu'il s'attache ainsi à soutenir cette thèse est

déjà caractéristique. Mais la manière dont il s'y prend ne l'est
pas moins. Nous aurons à y revenir. Il suffit de faire remarquer

pour le moment que ses arguments, que les objections
qu'il se fait à lui-même et les réponses qu'il y oppose, sont tous
de l'ordre théologique et religieux. Il recherche si la législation
contre l'hérésie est conforme à la doctrine catholique et il conclut

qu'elle en est l'application naturelle et légitime.
Avec plus de précision encore, son contemporain Henri de

Suse, VHosticnsis. trouve dans l'Evangile l'indication exacte du

genre particulier de supplice qui doit être infligé aux
hérétiques. Jésus n'a-t-il pas dit : « Si quelqu'un ne demeure pas en
moi, il sera jeté dehors comme le sarment, et il séchera, et on
le recueillera et on le mettra au feu et il brûlera. » La loi
humaine ne fait donc sur ce point que se conformer à la loi
évangélique : « ATon solum secundum legem cvaiigcUcaiii, sed et

secundum humanuni, neenon et generellem consiietudinem omnibus

hœrcticis debita est luce pœua. » C'est ce que répétera un
siècle plus tard le canoniste Jean André : « Le droit divin et le
droit humain, le droit coutumier et le droit canonique s'accordent

sur cette peine. »

Assurément, comme le dit aArec raison M. l'abbé Vacandard,
f voir en Jésus le précurseur ou plutôt l'auteur même du code
criminel de l'Inquisition témoigne d'un état d'esprit vraiment
prodigieux». Mais cet état d'esprit a existé; et il suffit cle le
constater pour acheA'er de ruiner par la base toute théorie qui
essaierait d'innocenter l'autorité ecclésiastique en rejetant les

torts sur l'autorité civile. St. Thomas et les inquisiteurs ses

contemporains seraient bien étonnés, et peut-être scandalisés,
de voir que l'on prend tant de peine pour démontrer qu'ils
n'ont pas fait, mais seulement laissé faire, et malgré eux, ce

qu'ils considéraient comme leur deA'oir de faire ou d'exiger
que l'on fît.»

* Aveu de M. Paul Lejay sur les origines de l'Eglise d'Afrique
— Certains romanistes n'hésitent pas à affirmer que cette Eglise
a reçu sa foi et ses ordinations de Rome même ; ils invoquent,



— 575 —

comme preu\re, un texte du pape Innocent Ier (5e siècle), un
du pape Grégoire le Grand (6e siècle), et un du pape Léon IX
(11e siècle). Mais ce ne sont pas là des témoignages historiques.
M. Paul Lejay, dans une étude faisant partie des Mélanges
G. Kurth, rétablit ainsi les faits. Au sujet du célèbre texte de

Tertullien où il est dit que les fidèles d'Achaïe ont l'Eglise de

Corinthe pour se renseigner, ceux de Macédoine Philippes,
ceux d'Asie Ephèse, ceux d'Italie Rome, M. L. fait remarquer
(p. 2) que cette observation « n'est que la constatation d'un fait
géographique», et que «le mot auctoritas a son sens propre,
garantie, témoignage». «En résumé, les Africains ne nous
apprennent rien sur les origines de leur Eglise. Ils les ignorent.
C'est ce qu'a mis en lumière la controverse donatiste. Les
Donatistes prétendaient que l'Afrique aurait reçu l'EA-angile en

dernier lieu » (p. 5). Augustin parle de la racine des Eglises
orientales : Ab illa radice orientalium ecclesiarum prœcisam,
unde Evangelium in Africain venit... Cœpit ista prœdicatio ab
Hierusalem ». Quant aux textes des papes susmentionnés,
ils ne prouvent rien: car Léon IX a copié Grégoire, qui n'a
fait que copier Innocent. Or le texte de celui-ci «est une
affirmation de principe, tel qu'on peut l'attendre du premier
collectionneur de décrétales; c'est un axiome canonique; ce n'est
pas un témoignage historique. Toutes les provinces de l'Occident

latin se trouvent mises sous la dépendance de l'Eglise
romaine comme des filles sous celle d'une mère; les Africains
n'eurent jamais peut-être connaissance de cette lettre d'un pape
à l'évêque de Gubbio L'origine de l'Eglise d'Afrique n'est
donc attestée qu'à partir du Ve siècle, et par des textes romains
dont la tendance est conforme aux idées de ce temps, mais
qui ne répondent à aucune réalité historique. Auparavant, les
premiers intéressés à cette affaire ne savent rien » (p. 6).

Que de traditions, toutes à l'avantage de Rome, ne reposent

sur rien d'historique, sauf sur les ambitieuses prétentions
des évêques de cette capitale impériale!

* En faveur des orthodoxes orientaux. — Au congrès
catholique-romain tenu, en juillet 1907, à Velehrad (Moravie),
le P. Jean Urban, jésuite, a daigné reconnaître la validité de

l'absolution dans l'Eglise orientale. Cette générosité est d'autant

plus grande que des théologiens romanistes n'admettent



— 576 —

pas cette validité; ce sont eux qui en ont le monopole! Il
faut admirer la pénétration savante de l'archevêque de
Lemberg, M. Sceptizki, qui s'autorise précisément du désaccord des
théologiens catholiques-romains pour démontrer cette validité.
« Une juridiction est probable, dit-il, quand les théologiens la
regardent comme telle » Et puis, il y a aussi le titulus colo-
ratus.

Mais A'oici qui est plus solide. Le P. Urban reproche à

ses coreligionnaires de blesser les orthodoxes en leur refusant
le titre d'Eglise1). Il leur rappelle le cardinal Franzelin se
souvenant de la vieille doctrine de Cano et de Turrecremata,
d'après laquelle « tous ceux qui sont validement baptisés, même
en dehors de la communion romaine, sont incorporés à l'Eglise
et deviennent ses membres», et cela au for intérieur et devant
Dieu, tant qu'ils demeurent dans la bonne loi. En conséquence,
le P. Urban déclare: « Tant qu'un homme reste uni mystiquement

avec le Christ, au moins par le lien du baptême, on ne
peut lui refuser absolument la qualité de membre de l'Eglise...
Rien ne s'oppose donc à ce que nous regardions même les

protestants comme des membres du corps mystique du Christ.
Les Orientaux, de plus, en vertu du caractère episcopal et
sacerdotal qui persiste dans leurs communautés, entrent dans le
corps du Christ, non pas comme des cellules séparées, mais
comme des membres déjà organisés, bien qu'ils ne soient pas
reliés au centre de l'organisme par tous les nerfs. Nous pou-
A'ons donc, en un sens véritable, parler de l'union des Eglises
quand il s'agit des Orientaux » 2).

Le P. Urban n'exige donc pas qu'on parle de la conversion

des Grecs et des Russes, mais seulement de la nécessité,
pour eux, d'être «reliés au centre de l'organisme ». Ce centre,
ce n'est pas le Christ, bien entendu, mais le pape. Le pape,
l'union avec le pape, voilà toute la question, c'est là qu'est le

salut, car il est la pierre angulaire!
Le P. Urban avoue encore «-quelle peine on a à former un

concept de chaque note3) qui convienne à la seule Eglise
romaine et à aucune autre, pas même à la communauté grecque»'4).

1) Voir la <r Revue catholique des Eglises», avril 1908, p. 225.
2) P. 226.
*) Il s'agit de chacune des quatres notes que les papistes attribuent à l'Eglise

vraie, c'est-à-dire à la leur seule: l'unité, la sainteté, la catholicité, l'apostolicité.
4) P. 227.



— 577 —

Il admet dans cette communauté l'apostolicité hiérarchique
(validité de l'épiscopat) et aussi la sainteté. Il insiste sur ce

point. «Il serait trop long, dit-il, d'exposer les difficultés où

l'on tombe à démontrer que l'Eglise romaine, non la grecque,
est la vraie épouse du Christ. » Encore une fois, l'Eglise orientale,

selon le bon Père, « n'a pas tous les éléments», mais tous
les éléments qui lui manquent seront « suppléés uniquement
par l'union aA^ec le Pontife romain » (p. 228). — Les Orientaux

sont donc avertis; ils savent maintenant où est la recette
qui leur conférera d'un seul coup «tous les éléments» de la
perfection.

* Aveux du P. Thurston et de M. Boudinhon sur l'Elévation

dans le rite de Ici messe. — D'après une étude du R. P.
Thurston sur « l'Elévation » eucharistique, M. Boudinhon fait
les aveux suivants dans la « Revue du clergé français » (1er juin
1908). Ils sont très graves, en ce sens qu'on peut en conclure
logiquement que la signification de la messe a été changée
dans l'Eglise romaine. Ecoutons les deux auteurs :

« Un liturgiste anglais disait naguère que l'introduction de
l'élévation dans le rite de la messe avait modifié l'équilibre de

l'antique service eucharistique et lui aArait donné comme un nouveau
centre de gravité Ce que nous appelons maintenant l'élévation
est une cérémonie relativement tardive. Jusqu'au temps de

Bérenger, et même bien plus tard, il n'y avait à ce moment de la
messe aucune élévation de l'hostie ni du calice. // semble bien
qu'on ne s'occupât guère, liturgiquement, de savoir exactement par
quelles paroles s'effectuait la transsubstantiation » (p. 535).

Effectivement, on récitait une prière dans laquelle on priait
Dieu d'accorder aux fidèles qui recevraient le pain et le Ain,
de recevoir en même temps la grâce et la rédemption par le
sacrifice du Christ, et de nourrir ainsi leur âme de l'immolation

du corps et du sang du Sauveur. On ne « s'occupait guère »

ni de la transsubstantiation, dont on ignorait le mot et la chose,
ni surtout du « comment », qui absorba plus tard la curiosité
des mystiques et des scolastiques. Les anciens chrétiens avaient
moins de A-aine curiosité, et plus d'esprit religieux.

< A la messe pontificale, les nombreux ministres demeuraient

debout pendant toute la durée du Canon jusqu'au Pater
et sans donner à un moment quelconque aucune marque
d'adoration. »



— 578 —

« Dom Cabrol, dans son « Livre de la prière antique» (p. iio)
dit: «La formule de consécration n'était pas envisagée primitivement

du même point de vue qu'aujourd'hui. Vaction est une, les
différents moments n'en sont pas divisibles: elle n'est considérée

comme accomplie qu'à la fin de l'épiclèse Selon nous, il serait
beaucoup plus logique, plus conforme à l'antiquité et aussi à la
réalité, de donner le terme général de consécration à cette action
unique Toute la prière se termine par une doxologie à laquelle
le peuple répond par le mot Amen, s'unissant ainsi à tout le sacrifice

et à la prière du Canon /p. 537).
« On le comprend sans peine, cette façon d'envisager les choses,

qui semble bien être celle de l'antiquité, a été profondément
modifiée dans l'esprit du peuple chrétien : par l'introduction du rite
appelé aujourd'hui l'Elévation, rite qui a rejeté au second plan
l'antique élévation qui se faisait et se fait encore avant le Pater.»

Rien de plus vrai. Les romanistes d'aujourd'hui, en entendant

la clochette sonner ce qu'on appelle la grande élévation,
se prosternent et croient à leur transsubstantiation miraculeuse
et matérielle, qui est pour eux le grand miracle cle la messe.
Dans l'ancienne liturgie, il n'y avait ni clochette, ni élévation,
ni prostration, ni transsubstantiation miraculeuse. Les fidèles
qui recevaient le pain et le Ain consacrés communiaient simplement

au sacrifice du corps et du sang de J.-C. ; telle était
l'essence de la messe. Aujourd'hui, l'esprit de cette communion
spirituelle est remplacé par le culte du corps matériel,
descendu du ciel dans la substance physiquement transformée du

pain et du vin. Les théologiens romanistes nagent dans les

miracles; plus ils en imaginent, plus ils se croient dans la
vérité. Ils oublient que le Christ a traité de génération
perverse celle qui lui demandait des miracles.

* Aveux de MM. Sagacie et Pisani sur la Constitution
civile du clergé. — Nous sommes loin du temps où les adversaires

de la Constitution de 1791 soutenaient que le clergé
constitutionnel n'était composé que cle quelques misérables
apostats. Dans la «Revue du clergé français» iicr juin 1908,

p. 533-534), M. Pisani s'exprime ainsi: «Les très nombreuses
monographies diocésaines qui ont été publiées dans ces vingt
dernières années remettent la question au point, et corroborent

absolument les inductions de M. Sagnac. J'en suis venu
cle mon côté, et par une voie différente, aux mêmes conclu-



— 579 —

sions, saA^oir que la moitié du clergé paroissial, le tiers du
clergé tout entier de France, ont adhéré à la Constitution
civile Les points où le serment trouva le plus de partisans
sont: 1° le Sud-Est (Provence et Dauphiné) où la proportion
des jureurs arrive pour certains districts à 95 % • ¦ ¦ Pour
43 départements, sur 83, M. Sagnac a relevé 14,047 serments
contre 10,395 refus, sur 25,442 prêtres, soit une moyenne de

57,6 % • • • » E. M.

IV. — Pfingsten als Symbol der allgemeinen
Kircheneinigkeit.

Es leuchtet auffallend aus der heiligen Schrift, dass Armut
und Demut vorzügliche Christentugenden sind.

Vertieft man darüber sein Nachdenken, so Avird man zum
Schluss fast überzeugt, dass Armut und Demut die elementarsten

Attribute einer geordneten menschlichen Gesellschaft
nebst Geistes-, Gemüts-, Tätigkeits- und Charakterbildung
sowohl für Individuen als auch für sonstige Persönlichkeiten
Avaren.

Egoistischer Stolz, knickerischer Eigennutz, rechthaberischer

Dünkel, habsüchtiger Reichtum, gehässiger Hochmut,
kindische Eigenliebe etc. können nie als Grundlagen eines

glücklichen gesellschaftlichen Organismus genommen werden.

In Anbetracht dieser Aveittragenden, für die hochangelegte
Reform der menschlichen Gesellschaft seitens des Christentums
wichtig gehaltenen Tugenden könnten angesehene Kirchengelehrte,

erhabene Prälaten und Kirchenfürsten dem Beispiele
des armen, demutsvollen Stifters des Christentums folgen, und
sich zu einem gegenseitigen Einverständnis für die allgemeine
Kircheneiuigkeit je eher in einem diesbezüglichen Weltkongress
herablassen.

Unbeachtet des Geschichtlichen dieses Themas, wenn Avir,
dem Motto dieser hochgeschätzten Zeitschrift gemäss, „Ld tenea-

mus, quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est",
wird die Gesamtchristenheit in kürzester Zeit „viribus unitis"
an der Neubildung der menschlichen Gesellschaft bauen können,
und in allgemeiner Liebegegenseitigkeit jeder Einzelne an der
daraus erfolgenden christlichen Lebensfreude teilnehmen.



¦ - 580 —

An „Eine, heilige, allgemeine, apostolische Kirche" glauben AAir

doch alle Christen; und was die Kirchenspaltungen mit ihren
Konfessionen hervorgebracht und aufrecht erhält, sind ja die
verschiedenen Dogmen-, Mysterien-, Ritus- oder Kultusformen
und Verwaltungsansichtsverschiedenheiten, wie auch der
engherzige Sprachexklusivismus oder die Zungenintoleranz.

Diese Ansichtsverschiedenheiten waren aber nur Entwicke-
lungsausAvüchse der grossen Christenheit, welche, Avie bei jeder
lebensfähigen Pflanze, auch da A'orzukommen pflegen, aber die
durch das tiefe Erfahrungswissen und durch das scharfe Messer
der Kulturentwicklung beseitigt werden müssen, um derselben
nicht nur das Ästhetische ihrer wahren, eigentümlichen Form,
sondern um ihr damit auch das Gedeihen der Lebenskräfte und
Fruchtbarkeit zu sichern.

Das höchste Ziel des Christentums ist ja nur, miteinander
das Reich Gottes für jedes einzelne seiner Mitglieder „wie im
Himmel, also auch auf Erden" zu erreichen.

An dieser höchst Avichtigen Aufgabe konnte bis nun das

Christentum sehr wenig oder sozusagen gar nichts arbeiten,
Aveil es mit seiner Verbreitung, Entwicklung und Existenz in
den ZAvei Jahrtausenden sich befassen musste und an manchen
bitteren Wehen seiner Entstehung zu leiden hatte. Jetzt aber ist
es hoch an der Zeit, auch an die Verwirklichung seines Zieles
zu denken, und an der glücklichen Lösung seiner Aufgabe
mit vereinten Kräften zu arbeiten.

Die Kircheneinigkeit soll der erste Schritt hierfür sein ;

denn nicht nur dass die Gesamtchristenheit ihre Gesamtkräfte
zur Erreichung jenes hohen Zieles organisch zu verwenden
hätte, sondern ihr Arbeitsplan sollte auch allgemein möglichst
gleichmässig durchgeführt Averden, damit jeder einzelne Christ
an dessen Wohltaten, seinem organischen Kirchenverhältnis
gemäss, gleichAvertig beteiligt Averden könne.

Die Form der Kircheneinigkeit könnte nur die Ritus- oder
Kultnseinheit und die allgemeine organische Verwaltungseinförmigkeit

sein, und zwar in jeder Gemeinde mit der lebenden
Umgangssprache der Gläubigen.

Jede Sprache oder lebende Zunge bildet einen selbständigen,

individuellen, freien Organismus der Kirche, an Form
und Geist untereinander gleich.



— 581 —

Der Geist des Christentums wird in seiner vielseitigen or
ganischen Einheit wahrscheinlich am besten durch fünf
Vertreter jeder Zungenkirche, sei sie grösser oder kleiner betreff
der Gläubigenanzahl, ATon denen je ein Geistlicher und vier
Laien, in einem alle fünf Jahre zu Pfingsten stattfindenden
Mondialchristenkongress gepflegt und entfaltet.

So hätten wir nach dem Sinnbilde des Pfingstfestes nur eine

allgemeine Kirche, Avelche mit dem Sprachfeuer seiner eigenen
Zunge den allgemeinen Geist des Christentums zur Belebung
und EntAvicklung seines gesellschaftlichen Organismus pflegt,
um dadurch allgemein gleichzeitig und in gleichen Schritten
das Reich Gottes „wie im Himmel, also auch auf Erden"
erreichen zu können.

Eben der Pfingstkongress hätte auf Grund des : Ici teneamus,
quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est" die
Kircheneinigkeit nach dem Pfingstsymbole zu beAverkstelligen
zur Ehre Gottes und Beglückung der Menschheit-

Jox SÛMU,
Mitglied der orientalisch orthodox romanischen Kirche

in Arad.


	Variétés

