
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 63

Artikel: Johannes van Neerkassel und sein Amor Poenitens [Schluss]

Autor: Moog, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403710

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403710
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


507

JOHANNES VAN NEERKASSEL

UND SEIN AMOR PŒN1TENS.

(Schluss.)

Kapitel XIY.
S 1. „Wie fern von der Meinung des Apostels diejenige

ist, welche der mit Höllenfurcht verbundenen Lossprechung
die Kraft zumisst, die Freundschaft zwischen Gott und dem
Menschen zu erneuern, wird am deutlichsten sich zeigen, wenn
wir hier jene doppelte Gerechtigkeit erklären, die Paulus oft in
seinen Briefen erwähnt. Die eine nennt er bald diejenige, „welche
aus dem Gesetze oder in dem Gesetze ist" ; bald „seine
Gerechtigkeit". Die andere nennt er einmal „die Gerechtigkeit Gottes"-;
das anderemal „die Gerechtigkeit des Glaubens", „die Gerechtigkeit,

welche aus dem Glauben oder im Glauben ist". Die
erste verachtet er als Kot, als Schaden, als Hindernis des Heils;
die andere schätzt er aufs höchste, ersehnt und verfolgt sie.
Über die erste sagt er, dass die, welche ihr folgen, die Gerechtigkeit

Gottes verlieren; von der anderen, dass sie die, welche
sie nicht suchen, vorher einnimmt (prseoccupat), damit sie
dieselben aus sie nicht Suchenden zu Suchenden mache." (S. 181 f.)

§ 2. „... Unter der Gerechtigkeit, welche aus dem Gesetze

ist, versteht der Apostel die Werke, welche der Verrichtung nach
gerecht sind, und die der Mensch aus Kenntnis dessen tut, was
das Gesetz befiehlt, und aus Furcht vor dem, was es androht."
(S. 182.)

§ 3. Gerechtigkeit Gottes bedeutet nicht diejenige, womit

jener gerecht ist, sondern womit er uns gerecht macht. ::

(S. 186.)
4. Die Gerechtigkeit des Glaubens oder aus dem Glauben'o

bedeutet aber nicht die Gerechtigkeit „im Glauben allein" (in



- 508 —

sola fide), „ohne dass die Werke dazu gehörten, die Christus ebenso

im Evangelium wie Moses im Dekaloge vorschreibt"1. (S. 187.)
Wo von der Gerechtigkeit aus dem Glauben ohne des Gesetzes
Werke die Rede ist, bedeutet es, dass „der Glaube früher ist
als die guten Werke, dann, dass der Glaube durch Beten die
Liebe erlangt, ohne die ein gutes Werk nicht vollzogen werden
kann, wie es nötig ist, und von der es niemals verlassen werden
darf". (S. 188.)

§ 5. Paraphrase von Phil. 3, 7 ff.: Was mir Gewinn war
u. s. wr, und Zitat Augustinus Serm. 15 de verbis Apost.

§ 6. Nach obiger Lehre Augustins ist also die Gerechtigkeit,

welche der Apostel in betendem und verlangendem Glauben
von Gott um der Verdienste Christi willen erbat und suchte,
eine Ergötzung oder Annehmlichkeit, durch welche die ewige
Gerechtigkeit uns süss wird 'dulcescit) und die Herzen in Liebe
zu ihr entbrennen, indem sie verlangen, aus Liebe zu ihr nicht
allein die übrigen Vergnügen zu verachten, sondern auch
jegliche Leiden zu ertragen. Und so geschieht es, wie der heilige
Lehrer (Augustinus) oft zeigt, dass unsere ganze Gerechtigkeit
(unsere in dem Sinne: nicht eine solche, die wir aus uns
besitzen, sondern die uns von Gott geschenkt ist und deshalb die
unsere genannt werden kann, wie das tägliche Brot das unsrige
genannt wird, obwohl wir bitten, dass es uns gegeben werde),
durch die wir vor Gott gerecht und ihm angenehm sind, nichts
ist als die Liebe zu Gottu. ('S. 190.)

„Da also die Gerechtigkeit, welche aus Gott ist, nichts ist
als die Liebe zur Gerechtigkeit und die aus dieser Liebe
hervorgehenden Werke, so folgt daraus aufs gewisseste, dass
diejenige Gerechtigkeit, zu der wir nach der Behauptung einiger
ohne die Liebe zu Gott nur durch Höllenfurcht gelangen, keine
wahrere und würdigere ist als die, welche aus dem Gesetze
ist, und die von Paulus, wenn er auch in ihr ohne Klage geweilt
hatte, als Schaden, Nachteil und Kot verachtet wurde, damit
er Christum gewinne und in ihm erfunden würde, nicht seine
Gerechtigkeit habend, die aus dem Gesetze, sondern jene, die
aus dem Glauben an Christus Jesus ist. Diejenigen also, die
sich der Gerechtigkeit rühmen, welche die mit der Taufe des
Wassers oder der Tränen verbundene Höllenfurcht in uns zu
erzeugen sich brüstet, rühmen sich der Gerechtigkeit, die der
Apostel verachtet, um Christum zu gewinnen." (S. 199.)



— 509 —

§ 7. Dennoch hat die „Gerechtigkeit aus dem Gesetze

mancherlei Nutzen: 1. Da es äusserlich tut, was pflichtgemäss,
wenn auch nicht bis zur Vollendung gerecht ist, wird durch
dasselbe bewirkt, dass der böse Wille nicht erstarkt, wie er
erstarkt, wenn ihm die Glieder zur Vollbringung von Frevel-
und Schandtaten dienen. 2. Ferner wird das ewige Gesetz, das

befiehlt, dass alles in der grössten Ordnung ist, durch dasselbe

(das jüdische Gesetz) weniger verletzt, als es verletzt wird,
wenn nicht nur der Wille böse ist, sondern auch der Leib dem
bösen Willen dient. 3. Beginnt von ihm aus fast immer die

Bekehrung des Sünders, welche in der Gerechtigkeit aus dem
Glauben besteht. Denn wenn er bemerkt, wie schwierig es ist,
sich von dem zu enthalten, was er liebt, und äusserlich zu tun,
was er innerlich flieht, und wenn er zugleich erwägt, dass es

keineswegs zum Heil genügt, wenn äusserlich das Werk der
bösen Begierde nicht erfüllt wird, solange sie selbst im Innern
der Feind ist, dann nimmt er zu Christus durch Glauben,
Hoffnung und frommes Sehnen seine Zuflucht, um durch dessen

Verdienst von Gott zu empfangen, dass er sowohl will als auch
liebt, was gerecht ist.

Und in diesem Sinne sagt der Apostel, dass Christus das
Ende des Gesetzes sei für jeden, der da glaubt. Das heisst:
dass Christus das das Gesetz vollendende Ziel sei, weil er uns die

Süssigkeit oder die Gnade verdient hat, wodurch das Gesetz
Gottes uns angenehm und liebenswert wird. Er sagt aber, dass

Christus das Ende des Gesetzes sei für jeden, der da glaubt,
weil Christus nicht nur ein Prediger des Gesetzes ist, um aus
dem Beweise „der Schönheit desselben die Schändlichkeit und
Verdorbenheit des von ihm (dem Gesetz) abgewTandten, ihm
feindlichen und gegen dasselbe aufrührerischen Willens zu zeigen ;

denn das war auch die Aufgabe des Moses und aller derer,
welche Diener des Gesetzes gewesen sind und sind, welches
zeigt, was geschehen muss, aber nicht bewirkt, dass das,
was geschehen muss, geliebt wird. Christus aber wird das
Ende des Gesetzes genannt nicht bloss zum Lehren der
Gerechtigkeit, sondern auch zum Eingiessen derselben in die
Herzen. Er giesst sie aber in die Herzen ein, wenn er die Liebe
einßösst, durch die das Gesetz oder die gebietende Gerechtigkeit
beobachtet und getan wird. Er wird ferner das Ende des
Gesetzes genannt für jeden, der glaubt, weil er diese Gerechtigkeit



— 510 —

nur dem im Glauben Hoffenden und Bittenden gibt, wenn auch
der Anfang des bittenden Glaubens dem nicht Bittenden gegeben
wird". (S. 191 f.)

§ 8. Die knechtische Furcht ist auch denen „nützlich und
notwendig, in denen, wenn auch die Liebe zu Gott vorwiegt,
dennoch die Begierden noch nicht ausgetilgt oder gestorben
sind. Auch die Kinder Gottes haben, damit sie unter den
Vergnügungen der Welt und den Lockungen des Fleisches, unter
den Drohungen und Foltern der wütenden Welt unbesiegt bleiben,
die Höllenfurcht nötig. Daher lehrte der Erlöser, als er den
Aposteln und seinen Kindern (im Glauben) vorhielt, dass sie
nicht diejenigen fürchten sollten, die den Leib töten können
und nachher nichts mehr vermögen, sie nicht, nichts zu fürchten,
sondern er befahl ihnen, den zu fürchten, der Leib und Seele
in die Hölle stürzen kann". (S. 193.)

§ 9. Mit bezug auf das Wort Augustins, dass im Gegensatz
zur blossen Höllenfurcht die „keusche Furcht"- Gottes (s. o.) auch
im Jenseits ewig fortdauere (in ps. 18, 10): „Die keusche Furcht,
soweit sie in diesem Leben empfunden wird, setzt sich aus zwei
Regungen der Seele zusammen: aus der einen, wodurch sie Gott,
den sie über alles liebt, zu beleidigen fürchtet, und aus der
anderen, womit sie im Bewusstsein der menschlichen Schwäche
fürchtet, abzufallen und Gott zu verlieren. Sofern die keusche
Furcht aus der letzteren Regung erwächst, wird sie im Himmel
nicht sein. Daher wird mit dem Namen der keuschen Furcht,
insofern von ihr gesagt wird, dass sie auch im Himmel bestehe,
jener Wille bezeichnet, mit dem die Seligen notwendigerweise
nicht sündigen icollen und, nicht aus Sorge um ihre Schwäche,
womit sie sündigen könnten, sondern in der Ruhe der Liebe die
Sünde meiden. Es wird also die keusche Furcht nur so weit im
Himmel sein, als sie die Beleidigung Gottes als das höchste
Übel verabscheut". (S. 197.) — „Dieses sei gesagt, damit erhellt,
dass die Gerechtigkeit, welche aus dem Gesetze ist, und die

Höllenfurcht, welche die Quelle und der Ursprung dieser
Gerechtigkeit ist, zur Erlangung und Bewahrung unserer
Versöhnung mit Gott nicht wenig beitrage, wenn sie auch für
dieselbe keineswegs genügt, wenn nicht der durch die Liebe tätige
Glaube hinzukommt". (S. 197 f.)



— 511 —

Kapitel XT.

§ 1. „Wie notwendig die Liebe, womit Gott über alles
geliebt wird, zur Erlangung von Gerechtigkeit und Heil sei,

geht aufs deutlichste aus dem hervor, was die heiligen Väter
und die scholastischen Doktoren über die Schwierigkeit lehren,
das Heil in der letzten Krankheit oder in Todesgefahren zu erlangen,
nachdem man ein Leben in Sünden, wodurch die Taufe
gebrochen wird, vollendet hat. Denn diese Schwierigkeit
entnehmen die Väter nicht daraus, dass sie etwa glauben, es sei
sehr schwierig, dass jemand dann die ewigen Strafen fürchtet,
wenn er den Augenblick bevorstehen sieht, wo er vor den Richter
treten muss, der Gewalt hat, Leib und Seele in der Hölle zu
verderben, und sich der Verbrechen erinnert, die er als Gesunder
unaufhörlich begangen hat,... sondern sie nehmen jene Schwierigkeit

von der Schwierigkeit, das Herz in der letzten Krankheit
und in Lebensgefahren von den obsiegenden Begierden, deren
Kraft und Stärke es in der ganzen Zeit der Gesundheit
vermehrt hat, loszumachen. Sie nahmen also an, dass die Liebe
zu Gott notwendig sei, damit man wieder mit Gott versöhnt
werde" (198 f.) — „Es ist also die Meinung der heiligen Väter,
dass im letzten Augenblicke des Lebens nur wenige Gefallene
mit der Gerechtigkeit beschenkt werden, da sie dafür halten,
dass nur wenige derselben nach einem in Sünden vollbrachten
Leben im letzten Augenblicke zu einer Liebe Gottes über alles
erstarken können." (S. 203.)

§ 2. Lehre des Duns Scotus über die Schwierigkeit der
„späten Reue", 1. da die wirksame Reue in einer so starken
intellektuellen und moralischen Abwendung von der Sünde
bestehen muss, als vorher das Ergötzen an der Sünde war; 2. diese

Abwendung eine freiwillige, also nicht aus blosser Straffurcht,
sondern aus mit Liebe vei'bundener Kindesfurcht erfolgen muss;
3. die heftige Hinneigung zu den Sünden bis zuletzt eine am
Ende des Lebens sich vollziehende Abneigung um so schwieriger
macht. (S. 204—206.) Zu letzterem macht Neerkassel die
Bemerkung: „Wenn das Gewicht der Begierde, das durch die
Handlungen fast des ganzen Lebens beschwert ist, zur Sünde treibt,
wer wird es stillhalten, wenn nicht das grössere Gewicht der
Liebe zu Gott? Wer wird bewirken, dass das, was im ganzen
Lebenslauf süss gewesen ist, an des Lebens Ende bitter wird,



— 512 —

wenn nicht die grössere Süssigkeit der Gerechtigkeit? Aber
woher soll dem mit dem Tode Kämpfenden jenes grössere
Gewicht der Liebe zu Gott kommen, woher in einem Augenblick
die siegende Freude, womit er sich an Gottes Gesetz ergötzt,
da er beider in gesunden Tagen bar gewesen ist? In sich selbst
hat er also nichts als Verderbnis, als die siegende Begierde, als
den Hunger nach todbringender Ergötzung." (S. 206.)

§ 3. Die „siegende Liebe" zu Gott in der Todesstunde ist
von seiten Gottes wohl möglich, aber nach Duns Scotus „Avahrhaft

wunderbar". „Das heisst", sagt Neerkassel (S. 208), „es
ist wahrhaft wunderbar, dass Gott jemandem Gerechtigkeit und
Nachlass der Sünden schenkt, dem er nicht zuerst (im gesunden
Zustande) ein ungeteiltes und nachdrückliches Nachdenken über
die Menge und Schändlichkeit der Sünden, eine heftige
Verabscheuung derselben (s. o. § 2, 1) und eine Furcht nicht nur vor der
Strafe, sondern eine keusche Kindesfurcht (§ 2, 2) gegeben hat,
welche mehr die Sünde als die Hölle hasst. — Da aber in der
letzten Krankheit und in Lebensgefahr der Verstand der Kranken
sehr selten eine nachdrückliche und ungeteilte Anschauung von
der Schändlichkeit der Sünde zu haben scheint, und da es nicht
häufig geschieht, dass ihr Wille so heftig die Annehmlichkeit
der Sünde verabscheut, als er dieselbe ausserhalb der Krankheit

erstrebt hatte, und auch bei ihnen sehr selten die Zeichen
einer Furcht zu Tage treten, die mehr die Beleidigung Gottes,
als die Hölle fürchtet, so schliesst daraus der Skote mit Recht,
dass es von seiten Gottes sehr selten sei, dass er den in den

letzten Zügen Liegenden diejenige Gnade spende, die ihren
Verstand und Willen von Schmerz und Furcht und von den
eingewurzelten Begierden und Neigungen befreit, damit sie das,
was Gottes ist, mit heiterem Geiste überdenken und mit freier
Liebe lieben können, eine Gnade, die ihnen nötig ist, damit sie

vom Sündentode zum Leben der Gerechtigkeit übergehen".
Ferner geht aus den Gründen des Skoten klar hervor, „dass

es dem Menschen so sehr schwer ist, in der Todesnähe wahre
Busse zu tun, weil es sehr schwer ist, nachdem er im ganzen
Leben die Liebe zu den vergänglichen Dingen in sich genährt
und vermehrt hat, dann von ihr sich zu befreien, wenn der
Schmerz der Krankheit und die Furcht vor der drohenden
Gefahr Verstand und Willen gefangen nehmen und kaum zulassen,
dass der Verstand entweder in langem Nachdenken die Schänd-



— 513 —

lichkeit der Sünde betrachtet oder der Wille mit einem schwachen
Antrieb gegen die Annehmlichkeiten der Sünde bewegt wird,.
Avährend im Gegenteil ein grosses und gewaltiges Beginnen des
Verstandes und des Willens nötig Aväre, damit sie (Verstand
und Wille) die angeborenen und durch die GeAvohnheit des

ganzen Lebens erstarkten Begierden in kürzester Zeit besiegen,
austreiben und dem Menschen die siegende Liebe zu Gott
einflössen könnten". (S. 208 f.)

§ 4. „Da also zur Rettung derer, die sich auf der letzten
Lebensgrenze befinden, die Liebe zu Gott erforderlich ist, so

folgt, dass dieselbe zur Rechfertigung des Menschen immer nötig
ist. Denn wenn zur Rechtfertigung des gesunden Menschen die
Höllenfurcht eine geeignete und genügende Zuständlichkeit wäre,
dann wäre dieselbe Furcht zur Versöhnung eines Kranken mit
Gott geeignet und genügend, da es für den Kranken keine andere
Rechtfertigung gibt als für den Gesunden. Weil also die Furcht
einen Kranken nicht rechtfertigt, Avird sie auch einen Gesunden
nicht rechtfertigen." (8. 209.)

Kapitel XVI.
§ 1—8. Die Lehre des Thomas Aquinas (S. 209—220). Neerk.

will die Lehre des Thomas in einem eigenen Kapitel behandeln
„sowohl Avegen dessen hervorragender Gelehrsamkeit als auch
wegen der Auktorität der Päpste, aveiche seine Werke aufs höchste
gelobt haben, soAvie auch Avegen der Menge derer, die seiner
Lehre folgen". — Die Überschriften der einzelnen Abschnitte
lauten: 1. „Es wird die Lehre des hl. Thomas auseinandergesetzt

über die Notwendigkeit der Liebe zu Gott, damit jemand
gerechtfertigt Averde. Der Heilige meint, der Sünder müsse,
um gerechtfertigt zu Averden, durch die Akte des Glaubens, der
Liebe, der kindlichen Furcht und der Demut sich zu Gott
bekehren; 2. er lehrt, class zur Éechtfertigung die Liebe zur
Gerechtigkeit und der Hass gegen die Sünde erfordert Averde; 3. die
Busse strebe nach der Zerstörung der Sünde, insofern sie eine
Beleidigung Gottes ist; 4. er behauptet, class die Busse sich auf
die Liebe und die Gerechtigkeit erstrecken müsse; 5. die Busse
aus dem Beweggrunde der Liebe geht gleichsam aus dem nächsten
und inneren Prinzip hervor, aus dem BeAveggrunde der Furcht
aber gleichsam aus einem äusseren und entfernten Prinzip ;

6. der hl. Thomas forciert zur Rechtfertigung die Liebe zu Gott,



— 514 —

dem über alles geliebten; 7. er lehrt, es sei unmöglich, dass

ohne die Liebe zu Gott über alles die Sünden erlassen werden;
8. um einzusehen, auf welche Art Gott die, welche er hasst, mit
sich versöhnt, ist der göttliche Wille zu betrachten, teils als die
Richtschnur aller Gerechtigkeit, teils als die Ursache alles Guten."

§ 9. HinAveis auf das Werk des Johann Launoy (f 1678) „Über
die Meinung des Konzils von Trient betreffend die contritio und
attritio", zum Beweise, „dass in dieser Sache mit dem hl. Thomas
fast alle Scholastiker übereinstimmen, die vor dem Konzil A'on

Trient in den Schulen irgend einen Namen hatten" (S. 220 ff.).
Ferner finden sich bei Launoy „die in fast allen Jahrhunderten
ununterbrochenen Urteile der hl. Väter, in denen sie bezeugen,
dass niemand Gott angenehm sein kann, den nicht die keusche
Liebe zu einem Büsser gemacht. Daher kann es auch nicht
zAveifelhaft sein, class diese Lehre göttliche Wahrheit ist, weil
sie durch die heiligen Aussprüche und die immerAvährende
Tradition der Kirche und die einstimmige Meinung der hl. Väter
bekräftigt wird". (S. 224.)

Kapitel XY1I und XYIII.
Fast Avörtliche Wiedergabe zAveier Homilien von Alfons de

Castro, dem Gewissensberater Kaiser Karls V. (f 1558), teils Avegen
ihrer Bestätigung der Ansicht, dass die Liebe zu Gott zur Befreiung
von den Sünden in der Busse notAvendig ist, teils wegen ihrer
Seltenheit. — Kapitel XVII enthält die 2. Homilie zum 32. Psalm

(„beati, quorum reroissse sunt iniquitates" : S. 225—238). —
Kapitel XVIII gibt die 3. Homilie zu jenem Psalm (S. 238—255).

Aus diesen Homilien geht hervor: „1. Ohne die Busse, clic

in einem Schmerze des Herzens besteht, werden die Sünden
nicht erlassen; 2. es gibt keine Sünden, die nicht durch wahre
Busse getilgt Averden können; 3. die Avahre Busse besteht in
einem Affekt des Herzens und Avird aus der Liebe geboren,
Avelche Gott allem vorzieht; 4. die wahre Reue (contritio) kann
aus der Furcht geboren Averden: 5. die Höllenfurcht ist, obwohl
sie den bösen Willen nicht ausschliesst, dennoch nützlich, um
dem Affekte der Liebe den Weg zu bereiten, damit sie desto
leichter in die Seele eintrete; 6. die Höllenfurcht und das
Begehren nach ewigen Gütern sind Geschenke Gottes, weil dem
in Aveltliche Dinge ATersunkenen Geiste geholfen werden muss,
class er die ewigen Güter begehrt und die immer dauernden



— 515 —

Übel verabscheut; 7. die vorherrschende Liebe zu Gott benutzt
in richtiger Weise die Höllenfurcht und das Verlangen nach der
ewigen Belohnung zur Bekämpfung der Sünden; 8. diejenigen
sind nicht glückselig, sondern unglückselig, Avelche die Sünden
nur aus Höllenfurcht fliehen; 9. nur jene Büsser sind glückselig,

Avelche die Sünden aus der Liebe, womit sie Gott
nachgehen, bereuen; 10. nur die Reue ist vorzüglich frei, zu der
mehr die das Herz erheiternde Liebe lockt, als die das Herz
betrübende Furcht zwingt; 11. die büssende Liebe ist ein
Geschenk Gottes, das wir mit demütigen Gebeten von Gott erbitten
müssen." (S. 254 f.)

Kapitel XIX.1)
Die zur Vergebung der Sünde notwendige Liebe zu Gott

ist zur Beichte der Sünden nur dann erforderlich, Avenn dieser
nach der neueren Praxis sofort die Lossprechung folgt,
beziehungsweise die Beichte für das ganze Busssakrament gesetzt
wird. ("§ 1 f. ; S. 255 ff.) Anders ist es, wenn nach der
jahrhundertelangen Übung der alten Kirche jemand dem Priester
die Wunden der Seele öffnet, um von ihm zuerst die „Ordnung
der Busse" zu empfangen. Hierzu genügt „der Anfang der Reue
und jene Demut des Geistes, die bereit ist, die Heilmittel für
die Sünden, Avenn sie auch bitter sind, zu nehmen". Durch die
vorgeschriebene Art und Ordnung der Busse nährten und
vermehrten die Büsser der alten Kirche den Hass gegen die Sünde
und die Liebe zur Gerechtigkeit: „Wer also seine Sünden

beichtet, um das zu tun, wozu die Beichte eingesetzt und
eingeführt ist, d. h. damit er durch das Bringen Avürdiger Früchte
der Busse infolge Anordnung der Priester sich der Lossprechung
würdig mache, der gebraucht die Beichte in rechter Weise,
wenn er auch, Avährend er beichtet, noch nicht durch Austreibung

der Krankheit der Begierde zur Gesundheit der göttlichen
Liebe gelangt ist." (S. 261; § 2 f.: § 4 f. Widerlegungen.)

Kapitel XX und XXI.
Die Lehre des Jesuiten Thomas cle Villa nova (floöö) „über die

Natur und NotAvendigkeit der Reue und die Art, dieselbe zu
erlangen" (§§ 1—6; S. 269—281). Nach ihm ist die Reue (contritio)

') Das folgende ist eine summarische Übersicht über den Inhalt des
Werkes.



— 516 —

nicht so sehr ein nach aussen hervortretender (sensibilis) Schmerz,
der sich in Tränen und anderem äussert, wozu der eine mehr
neigt als der andere, als ein geistiger (rationalis) Schmerz, der
aus der vernünftigen Überlegung über die Schändlichkeit der
Sünde hervorgeht. Als die Ursache dieses Schmerzes AAurd die
Liebe zu Gott gefordert und als dessen Begleiter ein dreifacher
Vorsatz: zu gelegener Zeit zu beichten, genugzutun und nicht
mehr zu sündigen. Der Schmerz der contritio hat Avieder fünf
Bedingungen: er muss rein, fromm, sehr gross, beständig und
besonders (particularis) sein. (S. 268). Letzteres bedeutet: er
soll sich auf jede einzelne Todsünde erstrecken, deren man sich
erinnert, wozu aber wiederum nicht „Adele Schmerzen"
erforderlich sind, sondern es genügt ein Schmerz, der über alle im
einzelnen betrachteten Sünden sich erstreckt. (S. 274.)

Auch andere berühmte Jesuiten lehren, „dass die mit den
Sakramenten verbundene Höllenfurcht zur Rechtfertigung des
Menschen nicht genügend ist". Zitiert sind unter anderen: Alfons
Salmeron, Petrus Canisius, Jakob Lainez, Johann Maldonat.
(Kapitel XXI; S. 281-292.)

Kapitel XXII.
Man begeht keine Todsünde, wenn man die lässlichenSünden

beichtet, ohne die Liebe zu den Aveltlichen Dingen völlig über-
Avunden zu haben, wenn die Liebe zu Gott nur der stärkere
Affekt bleibt, was schon dadurch erhellt, dass ja die lässlichen
Sünden auch ohne Beichte vergeben werden: „Wenn also eine
unschuldige Seele einem Priester die lässlichen Sünden, in die
sie gefallen ist, offenbart, wird sie da eine Sünde begehen, wenn
sie, ohne dass die Liebe zu ihnen gänzlich ausgetrieben ist, sich
vom Priester sagen lässt: Ich spreche dich los von deinen
Sünden?" (§ 1, S. 294 f.) Für die andere Ansicht zeugt auch
nicht die Tatsache, dass einige Fromme mehrmals in der Woche
oder gar täglich beichteten, denn im Gegensatz zu denen, welche
dies tun, „nicht aus brennendem Hass gegen die Sünde und
nicht aus feurigem Verlangen nach Reinheit, sondern damit sie
die reichlichen Verdienste Christi ohne Eifer, ihn vollkommener
nachzuahmen, sich erwerben", beichteten jene oft, ..nicht,
um auf eine bequemere Art die Verdienste des eAvigen Lebens
sich zu erwerben, sondern damit sie nichts vernachlässigen?
Avas sie zum Abstreifen des Russes der Sünde (abstergendaa



— 517 —

peccatorum fuligini) und zur Abschwächung der Überbleibsel
der Konkupiscenz für nützlich hielten, schneller sich der
göttlichen Reinheit gleichmachten". (S. 297.)

Kapitel XXIII.
BeAveis, dass das Konzil von Trient keineswegs erklärt hat

(sess. 14 c. 4), die Höllenfurcht mit dem Sakramente der Busse

genüge zur Rechtfertigung des Sünders, aus der Geschichte des

Konzils von Pallavicini. (S. 298—306.) Danach haben die Tri-
clentinischen Väter geglaubt : der Akt der Liebe ist zur
Rechtfertigung des Menschen nötig; die Reue, die ganz aus der Furcht
ohne die Liebe zur Gerechtigkeit ist, und der Schmerz über die
Sünde wegen der Strafen allein und nicht Avegen der Beleidigung

Gottes, ist eine Reue und ein Schmerz ohne Frucht ; der
VerAvünschung der Sünde, Avelche am stärksten zur Gerechtigkeit

und der heiligmachenden Gnade disponiert, folgt unmittelbar

der Akt der Hoffnung und der Liebe.

Kapitel XXIV.
Wenn schon die Juden, die so Avirksame Sakramente Avie

diejenigen des neuen Bundes nicht besässen, „von Sünden nicht
gereinigt Averden konnten, wenn sie nicht, die ewige Gerechtigkeit

über alles liebend, mehr über deren Beleidigung als über
ihre eigene Strafe Schmerzen empfanden und mehr die Sünde
als irgendwelche Strafe fürchteten", so ist es um so

gewisser, dass die Sakramente des neuen Bundes die Gerechtigkeit

nur denen geben, die nach der Quelle der Gerechtigkeit
dürsten, denn Gott ist die höchste Gerechtigkeit; nach ihr zu
dürsten und zu hungern auf dieser Pilgerschaft ist der Beginn
unserer Gerechtigkeit und mit ihr nachher gesättigt Averden
in der EAvigkeit, ist unsere volle Gerechtigkeit und Glückseligkeit.

(§ 1, S. 307.) Darum besteht in der Liebe zu Gott allein
das Vorrecht eines Christen, das ihn, Avenn er auch durch irgend
eine NotAvendigkeit durch die Sakramente weniger geheiligt ist,
dennoch Gott angenehm macht. (§ 3, S. 311 f.) Deshalb können
uns die Sakramente vom Gebote der Liebe zu Gott niemals
entbinden, sie würden dadurch nur verächtlich gemacht (§ 4,
S. 314) und den Menschen, anstatt ihn mit Avahrer Tugend zu
begaben, die allein in der Liebe beruhen kann, nur mit dem
Scheine derselben überziehen. (§ 5, S. 315.) Daraus erhellt, dass



— 518 —

in den Sakramenten der christlichen Religion uns nicht ein

unehrenhaftes Vorrecht, nicht zu lieben, bewilligt ist, sondern
Adelmehr, dass in ihnen uns mannigfaltige Antriebe und Hülfs-
mittel, Gott zu lieben, gegeben sind, so dass wir in Wahrheit
sagen können, dass Avir um so mehr verpflichtet sind, Gott zu
lieben, je grössere Sakramente (im neuen Bunde) als ebenso-
viele Mittel für unser Heil er eingesetzt hat. (S. 316.)

Kapitel XXY.
Wörtliche Wiedergabe einer Predigt ATon Thomas de Villa

nova (s. o.), Avorin er lehrt, dass Gott nicht zu lieben, für den
Menschen nicht ein Vorrecht, sondern eine Schande ist. (§ 1.)

Süss ist das Gebot, durch Avelches von uns die Liebe zu Gott
gefordert wird, da geAvissermassen die Hölle erträglicher ist,
als Gott nicht zu lieben. (§ 2.) Von dem Gebote der Liebe kann
niemand entschuldigt Averden, da es sehr leicht und angenehm
zu tun ist. (§ 3.) Es ist sehr gerecht, dass das vernünftige
Geschöpf seinen Schöpfer liebt. (§ 4.) Das Gebot der Liebe ist
ein gutes und neues Gebot, Aveil es durch das Beispiel Christi
dem Herzen eingegossen und auf eine neue Art empfohlen wird.
(§ 5.) Die ewige Seligkeit ist eine Belohnung für die Liebe,
welche selbst ein Geschenk Gottes ist. (§6.) Gott verlangt die
Liebe auf das bestimmteste, Aveil alle es bei der Hand haben,
zu lieben. (§ 7.) Gott hat die Menschen in geringen Dingen
ungleich gemacht, dagegen in der Kraft, die Liebe zu erfassen,
gleich. (§ 8.) Die Liebe ist eine den Kindern Gottes eigene
Quelle, die ihnen allein aus dem Himmel gegeben wurde. (§ 9.)

Diejenigen sind zu tadeln, Avelche anderes suchen, als Gott zu

lieben, weil alles ATon der Liebe seinen Wert hat. Erst im Himmel
wird Gott vollkommen geliebt. (§ 10, S. 317—330.)

Kapitel XXTI.x)
Widerlegung der Lutherischen Behauptung, die Katholiken

lehrten, dass man durch das „opus operatum" der Sakramente
gerecht Averde, ohne die Quelle der Gerechtigkeit (Gott) zu
lieben. (§ 2, S.332.) Auch die von Innocenz X. und Alexander VII.
verdammten fünf Sätze Avidersprechen nicht jener richtigen
Lehre. (§ 3, S. 334.) Niemals Avird der hl. Stuhl ein Dogma

») Kapitel XXVI und XVII in ed. II eingefügt.



— 519 —

billigen, das selbst dessen vorzüglichste Verteidiger: Suarez,
Sanchez und andere, Verteidiger eben der knechtischen attritio,
so unsicher nennen, dass sie behaupten, durch letztere mit
Empfang des Sakramentes werde nicht nur kein Sterbender mit
Gott versöhnt, sondern es würden die sterblichen Menschen mit
einer neuen Sünde befleckt, Avenn sie nicht in ihrer letzten
Krankheit in Liebe zu Gott und ihrem Heilande entbrennten.
(§ 4, S. 336.) Die blosse attritio kann auch nicht durch einen
A^on Gott angeblich eingegossenen „Zustand der Liebe" (habitus
amoris), bei dem der Mensch nicht mit dem eigenen Gefühl
der Liebe zu Gott (affectus amoris) tätig ist, die Kraft der
Rechtfertigung erlangen. (§ 5.) — „Die Lehre über die Notwendigkeit

der eingeflössten untätigen(inertium)Zustände zur Vollziehung
der Rechtfertigung der Erwachsenen gehört Aveder zum Glauben,
noch ist sie dem Glauben nahe: denn die meisten Scholastiker,
und das die berühmtesten, behaupten, die Lehre von den
eingeflössten Zuständen sei in der Kirche über 1100 Jahre ganz
unbekannt gewesen, die Väter hätten vor dieser Zeit die Wirkung
der Sakramente, die Rechtfertigung des Sünders, als das
Verdienst unseres Glaubens und unserer Werke erklärt, ohne die
zuständige Gnade (gratia habitualis) zu erwähnen, sondern nur
die tätige Beihülfe der Gnade und die daraus hervorgehenden
Werke". (§ 6, S. 339.)

Kapitel XXVII.
Die gegnerische Behauptung, dass die Lehre von der

NotAvendigkeit der Liebe zu Gott für die Rechtfertigung des Sünders
der Lehre Luthers gleichkomme, wird Aviderlegt durch eine

grosse Anzahl von Katechismen, namentlich Ober- und
Niederdeutschlands, die von Bischöfen und Provinzialsynoden gerade
zur Bekämpfung Luthers herausgegeben sind. Sie tragen die
nämliche Lehre xov, Aveil sie dieselbe als ein von den Vätern
an die Nachkommen überliefertes Erbe klar und rein bewahren
Avollen (§ 1; Anführung solcher Katechismen und Lehrbücher
§§ 2—17; S. 345—382). Eher könnte man behaupten, dass

von der imputatfven Gerechtigkeit der Calvinisten, die auch
ohne die Liebe zu Gott eintreten kann, Avenn nur jemand glaubt
und Arertraut, „selbst unter Sünden, ja Avährend er sie tatsächlich

begeht, dass die Gerechtigkeit und die Verdienste Christi
derart die seinigen seien, als ob er sie selbst sich in Gesin-



— 520 —

nung und Handlung erworben hätte", — jene Katholiken nicht
Aveit entfernt seien, welche überzeugt sind, „es genüge zum
Erwerb der göttlichen Freundschaft, dass man die Sünden nur
dem Priester beichte, wenn auch jener Beichte die keusche
Liebe zu Gott, welche das Herz erneuert und bessert, weder
vorangeht noch nachfolgt". (§ 18: S. 383.)

„Wie es sehr schlecht ist, den Häretikern in dem
beizustimmen, worin sie Häretiker sind, so ist es kein geringeres
Übel, Katholiken Übereinstimmung mit den Häretikern
vorzuwerfen, Aveil sie katholische Dogmen festhalten, Avelche die aus
der Kirche austretenden Häretiker mitgenommen oder beibehalten
haben. — Wie ein kluger Katholik nicht dem Evangelium glaubt,
weil es von einem Schismatiker oder Häretiker empfohlen wird,
so verAveigert er auch dem EA'angelium Aveder Glauben noch
Ehrfurcht, weil es von einem Schismatiker oder Häretiker
gepredigt Avird. Die Autorität des Evangeliums ist zu fest und heilig,
als dass, Avenn ein Häretiker sie empfiehlt, sie Avankend gemacht
Averden könnte. Und Avie er das Lob der Abtrünnigen nicht
begehrt, so Aveist er es auch nicht zurück. Was ich aber über das

Evangelium sage, das gilt von allen Dogmen des Evangeliums :

Nichts geht ihrer Erhabenheit ab, Avenn sie von den Verkehrten
gelobt Averden, und sie Averden nicht weniger geglaubt, Aveil sie

von denen aufgenommen Averden, die den Glauben verlassen
haben. Es ist die schlechteste Glaubensregel, dieses oder jenes
Dogma für rechtgläubig zu halten, Aveil die Häretiker es für
falsch erachten Und auch jene Glaubensnorm ist nicht gut,
irgend ein Dogma für unwert oder wTeniger wert zur Aufnahme
in den Glaubensschatz zu halten, Aveil es von den Schismatikern

aufgenommen und hochgehalten Avird. Wenn Lidher sagt,
zur Avahren Busse und Reue werde eine keusche Liebe zu Gott
erfordert, so nimmt er diesem Dogma durch seine Empfehlung
nicht die Autorität, die es aus den hl. Schriften und der
Tradition der hl. Väter entlehnt. Und wenn dagegen andere
Irrlehrer dieses Dogma vielleicht A~erwxerfen, so ist es deshalb
nicht verehrungSAVürcliger. Denn damit die Dogmen für des
Glaubens würdig oder unwürdig erachtet Averden, sind sie am
Evangelium und der Tradition der katholischen Kirche zu
prüfen. Was mit jenen übereinstimmt, ist katholisch ; Avas nicht,
ist nicht katholisch, ob es von den Häretikern gelobt oder
getadelt Avird." (§ 19, S. 384.)



— 521 —

Kapitel XXVIII. l)

Erörterung der Frage : Wenn die Liebe zu Gott über alles
zur Erlangung der Rechtfertigung notAvendig ist, dann ist sie

der contritio allein zuzuschreiben, nicht dem Sakramente, ja
dieses ist überflüssig. (S. 386—440.) Lehre von Estius : Der durch
die Liebe zu Gott zum Leben erwachte Sünder bedarf, wie der
A7or der Losbindung erAveckte Lazarus, doch der sakramentalen
Lösung. (S. 389 ff.) Ihm folgen die Löwener Theologen in der
Hauptsache, Avährend sie im einzelnen verschieden lehren.
(S. 399 ff.) Nach der übereinstimmenden Ansicht dieser Theologen

kann auch derjenige, Avelcher die contritio hat, von
den begangenen Sünden ohne das Sakrament nach gemeinem
Recht nicht absolviert werden. (S. 403.) Andere schreiben die
Rechtfertigung des Büssenden schon der contritio mit dem
Gelübde der Beichte zu, das ja darin enthalten sein muss, gleichwie

Christus, „als er noch nicht geboren war, in den Herzen
derer die Gnade bewirkte, die vor seiner Ankunft ihn als
ihren Mittler und Erlöser mit den Augen des Glaubens schauten
und mit den Gelübden ihres Herzens ersehnten". (S. 406.)
Nichtsdestoweniger kommt dann das Sakrament hinzu als der die
Vorbereitungen und die vorangehenden Teile vollendende letzte
Teil der Busse und Rechtfertigung. (S. 409 ff.) Letztere Meinung
wird von Thomas Aquinas noch genauer dahin ausgeführt, dass
die aus der Liebe zu Gott hervorgehende contritio schon mit
der Beichte und Genugtuung zum Busssakramente als dessen
Materie gehöre, wozu als Form die Absolution kommt. Mithin
könne die contritio als integrierender Teil des Sakramentes
nicht allein die Rekonziliation bewirken. (S. 418 ff.) — Ansichten
anderer her vorragender Scholastiker (Petrus Lombardus, Albertus
Magnus, Alexander von Haies, BonaATentura u. a.), wonach der
contritio die Kraft zukommt, „uns mit Gott zu versöhnen, den
Schlüsseln (der Kirche) aber diejenige, uns in die Gemeinschaft
der Kirche zurückzugeben, was von der Kraft zu verstehen
ist, welche die Schlüssel mitteilen, wenn der Spruch der
Absolution ausgesprochen wird. (S.437f.) Aus all diesen Meinungen
der Theologen kann nicht eine Geringschätzung der Beichte
und Absolution im Verhältnis zur rechtfertigenden contritio ge-

]) Kap. XXVIII Kap. XXIV der ed. I; Kap. XXX, § 8 des Kap. XXXI
S. 439 f. in ed. II eingefügt.

Revue intern, de Théologie. Heft 63, 1908. 34



— 522 —

folgert Averden: „denn die wahre contritio verlangt nach beiden
in Gelübde und Sehnsucht, dass jene (die Beichte) der Sünder
selbst ablege, dass er diese (die Absolution) vom Priester
erlange. Wo aber Trägheit zum Beichten der Sünden und zur
Erlangung der Absolution im Geiste verspürt Avird, da ist der
Geist des Sünders sich selbst bewusst, dass er der Avahren
contritio ermangelt, wenn anders diese gegründet ist auf den Hass

gegen die Sünde und auf das brennende Verlangen, die
göttlichen Gebote zu erfüllen und die von Gott zum Heile der
Seelen geordneten Heilsmittel zu gebrauchen. Denn avo der Hass
der Sünde glüht, und das Verlangen, die göttlichen Gebote zu

erfüllen, soAvie die Gnade Gottes und die Versöhnung mit ihm
zu erlangen, da Avird Vernachlässigung der göttlichen Gebote,
welche die Beichte vorschreiben und die NotAvendigkeit, die
Absolution zu erbitten, auferlegen, am wenigsten ertragen. Wo
also Widerwille gegen Beichte und Absolution bemerkt AAird,
da wird auch Mangel der contritio bemerkt Averden. Da also
die büssende Liebe nicht eine Vernachlässigung, sondern ein
brennendes Verlangen, die Beichte abzulegen und die Lossprechung

zu erlangen, erzeugt, so ist ATon der in diesem Kapitel
auseinandergesetzten Lehre deren Verachtung oder
Vernachlässigung nicht zu fürchten".

Kapitel XXXII. ¦)

Erörterung der Behauptung, dass der Mensch ohne die Gnade

nichts vermöge. Hierunter ist vor der Rechtfertigung die den

Willen zur Liebe Gottes treibende helfende Gnade (auxiliatrix
gratia) zu A'erstehen, nicht die zuständige oder heiligmachende
Gnade (§ 1 ; s. o. ö.)2), Avie das auch allein der Sinn der hl. Väter
ist. (§§ 2 und 3, S. 445 ff.) Die dem Menschen hierbei nach
katholischer Lehre zugeschriebenen Verdienste bestehen allein, insofern

sie aus der Gnade sind, diese aber, als die Gnade des neuen
Bundes, ist „nichts anderes als die Liebe Gottes, die Gott
niemand gibt als nur im Hinblick auf die Verdienste Christi
Keine Wirkung der Verdienste Christi ist augenscheinlicher als
die Sendung des hl. Geistes, um die Liebe in unsere Herzen
auszugiessen. Keine Wirkung der Verdienste Christi ist also

') Kapitel XXVII der ed. I.
2) In S 1 sind die Worte: Sicuti enim a iustis bis zum Schlüsse in

ed. II neu.



— 523 —

augenscheinlicher, nichts was dieselben mehr empfiehlt, als

unsere Verdienste selbst, Avelche die ureigenste Liebe selbst sind,
die in unsere Herzen durch den uns gegebenen hl. Geist

ausgegossen ist". (§ 4, S. 450 f.; §§ 5—11, Polemik gegen protestantische

Einwürfe. S. 453—458.)J)

Kapitel XXXIII und XXXIV.2)
Das Gebot, Gott über alles zu lieben, ist ein zu allen Zeiten

verpflichtendes sowohl affirmativ^ wenn das Herz ihm zugeAvandt,
als negativ, Avenn es ihm abgeAvandt ist. Unterschied zwischen
affirmativen und negativen Geboten nach damaliger Schulsprache.
Die bloss affirmativen Gebote sollten nur „immer, aber nicht
für immer" („semper et non etiam pro semper") verpflichten,
d. h. nur dann immer, wenn die Notwendigkeit dazu vorlag,
Avoraus die Jesuiten die Lehre konstruierten, dass nur eine

mehrmalige, ja bloss einmalige Liebe zu Gott nötig sei. (XXXIII,
§ 1—3, § 7.) Besonders aber hat der, welcher in eine Sünde

gefallen ist, die Pflicht, sofort in der contritio die Liebe zu Gott
zu erneuern (§ 4), dies hat er besonders an Sonn- und
Festtagen und durch BeiAvohnung des hl. Opfers zu tun, die dazu
besonders geeignet sind (§§ 5 und 6), ebenso wie das oftmalige
Gebet. (§ 7.)

Sechs Zeichen der büssenden Liebe: die Flucht vor den

Gelegenheiten zur Sünde, das häufige Denken an Gott, das

eifrige Bemühen, Gott zu suchen, da wir ihn durch unsere
Sünden verloren haben; Gebet, Fasten, Almosen; das eifrige
Streben nach guten und die Flucht vor bösen Werken; die

Standhaftigkeit in der Flucht vor der Sünde und im Eifer um
die Tugenden. (Kapitel XXXIV, §§ 1—7.)

Buch II: Über den rechten Gebrauch der Schlüssel
im Busssakramente.

Kapitel I—VI3).
Eine Anzahl Priester bemühen sich, um Ansehen und Ruhm

zu erwerben, mit dem grössten Eifer, möglichst viele, besonders

1

§ 10 Zusatz der ed. II. (S. 456 f.).
2) Beide Schlusskapitel des lib. I neu in ed. IL (S. 459 ff.)
3) Kapitel V und VI neu in ed. II.



— 524 —

Reiche, durch das Band der Sakramente zu sammeln (congregant),

wenig besorgt, ob sie dieselben dadurch auch in den
Tugenden unterweisen. Die Lbel, Avelche aus diesem Ehrgeiz
hervorgehen, sind kaum zu zählen. Ja, solche Priester scheuen
sich nicht, offen zu erklären, sie nähmen alle, noch so sehr mit
Sünden Beladenen, noch so sehr in dieselben Sünden häufig
Rückfälligen, noch so sehr in dem Vorsatz und Versprechen
einer Besserung des Lebens Untreuen gern auf, und sie nähmen
sie nicht nur auf, sondern sprächen sie auch ohne Zögern von
den Sünden los, wenn sie auch keine Avürdigen Früchte der
Busse gebracht haben und von ihnen (den Sünden) nicht
abzulassen sondern in kurzem wieder in sie zurückzufallen
scheinen". (§ 1, S. 4 f.) Damit überschreiten solche Priester die
Grenzen ihrer Gewalt, da sie alle beliebigen Sünder nicht als

Verwalter, die an bestimmte Gesetze gebunden sind, sondern als
durch keine Gesetze gehaltene Herren lossprechen. (§ 2.) Nach
Lehre der Schrift und der Väter darf niemand losgesprochen
werden, der nicht Avahrhaft bereut (§§ 3—7, S. 6 ff. ; Kapitel II,
§§ 1—5, S. 17 ff.) und dessen Reue nicht Beständigkeit zeigt
(Kapitel III, §§ 1—5, S. 32 ff.), die in einer „lebendigen Bewegung

des Herzens und der Erkenntnis des Verstandes" bei den
Envachsenen besteht. (Kapitel IV, § 1, S. 48 f.) Wer nach
vollzogener Beichte das Aveiter tut, Avas er bereut, ist nach den
Vätern kein Büsser, sondern ein Spötter. (§§ 2—5, S. 50 ff.) Es

ist im Gegensatz zur wahren eine falscheBusse, die den Menschen
nicht bessert, sondern durch den Rückfall in dieselbe Sünde
sich als Heuchelei erAveist. (Kapitel V, §§ 1—11, S. 59 ff.) x\.usser

dem Falle der Not sind zu den Sakramenten nur diejenigen
zuzulassen, von denen man mit Recht hofft, dass sie nicht meineidig

und Avortbrüchig Averden. (Kapitel VI, § 1, S. 72.) Denn
die Sakramente sind wie SchAvüre und Gelübde (§ 2, S. 72 ff.),
die den Vertrag eines bessern Lebens in sich schüessen. (§§ 3—5,
S. 84 ff.)

Kapitel VII und VIII1).
Der Priester, der mit Avahrer Liebe gegen die Seelen und

mit christlicher Klugheit die Sakramente venvaltet, wird vor
allem auf die Früchte der Busse hinarbeiten und aus ihnen er-

') Kap. VIII gleich Kap. VI ed. I.



— 525 —

kennen, wann der Schuldige zu lösen oder zu binden ist.
(Kapitel VII, § 1, S. 90.) Es ist von vornherein sehr selten, dass

Avahre Busse sich in einem Augenblick besonders nach wiederholten

Rückfällen bildet. (§ 2, S. 91.) Darum ist das Zeichen
einer wahren Busse, dass man die Aufschiebungen (dilatationes)
geduldig erträgt, Avelche die Priester den kranken Seelen, um
sie zu heilen, vorschreiben. (§§ 3 und 4, S. 93.)

„EtAvas anderes ist die Verschiebung, etwas anderes die

Verweigerung der Lossprechung, Avie etwas anderes ist die
Zurückweisung dessen, der Ungerechtes fordert, und etAvas anderes
die vorläufige Zurückweisung dessen, von dem man zweifelt,
ob er gerecht fordert, oder ob er das, was er zu erlangen
wünscht, mit Nutzen empfangen Avurde. Zu verweigern ist die
Lossprechung denen, von welchen man erkennt, dass sie
derselben unwürdig sind. Das sind alle, die von den nächsten
Gelegenheiten zur Sünde nicht abgehen Avollen, die sich Aveigern
Entwendetes zurückzuerstatten, die keinen Sinn für göttliche
Dinge zu haben und aus keinem andern Grunde das Busssakrament

zu empfangen scheinen als durch den Zug und die Macht
der öffentlichen Gewohnheit und aus dem Bestreben, ihre Ehre
und Achtung zu beAvahren, ferner die, welchen offenbar die
rechte Bekehrung des Herzens fehlt. (Kapitel VIII, § 1, S. 102 f.)
Hinauszuschieben ist die Absolution bei denen, bei Avelchen
man zweifelt, ob sie ihnen mit Nutzen geschenkt Averden könne.
Denn solche sind nicht zurückzuweisen Avie Unwürdige, aber
sie sind durch die Hinausschiebung zu erproben, ob ihre
Würdigkeit, an der gezAveifelt Avird, mehr hervortritt Es ist
Pflicht des religiösen Richters (Avie des weltlichen), für den
Schuldigen zu sorgen und ihn nicht neuer Gefahr
auszusetzen. Er AA'ürde ihn aber neuer Gefahr aussetzen, wenn er
ihm die Lossprechung gäbe, während es völlig ungewiss ist,
ob sie ihm nützen Avird Er Avird also den Spruch der
Absolution hinausschieben, bis dass er den Schuldigen aus einer
Avürdigen Besserung seines Lebens als bekehrt betrachten kann."
(§ 2, S. 103 f.) Ferner kann die Verschiebung der Absolution
rätlich erscheinen, um den an sich hinlänglich Vorbereiteten
in dem Hasse gegen die Sünde und der Liebe zur Tugend noch
fester zu machen (§ 3, S. 105 ff.), was auch bei lässlichen Sünden
zu empfehlen ist, wenn ein Ablassen von denselben nicht
ersichtlich wird. (§ 4, S. 109 f.)



— 526 —

Kapitel IX—XIII >).

Widerlegung der gegen eine Hinausschiebung der Absolution

vorgebrachten Gründe, wie sie durch die leichte Autorität
der Kasuisten gefördert werden gegenüber der „höchst
heilsamen Kunst, mit Avelcher fast zwölf Jahrhunderte hindurch die
Kirche die tödlichen Schäden der Seelen geheilt hat". (S. 113.)
Solche Gründe sind : Ungeduld über die Verzögerung der
Lossprechung und die Meinung, der gute Ruf werde dadurch
geschädigt. Wie verschieden sind derartige Büsser von denen der
alten Kirche, „welche in Sack und Asche bei den Kirchtüren
standen und Avünschten, von allen als Sünder erkannt zu werden,
damit alle sich ihrer erbarmend Gott für sie anflehten". (S. 114.)

„Und dennoch finden sich Priester des Herrn, die, um von
derartigen Menschen Ehre oder einen Gewinn zu erhalten, meinen,
man müsse auf ihre äusserst törichte Sorge und Furcht eine
solche Rücksicht nehmen, dass sie sich weder scheuen, die Sakramente

zu entweihen, noch ihre Seele mit einer gottschänderi-
schen Lossprechung zu beflecken." (§ 1, S. 114.) Fernerer nichtiger

Grund gegen die Hinausschiebung: die Furcht, Aror

erlangter Absolution zu sterben. (§ 2.) Daran hat sich die alte
Kirche auch nicht bei der langen Vorbereitung zur Taufe
gekehrt (§ 4), Avährend in neuerer Zeit einige indische Missionare
aufs schAverste zu beschuldigen sind, „die lieber viele, als gut
Unterrichtete taufen wollen". (§ 4.)

Es darf auch nicht von seiten der Priester gesagt werden,
man müsse der Gewohnheit der Kirche folgen, auf dass man nicht
weiser sein zu wollen scheine als die übrigen, und damit man
nicht durch eine Ausnahmestellung (singularitas) bei den andern
anstosse (Kapitel X, § 1, S. 128 f.): Es gibt dreifache Gewohnheiten:

1. durch das Gebot der Schrift und der Kirche, durch
das Beispiel und die Predigt der Heiligen ; 2. durch das
Nachlassen der alten und strengen Disziplin eingeführte, aber im
allgemeinen nicht schädliche GeAvohnheiten, z. B. dass in Kol-
legiatkirchen und in grösseren Kirchen, wo viele Priester sind,
alle täglich die Messe lesen gegen die alte Gewohnheit der Kirche.
(S. 129.) Die dritte Art sind durch Unkenntnis oder
Vernachlässigung der Einrichtungen Christi und seiner Kirche gebildete
Gewohnheiten, u. a. das Wandern der Geistlichen \Ton Kirche

') Kap. X und XI neu in ed. IL: Kap. XII Kap. X der ed. I.



— 527 —

zu Kirche, von Pfarrei zu Pfarrei, nach Art von Söldnern, die
um grösseren Soldes und Vorteils willen die Herren ändern u. s. av.

Zu dieser dritten Art gehört auch die „Gewohnheit", nach
vollendeter Beichte sofort die Büssenden ohne hinreichenden Grund
zu absolvieren, „unter Erlass der Werke der Genugtuung nach
der Absolution, durch die der innere Schmerz der Seele ver-
grössert wird und die schlechten Begierden bekämpft und
gezüchtigt werden". (§ 2, S. 131 ff.) Nur solche sind von den
Priestern sofort loszusprechen, die sie mit einer der Stellvertreter
Christi würdigen Klugheit zur Lossprechung geeignet gefunden
haben. (§ 3.) Danach ist der Wert der schnellen Lossprechung
in Todesgefahr zu beurteilen. (§§ 4, S. 138 f.) — Polemische
Ausführungen gegen Missdeutungen der \Ton Christus vollzogenen
Lossprechungen zum Beweise der sofortigen Absolution (Kapitel
XI, §§1—5; Kapitel XII, §§ 1—5, S. 141—160); desgleichen
sonstiger Aussprüche Christi (Kapitel XIII, § 1—5, S. 161—172).

Kapitel XIV und XVl).
Die Behauptung, dass in der alten Kirche der Beichte sofort

die sakramentale Lossprechung gefolgt sei, während die darauf
folgenden Werke der Genugtuung nur einer „zeremonialen"
Lossprechung vorangingen, ist falsch (Kapitel XIV, §§ 1—5, S. 173
bis 191) : „Es ist unglaublich, dass die Väter eine so grosse
Vorbereitung (apparatum) zur zeremonialen Lossprechung verlangt
hätten und so streng in der Bewilligung der zeremonialen
(Lossprechung) geAvesen seien und dass die, Avelche sie für Kinder
Gottes hielten (nach der angeblich zuerst empfangenen
sakramentalen Lossprechung), von ihnen behandelt worden Avaren,
als ob sie schlechter Avaren Avie Heiden und Zöllner1' (S. 172;
Überschrift zu § 4: Weiterer NachAveis der Praxis der alten
Kirche, Kapitel XV, S. 192 ff.).

Kapitel XVI»).
EbensoAvenig wie aus den schon erwähnten Gründen darf ein

Priester aus Furcht vor Schismen Unwürdige lossprechen. (§ 1,
S. 204 f.) Es ist nicht eine Schande, sondern eine Empfehlung
für ihn, „wenn er dem die Lossprechung verweigert, A~on dem

') Kap. XV in ed. II hinzugefügt. (S, 192 ff.)
') Kap. XVI XIII der ed. I.



— 528 —

es wahrscheinlich ist, class er nicht zurückkehren oder dass er
sogar Ärgernisse und Spaltungen erregen Averde. Denn Avenn

er nicht zurückkehrt oder gar abfällt und die Massen erregt,
dann zeigt er, dass er nicht bekehrt gewesen ist und nicht
würdig, losgesprochen zu Averden, und dass so der Priester,
der ihn nicht lossprechen wollte, ein Sakrileg vermieden hat".
(S. 207.) Die Erteilung der Eucharistie an Unwürdige kann
damit nicht verglichen werden (mit bezug auf afrikanische
Missbräuche zur Zeit Augustins, vergleiche appendix, ed. II,
S. 55 ff.): „Denn die Austeilung der Eucharistie ist ein
Gastmahl, avo der Priester den architriclinus darstellt, und nicht
ein Urteil Avie das Busssakrament, in Avelchem er die Person
des Richters darstellt". (§ 2, Überschrift S. 205; §§ 3 und 4.)

Kapitel XVII—XXIII »).

Ausführliche Wiedergabe der Instruktionen des Carl Borro-
mceus für die Beichtväter und der ihm zustimmenden Bischöfe
und Provinzialkonzilien. (S. 215 ff.) Angeführt u.a. die Versammlungen

der Bischöfe zu Paris 1655, 1656 und 1657, „um der
Verderbnis der Lehre, womit zu ihrem Schmerze die Bücher der
meisten Kasuisten befleckt waren, und der Unwissenheit, Avoran
die Beichtväter, Avie sie Avussten, bei der Unterscheidung der
ScliAvere der Sünden krankten und jener Leichtigkeit, womit

sie. selbst bei Nachlassung derselben zum grössten
Verderben der Seelen A-erfuhren", entgegenzuwirken. (§2,"S. 235 f.)
Der Einwand derer widerlegt, die wohl die Trefflichkeit der

strengen Disziplin anerkennen, aber sie nicht amvenden, „Aveil
sie sehen, dass die meisten Priester beim Beichthören nicht
jener, sondern einer weit milderen Disziplin folgen". (Kapitel XIX,
§ 1, S. 254 f.; §§ 2—10: Anführungen aus Friederich Borromœus.)

Auseinandersetzung mit einer gegen „die heilsamen
Verzögerungen " der Lossprechung gerichteten, in Belgien verbreiteten
Schrift, deren Titel und Verfasser nicht genannt ist. (Kapitel XX,
§§ 1—14, S. 271—295.)

Besondere Anwendung der Regeln des Carl Borromœus
auf beichtende Priester. (Kapitel XXI, §§ 1—7 2), S. 296—314.)

•) Kap. XXI XVI; Kapitel XXIII - XVIII der ed. I.
') § 7 in ed. II neu.



— 529 —

Auch bei den lässlichen Sünden (s. o.) hat, wenn es dem
Priester nötig oder nützlich erscheint, eine Verschiebung der
Lossprechung einzutreten. (Kapitel XXII, §§ 1—5, S. 315—323.)

Weitere Einwände der Gegner der strengeren Disziplin
widerlegt (Kapitel XXIII) : „Es geziemt dem Priester nicht, nach
Gefallen zu reden, damit er schlechte Freunde hat. Gute Pfarrer
bekehren oft die ganze Pfarrei, so dass es nicht wahr ist, dass
überall die Schlechten an Zahl den Guten überlegen seien, und
dass die guten Pfarrer oft in Zwietracht und Uneinigkeit leben."
(§ 6, Überschrift S. 323 f.) — „Der Priester glaube nicht, es sei,
um zu solcher Leichtigkeit (der Lossprechung) zu gelangen
notAvendig, dass er die Richtschnur des Evangeliums nach den
verdorbenen Sitten des Volkes beuge. Denn diese Überordnung
ist nicht aus Gott, sondern aus dem Vater der Lüge. Sondern
er bemühe sich, die krummen Sitten des Volkes zur Gradheit
des Evangeliums zu bringen. Er erniedrige sich selbst, aber er
erniedrige nicht das Evangelium." (S. 334.)

Schlusskapitel XXIV *).

Zehn Tätigkeiten (industrise), „mit denen die rechte
Disziplin in der Verwaltung des Busssakramentes an den Orten,
an Avelchen sie vernachlässigt wurde, eingeführt und
zweckmässig befestigt werden kann. „Der am Rechten festhaltende
Priester wird schliesslich von der Volksschar gelobt werden,
die vorher widersprach." Erstens, dem Volke muss oft die
NotAvendigkeit der Busse vorgehalten werden (S. 337). Zweitens, es

ist ihm einzuprägen, dass die Reue unnütz sei, wenn sie nicht
beständig und ausdauernd ist (S. 338). Drittens, es ist zu
erklären, dass, wie leiblich Kranke nur nach der Art der Heilung
verlangen müssen, die Avirklich und dauernd die Krankheit mit
ihren Ursachen hebt, und nicht nur nach einer möglichst
schnellen Heilung, die im Grunde nur eine kurpfuscherische
Unterdrückung der Krankheit ist so auch alle wahrhaft
Reuigen die Kunst, die Seelen zu heilen, lieben müssen, Avelche
nach Beseitigung oder Avenigstens Überwindung der Ursachen
der geistigen Krankheiten eine dauernde Gesundheit erzeugt
durch diejenigen Ursachen, aus denen eine gute Gesundheit des

l) Kapitel XIX der ed. I, Das Kapitel ist ohne Einteilung in
Paragraphen, S. 337—349.



— 530 —

Geistes hervorgeht und dass nur jemand aus Blindheit und
Unverstand diejenige Art, die Seelen zu heilen, lieben kann,
durch Avelche der Ansturm der Krankheit nur auf eine kurze
Zeit aufgehalten Avird, um nachher mit erneuten Kräften die
Seelen mehr und mehr in die Sünden hineinzustürzen. (S. 338 ff.)
Viertens, um das Volk nicht durch die Abschaffung der schlechten
Sitten aufzuregen, sollen ihm in der Predigt die Busssitten der
alten Kirche, namentlich auch die Instruktionen von Carl Borro-
maeus entgegengehalten Averden. (S. 340 f.) Fünftens, oftmalige
Ermahnung an das Volk zur Beichte unter Erklärung ihrer
Notwendigkeit und Nützlichkeit, dabei soll die Gesinnung des
Priesters als dieselbe dargestellt Averden wie bei Christus : Kommt
zu mir alle u. s. av. Er soll weder vorher mit iVicfeabsolution der
einen oder der anderen drohen, noch die Beichtenden als gänzlich

Umvissende behandeln, ausser wenn sie es Avirklich sind.
(S. 341 f.) Sechstens, das Volk soll belehrt Averden, dass den
Ermahnungen des Priesters in der Beichte eine besondere, durch
Gott verliehene Kraft innewohnt, damit in den Herzen der
Sünder die Liebe zur Gerechtigkeit und der Hass gegen die
Ungerechtigkeit Avächst. Ferner : dass der (vor der Lossprechung
vorgenommenen) Busshandlung als einem vom Priester
vorgeschriebenen Teile des Sakramentes eine grössere Hülfe von
Gott zu teil wird, um von den Fesseln der Sünde loszukommen,
als wenn sie nicht vom Priester verordnet Aväre. Siebentens,
es soll die Kraft der sakramentalen Lossprechung dargetan
werden, die so gross ist, dass durch dieselbe die Vergebung
der Todsünden geschenkt, oder vielmehr ohne das Gelübde oder
Verlangen danach (nach der absolutio sacramentalis) niemals
geschenkt Avird".

Wenn der Pfarrer oder Beichtvater vorstehende sieben
Regeln beobachtet, Avird er die Verdächtigungen und Verleumdungen

von sich abwenden, mit denen die Feinde der
heilsameren Disziplin die rechtschaffenen Priester beschAveren, um
die Massen aufzuregen, indem sie behaupten, dieselben seien
Feinde des Busssakramentes und brächten die Leute davon ab.
(S. 343.) Dabei muss er (achte Regel) mit Geduld und Milde,
unter dem Vertrauen auf Gottes Beistand (neunte Regel) und
unter Beobachtung namentlich der Vorschriften des Carl Borro-
mgeus (zehnte Regel) zu Werke gehen. (S. 349.)



— 531 —

Schlussworte der ersten Ausgabe: „Dieses Wenige möge der
fromme Priester beobachten und er wird die rechtmässige Übung
des Busssakramentes nach nicht langer Zeit der Herde, der er
vorsteht, unschwer anraten und sie dazu bereden, indem Gott
mithilft und seine Rede bestärkt durch jene Gnade seines Geistes,
womit er den Willen dem Handeln anpasst und das Handeln
dem Willen." (S. 347.)

In der zweiten Ausgabe noch beigefügt : „Und er wird nicht
nur diese (die rechte Lehre) und die Übung der Lehre dem
Volke überzeugend beibringen, sondern er wird auch selbst die,
welche er, sei es aus dem Volke, sei es aus dem Klerus, als
seine Gegner und Widersacher ertragen hat, als Begünstiger
und Helfer haben Es halte der Christ, es halte der fromme
Priester an seiner Pflicht, er bleibe bei der gesunderen Lehre,
er bewahre die strengere und heiligere Disziplin und er wird
schliesslich unter dem Beistande Christi die widersprechende
Menge besiegen und von denen gelobt werden, von denen er
als ein „Sonderling" kurz vorher getadelt wurde." S. 384f., Zitat
aus Augustinus (serm. 88 de verbis Evang. Matthsei c. 20, 30 ff.).

Geokg Moog.


	Johannes van Neerkassel und sein Amor Poenitens [Schluss]

