
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 63

Artikel: Aktenstücke Hefele und die Infallibilität betreffend

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403709

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403709
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


485

AKTENSTÜCKE
HEFELE UND DIE INFALLIBILITÄT BETREFFEND.

Zu denjenigen Männern, die in Verbindung mit dem
Vatikanum stets werden genannt werden, deren Verhalten für die
Beurteilung dieses Konzils in der Gegenwart, aber auch für
die Revision seiner Beschlüsse in der Zukunft von massgebender
Bedeutung ist, gehört in erster Linie Karl Joseph von Hefele,
Bischof von Rottenburg, geboren 15. März 1809, gestorben
5. Juni 1893.

Nachdem Pius IX. zu Konsultoren der Vorbereitungskommissionen

des Konzils ausschliesslich Theologen der ultramontanen

Richtung gewählt hatte, drang Kardinal Schwarzenberg
bei Kardinal Antonelli auf Berufung von Gelehrten, welche der
Partei nicht angehörten, und wies u. a. ausdrücklich auf Hefele,
damals Professor in Tübingen, hin.1) Darauf wurde dieser,
nebst Haneberg und Alzog, berufen. Er wurde als Konsultor
der dirigierenden Kongregation zugewiesen2) und erhielt die
Aufgabe, aus den tridentinischen Akten die Vorschriften über
das Zeremoniell und die Kleidung auszuziehen3). Er gab
insbesondere über das Vorschlagsrecht der Bischöfe ein Votum
ab, auf Grund dessen ihnen dieses Recht, wenn auch in sehr
beschränktem Masse, belassen wurde, während im übrigen die
Geschäftsordnung dem Konzil aufoktroyiert wurde4). Heimgekehrt

war er voll Zuversicht, wollte durchaus nicht an eine

') Das Schreiben, datiert vom 25. Mai 1868, ist abgedruckt in Friedrich,

Job., Documenta ad illustrandum Concilium Vaticanum, Nördlingen,
1871, I. Abteilung, S. 277 ff. Antonellis Antwort ebenda S. 279 f.

2) Cecconi-JMolitor, Urkunden I, 86 f., Friedberg, Sammlung- der Aktenstücke

zum 1. vatikanischen Konzil. Tübingen 1871, S. 227.

3) Quirinus, Röm. Briefe, S. 98.

4) Friedrich, Konzilsgesch. III, 34, 42 ff. Cecconi-Molitor I, 158 ff.



— 486 —

Dogmatisierung der Infallibilität und des Syllabus glauben und
beruhigte die württembergische Regierung durch den Hinweis
darauf, dass solche neuen Dogmen dem entschiedensten Widerstand

des französischen Episkopates begegnen würden1). Als
erwählter Bischof nahm er an der Bischofsversammlung zu
Fulda im September 1869 teil und äusserte sich in entschieden
antiinfallibilistischem Sinne, indem er bezüglich der Infallibilität

ausdrücklich erklärte, es könne sich dabei nicht bloss

um Opportunität handeln, sondern sie sei eben nicht wahr2).
Nach seiner am 29. Dezember 1869 erfolgten Konsekration

kam Hefele am 16. Januar des folgenden Jahres in Rom an
und wurde sofort einer der Führer der Minorität, deren
Massnahmen er hervorragend beeinfiusste. Er beteiligte sich an
allen Schritten gegen die Dogmatisierung der Infallibilität und
für die Freiheit des Konzils. Dass er schliesslich am 13. Juli
mit non placet stimmte und den Protest vom 17. Juli
unterzeichnete, war die selbstverständliche Konsequenz seiner ganzen
bisherigen Haltung3).

Im folgenden sollen die bedeutendsten Dokumente, welche
Äusserungen Hefeies über die Infallibilität enthalten, mitgeteilt
werden. Jeweils ist angegeben, wo die Aktenstücke bereits
früher veröffentlicht sind. Den Brief unter Nr. 12 an Professor
Reusch teilte mir Herr Geheimrat von Schulte, den an den

') Friedrich, a. a. 0. I, 778; II, 138. — Anders urteilte Döllinger auf
Grund der Mitteilungen, die gerade Hefele ihm über die römischen Dinge
machte. Gleich Haneberg- erkannte er die Gefahr und schrieb dalier am
10. August 1869 an den damaligen Professor Reinkens kurz und bündig :

Hefeies und Hanebergs Berufung nach Rom war — Humbug. (Das
Schreiben siehe bei v. Schulte, Altkatholiz., S. 69.)

2) Über den Verlauf der Fuldaer Versammlung' vgl. Friedrich, Kon-
zilsgeschichte II. 184 ff. Hier wird die, durch das auszug-sweise von Cecconi

mitgeteilte Protokoll sich ergebende Darstellung- ergänzt durch Einzelheiten,

die Friedrich von Hefele und Scherr in München im Jahr 1869

erfuhr und sofort aufzeichnete ; ferner benützte Friedrich Mitteilungen,
welche Hefele persönlich ihm in Rom machte (Tagebuch, 2. Aufl., 111 f.,
190). — Der Fuldaer Hirtenbrief, an dessen Abfassung- Hefele hervorragend
beteiligt war, ist abgedruckt bei Friedberg, Sammlung der Aktenstücke
zum 1. vatikanischen Konzil, 18 f. Über den Charakter dieses sehr
diplomatisch gehaltenen, mehrdeutigen Schreibens und die Aufnahme, die es

fand, siehe Friedrich, Konzilsgeschichte II, 198 ff.
3) Über seine Tätigkeit auf dem Konzil vgl. die Register in Friedrichs

Konzilsgeschichte und in Quirinus, Römische Briefe.



— 487 —

württembergischen Kaufmann Herr Prof. Friedrich mit. Diese
Briefe sind hier zum erstenmal veröffentlicht. Beiden Herren,
welche mir auch sonstige Notizen zukommen Hessen, spreche
ich auch an dieser Stelle den gebührenden Dank aus. Ferner
ist ein offener Brief des damaligen Professors Reinkens
abgedruckt, der das Verhalten Hefeies gründlich und scharf
beleuchtet r).

1. Der von Hefele für die Minorität entworfene, von
Friedrich2) mitgeteilte Aktionsplan war für das Verhalten der
Minorität bestimmend. Die von Friedrich absichtlich damals
nicht genauer bezeichnete Quelle ist eine Meldung des Grafen
Tauffkirchen, des bayerischen Gesandten beim Vatikan, der
den Plan nach München gesandt hat. Döllinger, dem auf
Befehl des Königs Ludwig IL die Depeschen Tauffkirchens
vorgelegt wurden, schrieb ihn ab und gab ihn Friedrich zur
Benützung. Das Dokument lautet folgendermassen :

1. Den Mitgliedern der Minorität werde aufs bereitwilligste
Urlaub erteilt. Die diesem Verfahren zu Grunde liegende
Absicht sei unschwer zu erraten; die Minoritätsbischöfe müssen
sich vielmehr das feste gegenseitige Versprechen geben, zu
bleiben. "Wenn ein vertrauter Abgesandter des Ministers Eötvös
die ungarischen Bischöfe einlud, dem Sturme in Rom
auszuweichen und in die Heimat zurückzukehren, so sollen die
Bischöfe antworten, die Regierung möge vielmehr für Rückkehr
der Heimgegangenen sorgen. Dadurch könnte die Minorität
auf 100 Bischöfe steigen. 2. Die Minorität muss verhindern,
dass ein dogmatischer Beschluss gegen ihr Votum zu stände
komme wegen des Präjudizes, durch Nachgiebigkeit in Formulierung

der Sätze des I. Schemas. 3. Vier amerikanische
Bischöfe erklärten dem Präsidium, im Falle einer Überrumpelung
am Josephstage würden sie in ihre Diözesen zurückkehren und
dort die Gründe ihres Verhaltens öffentlich kundgeben. Dieses

Beispiel sei von der Minorität eventuell nachzuahmen. 4. Es
ist eingeleitet, dass fast jedes Mitglied der Minorität die Infalli-
bilitätsfrage von einem besonderen Standpunkte aus beleuchte.
Nur durch flagranten Bruch der Geschäftsordnung würde vor
Abhaltung dieser Reden der Schluss der Debatte dekretiert

') Drei Briefe an Reischl, die in diese Sammlung nicht aufgenommen
sind, siehe bei v. Schulte, Altkath., S. 218 ff.

s) Konzilsgeschichte III, 812 ff.



— 488 —

werden können. Wenn es aber trotzdem geschehen sollte,
dann müsse feierliche Verwahrung gegen Unterdrückung der
Redefreiheit eingelegt werden. Auch müsse man zur Abstimmung

anwesend sein. 5. Die Majorität kündigt an, sie werde
die Minorität durch Behandlung der Opportunität als Vorfrage
sprengen, indem die Opportunität durch einfache Majorität
bejaht werde; dann aber werde über die Hauptfrage venerando
conclusum abgestimmt. Von den zwei Kategorien der
NichtOpportunisten ist aber die eine nicht mehr zu rechnen, nämlich

jene, welche nur die Beratung des Dogmas für inopportun
hält, da diese Frage schon durch den Papst entschieden ist.
Die zweite Kategorie, welche die Indefinibilität des Dogmas
behauptet, hat festzuhalten an dem „Non placet" für jeden
Vorschlag. 6. Fünfzig Bischöfe bedeutender Kirchen bilden
jedenfalls eine bedeutende und keineswegs zu missachtende
Minorität. Hält nun diese fest an ihrem Standpunkte, so ist
es nach der Meinung der Majorität dem Papste allein
überlassen, das Dogma zu machen oder nicht; wogegen die Minorität

den Antrag wegen Mangels des wesentlichen Erfordernisses

der Ökumenizität des Beschlusses als abgelehnt betrachtet.
In diesem Stadium wären Vorstellungen der Bischöfe und
Regierungen beim Papste zu machen. 7. Die Formel, in der die
Dekrete zur Publikation gelangen sollen, wird gewiss den
Bischöfen vorher gedruckt mitgeteilt werden. Da hätte nun die
Minorität öffentlich zu protestieren gegen die Gültigkeit des zu
erlassenden Beschlusses und Rom zu verlassen, nicht aber mit
Urlaub, sondern infolge des Protestes, frei, aber nicht auf
Zurückberufung der Regierungen. — Über dasjenige, was nachher
zu tun sei, soll keine Beratung stattfinden, denn damit würde
die Einmütigkeit der Minorität gefährdet.

2. Von ausschlaggebender Bedeutung für die Kennzeichnung

seines Standpunktes ist die im folgenden skizzierte Schrift.
Im April 1870 veröffentlichte Hefele: Causa Honorii

Papœ. Neapoli, typis fratrum de Angelis, in via Pellegrini, 4;
MDCCCLXX. — Honorius und das sechste allgemeine Konzil.
Autorisierte Übersetzung. Mit einem Nachtrag des Verfassers.
Tübingen 1870. — Derselbe, die Honoriusfrage. Aus dem
Lateinischen übersetzt von Dr. Herrn. Rump. Münster 1870. —
Encore un mot sur le Pape Honorius par Mgr. de Héfélé.

Paris, Faubourg Montmartre, 1870.



— 489 —

Den Gegenstand der Untersuchung formuliert der Autor
in folgender Weise:

Nicht darum handelt es sich, ob Honorius im Innern seines
Herzens heterodox gedacht habe oder nicht, sondern folgende
drei Fragen sind zu beantworten:

1. Hat Honorius ex cathedra etwas Häretisches als
Glaubenssatz vorgeschrieben?

2. Hat sich ein allgemeines Konzil das Recht zugeschrieben,
über den also entscheidenden Papst zu richten, und hat es ihn
als Häretiker verurteilt"?

3. Wie wurde dieses Verdammungsurteil von den
Zeitgenossen, namentlich von den Päpsten selbst, aufgenommen und
beurteilt?

Die aktenmässige Untersuchung führt zu folgendem
Resultat:

Ad 1. Honorius hat a) den spezifisch orthodoxen terminus
technicus ,zwei Energien' (avo èvtgyeiui) verworfen und bj den
spezifisch häretischen terminus technicus ,ein Wille' (tv OeXi-ixa)

für den richtigen erklärt, und hat c) diesen doppelten Irrtum
zu glauben vorgeschrieben, zunächst der Kirche von Konstantinopel;

aber darüber ist kein Zweifel, dass Honorius wollte,
die Gesamtkirche solle so glauben, wie er es proponierte.

Ad 2. Die sechste allgemeine Synode hat sich a) das
Recht zugeschrieben, über einen ex cathedra sprechenden Papst
zu richten, und b) seinen ex cathedra gegebenen Glaubenserlass
verworfen, sowie ihn selbst mit dem Anathem belegt, weil er
die häretische Lehre bestätigt hatte. — Wie er im Innern
dachte, war irrelevant; das Faktum seiner dogmatischen
Entscheidung wurde gerichtet.

Ad 3. Ein solches Vorgehen der sechsten allgemeinen
Synode gegen P. Honorius erschien keineswegs als ein
unbefugtes und unberechtigtes. Nicht nur a) fanden es alle
die Hunderte der anwesenden Bischöfe in der Ordnung — sie

unterschrieben es ja —, sondern b) auch die anwesenden und
präsidierenden päpstlichen Legaten waren dieser Ansicht und
erhoben nicht den geringsten Widerspruch, weder a) gegen die

Kompetenz des Konzils, noch ß) gegen die materielle Richtigkeit

seines Urteils, c) Nicht nur der Kaiser, sondern auch der
Papist selbst (Leo IL, Agatho war am 10. Januar 682 gestorben)
bestätigte den Spruch der Synode und wiederholte ihn mit

Revue intern, de Théologie. Heft «3, 1908. 32



— 490 —

eigenen Worten; d) das Anathem über Honorius wurde sofort
wiederholt von der 7. und 8. allgemeinen Synode, welche beide
unter dem Vorsitz päpstlicher Legaten gehalten wurden ; e) bis
ins 11. Jahrhundert erkannte jeder neue Papst bei seinem
Amtsantritt durch einen Eidschwur an : a) dass ein allgemeines
Konzil über den Papst, wenigstens wegen Häresie, richten
könne, und ß) dass Honorius vom 6. allgemeinen Konzil mit
Recht anathematisiert worden sei, weil er die Häresie durch
sein Glaubensedikt bestätigte.

In der zweiten Abteilung werden die Versuche beleuchtet,
welche unternommen wurden, um das Gewicht der referierten
Tatsachen abzuschwächen. Zunächst werden die Bemühungen
des römischen Abtes Johannes, des Konzipienten des Hono-
riusschen Briefes an Sergius, sowie der Kardinäle. Baronius

und Bellarmin besprochen. Von dem ersten heisst es,
seine Angabe sei ,einfach nicht wahr', und von den beiden
letzten, ihre Annahme einer Verfälschung der Akten sei
ersonnen'. Am Schlüsse bespricht Hefele die gegen Gratry
erschienene Schrift: Le Pape Honorius, Paris 1870, deren
Verfasser Margerie, Professor der Philosophie zu Nancy, sich, um
die Honoriusfrage zu lösen, zu der Behauptung verstiegen hatte,
das 6. allgemeine Konzil habe die päpstliche Infallibilität dekretiert,

und legt (dies sind Hefeies eigene Worte) das Fundament
der ganzen Argumentation des Herrn von Margerie in seiner
Nichtigkeit dar.

In einem der autorisierten Übersetzung beigefügten Nachtrag,

der ausser in Übersetzung auch im lateinischen Original
mitgeteilt wird, geht Hefele ein auf eine Schrift: Liber de
Honorii I. Romani Pontificis causa, die Joseph Pennachi, Sub-

stitutprofessor für Kirchengeschichte an der römischen Universität,

veröffentlicht hatte, und worin auch seine Honorius-
broschüre angegriffen war. Es war ihm leicht, die beiden
Thesen des Gegners zu widerlegen, der behauptet hatte : 1. die
zwei Briefe des Honorius an Sergius sind vollkommen katholisch
und leisten der monotheletischen Verkehrtheit durchaus keinen
Vorschub ; und 2. des Honorius Briefe sind nur von den Orientalen

auf dem 6. allgemeinen Konzil verdammt worden, nicht
aber von dem allgemeinen Konzil selber.



— 491 —

3. Eben so entschieden spricht er sich in seinen Observationen

über die Unfehlbarkeit aus ') :

Ich stimme aus vollem Herzen allen Ausführungen zu,
welche ein anderer Vater (Ketteier) unter Nr. 2 in seinen
Bemerkungen zu diesem Schema in trefflichster Weise gemacht
hat a) gegen die Opportunität dieser Erklärung und über die
schweren Gefahren und Nachteile, welche für die Kirche daraus
entstehen würden, und b) über die Notwendigkeit einer
einmütigen oder moralisch einmütigen Übereinstimmung der Väter,
wenn es sich um eine Entscheidung in Glaubenssachen handelt.

Aber mein Gewissen drängt mich, noch anderes hinzuzufügen.

Denn wenn auch auf die Frage in betreff der Opportunität

keine Rücksicht genommen zu werden brauchte, und
wenn zugleich durchaus keine Gefahren und Nachteile für die
Kirche zu befürchten wären — aber leider! in Wirklichkeit
sind sie gross und dürfen nicht unterschätzt werden — so

musste dennoch die Erklärung der päpstlichen Unfehlbarkeit
unterbleiben aus folgenden Gründen :

1. Vor allem wird durch eine solche Erklärung das Haupt
vom Leibe, der Papst von der Kirche, besonders vom Lehramte

getrennt, und wenn der Hauptirrtum der Gallikaner
darin bestand, dass sie in ihren Gedanken die Kirche vom
Papste trennten und sie zu ihm in Gegensatz brachten, so

wird ähnlich in unserem Schema der Papst von dem Lehramt
und der Kirche geschieden und ihm gewissermassen entgegengesetzt.

Wir Katholiken aber, glaube ich, können weder die
Kirche ohne den Papst, noch den Papst ohne die Kirche
denken.

2. In Kapitel 9 des Schemas von der Kirche wird mit
Recht gelehrt, das Subjekt der Unfehlbarkeit sei das kirchliche
Lehramt, in unserm neuen Schema aber wird ein anderes Subjekt

der Unfehlbarkeit uns vorgeschlagen, nämlich die einzelne
Person des Papstes. Aber nirgends wird zur Hebung der
Schwierigkeiten gelehrt, wie diese beiden Subjekte verbunden
werden können, warum das eine das andere nicht ausschliesse,
nicht überflüssig mache u. s. w.

') Das lateinische Original bei Friedrich, Docum. 2. 219 f., und bei
Friedberg-, Sammlung- S. 610 ff. (Bei Friedberg ist die Einleitung-
ausgelassen.)



— 492 -
3. Die biblischen Zeugnisse, die für die Unfehlbarkeit des

Papstes angeführt zu werden pflegen, beweisen meiner Meinung
nach entweder die Unfehlbarkeit des Lehramtes oder den

Primat, nicht aber die Unfehlbarkeit des Primas. Die
Unfehlbarkeit des Lehramts wird in der heiligen Schrift direkt
ausgesprochen, die Unfehlbarkeit des Papstes aber wird
nirgends, auch nicht Luk. 22, 32, unmittelbar und positiv
ausgedrückt.

4. Die Zeugnisse der Väter, welche von der Unfehlbarkeit
der Kirche (im allgemeinen!, oder von der Unfehlbarkeit der
römischen Kirche (im besondern), oder nur vom Primat des

römischen Bischofs handeln, werden mit einem nicht gerade
löblichen Kunstgriff von vielen für die Infallibilität der
einzelnen Person des Papstes angeführt.

Um es kurz zu sagen: die Lehre von der Unfehlbarkeit
des Papstes scheint mir weder in der hl. Schrift noch in der
kirchlichen Tradition begründet zu sein.

5. Im Gegenteil hat. wenn ich nicht irre, das christliche
Altertum die entgegengesetzte Lehre festgehalten, und es
erheben sich nicht wenige Bedenken gegen die Erklärung des

neuen Dogmas aus der Kirchengeschichte und aus den
Aussprüchen der heiligen Väter:

a) Wenn in der alten Kirche Streitigkeiten und Zweifel
über den Glauben entstanden waren, so wurde, nach dem
Zeugnis des Vincentius Lirinensis, Commonitorium cap. 39, der
Streit beigelegt, hindern die miteinander übereinstimmenden
Aussprüche der alten Lehrer vorgeführt und verglichen wurden".
Besonders wurde gefragt, was in den apostolischen Kirchen:
der römischen, der alexandrinischen, der antiochenischen u.s.w.,
in betreff dieser Sache immer geglaubt worden sei, und nach
Erledigung dieser Untersuchung wurde das, vicas überall, icas

immer, was con allen geglaubt worden war", durch dogmatische
Entscheidung und Erklärung den Gläubigen als festzuhalten
vorgelegt. Keiner von den Alten hat jemals daran gedacht,
dass die unfehlbare Entscheidung irgend einer Streitfrage auf
einem kürzeren Wege bei irgend einer einzelnen Person zu
suchen sei; im Gegenteil sagt Vincentius Lirinensis (a. a. 0.
Kap. 3): „Wir icollen folgen der Allgemeinheit, dem Altertum,
der Übereinstimmung."



— 493 —

b) Der berühmte, auf dem 4. Konzil vorgelesene Brief
Leos I. an Flavian wurde nicht deswegen von allen sofort

angenommen und gebilligt, weil er vom unfehlbaren Papste
herrührte, sondern weil er die apostolische Lehre enthielt. Übrigens

brachten in der zweiten Sitzung dieses Konzils Bischöfe
aus Palästina und Illyrien Zweifel gegen die Rechtgläubigkeit
dieses Briefes vor und unterschrieben ihn nicht eher, als bis
jene Zweifel durch eine Erklärung des Briefes vollständig
beseitigt waren. Ich frage, ob jene Väter die Infallibilität
grundsätzlich und von vornherein annahmen.

c) Der auf dem 6. allgemeinen Konzil vorgelesene dogmatische

Brief des P. Agatho wurde in der 8. Sitzung auf seine
Übereinstimmung mit der Lehre der Väter geprüft und dann
erst bestätigt.

cl) Verschiedene und einander entgegengesetzte dogmatische

Urteile und Verfügungen des P. Vigilius in Sachen der
drei Kapitel und ebensosehr

e) verschiedene und einander entgegengesetzte Urteile und

Erklärungen mehrerer Päpste über die Gültigkeit verbotener
Weihen, besonders in der Angelegenheit des Formosus und der
des Photius, scheinen der päpstlichen Unfehlbarkeit zu
widersprechen ; ähnlich wird

f) die ganze Geschichte des P. Honorius, seine Verurteilung

und Verdammung durch das 6. allgemeine Konzil viele
und grosse Zweifel in dieser Sache sicher hervorrufen können.

g) Verschiedene Aussprüche aber sowohl lateinischer als
griechischer Väter, die jener Infallibilität nichts weniger als
günstig lauten, sind allen bekannt.

IL Was endlich jene Formel betrifft, die auf dem 8.

allgemeinen Konzil von den Vätern unterschrieben wurde und in
unserm Schema zitiert wird, so rührt sie

1. nicht von Hormisdas, sondern von P. Hadrian IL her,
obschon Hadrian mehrere Worte des Hormisdas, aber ohne ihn
zu nennen, entlehnt hat. Diese Formel redet u. a. von Photius,
von P. Nikolaus I. und andern Männern des 9. Jahrhunderts,
die mehr als 300 Jahre nach Hormisdas gelebt haben
(Hormisdas starb nämlich im Jahr 523Ì.

2. Jene Formel mussten alle griechischen Bischöfe, welche
vorher zur Partei des Photius gehört hatten, unterschreiben,
ehe sie zum Konzil zugelassen wurden. Aber später reute sie



— 494 —

ihre Unterschrift und sie entwendeten das Schriftstück mit den
Unterschriften. Ob eine solche Unterzeichnung eine grosse
Beweiskraft für die Unfehlbarkeit des Papstes habe, weiss ich
nicht. —

4. Auf die Vorgänge und Zustände während des Konzils
wirft ein grelles Licht ein Brief an Döllinger mit folgendem
Wortlaut ]j :

Hochwürdigster Herr, vereintester Freund
Für die gütige Übersendung Ihrer jüngsten Exposition in

der „Allgemeinen Zeitung" erstatte ich Ihnen meinen verbindlichsten

Dank. Dass es nicht schon früher geschehen ist,
entschuldigen Sie sicher mit Rücksicht auf die Arbeitslast, die
mich gegenwärtig sehr niederdrückt, und zwar um so mehr,
je weniger ich Ermutigendes um mich her sehe. Die
Aufreizung der Majorität gegen uns hat bereits einen Grad erreicht,
der die Redefreiheit sehr gefährdet. Wir haben deshalb gestern
in der internationalen Versammlung eine Eingabe an die
Präsides votiert, verlangend, dass solcher Unfug von ihnen nicht
ferner geduldet werde. Wie heftig der Papst selbst nach dem

Infallibilitätsdogma dürstet und die Opponenten publice
brandmarkt, wissen Sie aus den öffentlichen Blättern. Solche Dinge
scheinen auf den Mut mancher Bischöfe wie ein niederschlagendes

Pulver zu wirken, und das Häufchen, welches sich bei
Rauscher versammelt, wird immer kleiner. Was geschehen
wird, wenn einmal die Schlinge allen über den Hals geworfen
wird? Niemand, d. h. nur sehr wenige wollen davon sprechen,
was fmaiiter zu tun sei. Die Majorität ist so freundlich, uns
bereits zu sagen : „Ihr werdet nicht majorisiert von uns,
sondern man stimmt ab und Übermacht dem Papst das Votum der
Majorität und das der Minorität. Bestätigt er euer Votum, so

unterwerfen wir uns, bestätigt er aber unser Votum, so müsst
ihr euch unterwerfen. Wer nicht will, kann ja aus der Kirche
austreten." So wird man also verfahren. Auf Gründe kommt
es gar nicht an, und eine Beweisführung ist völlig überflüssig ;

denn die Sache ist bereits entschieden. Unerachtet dieser
Hoffnungslosigkeit habe ich doch ein Schriftchen über die Hono-
riusangelegenheit abgefasst, zunächst nur zur Orientierung für
die Freunde, weil es aber Anklang gefunden hat, wird es eben

jetzt in Neapel lateinisch gedruckt und ist bereits fertig.

') Schulte, Altkatholizismus, S. 217 f.



— 495 —

Soviel ich höre, wird dem Erzbischof von München sehr
zugesetzt, einen Schritt gegen Sie zu tun, nachdem die Reden von
Schwazendorf (Schwandorf, Senestrey) vorangegangen. Es ist
darum die vereinigte Bitte mehrerer Ihrer hiesigen Freunde,
Sie möchten jetzt keine weitere Veröffentlichung in dieser Sache
mehr machen, damit nicht aufs neue Öl ins Feuer gegossen
werde. Von verschiedenen Seiten wird gerufen : „Nun, jetzt
muss was gegen Döllinger geschehen." Auch wird eine vor
20 Jahren schon angeblich geschehene Prophezeiung der Fräulein

Görres umhergetragen, welche damals schon Ihnen ein
häretisches Ende prophezeit hat u. s. f. Ich mache darum obige
Bitte auch zu der meinigen. Ziehen Sie Sich vor der Hand vom
Kampfplatz zurück ; ich sage vor der Hand ; vielleicht wird es

nötig, später wieder, und in viel bittererer Stunde, abermals zu
diesem geistigen Schwerte zu greifen. Jetzt hilft weiteres
Hervortreten nichts.

Sie fürchten, die gute Meinung, die man von mir habe,
könnte mich etwas hochmütig machen. Im Gegenteil kann
ich sagen, es drückt mich diese Meinung sehr danieder ; denn
ich kann den Hoffnungen, die man auf mich setzt, durchaus
nicht entsprechen, und könnte es nicht, wenn ich auch
begabter wäre, als der Fall ist. Einen der Majorität zu
überzeugen, ist rein unmöglich ; ich erachte es daher als meine
Aufgabe: „die Brüder zu stärken", und erscheine und spreche
darauf immer im deutschen und ungarischen Konvent und in
der internationalen Versammlung der Deutschen, Franzosen,
Engländer, Amerikaner u. s. w. Aber auch diese Bestärkung
der Brüder im Mute will nicht recht gelingen. Sehr lobenswert
stehen die beiden Kardinäle Schwarzenberg und Rauscher fest.

Nehmen Sie, hochverehrter Freund, obige Zeilen
wohlwollend auf und seien Sie überzeugt, dass ich mich mehr nach
meinem akademischen Katheder zurücksehne, als sich die Israeliten

nach den Fleischtöpfen Ägyptens zurücksehnen konnten.
Ich fühlte mich nie so unglücklich, als eben jetzt.

Rom, 2. April 1870.

Von Herzen Ihr ergebenster Hefele.

5. Im folgenden Brief1) an denselben Adressaten
verbreitet sich Hefele über den Protest vom 17. Juli, spricht sich

x) Schulte, Altkatholizismus, S. 220.



— 496 —

in entschiedenen Worten gegen die Anerkennung der Infallibilität

seinerseits aus, weist auf die Notwendigkeit hin, dass

möglichst viele Bischöfe die Unterwerfung verweigern, und
fordert zur Bekämpfung des Konzils durch die Gelehrten auf:

Rottenburg, 10. August 1870.

Hochwürdigster Herr Stiftspropst,

Hochverehrter Freund und Gönner!

Eben erhalte ich Ihr verehrtes Schreiben vom 8. d. M.,
und ich beeile mich um so mehr, darauf zu antworten, als ich
wiederholt schon den guten Vorsatz gefasst hatte, an Sie zu
schreiben. Erlauben Sie, dass ich etwas ausführlicher spreche.

Nachdem wir 88 in der Zahl Non placet gesagt hatten,
hoffte ich, es würden auch in der letzten öffentlichen Sitzung
mindestens ebensoviele feierlich das Non wiederholen. Aber
leider reisten manche sogleich ab, das Schlachtfeld verlassend,
andere zeigten sich schüchtern, und die Hoffnung, es würden
von den juxta modum noch schliesslich viele zu uns übertreten,
erwies sich als falsch. Haben ja sogar Männer wie Landnot
von Rheims schliesslich mit Placet gestimmt (vom Salzburger
Erzbischof gar nicht zu reden). Von Landriot aber hätte ich
vorher eher alles andere erwartet.

Nun erfuhren wir, man beabsichtige, in der letzten öffentlichen

Sitzung nach erfolgter Proklamation des neuen Dogma
von jedem 2 Dinge zu verlangen: a) feierliche Anerkennung
der neuen Lehre und b) eben so feierliche Erklärung, dass das
Konzil frei und rechtmässig gewesen sei. Letzteren Punkt
trennten aber die Präsides von dem ersteren, indem sie die
Bischöfe überrumpelnd am 16. Juli Anerkennung und Unterschrift

verlangten, zunächst des Protestes gegen Zeitungsartikel
u. s. w., re vera aber zugleich auch Anerkennung der Freiheit
und Rechtmässigkeit des Konzils. Gar manche von der Minorität

Hessen sich überrumpeln und gaben dem fanatischen
Gebrüll nach. Es gehörte wirklich etwas Kraft dazu, um sich
der Zudringlichen zu erwehren und sitzen zu bleiben ohne
Unterschrift. — Nachdem noch kurz vorher und zugleich der
letzte Versuch, durch eine Kommission auf den Papst zu wirken,
vergeblich gemacht, und das Schema, statt gemildert, verschärft
worden war, legte sich am Sonntag den 17. Juli uns die Frage



— 497 —

sehr nahe : quid faciendum rücksichtlich der öffentlichen Sitzung?
Das weitaus Beste, wie ich auch auseindersetzte, wäre gewesen,
wenn wir in die Sitzung gegangen, das Non placet wiederholt
und auf das Verlangen der Unterwerfung negativ geantwortet
hätten. Letzteres war die Hauptsache. Aber da erklärten gar
viele, dass sie nicht so weit gehen, sondern schliesslich sich
unterwerfen. Nun war es geraten, das zu tun, was wirklich
geschehen ist. Leider ist es schwach, namentlich weil es kein
förmlicher Protest ist. Aber zu einem Protest wollten sich die
nicht hergeben, die sich schliesslich unterwerfen. Unsere schriftliche

Erklärung schob so die Entscheidung nur etwas hinaus.
Sie muss erfolgen, sobald das Ansinnen an uns herantritt, das

Dogma anzuerkennen und zu verkünden. —• Für diesen Fall
haben wir in Rom verabredet, es solle keiner vorschnell für
sich handeln, sondern es sollen die Bischöfe der einzelnen
Nationen zuvor noch eine Zusammenkunft haben, und jede Nation
mit der andern konferieren. Nun höre ich aber, die Franzosen
hätten sich bereits unterworfen (kann es kaum glauben,), ebenso
dass der Erzbischof von Köln bereits das Dogma verkündet
und die Minoritätshaut total abgestreift habe. Von anderen
sagt man Ähnliches.

Was ich zu tun habe, ist mir nicht unklar, und ich bin
darin in Übereinstimmung mit Domkapitel und Fakultät.
Ich werde pro primo mit einer Antwort mich nicht beeilen
und alles tun, um einen Zusammentritt der deutschen Freunde
ins Leben zu rufen. Weiterhin aber werde ich das neue Dogma
ohne die von uns verlangten Limitationen nie anerkennen, und
die Gültigkeit und Freiheit des Konzils leugnen. Mögen mich
dann die Römer suspendieren und exkommunizieren und einen
Administrator der Diözese bestellen. Vielleicht hat Gott bis
dahin die Gnade, den Perturbator ecclesise vom Schauplatz
abzurufen. Gestern erhielt ich einen Brief vom Fürstbischof
von Breslau, dem die Behauptung : das Konzil sei nicht legitim,
nicht munden will. Solche Behauptung ziehe die excomm. latœ
sentent, nach sich. Ich suchte ihn gestern noch schriftlich zu
beruhigen und zu ermutigen. Etwas früher kam ein Brief von
Reusch und Schulte, das Auftreten der Theologen und Kanonisten

betreffend. Ich stimmte sehr gern bei unter Anbringung
einiger Modifikationen, indem Reusch etc. von der Ansicht
ausgegangen waren, wir hätten einen förmlichen Protest eingelegt.



— 498 —

Als nun aber H. Reusch und Schulte1) unsere schriftliche
Erklärung gelesen hatten, sagten'sie: „Das ist ja kein Protest,
damit können wir nichts machen, wir müssen uns jetzt von
den Bischöfen trennen." Ich kann nicht sagen, dass mich dies
Urteil gerade befremdete, denn ich kann mir wohl denken,
dass man mit unserer Erklärung nicht zufrieden ist. Aber
man muss auch die Genesis kennen, und dann wird man
einsehen, wie nichts Besseres und Kräftigeres geschehen konnte.
Was aber jetzt zu geschehen hat, ist:

1. dass möglichst viele deutsche, österreichische, ungarische
Bischöfe die Unterwerfung verweigern, und

2. dass zugleich von den Gelehrten die Verbindlichkeit der
Konzilsbeschlüsse beanstandet wird, sowohl wegen mangelnder
Freiheit, als wegen mangelnder Unanimität. Dieses sollte in
kräftiger und doch gemässigter Sprache geschehen. Michelis
hat dasselbe gesagt, was ich auch denke, aber ich hätte es

nicht so gesagt. Auch manche Artikel im „Rhein. Merkur"
scheinen mir zu heftig, wenn auch wahr.

Sofern es Ihnen passend scheint, bitte ich diesen Brief auch
anderen Münchener Freunden, besonders Abt Haneberg, mitzuteilen,

und ersuche Sie alle dringend, mich mit Ihrem Rate zu
unterstützen. Auch dem Herrn Erzbischof gegenüber mögen
Sie, wenn es Ihnen gut scheint, von diesem Brief Gebrauch
machen. Verehrungsvoll und von Herzen Ihr ergebenster

D. Hefele.
6. Am 30. August fand eine Bischofszusammenkunft in

Fulda statt, der H. nicht anwohnte und deren Hirtenbrief er
nicht unterzeichnete. Im Protokoll2) dieser Versammlung war
geleugnet wTorden, dass die Bischöfe der Minorität zu Rom sich
dahin verbunden hätten, mit der Veröffentlichung der
Konzilsbeschlüsse in ihren Diözesen nicht eher vorzugehen, als bis
darüber eine vorgängige Beratung und Verständigung unter
ihnen stattgefunden haben würde. Keiner der unterzeichneten
Bischöfe wdsse sich zu erinnern, dass eine derartige Vereinbarung

zu stände gekommen sei. Darauf bezieht sich die scharfe
Bemerkung gegen Ketteier und Melchers im folgenden, gleich-

') In einer Anmerkung stellt v. Schulte berichtigend fest, dass hier
ein kleiner Irrtum vorliegt, indem nicht er, sondern nur Reusch solches

gesagt habe.
3) Friedberg, Sammlung der Aktenstücke zum 1. vat. Konzil, S. 156.



— 499 —

falls an Döllinger gerichteten Briefe *), in welchem er zugleich
die entschiedenste Verwerfung der Infallibilität mit den stärksten
Worten von neuem bekennt :

Hochwürdigster Herr und Freund!
Seit 3 Wochen bin ich auf einer Firmungsreise im

württembergischen Oberland und habe während derselben Ihren
früheren, nach Fulda gerichteten Brief, sowie heute in Friedrichshafen

vor Ya Stunde den zweiten erhalten (zwischenhinein
unter Kreuzband das Schriftchen von Lord Acton).

Die Einladung, nach Fulda zu kommen, lehnte ich ganz
entschieden ab, weil das Vorhaben daselbst unserer
Verabredung in Rom geradezu widerspreche. Nun wollen Ketteier
und Melchers die Existenz solcher Verabredung leugnen. Sie
scheinen alles vergessen zu haben, auch was sie selbst in Rom

getan und gesprochen haben.
Mit Ihrem letzten Brief traf ich in Friedrichshafen zugleich

ein Schreiben des Kölners mit dem Fuldaer Entwurf. Ich
antwortete sogleich wieder ganz entschieden ablehnend. Ich kann
zu Ja nicht Nein sagen und vice versa.

Solange von Rom nicht direkt verlangt wird, halte ich
mich passiv; kommt ein Verlangen, so werde ich den Vollzug
verweigern und die Suspension in Ruhe erwarten. Ich dachte
allerdings jetzt schon an Abdikation, habe aber den Gedanken
wieder aufgegeben und will den Kelch trinken, der über mich
ergeht. Etwas, was an sich nicht wahr ist, für göttlich
geoffenbart anzuerkennen, das tue wer kann, non possum.

Friedrichshafen, 14. September 1870.

Verehrungsvollst Ihr ergebenster
Hefele.

7. Der folgende Brief an Döllinger2) zeigt trotz aller
sonstigen Entschiedenheit bereits eine leise Spur von Unent-
schlossenheit in den Worten : Ein Schisma aber lokaliter
zerstreut :

Rottenburg, den 17. Dezember 1870.

Hochwürdigster Herr und Freund!
In Erwiderung Ihres sehr verehrlichen Schreibens vom

9. des Monats beeile ich mich, folgendes zu bemerken:

') Schulte, Altkatholizismus, S. 223.

*) Schulte, Altkatholizismus, S. 226 f.



— 500 —

1. Es ist nicht recht begreiflich, wie der Herr Erzbischof
von München glauben mochte, ich hätte nicht nur selbst die
Infallibilität feierlich anerkannt, sondern auch meinen Klerus
zur Unterwerfung zu zwingen gesucht. Diese Ente ist wohl
nur eine neue Auflage der rheinischen : dass ich meinen Hirtenbrief

mit Anerkennung der Unfehlbarkeit hätte verlesen lassen.

Richtig ist aber, dass man mir von Rom aus solches bereits
angesonnen hat. Ungefähr Mitte November schickte mir der
Münchener Nuntius ein vom Papst eigenhändig unterzeichnetes
Schreiben, zunächst eine Danksagung enthaltend für meine
Teilnahme am Verluste des Kirchenstaates. Daran schliesst
sich dann die Klage, dass ich noch keine Unterwerfungserklärung

abgegeben, samt der Erwartung, dass es nachträglich
geschehe. Nach einigen Tagen frug mich der Nuntius, ob ich
das päpstliche Schreiben erhalten hätte. Ich bejahte es, gab
aber weder dem Nuntius noch dem Papst eine auf die Sache
eingehende Antwort. (An den Papst schrieb ich gar nicht
mehr.)

2. Vergebens habe ich mich nach Ungarn gewandt, um
zu erfahren, was dort geschehen. So weiss ich denn nicht,
welche Stellung Simor einnimmt. Die „Kölnische Volkszeitung"
halte ich nicht. Schwarzenberg ist noch auf dem alten
Standpunkte. Bamberg und St. Gallen sind aber schon mit Sack
und Pack ins andere Lager gezogen. Breslau ist jammervoll
inkonsequent. Was Rauscher tut (Verkündigung, ohne ein Wort
beizufügen"!, ist Halbheit und schlechte Klugheit.

3. Meine Stellung wird nicht mehr lange halten. Einerseits

wird Rom mich bedrängen und anderseits geschieht
solches von manchen Diözesanen, Geistlichen wie Laien. Ja
selbst aus Frankreich und Amerika erhielt ich Aufforderungen
zur Unterwerfung. Ein Schisma aber hat keine Chancen für
sich, die Welt ist zu gleichgültig, und die Dissidenten zu sehr
lokaliter zerstreut. So bleibt mir nichts übrig, als auf alle
Zumutungen Roms mit Non possumus antwortend, die Suspension

über mich ergehen zu lassen.
4. Über den Inhalt des vorjährigen Fuldaer Schreibens

an den Papst kann ich Ihnen leider nichts Genaueres mitteilen
als: es enthielt die dringende Bitte, den Zumutungen derjenigen,
welche ein solches Dogma wünschen, nicht zu folgen. Die
angeführten Gründe sind fast ausschliesslich der Inopportunität



— 501 —

angehörig, doch ist auch die dogmatische Nichtbegründung dea

Dogmas angedeutet.

5. Der Papst hat weder in seiner Ankündigung, dass er
ein allgemeines Konzil halten wolle, noch in den 17 Fragen,
die er durch Kardinal Caterini allen Bischöfen vorlegen liess,
noch in seinen Schreiben an die Protestanten und Orientalen
den Plan, das neue Dogma zu geben, angekündigt. Wohl aber
hat er alle belobt, welche sich schon damals für die
Unfehlbarkeit bemühten (cfr. Ce qui se passe au C). Auch beim
wirklichen Beginn des Konzils wurde von dieser Sache nichts
gesagt.

a) Der Index Schematum (Beilage 1), welcher verteilt
wurde, enthält nichts davon.

b) Ebensowenig ist solches gesagt in dem grossen Schema
de Ecclesia Christi (Beilage 2).

c) Erst am 6. März erschien ein Additamentum zum
Kapitel 10 des ebengenannten Schemas. Wir waren wie aus den
Wolken gefallen. Dies Additamentum liegt bei (Beilage 3).

d) Infolge hiervon liess man nun das grosse Schema de
Ecclesia ruhen, debattierte es nicht weiter durch, sondern
beschränkte sich auf die jetzt mitgeteilte Constitutio dogm. de

Ecclesia, alles andere übergehend (Beilage 4).

6. Wenn Ketteier sagt, die 88 hätten non placet gestimmt,
nicht gegen die letzte Fassung des Dekrets, so ist dies in erster
Linie wahr, aber nur scheinbar; denn sie wiederholten ihr
non placet schriftlich, — gegen die letzte Fassung des

Dekrets, als diese bereits vorlag.
7. Die 4. Sitzung war sicher nicht mit ökumenischem

Charakter ausgerüstet; dies sollte allerdings klar und ausführlich

dargestellt werden, mit Angabe aller römischen Tücke und
Betrügereien.

Von Herzen Ihr ergebenster
Hefele.

8. Endlich schrieb Hefele an Döllinger das folgende
Schreiben^, angesichts dessen von Schulte in schmerzlichem
Erstaunen ausruft : Wer hätte ahnen können, class dieser Bischof
fähig sei, gegen besseres Wissen sich zu ^unterwerfen"-ì Ganz

') Schulte, Altkatholizismus, S. 228 ff.



— 502 —

gewiss ist der Fall gerade dieses Bischofs besonders traurig.
Am klarsten hat übrigens Prof. Hipler in Braunsberg, der
Theolog des B. Krementz beim Konzil, ein Studienfreund des

Prof. Friedrich, der seinerzeit zugleich mit diesem in München
das Doktorexamen machte und auch am gleichen Tage mit
ihm promoviert wurde, Hefele durchschaut. In einem Briefe an
Friedrich vom 14. September 18701) schon schrieb Hipler:
„Sie sagen, alles werde gut gehen, wenn unsere Bischöfe fest
bleiben. Aber das ist ja leider nicht der Fall; in Fulda ist
ein Hirtenbrief entworfen, der die Ökumenizität der 4. Sitzung
und des ganzen Vatikanums ausspricht, und zu meinem
Bedauern sind auch Krementz und Namszanowski [der preussische

Militärbischof] trotz aller Bemühungen unsererseits der
Erklärung beigetreten Kennen Sie denn auch nur einen
einzigen Bischof der Minorität, der seinen in Rom eingenommenen

Standpunkt nach dem 18. Juli noch aufrecht zu erhalten
und offen auszusprechen wagt? Quis est ille? procul et de

ultimis finibus pretium eius! Ich weiss — Hefele etica
ausgenommen — keinen einzigen." Grosse Hoffnung auf Hefele
hatte Hipler also damals schon nicht. — Der Brief selbst lautet :

Rottenburg, 11./3. 1871.

Hochwürdigster Herr Stiftspropst!
Verehrtester Freund

Je mehr der verhängnisvolle 15. März2) herannaht, desto

öfter denke ich an Sie und zugleich an mich, denn auch ich
muss vor Ostern einen entscheidenden Schritt tun. Wie Sic

wissen, war ich gewillt, ruhig passiven "Widerstand zu leisten
und abzuwarten, ob die Römer zur Suspension oder
Exkommunikation schreiten. Allein diese via ist mir nahezu unmöglich

geworden, indem a) mein Klerus mich stark drängt und
bombardiert. Ich hätte nicht für möglich gehalten, dass das

neue Dogma in meiner Diözese so bald allherrschend werde.
Meine Altersgenossen und alle Freunde sind fast sämtlich
übergegangen, von den jüngeren Geistlichen gar nicht zu sprechen,
und die Wohlwollenden bombardieren mich mit Zuschriften
und Beschwörungen, während die andern offen behaupten:

>) Friedrich, Tagebuch S. 461, 2. Aufl. 487.

2) An dem eine Döllinger vom Münchener Erzbischof gestellte Frist
ablief. ¦»



— 503 —

„Der Bischof ist schismatisch und bereits exkommuniziert."
Anhaltspunkt und scheinbaren Beweis dafür liefert die
Tatsache, dass mir von Rom beharrlich die üblichen Fakultäten
verweigert werden. So können viele Leute in allen Teilen der
Diözese (bereits 16 Paare) nieht heiraten, und die Pfarrer
benutzen es, um das Volk gegen mich zu hetzen.

Aber noch ein Moment stimmt mich gegen die erst
projektierte via. Die Lage eines suspendierten und exkommunizierten

Bischofs scheint mir eine schreckliche, die ich kaum
ertragen könnte. Viel eher möchte ich mich zur Cession oder
Resignation entschliessen, und gerne lege ich den Stab nieder,
um dessentwillen ich selbst ein geschlagener und unglücklicher
Mann bin. Es bleibt mir nichts über, als entweder Resignation
oder Hinausgabe der vatikanischen zwei dogmatischen
Konstitutionen an den Klerus. Wie ich das machen möchte, ersehen
Sie aus Beilage.

Ich füge noch folgende Betrachtungspunkte bei :

1. Es ist durchaus nicht zu erwarten, dass die constitutio
Pastor œternus von einem künftigen Papst oder einer
Fortsetzung des Konzils je wieder zurückgenommen und die 4. Sitzung
des Vatikanums für ungültig erklärt werde.

2. Das Höchste, was geschieht, ist, dass bei etwaiger
Fortsetzung des Konzils, wenn Kapitel IX des grossen Schemas de
ecclesia zur Beratung kommt (nämlich der Passus de infalli-
bilitate ecclesise), einige Einschränkungen der päpstlichen
Unfehlbarkeit angebracht werden. (Ähnliches könnte auch ein
späterer Papst erklären.)

3. Ich betrachte sonach das Dekret Pastor senternus als
etwas noch nicht fertiges, das noch nicht authentisch erklärt
werden kann, wie denn in der Tat die Deutungen von Scheeben,
Schäzler etc. einerseits und Ketteier etc. anderseits wirklich
disharmonieren.

4. Wenn nur künftig erklärt würde, der Papst musste
stets auf die für die Zeit und Sachlage angemessenste und
vollständigste Weise vor jeder Definition die Kirche befragen, so
könnte man sich mit der Unfehlbarkeit versöhnen.

5. Ich bin jetzt der einzige Bischof in Deutschland, der
die Konstitution nicht publiziert hat, wie kann ich Widerstand
leisten mit Erfolg, da mein eigener Klerus zu revoltieren
beginnt? Cession oder Publikation.



— 504 —

6. Mit mir würden es Tausende und Tausende tiefstens
bedauern, wenn Sie und Herr Prof. Friedrich keinen Ausweg
fänden und mit Suspension oder gar Exkommunikation belegt
würden. Ist denn kein Kompromiss mit dem Erzbischof
möglich? Lassen Sie Sich, wenn ja möglich, nicht hinausdrängen,
damit, wTenn je wieder ein besserer Wind weht, Sie schon auf
dem Platze stehen. Ich sagte, wenn je ein anderer Wind weht;
denn so kann die Wirtschaft nicht fortgehen, oder der
Katholizismus geht in Deutschland zu Grunde. 0 was hätte sich in
Deutschland machen lassen, wenn die Fuldaer anders gehandelt

hätten! Ich kann den Gedanken nicht denken : „Döllinger
so lange, lange und so früh schon, wo noch andere schliefen,
der Vorkämpfer für die katholische Kirche und ihre Interessen,
der Erste unter den deutschen Theologen, der Ajax des

Ultramontanismus, soll suspendiert oder gar exkommuniziert werden,
und das von einem Erzbischof, der nicht den tausendsten Teil
der Verdienste Döllingers hat." Das ist schrecklich.

Es wird mich sehr freuen, wenn Sie mir bald schreiben u. s. w.
Hefele.

Dem Schreiben beigefügt war der untenstehende Erlass
an den Klerus.

9. Seit 1871 scheint Hefele mit Döllinger nicht mehr
korrespondiert zu haben. Döllinger hat wenigstens nie etwas davon
gesagt, und auch in seinen Briefen findet sich keiner von Hefele
mehr. Erst als 1885/86 von verschiedenen Seiten auf Döllinger
eingestürmt wurde, um ihn zur „Unterwerfung" zu bewegen,
fand sich auch Hefele mit einem Briefe vom 10. Juni 1886

wieder ein. Er ist matt, und man merkt ihm die Verlegenheit
an, indem auch nicht einmal der Versuch gemacht wird, den
Vatikanismus einigermassen annehmbar zu machen. Welch ein
Kontrast zwischen dem schwach und schwächlich gewordenen
Bischof und dem im Leben und im Sterben standhaften
Bekenner Das Schreiben lautet*) :

') Reusch, Briefe und Erklärungen von J. v. Döllinger über die
vatikanischen Dekrete, München 1890, S. 123 f. Im Vorwort, S. V, bemerkt
Reusch : Den Brief des Bischofs Hefele habe ich, g-egen meine ursprüngliche

Absicht, mit abdrucken lassen, weil der Absender selbst sich damit
einverstanden erklärt hat, und weil in einem in mehreren Zeitungen
abgedruckten Artikel angedeutet war, Döllingers Freunde würden wohl nicht
wagen, diesen von ihm unbeantwortet gelassenen Brief zu veröffentlichen.



— 505 —

Hochwürdigster Herr Stiftspropst! Nur wenigen ist ein so

hohes, kräftiges Alter mit solcher Frische des Geistes beschieden
wie Ihnen, hochwürdigster Herr Stiftspropst! Obgleich zehn
Jahre jünger, fühle ich schon stark die Gebrechen des Alters
und habe darum schon Schritte zur Bestellung eines Koadjutors
getan. Bevor ich aber mein Tagewerk schliesse, möchte ich
mir noch ein Wort an Ew. Hochwürden und Gnaden erlauben,
ein Wort, welches ebensosehr von der unversiegbaren
Verehrung gegen den grossen Gelehrten, wie von der dankbaren
Erinnerung an all das Wohlwollen, welches Sie mir früher
zuwandten, eingegeben ist. Und es ist dies Wort eine herzliche

Bitte : Vergessen Sie, hochverehrter Herr, alle Unbill, die
Ihnen von Ihren temporären Gegnern widerfahren ist, vergessen
Sie grossmütig all das, und machen Sie, zur Freude von Engeln
und Menschen, Ihren Frieden mit der Kirche, welche Sie so

lange und so ruhmvoll verteidigt haben. Werfen Sie meine
Bitte nicht als unbefugt kurzweg beiseite ; sie kommt ja aus
einem aufrichtigen und dankbaren Herzen, und ich weiss, ja
Sie selbst wissen es, dass Tausende und Tausende sich innerlich

dieser Bitte anschliessen. Krönen Sie durch diesen Frieden
die ruhmvolle Laufbahn Ihres so reich gesegneten Lebens

Mit ausgezeichneter Hochachtung verharrt Ew. Hochwürden
und Gnaden ganz ergebenster Dr. Hefele, B. v. R.

Wie bedeutungsvoll die Briefe an Döllinger sind, ergibt
sich ohne weiteres aus ihrem Inhalt. Sie bilden, zusammen
mit den anderen Äusserungen, ein monumentum sere perennius.
Für die Wichtigkeit derselben wird auch römischerseits Zeugnis
abgelegt, wie folgender Vorgang zeigt. Am 18. April 1890
bemühte sich ein hochgestellter Geistlicher im Auftrage Hefeies
um Herausgabe der von diesem an Döllinger geschriebenen
Briefe. Hefele, der jetzt 82 Jahre alt sei, habe durch die
Veröffentlichung der Briefe schon so viel leiden müssen und
wünsche sie deshalb zurück. Da dies ruiKhveg abgeschlagen,
auch auf die Gebundenheit an Prof. Berchtold als Testamentsvollstrecker

hingewiesen wurde, sagte der Abgesandte, der
Bischof habe geschrieben, man habe auch Schwarzenbergs
Briefe zurückgegeben. Auf die Versicherung, dass dem nicht
so sei, meinte er, man könne doch zu gunsten Hefeies eine
Ausnahme machen. Überhaupt wolle dieser nicht alle Briefe

Revue intern, de Théologie. Heft 63, 1908. 33



— 506 —

zurück ; die beiden letzten, worin er Döllinger zur Rückkehr
zur (soll heissen : zum Eintritt in die) römischen Kirche
aufgefordert, könnten im Nachlass bleiben und gedruckt werden.
Die anderen Briefe hingegen sollten vernichtet werden. Der
Betreffende erreichte begreiflich nichts.

Der Schluss ist prächtig. Die „Bekehrungs"-Briefe sollten
nicht nur bleiben, sondern auch gedruckt werden Die
anderen — die doch schon gedruckt waren — sollten
herausgegeben und vernichtet werden Was beabsichtigte man damit
zu erreichen? Wollte man vielleicht später sagen: Die
Originale der Briefe sind nicht mehr vorhanden, die im Druck
erschienenen sind interpoliert oder gefälscht oder sonst etwas

Übrigens hat Hefele, wie Reusch in einem Briefe an
v. Schulte vom 1. Mai 1871 bemerkt, viele solcher Briefe auch
an andere geschrieben. Wo mögen sie geblieben sein —

Menn.
(Schluss folgt.)


	Aktenstücke Hefele und die Infallibilität betreffend

