Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 63

Artikel: Aktensticke Hefele und die Infallibilitdt betreffend
Autor: Menn

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403709

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403709
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AKTENSTUCKE
HEFELE UND DIE INFALLIBILITAT BETREFFEND.

Zu denjenigen Mé#nnern, die in Verbindung mit dem Vati-
kanum stets werden genannt werden, deren Verhalten fiir die
Beurteilung dieses Konzils in der Gegenwart, aber auch fir
die Revision seiner Beschliisse in der Zukunft von massgebender
Bedeutung ist, gehort in erster Linie Karl Joseph von Hefele,
Bischof von Rottenburg, geboren 15. Mérz 1809, gestorben
5. Juni 1893.

Nachdem Pius IX. zu Konsultoren der Vorbereitungskom-
missionen des Konzils ausschliesslich Theologen der ultramon-
tanen Richtung gewéihlt hatte, drang Kardinal Schwarzenberg
bei Kardinal Antonelli auf Berufung von Gelehrten, welche der
Partei nicht angehorten, und wies u. a. ausdriicklich auf Hefele,
damals Professor in Tibingen, hin.') Darauf wurde dieser,
nebst Haneberg und Alzog, berufen. ILr wurde als Konsultor
der dirigierenden Kongregation zugewiesen?) und erhielt die
Aufgabe, aus den tridentinischen Akten die Vorschriften iiber
das Zeremoniell und die Kleidung auszuziehen?®). Er gab ins-
besondere iiber das Vorschlagsrecht der Bischofe ein Votum
ab, auf Grund dessen ihnen dieses Recht, wenn auch in sehr
beschrinktem Masse, belassen wurde, wihrend im ibrigen die
(Geschiftsordnung dem Konzil aufoktroyiert wurde4). Heimge-
kehrt war er voll Zuversicht, wollte durchaus nicht an eine

1) Das Schreiben, datiert vom 25. Mai 1868, ist abgedruckt in Fried-
rich, Joh.,, Documenta ad illustrandum Concilinm Vaticanum, Nordlingen,
1871, I. Abteilung, S. 277 ff. Antonellis Antwort ebenda S. 279 f.

%) Cecconi-Molitor, Urkunden I, 86 f., Friedberg, Sammlung der Akten-
stiicke zum 1. vatikanischen Konzil. Tiibingen 1871, S. 227.

3 Quirinus, Rom. Briefe, S. 98.

%) Friedrich, Konzilsgesch. ITI, 34, 42 ff. Cecconi-Molitor I, 158 ff.



— 486 —

Dogmatisierung der Infallibilitiit und des Syllabus glavben und
beruhigte die wiirttembergische Regierung durch den Hinweis
darauf, dass solche neuen Dogmen dem entschiedensten Wider-
stand des franzosischen Episkopates begegnen wiirden?). Als
erwihlter Bischof nahm er an der Bischofsversammlung zu
Fulda im September 1869 teil und é&usserte sich in entschieden
antiinfallibilistischem Sinne, indem er beziiglich der Infalli-
bilitit ausdriicklich erklirte, es koénne sich dabei nicht bloss
um Opportunitit handeln, sondern sie sei eben nicht wahr?).

Nach seiner am 29. Dezember 1869 erfolgten Konsekration
kam Hefele am 16. Januar des folgenden Jahres in Rom an
und wurde sofort einer der Fiithrer der Minoritit, deren Mass-
nahmen er hervorragend heeinflusste. Er beteiligte sich an
allen Schritten gegen die Dogmatisierung der Infallibilitit und
fiir die Freiheit des Konzils. Dass er schliesslich am 13. Juli
mit non placet stimmte und den Protest vom 17. Juli unter-
zeichnete, war die selbstverstindliche Konsequenz seiner ganzen
bisherigen Haltung 3).

Im folgenden sollen die bedeutendsten Dokumente, welche
Ausserungen Hefeles tiber die Infallibilitiit enthalten, mitgeteilt
werden. Jeweils ist angegeben, wo die Aktenstiicke bereits
frither veroffentlicht sind. Den Brief unter Nr. 12 an Professor
Reusch teilte mir Herr Geheimrat von Schulte, den an den

M) Friedrich, a. a. O. I, 778; II, 138. — Anders urteilte Déllinger auf
Grund der Mitteilungen, die gerade Hefcle ihm iiber die rémischen Dinge
machte. Gleich Haneberg erkannte er die Gefahr und schrieb daher am
10. August 1869 an den damaligen Professor Reinkens kurz und biindig:
Hefeles und Hanebergs Berufung nach Rom war — Humbug. (Das
Schreiben siehe bei v. Schulte, Altkatholiz., S. 69.)

?) Uber den Verlauf der Fuldaer Versammlung vgl. Friedrich, Kon-
zilsgeschichte IT, 184 ff. Hier wird die, durch das auszugsweise von Cecconi
mitgeteilte Protokoll sich ergebende Darstellung ergiinzt durch FEinzel-
heiten, die Friedrich von Hefele und Scherr in Miinchen im Jahr 1869
erfuhr und sofort aufzeichnete; ferner beniitzte Friedrich Mitteilungen,
welche Hefele personlich ihm in Rom machte (Tagebuch, 2. Aufl, 111 f,
190). — Der Fuldaer Hirtenbrief, an dessen Abfassung Hefele hervorragend
beteiligt war, ist abgedruckt bei Friedberg, Sammliung der Aktenstiicke
zam 1. vatikanischen Kounzil, 18 f. TUber den Charakter dieses sehr diplo-
matisch gehaltenen, mehrdeutigen Schreibens und die Aufnahme, die es
fand, siehe I'riedrich, Konzilsgeschichte II, 198 ff.

%) Uber seine Titigkeit auf dem Konzil vel. die Register in Friedrichs
Konzilsgeschichte und in Quirinus, Rémische Briefe.



487 —

wiirttembergischen Kaufmann Herr Prof. Friedrich mit. Diese
Briefe sind hier zum erstenmal verdffentlicht. Beiden Herren,
welche mir auch sonstige Notizen zukommen liessen, spreche
ich auch an dieser Stelle den gebiihrenden Dank aus. Ferner
ist ein offener Brief des damaligen Professors Reinkens abge-
druckt, der das Verhalten Hefeles grindlich und scharf be-
lgmehtet b,

1. Der von Hefele fiir die Minoritit entworfene, von
Friedrich ?) mitgeteilte Aktionsplan war fiir das Verhalten der
Minoritat bestimmend. Die von Friedrich absichtlich damals
nicht genauer bezeichnete Quelle ist eine Meldung des Grafen
Tauftkirchen, des bayerischen Gesandten beim Vatikan, der
den Plan nach Minchen gesandt hat. Dollinger, dem auf
Befehl des Konigs Ludwig II. die Depeschen Tauffkirchens
vorgelegt wurden, schrieb ihn ab und gab ihn Friedrich zur
Beniitzung. Das Dokument lautet folgendermassen:

1. Den Mitgliedern der Minoritit werde aufs bereitwilligste
Urlaub erteilt. Die diesem Verfahren zu Grunde liegende Ab-
sicht sei unschwer zu erraten; die Minorititsbischiofe missen
sich vielmehr das feste gegenseitige Versprechen geben, zu
bleiben. Wenn ein vertrauter Abgesandter des Ministers Eotvos
die ungarischen Bischofe einlud, dem Sturme in Rom auszu-
weichen und in die Heimat zuriickzukehren, so sollen die Bi-
schofe antworten, die Regierung moge vielmehr fir Rickkehr
der Heimgegangenen sorgen. Dadurch konnte die Minoritit
auf 100 Bischofe steigen. 2. Die Minoritit muss verhindern,
dass ecin dogmatischer Beschluss gegen ihr Votum zu stande
komme wegen des Prijudizes, durch Nachgiebigkeit in Formu-
lierung der Sitze des I. Schemas. 3. Vier amerikanische Bi-
schofe erklirten dem Prisidium, im Falle einer Uberrumpelung
am Josephstage wirden sie in ihre Diézesen zuriickkehren und
dort die Griinde ihres Verhaltens offentlich kundgeben. Dieses
Beispiel sei von der Minoritit eventuell nachzuahmen. 4. Es
ist eingeleitet, dass fast jedes Mitglied der Minoritéit die Infalli-
bilitiitsfrage von einem besonderen Standpunkte aus beleuchte.
Nur durch flagranten Bruch der Geschéiftsordnung wiirde vor
Abhaltung dieser Reden der Schluss der Debatte dekretiert

') Drei Briefe an Reischl, die in diese Sammlung nicht aufgenommen
sind, siehe bei v. Schulte, Altkath., S. 218 ff.
) Konzilsgeschichte III, 812 ff.



— 488 —

werden konnen. Wenn es aber trotzdem geschehen sollte,
dann miisse feierliche Verwahrung gegen Unterdriickung der
Redefreiheit eingelegt werden. Auch miisse man zur Abstim-
mung anwesend sein. 5. Die Majoritit kiindigt an, sie werde
die Minoritdt durch Behandlung der Opportunitit als Vortrage
sprengen, indem die Opportunitat durch einfache Majoritéit
bejaht werde; dann aber werde iiber die Hauptfrage venerando
conclusum abgestimmt. Von den zwei Kategorien der Nicht-
Opportunisten ist aber die eine nicht mehr zu rechnen, nim-
lich jene, welche nur die Beratung des Dogmas fir inopportun
halt, da diese Frage schon durch den Papst entschieden ist.
Die zweite Kategorie, welche die Indefinibilitit des Dogmas
behauptet, hat festzuhalten an dem .Non placet® filir jeden
Vorschlag. 6. Fiinfzig Bischofe bedeutender Kirchen bilden
jedenfalls eine bedeutende und keineswegs zu missachtende
Minoritat. H&Alt nun diese fest an ihrem Standpunkte, so ist
es nach der Meinung der Majoritiit dem Papste allein iber-
lassen, das Dogma zu machen oder nicht; wogegen die Mino-
ritiit den Antrag wegen Mangels des wesentlichen Erforder-
nisses der Okumenizitiit des Beschlusses als abgelehnt betrachtet.
In diesem Stadium wiren Vorstellungen der Bischofe und Re-
gierungen beim Papste zu machen. 7. Die Formel, in der die
Dekrete zur Publikation gelangen sollen, wird gewiss den Bi-
schofen vorher gedruckt mitgeteilt werden. Da hiitte nun die
Minoritiat offentlich zu protestieren gegen die Giiltigkeit des zu
erlassenden Beschlusses und Rom zu verlassen, nicht aber mit
Urlaub, sondern infolge des Protestes, frei, aber nicht anf Zu-
riickberufung der Regierungen. — Uber dasjenige, was nachher
zu tun sei, soll keine Beratung stattfinden, denn damit wiirde
die Einmiitigkeit der Minoritit gefihrdet.

2. Von ausschlaggebender Bedeutung fiir die Kennzeich-
nung seines Standpunktes ist die im folgenden skizzierte Schrift.

Im April 1870 vercffentlichte Hefele: Causa Honorii
Papee. Neapoli, typis fratrum de Angelis, in via Pellegrini, 4;
MDCCCLXX. — Honorius und das sechste allgemeine Konzil.
Autorisierte Ubersetzung. Mit einem Nachtrag des Verfassers.
Tibingen 1870. — Derselbe, die Honoriusfrage. Aus dem La-
teinischen tbersetzt von Dr. Herm. Rump. Munster 1870. —
Encore un mot sur le Pape Honorius par Mgr. de Héfélé.

Paris, Faubourg Montmartre, 1870.



439 —

Den Gegenstand der Untersuchung formuliert der Autor
in folgender Weise:

Nicht darum handelt es sich, ob Honorius im Innern seines
Herzens heterodox gedacht habe oder nicht, sondern folgende
drei Fragen sind zu beantworten: '

1. Hat Honorius ex cathedra etwas Héretisches als Glau-
benssatz vorgeschrieben?

2. Hat sich ein allgemeines Konzil das Recht zugeschrieben,
iber den also entscheidenden Papst zu #icktern, und hat es ihn
als Hiéretiker verurteilt?

3. Wie wurde dieses Verdammungsurteil von den Zeitge-
nossen, namentlich von den Pipsten selbst, aufgenommen und
beurteilt?

Die aktenmiissige Untersuchung fithrt zu folgendem Re-
sultat:

Ad 1. Honorius hat @) den spezifisch orthodoxen terminus
technicus ,zwei Energien‘ (dvo evégyaat) verworfen und b) den
spezifisch hiiretischen terminus technicus ,ein Wille¢ (v @élnuc)
fir den richtigen erklirt, und hat ¢) diesen doppelten lrrtum
zu glauben vorgeschrieben, zundchst der Kirche von Konstan-
tinopel; aber dariitber ist kein Zweifel, dass Honorius wollte,
die Gesamtkirche solle so glauben, wie er es proponierte.

Ad 2. Die sechste allgemeine Synode hat sich @) das
Recht zugeschrieben, iiber einen ex cathedra sprechenden Papst
zu richten, und b) seinen ex cathedra gegebenen Glaubenserlass
verworfen, sowie ihn selbst mit dem Anathem belegt, weil er
die héretische Lehre bestitigt hatte. — Wie er im Innern
dachte, war irrelevant; das Faktum seiner dogmatischen Ent-
scheidung wurde gerichtet.

Ad 3. FEin solches Vorgehen der sechsten allgemeinen
Synode gegen P. Honorius erschien keineswegs als ein un-
befugtes und unberechtigtes. Nicht nur a) fanden es alle
die Hunderte der anwesenden Bischéfe in der Ordnung — sie
unterschrieben es ja —, sondern ) auch die anwesenden und
prisidierenden pipstlichen Legaten waren dieser Ansicht und
erhoben nicht den geringsten Widerspruch, weder «) gegen die
Kompetenz des Konzils, noch ) gegen die materielle Richtig-
keit seines Urteils. ¢/ Nicht nur der Kaiser, sondern auch der
Papst selbst (Leo II., Agatho war am 10. Januar 682 gestorben)
bestitigte den Spruch der Synode und wiederholte ihn mit

Revue intern. de Théologie. Heft 63, 1908, 32



— AO0,

eigenen Worten; d) das Anathem {iber Honorius wurde sofort
wiederholt von der 7. und 8. allgemeinen Synode, welche beide
unter dem Vorsitz pépstlicher Legaten gehalten wurden; e) bis
ins 11. Jahrhundert erkannte jeder neue Papst bei seinem
Amtsantritt durch einen Eidschwur an: «) dass ein allgemeines
Konzil iiber den Papst, wenigstens wegen Hiresie, richten
konne, und B dass Honorius vom 6. allgemeinen Konzil mit
Recht anathematisiert worden sei, weil er die Héresie durch
sein Glaubensedikt bestitigte.

In der zweiten Abteilung werden die Versuche beleuchtet,
welche unternommen wurden, um das Gewicht der referierten
Tatsachen abzuschwéchen. Zunéchst werden die Bemiithungen
des romischen Abtes Johannes, des Konzipienten des Hono-
riusschen Briefes an Sergius, sowie der Kardinile Baro-
nius und Bellarmin besprochen. Von dem ersten heisst es,
seine Angabe sei ,einfach nicht wahr‘, und von den beiden
letzten, ihre Annahme einer Verfdlschung der Akten sei ,er-
sonnen‘. Am Schlusse bespricht Hefele die gegen Gratry er-
schienene Schrift: L.e Pape Ilonorius, Paris 1870, deren Ver-
fasser Margerie, Professor der Philosophie zu Nancy, sich, um
die Honoriusfrage zu losen, zu der Behauptung verstiegen hatte,
das 6. allgemeine Konzil habe die pépstliche Infallibilitit dekre-
tiert, und legt (dies sind Hefeles eigene Worte) das Fundament
der ganzen Argumentation des Herrn von Margerie in seiner
Nichtigkeit dar.

In einem der autorisierten Ubersetzung beigefiigten Nach-
trag, der ausser in ﬁbersetzung auch im lateinischen Original
mitgeteilt wird, geht Hetfele ein auf eine Schrift: Liber de
Honorii I. Romani Pontificis causa, die Joseph Pennachi, Sub-
stitutprofessor fir Kirchengeschichte an der romischen Univer-
sitit, veroffentlicht hatte, und worin auch seine Honorius-
broschiire angegriffen war. Es war ihm leicht, die beiden
Thesen des Gegners zu widerlegen, der behauptet hatte: 1. die
zwel Briefe des Honorius an Sergius sind wollkommen katholisch
und leisten der monotheletischen Verkehrtheit durchaus keinen
Vorschub; und 2. des Honorius Briefe sind nur von den Orien-
talen auf dem 6. allgemeinen Konzil verdammt worden, nicht
aber von dem allgemeinen Konzil selber,



— 491 —

3. Eben so entschieden spricht er sich in seinen Observa-
tionen tlber die Unfehlbarkeit aus'):

Ich stimme aus vollem Herzen allen Ausfithrungen zu,
welche ein anderer Vater (Ketteler) unter Nr. 2 in seinen Be-
merkungen zu diesem Schema in trefflichster Weise gemacht
hat a) gegen die Opportunitit dieser Erkldrung und iiber die
schweren Gefahren und Nachteile, welche fiir die Kirche daraus
entstehen wiirden, und &) iliber die Notwendigkeit einer ein-
miitigen oder moralisch einmiitigen Ubereinstimmung der Viiter,
wenn es sich um eine Entscheidung in Glaubenssachen handelt.

Aber mein Gewissen dringt mich, noch anderes hinzuzu-
figen. Denn wenn auch auf die Frage in betreff der Oppor-
tunitit keine Ricksicht genommen zu werden brauchte, und
wenn zugleich durchaus keine Gefahren und Nachteile fiir die
Kirche zu beflirchten wiren — aber leider! in Wirklichkeit
sind sie gross und diirfen nicht unterschéitzt werden — so
miisste dennoch die IKrklidrung der piépstlichen Unfehlbarkeit
unterbleiben aus folgenden Griinden:

1. Vor allem wird durch eine solche Erklirung das Haupt
vom Leibe, der Papst von der Kirche, besonders vom Lehr-
amte getrennt, und wenn der Hauptirrtum der Gallikaner
darin bestand, dass sie in ihren Gedanken die Kirche vom
Papste trennten und sie zu ihm in Gegensatz brachten, so
wird édhnlich in unserem Schema der Papst von dem Lehramt
und der Kirche geschieden und ihm gewissermassen entgegen-
gesetzt. Wir Katholiken aber, glaube ich, kénnen weder die
Kirche ohne den Papst, noch den Papst ohne die XKirche
denken.

2. In Kapitel 9 des Schemas von der Kirche wird mit
Recht gelehrt, das Subjekt der Unfehlbarkeit sei das kirchliche
Lehramt, in unserm neuen Schema aber wird ein anderes Sub-
jekt der Unfehlbarkeit uns vorgeschlagen, niimlich die einzelne
Person des Papstes. Aber nirgends wird zur Hebung der
Schwierigkeiten gelehrt, wie diese beiden Subjekte verbunden
werden konnen, warum das eine das andere nicht ausschliesse,
nicht berflissig mache u. s. w.

') Das lateinische Original bei Friedrich, Docum. 2, 219 £, und bei
Friedberg, Sammlung S. 610 ff. (Bei Friedberg ist die Einleitung ausge-
lassen.)



. 492 ==

3. Die biblischen Zeugnisse, die fiir die Unfehlbarkeit des
Papstes angefiihrt zu werden pflegen, beweisen meiner Meinung
nach entweder die Unfehlbarkeit des Lehramtes oder den
Primat, nicht aber die Unfehlbarkeit des Primas. Die Un-
fehlbarkeit des Lehramts wird in der heiligen Schrift direkt
ausgesprochen, die Unfehlbarkeit des Papstes aber wird nir-
gends, auch nicht Luk. 22, 32, unmittelbar und positiv aus-
gedriickt.

4, Die Zeugnisse der Viter, welche von der Unfehlbarkeit
der Kirche (im allgemeinen), oder von der Unfehlbarkeit der
rimischen Kirche (im besondern), oder nur vom Primat des
romischen Bischofs handeln, werden mit einem nicht gerade
loblichen Kunstgriff von vielen fir die Infallibilitit der ein-
zelnen Person des Papstes angefiihrt.

Um es kurz zu sagen: die Lehre von der Unfehlbarkeit
des Papstes scheint mir weder in der hl. Schrift noch in der
kirchlichen Tradition begriindet zu sein.

5. Im Gegenteil hat, wenn ich nicht irre, das christliche
Altertum die entgegengesetzte L.ehre festgehalten, und es er-
heben sich nicht wenige Bedenken gegen die Erklirung des
neuen Dogmas aus der Kirchengeschichte und aus den Aus-
sprichen der heiligen Viiter:

a) Wenn in der alten Kirche Streitigkeiten und Zweifel
iiber den Glauben entstanden waren, so wurde, nach dem
Zeugnis des Vincentius Lirinensis, Commonitorium cap. 39, der
Streit beigelegt, indem die miteinander dbereinstimmenden Aus-
spriiche der alten Lehrer vorgefihrt und wverglichen wurden®.
Besonders wurde gefragt, was in den apostolischen Kirchen:
der romischen, der alexandrinischen, der antiochenischen u.s.w.,
in betreff dieser Sache immer geglaubt worden sei, und nach
Erledigung dieser Untersuchung wurde das, ,was diberall, was
immer, was von allen geglaubt worden war®, durch dogmatische
Entscheidung und Erkldrung den Glaubigen als festzuhalten
vorgelegt. Keiner von den ‘Alten hat jemals daran gedacht,
dass die unfehlbare Entscheidung irgend einer Streitfrage auf
cinem kiirzeren Wege bel irgend einer einzelnen Person zu
suchen sei; im Gegenteil sagt Vincentius Lirinensis (a. a. O.
Kap. 3): ,Wir wollen folgen der Allgemeinheit, dem Altertum,
der Ubereinstimmung.“



— 493 —

b) Der beriihmte, auf dem 4. Konzil vorgelesene Brief
Leos I. an Flavian wurde nicht deswegen von allen sofort an-
genommen und gebilligt, weil er vom unfehlbaren Papste her-
riihrte, sondern weil er die apostolische Lehre enthielt. Ubri-
gens brachten in der zweiten Sitzung dieses Konzils Bischofe
aus Paliistina und Illyrien Zweifel gegen die Rechtgliubigkeit
dieses Briefes vor und unterschrieben ihn nicht eher, als bis
jene Zweifel durch eine Erklirung des Briefes vollstindig be-
seitigt waren. Ich frage, ob jene Viter die Infallibilitit grund-
siitzlich und von vornherein annahmen.

¢) Der auf dem 6. allgemeinen Konzil vorgelesene dogma-
tische Brief des P. Agatho wurde in der 8. Sitzung auf seine
Ubereinstimmung mit der Lehre der Viiter gepriift und dann
erst bestatigt.

d) Verschiedene und einander entgegengesetzte dogma-
tische Urteile und Verfiigungen des P. Vigilius in Sachen der
drei Kapitel und ebensosehr

e) verschiedene und einander entgegengesetzte Urteile und
Erklirungen mehrerer Pipste tiber die Gultigkeit verbotener
Weihen, besonders in der Angelegenheit des Formosus und der
des Photius, scheinen der pépstlichen Unfehlbarkeit zu wider-
sprechen; dhnlich wird

/) die ganze Geschichte des P. Honorius, seine Verurtei-
lung und Verdammung durch das 6. allgemeine Konzil viele
und grosse Zweifel in dieser Sache sicher hervorrufen kénnen.

q) Verschiedene Ausspriiche aber sowohl lateinischer als
griechischer Viter, die jener Infallibilitit nichts weniger als
glnstig lauten, sind allen bekannt.

II. Was endlich jene Formel betrifft, die auf dem 8. all-
gemeinen Konzil von den Viitern unterschrieben wurde und in
unserm Schema zitiert wird, so riihrt sie

1. nicht von Hormisdas, sondern von P. Hadrian II. her,
obschon Hadrian mehrere Worte des Hormisdas, aber ohne ihn
zu nennen, entlehnt hat. Diese Formel redet u. a. von Photius,
von P. Nikolaus I. und andern Mannern des 9. Jahrhunderts,
die mehr als 300 Jahre nach Hormisdas gelebt haben (Hor-
misdas starb ndmlich im Jahr 523).

2, Jene Formel mussten alle griechischen Bischofe, welche
vorher zur Partei des Photius gehort hatten, unterschreiben,
ehe sie zum Konzil zugelassen wurden. Aber spiter reute sie



— 494 =

ihre Unterschrift und sie entwendeten das Schriftstiick mit den
Unterschriften. Ob eine solche Unterzeichnung eine grosse
Beweiskraft fiir die Unfehlbarkeit des Papstes habe, weiss ich
nicht. —

4. Auf die Vorginge und Zustinde wiahrend des Konzils
wirft ein grelles Licht ein Brief an Dollinger mit folgendem
Wortlaut’):

Hochwiirdigster Herr, verehrtester Freund!

Fiir die giitige Ubersendung Threr jiingsten Exposition in
der ,Allgemeinen Zeitung® erstatte ich Ihnen meinen verbind-
lichsten Dank. Dass es nicht schon frither geschehen ist, ent-
schuldigen Sie sicher mit Riicksicht auf die Arbeitslast, die
mich gegenwartig sehr niederdriickt, und zwar um so mehr,
je weniger ich Ermutigendes um mich her sehe. Die Auf-
reizung der Majoritit gegen uns hat bereits einen Grad erreicht,
der die Redefreiheit sehr gefiithrdet. Wir haben deshalb gestern
in der internationalen Versammlung eine Eingabe an die Pra-
sides votiert, verlangend, dass solcher Unfug von ihnen nicht
ferner geduldet werde. Wie heftig der Papst selbst nach dem
Infallibilitiitsdogma diirstet und die Opponenten publice brand-
markt, wissen Sie aus den oOffentlichen Blattern. Solche Dinge
scheinen auf den Mut mancher Bischofe wie ein niederschla-
gendes Pulver zu wirken, und das Héiufchen, welches sich bei
Rauscher versammelt, wird immer kleiner. Was geschehen
wird, wenn einmal die Schlinge allen iiber den Hals geworfen
wird? Niemand, d. h. nur sehr wenige wollen davon sprechen,
was finaliter zu tun sei. Die Majoritat ist so freundlich, uns
bereits zu sagen: ,lhr werdet nicht majorisiert von uns, son-
dern man stimmt ab und Gbermacht dem Papst das Votum der
Majoritit und das der Minoritat. Bestitigt er euer Votum, so
unterwerfen wir uns, bestitigt er aber unser Votum, so miisst
ihr euch unterwerfen. Wer nicht will, kann ja aus der Kirche
austreten.” So wird man also verfahren. Auf Grinde kommt
es gar nicht an, und eine Beweisfithrung ist vollig tiberfliissig;
denn die Sache ist bereits entschieden. Unerachtet dieser Hoff-
nungslosigkeit habe ich doch ein Schriftchen tiber die Hono-
riusangelegenheit abgefasst, zunéichst nur zur Orientierung tiir
die Freunde, weil es aber Anklang gefunden hat, wird es eben
jetzt in Neapel lateinisch gedruckt und ist bereits fertig.

) Schulte, Aitkatholizismus, S. 217 f.



— 495 —

Soviel ich hore, wird dem Erzbischof von Miinchen sehr
zugesetzt, einen Schritt gegen Sie zu tun, nachdem die Reden von
Schwazendorf (Schwandorf, Senestrey) vorangegangen. Es ist
darum die vereinigte Bitte mehrerer Ihrer hiesigen Freunde,
Sie mochten jetzt keine weitere Verdftentlichung in dieser Sache
mehr machen, damit nicht aufs neue Ol ins Feuer gegossen
werde. Von verschiedenen Seiten wird gerufen: ,Nun, jetzt
muss was gegen Dollinger geschehen.® Auch wird eine vor
20 Jahren schon angeblich geschehene Prophezeiung der Friu-
lein Gorres umhergetragen, welche damals schon Ihnen ein
haretisches Ende prophezeit hat u.s.f. Ich mache darum obige
Bitte auch zu der meinigen. Ziehen Sie Sich vor der Hand vom
Kampfplatz zuriick; ich sage vor der Hand; vielleicht wird es
notig, spiter wieder, und in viel bittererer Stunde, abermals zu
diesem geistigen Schwerte zu greifen. Jetzt hilft weiteres Her-
vortreten nichts.

Sie fiirchten, die gute Meinung, die man von mir habe,
konnte mich etwas hochmiitig machen. Im Gegenteil kann
ich sagen, es driickt mich diese Meinung sehr danieder; denn
ich kann den Hoffnungen, die man auf mich setzt, durchaus
nicht entsprechen, und konnte es nicht, wenn ich auch be-
gabter wire, als der Fall ist. FEinen der Majoritit zu tiber-
zeugen, ist rein unmoéglich; ich erachte es daher als meine
Aufgabe: ,die Briider zu stirken®, und erscheine und spreche
darauf immer im deutschen und ungarischen Konvent und in
der internationalen Versammlung der Deutschen, Franzosen,
Englinder, Amerikaner u.s. w. Aber auch diese Bestirkung
der Briider im Mute will nicht recht gelingen. Sehr lobenswert
stehen die beiden Kardinile Schwarzenberg und Rauscher fest.

Nehmen Sie, hochverehrter Freund, obige Zeilen wohl-
wollend auf und seien Sie {iberzeugt, dass ich mich mehr nach
meinem akademischen Katheder zuriicksehne, als sich die Israe-
liten nach den Fleischtépfen Agyptens zuriicksehnen konnten.
Ich fihlte mich nie so ungliicklich, als eben jetzt.

Rom, 2. April 1870.

Von Herzen Thr ergebenster Hefele.

5. Im folgenden Brief!) an denselben Adressaten ver-
breitet sich Hefele iiber den Protest vom 17. Juli, spricht sich

1) Schulte, Altkatholizismus, S. 220.



— 496 —

in entschiedenen Worten gegen die Anerkennung der Infalli-
bilitat seinerseits aus, weist auf die Notwendigkeit hin, dass
moglichst viele Bischdfe die Unterwerfung verweigern, und
fordert zur Bekidmpfung des Konzils durch die Gelehrten auf:

Rottenburg, 10. August 1870.

Hochwiirdigster Herr Stiftspropst,
Hochverehrter Freund und Goénner!

Eben erhalte ich Ihr verehrtes Schreiben vom 8. d. M.,
und ich beeile mich um so mehr, darauf zu antworten, als ich
wiederholt schon den guten Vorsatz gefasst hatte, an Sie zu
schreiben. Erlauben Sie, dass ich etwas ausfiihrlicher spreche.

Nachdem wir 88 in der Zahl Non placet gesagt hatten,
hoffte ich, es wiirden auch in der letzten offentlichen Sitzung
mindestens ebensoviele feierlich das Non wiederholen. Aber
leider reisten manche sogleich ab, das Schlachtfeld verlassend,
andere zeigten sich schiichtern, und die Hotffhung, es wiirden
von den juxta modum noch schliesslich viele zu uns iibertreten,
erwies sich als falsch. Haben ja sogar Minner wie Landriot
von Rheims schliesslich mit Placet gestimmt (vom Salzburger
Erzbischof gar nicht zu reden). Von Landriot aber hitte ich
vorher eher alles andere erwartet.

Nun erfuhren wir, man beabsichtige, in der letzten offent-
lichen Sitzung nach erfolgter Proklamnation des neuen Dogma
von jedem 2 Dinge zu verlangen: @) feierliche Anerkennung
der neuen Lehre und &) eben so feierliche Lrklirung, dass das
Konzil frei und rechtmissig gewesen sei. Letzteren Punkt
trennten aber die Prisides von dem ersteren, indem sie die
Bischofe tiberrumpelnd am 16. Juli Anerkennung und Unter-
schrift verlangten, zuniichst des Protestes gegen Zeitungsartikel
u. 8. w., re vera aber zugleich auch Anerkennung der Freiheit
und Rechtmiissigkeit des Konzils. Gar manche von der Mino-
ritat liessen sich {berrumpeln und gaben dem fanatischen
Gebriill nach. Es gehorte wirklich etwas Kraft dazu, um sich
der Zudringlichen zu erwehren und sitzen zu bleiben ohne
Unterschrift. — Nachdem noch kurz vorher und zugleich der
letzte Versuch, durch eine Kommission auf den Papst zu wirken,
vergeblich gemacht, und das Schema, statt gemildert, verschirft
worden war, legte sich am Sonntag den 17. Juli uns die Frage



— AT

sehr nahe: quid faciendum riicksichtlich der 6ffentlichen Sitzung?
Das weitaus Beste, wie ich auch auseindersetzte, wiire gewesen,
wenn wir in die Sitzung gegangen, das Non placet wiederholt
und auf das Verlangen der Unterwerfung negativ geantwortet
hitten. Letzteres war die Hauptsache. Aber da erklirten gar
viele, dass sie nicht so weit gehen, sondern schliesslich sich
unterwerfen. Nun war es geraten, das zu tun, was wirklich
geschehen ist. Leider ist es schwach, namentlich weil es kein
formlicher Protest ist. Aber zu einem Protest wollten sich die
nicht hergeben, die sich schliesslich unterwerfen. Unsere schrift-
liche Erklirung schob so die Entscheidung nur etwas hinaus.
Sie muss erfolgen, sobald das Ansinnen an uns herantritt, das
Dogma anzuerkennen und zu verkiinden. — Fiir diesen Fall
haben wir in Rom verabredet, es solle keiner vorschnell fir
sich handeln, sondern es sollen die Bischéfe der einzelnen Na-
tionen zuvor noch eine Zusammenkunft haben, und jede Nation
mit der andern konferieren. Nun hore ich aber, die Franzosen
hitten sich bereits unterworfen (kann es kaum glauben), ebenso
dass der Krzbischof von Koéln bereits das Dogma verkiindet
und die Minoritatshaut total abgestreift habe. Von anderen
sagt man Ahnliches.

Was ich zu tun habe, ist mir nicht unklar, und ich bin
darin in Ubereinstimmung mit Domkapitel und Fakultiit.
Ich werde pro primo mit einer Antwort mich nicht beeilen
und alles tun, um einen Zusammentritt der deutschen Freunde
ins Leben zu rufen. Weiterhin aber werde ich das neue Dogma
ohne die von uns verlangten Limitationen nie anerkennen, und
die Giltigkeit und Freiheit des Konzils leugnen. Mogen mich
dann die Romer suspendieren und exkommunizieren und einen
Administrator der Diozese bestellen. Vielleicht hat Gott bis
dahin die Gnade, den Perturbator ecclesize vom Schauplatz
abzurufen. Gestern erhielt ich einen Brief vom Furstbischof
von Breslau, dem die Behauptung: das Konzil sei nicht legitim,
nicht munden will. Solche Behauptung ziehe die excomm. latee
sentent. nach sich. Ich suchte ihn gestern noch schriftlich zu
beruhigen und zu ermutigen. Etwas frither kam ein Brief von
Reusch und Schulte, das Auftreten der Theologen und Kano-
nisten betreffend. Ich stimmte sehr gern bei unter Anbringung
einiger Modifikationen, indem Reusch ete. von der Ansicht aus-
gegangen waren, wir hiitten einen férmlichen Protest eingelegt.



— 498 —

Als nun aber H. Reusch und Schulte!) unsere schriftliche Er-
klarung gelesen hatten, sagtenssie: ,Das ist ja kein Protest,
damit konnen wir nichts machen, wir miissen uns jetzt von
den Bischofen trennen.“ Ich kann nicht sagen, dass mich dies
Urteil gerade befremdete, denn ich kann mir wohl denken,
dass man mit unserer Erkldrung nicht zufrieden ist. Aber
man muss auch die Genesis kennen, und dann wird man ein-
sehen, wie nichts Besseres und Kréftigeres geschehen konnte.
Was aber jetzt zu geschehen hat, ist:

1. dass moglichst viele deutsche, osterreichische, ungarische
Bischife die Unterwerfung verweigern, und

2. dass zugleich von den Gelehrten die Verbindlichkeit der
Konzilsbeschliisse beanstandet wird, sowohl wegen mangelnder
Freiheit, als wegen mangelnder Unanimitit. Dieses sollte in
kraftiger und doch gemiissigter Sprache geschehen. Michelis
hat dasselbe gesagt, was ich auch denke, aber ich hiitte es
nicht so gesagt. Auch manche Artikel im ,Rhein. Merkur®
scheinen mir zu heftig, wenn auch wahr.

Sofern es Ihnen passend scheint, bitte ich diesen Brief auch
anderen Miinchener Freunden, besonders Abt Haneberg, mitzu-
teilen, und ersuche Sie alle dringend, mich mit Ihrem Rate zu
unterstiitzen. Auch dem Herrn Erzbischof gegeniiber mogen
Sie, wenn es Ihnen gut scheint, von diesem Brief Gebrauch
machen. Verehrungsvoll und von Herzen Ihr ergebenster

D. Hefele.

6. Am 30. August fand eine Bischofszusammenkunft in
Fulda statt, der H. nicht anwohnte und deren Hirtenbrief er
nicht unterzeichnete. Im Protokoll?) dieser Versammlung war
geleugnet worden, dass die Bischofe der Minoritit zu Rom sich
dahin verbunden hétten, mit der Verdftentlichung der Konzils-
beschliisse in ihren Diodzesen nicht eher vorzugehen, als bis
dariiber eine vorgingige DBeratung und Verstindigung unter
ihnen stattgefunden haben wiirde. Keiner der unterzeichneten
Bischofe wisse sich zu erinnern, dass eine derartige Verein-
barung zu stande gekommen sei. Darauf bezieht sich die scharfe
Bemerkung gegen Ketteler und Melchers im folgenden, gleich-

) In einer Anmerkung stellt v. Schulte berichtigend fest, dass hier
ein kleiner Irrtum vorliegt, indem nicht er, sondern nur Reusch solches
gesagt habe.

%) Friedberg, Sammiung der Aktlenstiicke zum 1. vat. Konzil, S. 156.



— 499 —

falls an Dollinger gerichteten Briefe!), in welchem er zugleich
die entschiedenste Verwerfung der Infallibilitit mit den stéirksten
Worten von neuem bekennt:

Hochwiirdigster Herr und Freund!

Seit 3 Wochen bin ich auf einer Firmungsreise im wiirttem-
bergischen Oberland und habe wihrend derselben Thren fri-
heren, nach Fulda gerichteten Brief, sowie heute in Friedrichs-
hafen vor !/z Stunde den zweiten erhalten (zwischenhinein
unter Kreuzband das Schriftchen von Lord Acton).

Die Einladung, nach Fulda zu kommen, lehnte ich ganz
entschieden ab, weil das Vorhaben daselbst unserer Verab-
redung in Rom geradezu widerspreche. Nun wollen Ketteler
und Melchers die Existenz solcher Verabredung leugnen. Sie
scheinen alles vergessen zu haben, auch was sie selbst in Rom
getan und gesprochen haben.

Mit Threm letzten Brief traf ich in Friedrichshafen zugleich
ein Schreiben des Koélners mit dem Fuldaer Entwurf. Ich ant-
wortete sogleich wieder ganz entschieden ablehnend. Ich kann
zu Ja nicht Nein sagen und vice versa.

Solange von Rom nicht direkt verlangt wird, halte ich
mich passiv; kommt ein Verlangen, so werde ich den Vollzug
verweigern und die Suspension in Ruhe erwarten. Ich dachte
allerdings jetzt schon an Abdikation, habe aber den Gedanken
wieder aufgegeben und will den Kelch trinken, der tiber mich
ergeht. Etwas, was an sich nicht wahr ist, fiir gottlich ge-
offenbart anzuerkennen, das tue wer kann, non possum.

Friedrichshafen, 14. September 1870.

Verehrungsvollst Ihr ergebenster
Hefele.

7. Der folgende Brief an Dollinger?) zeigt trotz aller
sonstigen Entschiedenheit bereits eine leise Spur von Unent-
schlossenheit in den Worten: Ein Schisma aber .... lokaliter
zerstreut:

Rottenburg, den 17. Dezember 1870.
Hochwiirdigster Herr und Freund!

In Erwiderung Ihres sehr verehrlichen Schreibens vom

9. des Monats beeile ich mich, folgendes zu bemerken:

) Schulte, Altkatholizismus, S. 223.
7 Schulte, Altkatholizismus, S. 226 f.



— 500 —

1. Es ist nicht recht begreiflich, wie der Herr Erzbischof
von Minchen glauben mochte, ich hitte nicht nur selbst die
Infallibilitéit feierlich anerkannt, sondern auch meinen Klerus
zur Unterwerfung zu zwingen gesucht.' Diese Ente ist wohl
nur eine neue Auflage der rheinischen: dass ich meinen Hirten-
brief mit Anerkennung der Unfehlbarkeit hitte verlesen lassen.

Richtig ist aber, dass man mir von Rom aus solches bereits
angesonren hat. Ungefidhr Mitte November schickte mir der
Miinchener Nuntius ein vom Papst eigenhidndig unterzeichnetes
Schreiben, zunédchst eine Danksagung enthaltend fiir meine
Teilnahme am Verluste des Kirchenstaates. Daran schliesst
sich dann die Klage, dass ich noch keine Unterwerfungserkli-
rung abgegeben, samt der Erwartung, dass es nachtriglich
geschehe. Nach einigen Tagen frug mich der Nuntius, ob ich
das pépstliche Schreiben erhalten hitte. Ich bejahte es, gab
aber weder dem Nuntius noch dem Papst eine auf die Sache
eingehende Antwort. (An den Papst schrieb ich gar nicht
mehr.)

2. Vergebens habe ich mich nach Ungarn gewandt, um
zu erfahren, was dort geschehen. So weiss ich denn nicht,
welche Stellung Simor einnimmt. Die ,Kolnische Volkszeitung®
halte ich nicht. Schwarzenberg ist noch auf dem alten Stand-
punkte. Bamberg und St. Gallen sind aber schon mit Sack
und Pack ins andere Lager gezogen. DBreslau ist jammervoll
inkonsequent. Was Rauscher tut (Verkiindigung, ohne ein Wort
beizuftigen), ist Halbheit und schlechte Klugheit.

3. Meine Stellung wird nicht mehr lange halten. FEiner-
seits wird Rom mich bedringen und anderseits geschieht
solches von manchen Di6zesanen, Geistlichen wie Laien. Ja
selbst aus Frankreich und Amerika erhielt ich Aufforderungen
zur Unterwerfung. FKin Schisma aber hat keine Chancen fiir
sich, die Welt ist zu gleichgiiltig, und die Dissidenten zu sehr
lokaliter zerstreut. So bleibt mir nichts tbrig, als auf alle
Zumutungen Roms mit Non possumus antwortend, die Suspen-
sion iiber mich ergehen zu lassen.

4. Uber den Inhalt des vorjihrigen Fuldaer Schreibens
an den Papst kann ich Thnen leider nichts Genaueres mitteilen
als: es enthielt die dringende Bitte, den Zumutungen derjenigen,
welche ein solches Dogma wiinschen, nicht zu folgen. Die
angefiihrten Griinde sind fast ausschliesslich der Inopportunitit



— 501 —

angehorig, doch ist auch die dogmatische Nichtbegriindung des
Dogmas angedeutet.

5. Der Papst hat weder in seiner Ankiindigung, dass er
ein allgemeines Konzil halten wolle, noch in den 17 Fragen,
die er durch Kardinal Caterini allen Bischiofen vorlegen liess,
noch in seinen Schreiben an die Protestanten und Orientalen
den Plan, das neue Dogma zu geben, angekiindigt. Wohl aber
hat er alle belobt, welche sich schon damals fiir die Unfehl-
barkeit bemiihten (cfr. Ce qui se passe au C.). Auch beim
wirklichen Beginn des Konzils wurde von dieser Sache nichts
gesagt.

a) Der Index Schematum (Beilage 1), welcher verteilt
wurde, enthidlt nichts davon.

b) Ebensowenig ist solches gesagt in dem grossen Schema
de Ecclesia Christi (Beilage 2).

¢) Erst am 6. Mirz erschien ein Additamentum zum Ka-
pitel 10 des ebengenannten Schemas. Wir waren wie aus den
Wolken gefallen. Dies Additamentum liegt bei (Beilage 3).

d) Infolge hiervon liess man nun das grosse Schema de
Ecclesia ruhen, debattierte es nicht weiter durch, sondern be-
schrankte sich auf die jetzt mitgeteilte Constitutio dogm. de
Ecclesia, alles andere tibergehend (Beilage 4).

6. Wenn Ketteler sagt, die 83 hétten non placet gestimmt,
nicht gegen die letzte Fassung des Dekrets, so ist dies in erster
Linie wahr, aber nur scheinbar; denn sie wiederholten ihr
non placet schriftlich, — gegen die letzte Fassung des De-
krets, als diese bereits vorlag.

~

(. Die 4. Sitzung war sicher nicht mit Skumenischem
Charakter ausgeriistet : dies sollte allerdings klar und ausfiihr-
lich dargestellt werden, mit Angabe aller romischen Tiicke und
Betriigereien.
Von Herzen Ihr ergebenster
Hefele.

8. Endlich schrieb Hefele an Dollinger das folgende
Schreiben?'), angesichts dessen von Schulte in schmerzlichem
Erstaunen ausruft: Wer hitte ahnen konnen, dass dieser Bischof
fahig sei, gegen besseres Wissen sich zu ,unterwerfen? Ganz

) Schulte, Altkatholizismus, S. 228 ff.



— 502 —

gewiss ist der Fall gerade dieses Bischofs besonders traurig.
Am klarsten hat tibrigens Prof. Hipler in Braunsberg, der
Theolog des B. Krementz beim Konzil, ein Studienfreund des
Prof. Friedrich, der seinerzeit zugleich mit diesem in Miinchen
das Doktorexamen machte und auch am gleichen Tage mit
ihm promoviert wurde, Hefele durchschaut. In einem Briefe an
Friedrich vom 14. September 1870') schon schrieb Hipler:
,Sie sagen, alles werde gut gechen, wenn unsere Bischofe fest
bleiben. Aber das ist ja leider nicht der Fall; in Fulda ist
ein Hirtenbrief entworfen, der die Okumenizitat der 4. Sitzung
und des ganzen Vatikanums ausspricht, und zu meinem Be-
dauern sind auch Krementz und Namszanowski [der preus-
sische Militiirbischof] trotz aller Bemiihungen unsererseits der
Erklirung beigetreten ... Kennen Sie denn auch nur einen
einzigen Bischof der Minoritit, der seinen in Rom eingenom-
menen Standpunkt nach dem 18. Juli noch aufrecht zu erhalten
und offen auszusprechen wagt? Quis est ille? procul et de

ultimis finibus pretium eius! Ich weiss — Hefele etwa ausge-
nommen — Kkeinen einzigen.* Grosse Hoffnung aut Hefele

hatte Hipler also damals schon nicht. — Der Brief selbst lautet:

Rottenburg, 11./3. 18T1.
Hochwiirdigster Herr Stiftspropst!
Verehrtester Freund!

Je mehr der verhingnisvolle 15. Mirz®) herannaht, desto
ofter denke ich an Sie und zugleich an mich, denn auch ich
muss vor Ostern einen entscheidenden Schritt tun. Wie Sie
wissen, war ich gewillt, ruhig passiven Widerstand zu leisten
und abzuwarten, ob die Romer zur Suspension oder Exkom-
munikation schreiten. Allein diese via ist mir nahezu unmog-
lich geworden, indem «) mein Klerus mich stark drangt und
bombardiert. Ich hétte nicht flir moglich gehalten, dass das
neue Dogma in meiner Ditzese so bald allherrschend werde,
Meine Altersgenossen und alle Freunde sind fast simtlich tiber-
gegangen, von den jungeren Geistlichen gar nicht zu sprechen,
und die Wohlwollenden bombardieren mich wmit Zuschriften
und Beschworungen, wihrend die andern offen behaupten:

1) Friedrich, Tagebuch S. 461, 2. Aufl. 487.
?) An dem eine Déllinger vom Miinchener Erzbischof gestellte Frist
ablief. ,



— 503 —

,Der Bischof ist schismatisch und bereits exkommuniziert.*
Anhaltspunkt und scheinbaren Beweis dafiir liefert die Tat-
sache, dass mir von Rom beharrlich die iiblichen Fakultédten
verweigert werden. So konnen viele Leute in allen Teilen der
Didzese (bereits 16 Paare) nieht heiraten, und die Pfarrer be-
nutzen es, um das Volk gegen mich zu hetzen.

Aber noch ein Moment stimmt mich gegen die erst pro-
jektierte via. Die Lage eines suspendierten und exkommuni-
zierten Bischofs scheint mir eine schreckliche, die ich kaum
ertragen konnte. Viel eher mochte ich mich zur Cession oder
Resignation entschliessen, und gerne lege ich den Stab nieder,
um dessentwillen ich selbst ein geschlagener und ungliicklicher
Mann bin. Es bleibt mir nichts tiber, als entweder Resignation
oder Hinausgabe der vatikanischen zwei dogmatischen Konsti-
tutionen an den Klerus. Wie ich das machen mdchte, ersehen
Sie aus Beilage.

Ich tige noch folgende Betrachtungspunkte bei:

1. Es ist durchaus nicht zu erwarten, dass die constitutio
Pastor @ternus von einem kiinftigen Papst oder einer Fort-
setzung des Konzils je wieder zurtickgenommen und die 4. Sitzung
des Vatikanums fiir ungiltig erkliart werde.

2. Das Hochste, was geschieht, ist, dass bei etwaiger Fort-
setzung des Konzils, wenn Kapitel IX des grossen Schemas de
ecclesia zur Beratung kommt (namlich der Passus de infalli-
bilitate ecclesiee), einige Einschridnkungen der piépstlichen Un-
tehlbarkeit angebracht werden. (Ahnliches kénnte auch ein
spiterer Papst erkldren.)

3. Ich betrachte sonach das Dekret Pastor eenternus als
etwas noch nicht fertiges, das noch nicht authentisch erklirt
werden kann, wie denn in der Tat die Deutungen von Scheeben,
Schazler etc. einerseits und Ketteler etc. anderseits wirklich
disharmonieren.

4. Wenn nur kiinftig erklirt wiirde, der Papst miisste
stets auf die fir die Zeit und Sachlage angemessenste und voll-
stiindigste Weise vor jeder Definition die Kirche befragen, so
konnte man sich mit der Unfehlbarkeit verséhnen.

5. Iech bin jetzt der einzige Bischof in Deutschland, der
die Konstitution nicht publiziert hat, wie kann ich Widerstand
leisten mit Erfolg, da mein eigener Klerus zu revoltieren be-
ginnt? Cession oder Publikation.



= B0 =

6. Mit mir wiirden es Tausende und Tausende tiefstens
bedauern, wenn Sie und Herr Prof. Friedrich keinen Ausweg
fanden und mit Suspension oder gar Exkommunikation belegt
wiirden. Ist denn kein Kompromiss mit dem Erzbischof mog-
lich? Lassen Sie Sich, wenn ja moglich, nicht hinausdrangen,
damit, wenn je wieder ein besserer Wind weht, Sie schon auf
dem Platze stehen. Ich sagte, wenn je ein anderer Wind weht;
denn so kann die Wirtschaft nicht fortgehen, oder der Katho-
lizismus geht in Deutschland zu Grunde. O was hitte sich in
Deutschland machen lassen, wenn die Fuldaer anders gehan-
delt hétten! Ich kann den Gedanken nicht denken: _Déollinger
so lange, lange und so friith schon, wo noch andere schliefen,
der Vorkéampfer fiur die katholische Kirche und ihre Interessen,
der Erste unter den deutschen Theologen, der Ajax des Ultra-
montanismus, soll suspendiert oder gar exkommuniziert werden,
und das von einem Erzbischof, der nicht den tausendsten Teil
der Verdienste Dollingers hat.® Das ist schrecklich.

Es wird mich sehr freuen, wenn Sie mir bald schreiben u.s. w.

Hefele.

Dem Schreiben beigefiigt war der untenstehende FErlass
an den Klerus.

9. Seit 1871 scheint Hefele mit Déllinger nicht mehr kor-
respondiert zu haben. Dollinger hat wenigstens nie etwas davon
gesagt, und auch in seinen Briefen findet sich keiner von Hefele
mehr. Erst als 1885/86 von verschiedenen Seiten auf Dollinger
eingestiirmt wurde, um ihn zur ,Unterwerfung® zu bewegen,
fand sich auch Hefele mit cinem Briefe vem 10, Juni 1886
wieder ein. Er ist matt, und man merkt ihm die Verlegenheit
an, indem auch nicht einmal der Versuch gemacht wird, den
Vatikanismus einigermassen annehmbar zu machen. Welch ein
Kontrast zwischen dem schwach und schwichlich gewordenen
Bischof und dem im Leben und im Sterben standhaften Be-
kenner! Das Schreiben lautet?) :

) Reusch, Briefe und Erkldrungen von J. v, Déllinger iiber die vati-
kanischen Dekrete, Miinchen 1890, S. 123 f Im Vorwort, S. V, bemerkt
Reusch: Den Brief des Bischofs Hefele habe ich, gegen meine urspriing-
liche Absicht, mit abdrucken lassen, weil der Absender selbst sich damit
einverstanden erkldrt hat, und weil in einem in mehreren Zeitungen abge-
druckten Artikel angedeutet war, Dollingers Freunde wiirden wohl nicht
wagen, diesen von ihm unbeantwortet gelassenen Brief zu verdffentlichen.



— 505 —

Hochwiirdigster Herr Stiftspropst! Nur wenigen ist ein so
hohes, kriiftiges Alter mit solcher Frische des Geistes beschieden
wie Ihnen, hochwiirdigster Herr Stiftspropst! Obgleich zehn
Jahre junger, fihle ich schon stark die Gebrechen des Alters
und habe darum schon Schritte zur Bestellung eines Koadjutors
getan. Bevor ich aber mein Tagewerk schliesse, moéchte ich
mir noch ein Wort an Ew. Hochwiirden und Gnaden erlauben,
ein Wort, welches ebensosehr von der unversiegbaren Ver-
ehrung gegen den grossen Gelehrten, wie von der dankbaren
Erinnerung an all das Wohlwollen, welches Sie mir friiher
zuwandten, eingegeben ist. Und es ist dies Wort eine herz-
liche Bitte: Vergessen Sie, hochverehrter Herr, alle Unbill, die
Thnen von Thren temporéiren Gegnern widerfahren ist, vergessen
Sie grossmiitig all das, und machen Sie, zur Freude von Engeln
und Menschen, Ihren Frieden mit der Kirche, welche Sie so
lange und so ruhmvoll verteidigt haben. Werfen Sie meine
Bitte nicht als unbefugt kurzweg beiseite; sie kommt ja aus
einem aufrichtigen und dankbaren Herzen, und ich weiss, ja
Sie selbst wissen es, dass Tausende und Tausende sich inner-
lich dieser Bitte anschliessen. Kronen Sie durch diesen Frieden
die ruhmvolle Laufbahn Thres so reich gesegneten Lebens!

Mit ausgezeichneter Hochachtung verharrt Ew. Hochwiirden
und Gnaden ganz ergebenster Dr. Hefele, B. v. R.

Wie bedeutungsvoll die Briefe an Dollinger sind, ergibt
sich ohne weiteres aus ihrem Inhalt. Sie bilden, zusammen
mit den anderen Ausserungen, ein monumentum sere perennius.
Fiir die Wichtigkeit derselben wird auch romischerseits Zeugnis
abgelegt, wie folgender Vorgang zeigt. Am 18. April 1890
bemiihte sich ein hochgestellter Geistlicher im Auftrage Hefeles
um Herausgabe der von diesem an Déllinger geschriebenen
Briefe. Hefele, der jetzt 82 Jahre alt sei, habe durch die Ver-
offentlichung der Briefe schon so viel leiden miissen und
winsche sie deshalb zuriick. Da dies rundweg abgeschlagen,
auch auf die Gebundenheit an Prof. Berchtold als Testaments-
vollstrecker hingewiesen wurde, sagte der Abgesandte, der
Bischof habe geschrieben, man habe auch Schwarzenbergs
Briefe zuriickgegeben. Auf die Versicherung, dass dem nicht
so sei, meinte er, man konne doch zu gunsten Hefeles eine
Ausnahme machen. Uberhaupt wolle dieser nicht alle Briefe

Revue intern. de Théologie. Heft 63, 1908, 33



— 506 —

zurlick ; die beiden letzten, worin er Doéllinger zur Riickkehr
zur (soll heissen: zum Eintritt in die) romischen Kirche aufge-
fordert, konnten im Nachlass bleiben und gedruckt werden,
Die anderen Briefe hingegen sollten vernichtet werden. Der
Betreffende erreichte begreiflich nichts.

Der Schluss ist préichtig. Die ,Bekehrungs“-Briefe sollten
nicht nur bleiben, sondern auch gedruckt werden! Die an-
deren — die doch schon gedruckt waren — sollten heraus-
gegeben und vernichtet werden! Was beabsichtigte man damit
zu erreichen? Wollte man vielleicht spéter sagen: Die Ori-
ginale der Briefe sind nicht mehr vorhanden, die im Druck
erschienenen sind interpoliert oder gefélscht oder sonst etwas?

Ubrigens hat Hefele, wie Reusch in einem Briefe an
v. Schulte vom 1. Mai 1871 bemerkt, viele solcher Briefe auch
an andere geschrieben. Wo mogen sie geblieben sein? —

MENN.
(Schluss folgt.)




	Aktenstücke Hefele und die Infallibilität betreffend

