Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)
Heft: 63
Artikel: La dogmatique de Martensen étudiée au point de vue d'un

rapprochement possible entre les luthériens scandinaves et les
anciens-catholiques

Autor: Michaud, E.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403708

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

460 —

LA DOGMATIQUE DE MARTENSEN

etudiée an point de vue d'un rapprochement possible

entre

les Luthériens scandinaves et les Anciens-catholiques.

La Dogmatiqite chrétienne du célebre professeur de Copen-
hague, devenu plus tard évéque de Seceland, est connue des
lecteurs francais par la traduction de G. Ducros, qui date de
18791), La présente étude n’a pour but ni d'en faire ressortir
tous les mérites, ni d’'en indiquer les points discutables. Je dis
« discutables », parce que, depuis sa publication, les esprits ont
¢volué, les points de vue ont changé, les questions sont autre-
ment posées, et ce qui satisfaisait il y a trente ans, est insuffi-
sant aujourd’hui. Habent fata sua Ilibelli. |

Mon but est simplement d'indiquer quelques-uns des points
de contact, disons méme d’analogie, entre cette théologie et
la notre, et de faire ainsi le pont entre les luthériens des pays
scandinaves — ceux du moins qui pensent encore comme Mar-
tensen — et les catholiques libéraux de ces mémes pays. Je
dis «libéraux »: car, dans ces contrées qui paraissent écartées
des notres, une liberté particuliére, une fiere indépendance, un
noble sentiment des droits de la pensée et de la conscience
n'ont jamais cessé¢ de régner, et Rome elleméme n'a pas pu
réussir a y faire accepter son esclavage prétendu spirituel.
Peut-étre un jour des yeux encore fermés s’ouvriront-ils. En
attendant, il m’est doux d’écrire ces pages avec l'espoir, dans
le coeur, qu'elles pourront faire du bien & quelques Ames chré-
tiennes et les disposer a s'unir religieusement et fraternelle-
ment, & quelque dénomination ecclésiastique qu'elles appar-
tiennent.

1) Nouvelle édition. Paris, Fischbacher, in-8° 764 p., 1896.



— 461 —

I. Identité du point de vue général entre la réforme luthé-
rienne et la réforme ancienne-catholique. — Martensen, dans
la préface de la rédaction allemande, dit expressément:

« Nous devons rappeler que la Réforme n’a pas voulu former
une Eglise particuliere, mais affranchiv I'Eglise universelle et
sainte des erveurs qui, au cours des dges, avaient aliéré somn
véritable caractéve. Elle n’a pas voulu, par conséquent, for-
muler un christianisme particulier, mais nous rendre le chris-
tianisme w@cuménique sous sa forme authentique. Aussi, avec
la tradition apostolique telle qu’elle nous est attestée dans la
sainte Ecriture, elle s’efforce de retenir 'autorité des premiers
siecles chrétiens, dont les symboles cecuméniques attestent la
puissance toujours vivante et inaltérable. Mais ce retour au
christianisme primitif dont le XVI¢ siécle avait la consciente
et réelle ambition a-t-il pu ou a-t-il su s'accomplir? En d’au-
tres termes, avons-nous une Dogmatique protestante reprodui-
sant fous les moments du christianisme cecuménique??)»

Martensen avoue que non. Il comprend qu'il était bien
naturel qu'on s'occupat d'abord de la doctrine du salut par la
foi, pour réfuter I’Eglise romaine qui «substituait & I'Evangile
un judaisme abaissé, sans espérance et sans vie, toujours plus
antichrétien, opprimant les ames sous le joug des superstitions
et des traditions humaines». Mais, ajoute-t-il, « pourrions-nous
soutenir que cette doctrine, @ elle seule, contient et résume
dans foute sa puissante fécondité le christianisme cecuménique?...
Tous nous sommes obligés de le reconnaitre, il y a eu excli-
sivisme, Si 'on compare la pensée dogmatique protestante a
celle du christianisme primitif, et surtout?) a celle des trois
premiers siécles, il faut bien nous résoudre & constater entre
elles une grande diffévence?®) ... Cest avec une conviction bien
ancienne déja que nous croyons a une différence entre les
deux époques, la Réforme et les trois premiers siécles, et une
étude historique particulierement approfondie nous la rend tou-
jours plus évidente» *).

Certes, Martensen ne songe a répudier aucune des légi-
times conquétes de la Réforme du XVIe siécle, et il a raison;

1) P. XVIIL

2) On voit par ce mot « surtout » que Martensen n’exclut pas les suivants, ceux
des conciles acuménigues.

3) P, XIX. — %) P. XX.



— 462 —

mais il a raison aussi, en demandant <l'agrandissement de la
conscience religieuse protestante », et en faisant remarquer a
ses corecligionnaires que cet agrandissement, « bien loin de
contredire le principe réformé, ne ferait que véaliser sa pre-
mieve et instante préoccupation ». D'une part, il répudie <« l'in-
tellectualisme sectaire », d’autre part «l'individualisme reli-
gieux si spécieux soit-il » (p. XXIII).

En combattant l'individualisme religieux, Martensen ne
s'éleve nullement contre le sentiment que tout chrétien doit
avoir de sa personnalité. Loin de 1la. L'un n'est pas l'autre. 11
demande, au contraire, que le sentiment de la personnalité soit
toujours plus conscient, Mais i1 comprend que ce sentiment
doit s’associer a celui du besoin que chaque personne éprouve
de s'unir religiensement aux autres personnes. Ce personna-
lisme est donc le contraire de l'individualisme, qui est un isole-
ment et une faiblesse. « La conscience religieuse, dit-il, doit
nous donner tout a la fois le sentiment de notre personnalité
dans toute son indépendance ef de notre solidarité avec toutes
ses conséquences. La religion ne pourra donc se développer
que dans un royaume de Dieu composé d’individualités animées
de l'esprit divin, s’unissant entre elles pour se compléter réci-
proquement par un échange continuel de services que l'on ne
sollicite qu’avec le désir de lcs rendre. L'histoire est pleine de
témoignages qui attestent que la religion est la puissance par
excellence pour apprendre aux hommes la nécessité de rece-
voir pour pouvoir se donner, et de se donner encore pour
pouvoir mieux recevoir ... Lorsque la religion n'est plus qu'une
affaire 7ndividuelle, c'est qu'alors la société entre dans une voie
de décomposition et devient incapable de saisir le lien qui
rattache entre elles l'idée et la réalité » 1).

Ce dernier point de vue est aussi celui des anciens-catho-
liques.

Ainsi donc, les luthériens de 1'école de Martensen consi-
dérent la Réforme du XVI® siecle comme un effort pour revenir
au christianisme universel ou cecuménique des premiers siecles.
Au lieu des mots universel et wcuménigue, nous disons géné-
ralement catholique, ce qui est la méme chose. Nous, anciens-
catholiques, nous avons voulu, en protestant contre l'infailli-

) P. 10—11.



— A8 =

bilité papale, protester contre les causes et les sources de cette
prétendue infaillibilité, c’est-a-dire contre toutes les erreurs
romaines dont elle est le résultat; et c'est ainsi que nous en
avons appelé a l'ancienne Eglise catholique, qui n'est autre que
V'Eglise primitive avec les symboles @cumiéniques qui sont
émanés d'elle. Sur ce premier point, 'accord semble parfait.

Il est parfait aussi sur un second point: linsuffisance de
la Réforme du XVI° siecle. Cette Réforme n'a pas atteint son
but; elle n'a fait que préparer le retour en question. C’est
pourquoi les anciens-catholiques, éclairés par les efforts des
protestants de toutes nuances et aussi par leurs fautes (car
aucun réformateur ne réussit du premier coup), ont voulu con-
tinuer cette Réforme, mais la continuer, non plus d'apres les
points de vue insuffisants du XVI® siécle, mais bien d’apres
ceux des XIXe et XX° Ce n'est pas par orgueil, encore moins
par dédain, mais uniquement par bon sens et clairvoyance,
qu'ils ont désiré mieux faire. Des protestants obstinés leur en
ont voulu; le fanatisme aveugle s'en est mélé, et il en est
résulté des malentendus regrettables, peut-é¢tre méme, dans
certains cercles, une hostilité sourde plus regrettable encore.
La faute en est certainement aux protestants en question, qui
n'ont pas compris ce que doit étre la réforme catholique de
nos jours. Les anciens-catholiques leur ont témoigné des le
principe la plus grande sympathie; mais, au lieu d’étre aidés,
ils ont été combattus. Ces protestants peu perspicaces, blessés
de ce que les anciens-catholiques ne se faisaient pas protes-
tants, et de ce qu’ils montraient entre la voie ultramontaine
et la voie protestante une troisitme voie, la voie catholique
de l'ancienne Eglise, mal déblayée au XVI® sieécle, ces protes-
tants, dis-je, ont préféré favoriser Rome et la fortifier contre
la réforme ancienne-catholique. Cette faute a ¢été grande, et
elle n'a pas tardé a étre chatié¢e par la force méme des choses:
car Rome en a profité contre le protestantisme, dont les divi-
sions intérieures n'ont fait que s’'accroitre. Le bon sens faisait
aux protestants un devoir de s'unir aux anciens-catholiques
pour atteindre ensemble le but commun de la vraie réforme
et du vrai retour au christianisme primitif et universel; ils ont
malheureusement préféré la division entre réformés et réfor-
mateurs, et par suite le triomphe momentané de la papauté
antiprotestante et anticatholique. Voila le mal qu’il faut mainte-
nant réparer au plus tot.



— 464 —

Certes, les anciens-catholiques ne se donnent pas pour
infaillibles; mais ils ont le sens de cette cuménicité, de cette
universalité dont parle Martensen, et que ni les calvinistes ni
les ultramontains ne possédent actuellement. Raison de plus
pour tenir bon contre les uns et les autres, et pour adresser
aux amis de Martensen un appel d’autant plus chaleureux.
L'Eglise s'effrite et se pulvérise de plus en plus chez les ré-
formés, qui confondent l'individualisme malsain et le personna-
lisme nécessaire. Chez les ultramontains, elle se réduit actuelle-
ment au pape, qui est le grand Tout ou le grand Pan, et dont
les fideles et les prétres ne sont plus que les échos imperson-
nels. Clest donc aux catholiques de l'ancienne Eglise et aux
protestants restés universalistes 4 restaurer la vraie notion de
IEglise cecuménique, du royaume de Dieu et de la solidarité
entre tous les fils de ce royaume. Ce troisiéme point est non
moins capital que les deux précédents.

II. Le Christ, seul chef de l'organisme ecclésiastique. —
Martensen ne comprend pas le christianisme sans le Christ.
Il n’est pas de ceux qui considérent le christianisme comme
une cathédrale dont on peut aisément ignorer l'architecte, et
qui pensent que l'ccuvre est tout, l'auteur rien. Il enseigne,
au contraire, que «l'essence du christianisme est inséparable
de la personne du Christ»1). Il va méme jusqu'a dire que «ie
fondateur de la religion en est lui-méme l'essentiel et le rcel
contenu»; que «cette personnalité retient une signification tou-
jours actuelle et toujours vivante pour 'humanité tout entidre »;
qu'elle est « constamment et toujours le médiateur, le rédemp-
teur, le Sauveur »; et que toutes les forces qui régénerent, qui
purifient et qui sanctifient 'homme, «procedent de la personne
du Christ et agissent sur les dmes par le moyen de son esprit,
toujours vivant dans son Eglise ». Des lors, Martensen tire la
conséquence suivante:

«Ce n'est que par le Christ que Ila comimmunauté des
croyants (c'est ainsi que Martensen définit I'Eglise, p. 1) est
en communion avec Dieu le Pere, et ce n'est encore que par
le Christ qu'elle est la communion des Saints, par le Saint-
Esprit. Le fait incommutable qui doit présider a tous les dé-
veloppements de 'Eglise reste donc son rapport zuintervomput
avec le Christ, le chef de Povganisme ecclésiastique »?).

! P. 30. — %) P. 42.




— 465 —

Les anciens-catholiques, eux aussi, professent que le Christ
est le seul Maitre, le seul Chef de 1'Eglise, le seul Docteur et
Révélateur, le seul Précepteur et la seule Voie, le seul Média-
teur, le seul Sauveur. Donc le pape n'est dans I'Eglise qu'un
évéque, un ministre, c'est-a-dire, d'aprés le Christ méme, un
serviteur; sa fameuse primauté ne tient qu'a la dignité de la
ville de Rome, laquelle aujourd’hui est loin d’étre la premiére.
Donc les vrais chrétiens doivent se rallier et s'unir en Jésus-
Christ, qui doit étre leur centre, et qui seul a autorité sur
leurs ames; ses enseignements sont leurs dogmes et leurs
seuls dogmes; en dehors d'eux, liberté, la liberté méme de la
science.

De méme qu'il ne faut pas séparer 'Eglise d’avec le Christ,
ainsi ne faut-il pas séparer le Christ d'avec I'Eglise: I'Eglise
est le corps du Christ, le Christ vit donc en elle; non que tout
ce que I'Eglise fait soit fait par le Christ méme, mais en ce
sens que le Christ a déposé dans son Eglise (communauté des
croyants) ses enseignements et ses sacrements, et que c’est
dans ces saintes choses que l'on trouve le Christ toujours
vivant. Rome a dénaturé cette doctrine en réduisant I'Eglise
d’abord a la hiérarchie, puis au pape seul, lequel posséde au-
jourd’hui le monopole de l'infaillibilité et de la juridiction uni-
verselle. Ni Martensen ni les anciens-catholiques n'admettent
cette erreur romaine. Martensen dit méme expressément:

« Lorsque nous disons qu'il faut chercher le Christ dans
I’Eglise, nous entendons par 'Eglise ['Eglise apostolique. 1.'E-
glise aposioliqite ne nous montre pas seulement la forme ori-
ginale de la vie chrétienne dans ses rapports avec le Sauveur
invisible, séant a la droite du Pére; elle est aussi la déposi-
taire de 'image véritable et authentique du Christ, de la Parole
taite chair; elle nous le dépeint tel qu’il a vécu et s’est mani-
festé¢ dans l'histoire » !). Clest & ce Christ Zstorique, a cette
image authentique conservée par 'Eglise apostolique, que Mar-
tensen en appelle avant tout. « Ou bien l'on ne pourra plus
dire ce qu'est le christianisme, auquel cas il ne serait pas une
révélation divine, mais un mythe ou un systéme philosophique,
ou bien il doit exister un document réellement authentique,
constatant comment 1'Age apostolique a congu et s'est appro-
prié¢ la pensée du Christ, afin que chaque génération puisse

1 P. 55,



o ABE =

vester en communion avec I'Eglise et le christianisme aposto-
lique, »

On voit .que Martensen n’est pas dupe des évolutions
subséquentes et contradictoires de I'Eglise romaine, et qu'il
n'est pas disposé a renoncer au christianisme primitif pour
reconnaitre 4 ces €évolutions un caractére divin. Et comme le
christianisme apostolique et I'Eglise apostolique sont consignés
avant tout dans l'Ecriture, c’est au témoignage de I'Ecriture
qu'il se référe avant tout. Donc, selon lui, il n'y a pas de tra-
dition contre I'Ecriture; celle-ci prime tout ce qui lui est pos-
térieur. Il constate, l'histoire & la main, que, « dans les temps
qui suivirent immédiatement la période apostolique, I'Ecriture
sainte cessant de présider au développement de la tradition,
ce développement ne tarda pas a revétir la forme et a subir
I'influence des livres apocrvphes »1).

Les anciens-catholiques distinguent la tradition <« univer-
selle, constante et unanime» d'avec les traditions locales et
transitoires; ils ne reconnaissent de valeur catholique qu’'a
Ceile-lé, suivant le critére si heureusement formulé au Ve sie¢cle
par Vincent de Lérins; et de la sorte, ils n’admettent rien qui
soit contraire aux Ecritures canoniques, lesquelles sont elles-
mémes renfermées dans cette tradition universelle, constante
et unanime.

C’est par ce criteére que les anciens-catholiques connaissent
le vrai dogme chrétien; et Martensen pensait de méme, lors-
qu'il disait: « Le dogme chrétien est professé par I'Eglise, c'est-
a-dire ['assemblée des crovanis. » Nous avons vu qu'il n’entend
pas par la l'assemblée de telle époque seulement ou de telle
localité seulement, mais l'assemblée des croyants dés /'dge
primitif et apostoliqgue et jamais en contradiction avec cet age:
« Le dogme, ajoute-t-il, n’est pas une opinion subjective et par-
ticuliere, une conception indécise et flottante, ni méme une
vérité rationnelle s'imposant avec la rigueur et 'évidence d'une
démonstration mathématique; on ne peut se le représenter et
le définir que comme une vérité de la foi procédant de la
Parole que Dien a vévélée aux hommes?). » Or 'enseignement
du Christ a été révélé une fois pour toutes, et I'Eglise n'a pas
recu la mission d’ajouter a cette révélation quoi que ce soit,
mais seulement celle de la garder intacte: depositim custodi.

) P. §6. — %) P, 1.



— 467 —

Donc, ici encore, l'identité des principes entre les anciens-
catholiques et Martensen est manifeste.

III. Condamnation du systéme papiste, — Martensen appelle
systéme «catholique » ce que nous appelons systéme « papiste »;
mais ce n’est entre lui et nous qu'une question de mots, car
c'est bien le systéme papiste seul qu’il attaque. De méme
qu'ailleurs il distingue «cecuménique» et «romain», ainsi doit-
il admettre ici une différence entre «catholique» et «papiste»,
et c'est ce qu’il fait, & n'en pas douter. Voici ses propres
paroles. Aprés avoir remarqué que, dans le catholicisme romain,
on a oublié¢ la vérité divine a4 sauvegarder pour ne plus se
préoccuper que de l'organe (hiérarchique) auquel on attribuait
faussement cette mission, il ajoute (p. 32):

« Dans ce systéeme, il n'y a plus qu'une seule erreur, /la
négation de l'infaillibilité du pape et de I'Eglise. La Réforme
a donc été provoquée par la clameur de la conscience in-
dignée a la vue du judaisme et du paganisme opprimant la
vérité chrétienne, et de la hiérarchie dissimulant la parole de
Dieu sous le vain amas des traditions humaines; et son ceuvre,
elle ne l'entreprit qu’'au nom de la foi au Christ Sauveur, seu!/
médiateur entre Dieu et les hommes, expulsé du sanctuaire,
devenu la propriclté exclusive du pape et de I'Eglise?). La cri-
tique des réformateurs n’eut pas de peine a démontrer que le
critére extérieur, offert par le catholicisme (//¥e romanisme)
pour discerner le vrai du faux christianisme, reste sans valeur,
attendu que l'on rencontre la tradition contre la tradition ?),
les conciles contre les conciles et les papes contre les papes.
Quant a T'unité visible affirmée par le catholicisme (/zre roma-
nisme), elle est tout uniment une ficfzon qu'a chaque instant
I'expérience et l'histoire se chargent de démentir. Ecartant les
prétendues garanties offertes par le catholicisme (romain) en

) Martensen entend sans doute par /'Eglise: ou bien ce qu'on appelait alors
UEglise enseignante, c'est-a-dire le pape et les évéques, a l'exclusion des prétres et
des fideles, qui n'étaient que /' Eglisz enseignée; ou bien 'Eglise séparée de I’Ecri-
ture, et pouvant, comme un tribunal ou un magistére spécial, interpréter les doc-
trines chrétiennes a4 son gré et contrairement au sens obvie des Ecritures et a la
tradition universelle, constante et unanime. I’Eglise ainsi comprise n’est plus que la
servante du pape, lequel se croit le propriétaire de la révélation chrétienne.

?) On voit que Martensen parle seulement des traditions locales et temporaires,
lesquelles en effet se combattent entre elles, et non de la tradition universelle, cons-
tante et unanime,



— 468 — ®

faveur du christianisme, la Réforme saisit directement le chris-
tianisme lui-méme, se 'appropria de plus en plus, et se laissant
diriger uniquement par 'Esprit tout-puissant qui souffle ot il
veut et ne souffre pas d'étre i€, méme a la chaive vomaine,
n'ayant d'autres armes que cet Esprit et la parole de Dieu,
elle commenca la purification du temple et de I'Eglise. »

Et ce que la Réforme du XVIe siecle a « commencé », la
Réforme ancienne-catholique du XIX® 'a continué. La «chaire
romaine » anathématise 'une et 'autre Réforme, mais c'est a
l'une et a l'autre A unir leurs efforts communs contre 'adver-
saire commun.

Que Martensen n'ait pas entendu rejeter la tradition uni-
verselle, cela résulte de ses propres paroles, lorsqu'il a dit:
« Il y a une conception de l'autorité de I’Ecriture qui tendrait
a supprimer dans I'Eglise tout ce qui ne pourrait pas rigou-
reusement démontrer son origine biblique. Ce poini de vie est
completement étranger a la Réforme luthérienne ; mais on peut
constater, il est vrai, son influence dans la Réforme francaise.
La Réforme luthérienne se posa, au contraire, dés le début,
dans un rapport de dépendance au regard de la tradition soit
rituelle, soit dogmatique, quand cette tradition, awu lien de
porter lempreinte du particularisme ecclésiastique grec ou latin,
put revendiquer un caractére incontesté de wvéritable et chré-
tienne catholicité. Aussi 'Eglise évangélique accepte-t-elle les
symboles wcunicnigues dits des apotres, de Nicée et d’Athanase,
parce que, pour elle, ils renferment 'expression la plus authen-
tique de ia tradition chrétienne®)... De plus, les Réformateurs
s'appliquaient toujours & démontrer l'antiquité et le caractere
vraiment chrétien de leur doctrine, en produisant, sous le nom
de consensus patrum, les témoignages des Peéres de I'Eglise?) . ..
L’autorité des Ecritures ne fut donc jamais pour la Réforme
une arme révolutionnaire pour attaquer violemment la tradi-
tion chrétienne, mais un moyen légal pour la ramener a re-
prendre, aux pieds de la Parole de Dieu, la place qu’elle occu-

) Martensen, sur ce terrain, va plus loin que les anciens-catholiques qui ne
voient dans le symbole faussement attribué & St. Athanase aucun caractére d’cecu-
ménicité authentique. Aucun concile cecuménique ne l'a ratifié,

?) Ici encore, les anciens-catholiques ne professent pas une soumission aussi
absolue que Martensen aux témoignages des Péres; ils exigent que les Péres parlent
comme témoins de la foi de I’Eglise universelle et non seulement comme docteurs
privés, et, de plus, que leur attestation ait été ratifiée par toute I'Eglise.



469 —

pait autrefois et que jamais elle ne devait abandonner’).» Et
encore: «L'erreur des sectes consiste précisément a croire
possible l'union immédiate avec I'Eglise apostolique apres la
suppression de tous les intermédiaires. Elles ne voient pas que
la conscience chrétienne ne peut naitre que dans la commu-
nion de I'Eglise, et que nous ne pouvons entrer en rapports
avec I'Eglise apostolique que par l'intermédiaive de la tradition
el de I'histoire ecclésiastique?). »

IV. La foi et la critique. — Martensen appelle foi «la vie
de 'ame en Dieu» (p. 18). Personne ne peut étre croyant s'il
ne sent pas Dieu vivre en lui, et s'il ne se sent pas vivant
en Dieu. Or, on ne vit pas seulement par lintelligence, mais
aussi par le cceur, par la volonté et par toutes les puissances
actives. Donc la foi implique d'abord la connaissance: «la foi
sait ce qu'elle croit». De plus, elle est un acte de la volonté:
» personne ne peut croire sans vouloir croire » (p. 19). Aussi
la foi devient-elle aussi une action. « LLa prédominance du sen-
timent conduit au mysticisme et au quiétisme; celle de l'ima-
gination a pour conséquence le réve usurpant la place de la
réalité religieuse... L’exagération de la volonté produit le
stoicisme moral. » On voit donc les divers ¢léments constitutifs
de la foi subjective ou vertu de foi.

Or, ainsi comprise, non seulement la foi s'accommode de
tout ce que réclame lintelligence, mais elle en est fortifice.
Donc elle admet «linstinct critique et dialectique, le besoin
de clarté et d’évidence, l'un des itrails distinclifs de la for véri-
table. Appelée a conquérir un monde de péché, de mensonge
et d'erreur, ce monde étant non seulement contre I'Eglise mais
dans V'Eglise, 7l faut que la for posseéde le sens critique, le don
d’éprouver les esprits, de reconnaitre s'ils sont de Dieu, de
discerner ce qui w'est qu'a I'Eglise et ce qui est au Christ, de
se juger elle-méme et de se démontrer 2 elle-méme sa propre
réalité. De plus, la for étant aussi un savoir, elle doit égale-
ment posséder la faculté dialectique nécessaire pour se rendre
compte des antinomies intellectuelles qu'elle porte en elle-méme.
La foi chrétienne ne sera jamais la naive crédulité avec la-
quelle certains se plaisent 4 la confondre » 3).

N P. 58—59. — %) P. 81. — 3) P, 102.



— 470 —-

Martensen admet que «nous avons de fortes et sérieuses
raisons pour discerner, dans le N. T. lui-méme, ce qui appar-
tient & une inspiration premitre et vraiment canonique de ce
qui n’est que d'une origine postérieure et moins féconde » 1),
« C'est évidemment », ajoute-t-il, «la tdche de la critique bi-
blique de développer le sens qui discerne les écrits véritable-
ment canoniques de tous ceux qui, contemporains ou posté-
rieurs, ne peuvent pas revendiquer la méme distinction. »
Toutefois Martensen pense que la critique digne de ce nom
ne saurait commencer son ceuvre en mettant en suspicion /la
tradition ccumédénique tout entiére?®). Ce serait, effectivement, la
négation de l'histoire, donc aussi la négation de la critique
méme. «Déja a’époque de I'Eglise primitive, dit-il, 1a conscience
générale et historique de 1'Eglise s’est affirmée dans les sym-
boles cecuméniques, dont le symbole apostolique est la cause
premiere. [L'Eglise évangélique se sait en communion étroite
et vivante avec cette tradition cecuménique, qui, pour elle, est
au-dessus du jugement de U'/ndividui et surtout de la confession
de foi d’une Eglise particuli¢re »®).

On voit, par ces textes, combien Martensen avait le sens
de l'cecuménicité. 11 I'a montré aussi dans la question des rites
et des sacrements, lorsqu’il a condamné l'ex opere operato de
I'Eglise romaine et le piétisme individuel de certains protes-
tants « sectaires ». « La Réforme», a-t-il dit, « a toujours, par
principe, combattu ces deux extrémes: car elle veut assurer
tout aussi bien la véritable autorité de I'Eglise, son influence
maternelle, que l'indépendance du simple fidele¥). »

Bref, Martensen a cherché a concilier les droits de la
raison et de la critique, soit vis-a-vis de I'Ecriture sainte, soit
vis-a-vis des symboles et des formules théologiques de 'Eglise
cecuménique. « Nous discernons dans les Eglises chrétiennes »,
a-t-il dit, «une individualité, une forme essentielle qui, sans
cesse, se renouvelle au travers de toutes les luttes et se re-
trouve toujours forte, tandis que les formules théologiques &
l'aide desquelles elle cherche a s’exprimer passent frappées de
caducité, et ne vivent que pour un temps, imparfaites et éphé-
meres. Canoniser dans un symbole la formule et la lettre, c’est
attester qu’on est incapable de comprendre I'histoire. Les sym-
boles naissent toujours au sein des €poques les plus troublées

Y P, 634. — %) P. 635. — ) P. 636. — %) P. 530.



s 47 —

et ne peuvent pas, par conséquent, ne pas porter 'empreinte
d'une culture théologique particuliere. A ce titre, ils ne peuvent
avoir pour toujours et pour tous la méme signification ... Une
saine réflexion nous ameéne toujours a reconnaitre que ce qui
importe et reste la chose essentielle, ce ne sont pas les for-
mules ecclésiastiques, mais les grandes conceptions dont elles
ne sont que les dépositaires. Mais si la Dogmatique, en pré-
sence des symboles de I'Eglise, ne peut que prendre un role
de dépendance, elle ne doit pas cependant abdiquer le devoir
et le sentiment de sa liberté; car elle est appelée a exercer
sur ces formules les droits de la critique, et a donner aux
grandes conceptions ecclésiastiques qu’elles expriment la forme
qu’'elle croit étre la mieux appropriée aux besoins de I'Eglise
et de la théologie » 1),

V. L'interprétation des Ecritures et la critique. — Mar-
tensen a joint l'exemple au précepte en interprétant certains
passages des Ecritures d'aprés les régles de la critique ration-
nelle. En voici quelques-uns:

Le premier Adam et le pavadis tervestre (p. 236-239): «La
Dogmatique augustinienne, dominée par une préoccupation
étroite et exclusive, confondant l'innocence et la sainteté,
attribue au premier homme une pureté dans la volonté, une
clarté dans lintelligence, qui ne sont concevables qu’au terme
de sa libre carriére. Aussi cette Dogmatique ne peut se sous-
traire a4 une conception docétique du premier Adam, puis-
qu'elle supprime sa vraie nature humaine, la transformant en
une innocence native et une sainteté réelle... Par contre,
la Dogmatique pélagienne congoit 'innocence du premier homme
sous la forme d'une simplicité trop rudimentaire et animale,
et ne voit dans l'image divine du premier Adam qu'une faculté
a l'état de sommeil. Nous savons cependant que I'homme aban-
donné a lui-méme, & son propre instinct, ne peut pas parvenir
a une religion réelle. Cette vérité est surabondamment démon-
trée par l'exemple des sauvages d'aujourd’hui... Nous ne
pouvons pas plus admettre chez le premier homme le pur
instinct que le parfait développement de la sainteté. Nous disons
seulement qu'il y avait en lui le principe vivant de la com-
munion avec Dieu, commencement d'une vie de bonheur dans

) P. 94



la soumission & la volonté divine. Cet état de liberté et de
vie, promettant a4 I'homme tout un avenir de félicité, a trouvé
sa véritable expression dans la conception du paradis ter-
restre ... Puisque le paradis de notre passé, pas plus que celui
de notre avenir, ne peuvent se concevoir expérimentalement,
nous n'en sommes que plus obligés de saisir avec U'inielligence
ce que la foi nous révéle comme dans un miroir obscur et a
l'aide d'une parole mystérieuse ... Steffens a raison lorsqu'il
compare le paradis terrestre a l'émotion qu'éprouve notre adme
4 son premier contact avec I'amour éternel ... Chez tout homme
de génie et aux plus nobles époques de ’histoire, on retrouve
un moment qui rappelle le paradis... Cette impulsion, cette
inspiration premiére marque le moment créateur dans la cons-
cience humaine... Celui-la seul est capable de se servir de
sa force intellectuelle, qui a re¢u I'Esprit qui lui donne la
conscience de lui-méme et quila féconde ... LLe premier Adam
a donc da recevoir l'impulsion de I'Esprit pour préparer la
venue du second Adam, l'initiateur de la nouvelle création et
du nouveau royaume qui réalise pleinement la pensée de la
premiére création de ce monde. L’esprit humain qui viendrait
a perdre le souvenir de cette heure inspirée ou, pour la pre-
miére fois, il connut et il aima le beau et le vrai, perdrait le
pouvoir de réaliser son véritable avenir. »

Le serpent. « 1l est trés clair que nous ne devons pas le
considérer comme un animal, mais comme un principe en
opposition avec 'homme et avec Dieu... Ce principe est le
principe cosmique lui-méme, cong¢u dans son rapport d'oppo-
sition a4 Dieu, s’éprenant au sentiment de son existence propre
et s'affirmant dans l'orgueil de l'indépendance. Si en effet la
création a un cdté qui regarde Dieu, elle en a un également
qui la porte a se replier sur elle-méme, & étre elle-méme et a
se vouloir par elle-méme ... L'interprétation morale a vu dans
le serpent le symbole de ce principe personnel qui poussa
I'homme 2 vouloir étre libre sans le créateur...» (p. 243-246).

La descente du Christ aux enfers (p. 718-723). « Cette
descente ne releve pas des catégories de Il'espace, mais
de celles de l'entité métaphysique. Au regard du monde
de lexpérience sensible, le royaume des admes est la région
profonde ... Dans ce royaume des morts, il faut nous repré-
senter 'Ame portant encore une forme réelle et extérieure...



— A -

Le Christ fait apparaitre une aurore nouvelle dans le royaume
des morts. En Christ 1la mort a perdu son aiguillon; aussi pour
le chrétien le séjour des morts n'a-t-il plus d’horreur. Le Christ
étant présent par son esprit dans le royaume des morts, le
croyant sait que la mort ne peut plus étre pour lui une perte,
mais un gain... Il y a des régions différentes dans I'Hades:
on peut y rencontrer un paradis, un enfer et un état intermé-
diaire; mais aucun de ces états, si divers soient-ils, ne peut
étre concu comme définitif, car les bienheureux ont encore
une histoire intérieure et par conséquent toujours besoin d'une
purification, d'un progres, d'une croissance dans le bonheur
et dans la sanctification. Une conversion étant toujours possible
pour les inconvertis dans I'Hadés, ce lieu est donc celui ou le
mal peut parvenir a son entier développement et recevoir
l'empreinte définitive de la liberté et de la spiritualité. En
disant qu'un progrés et un développement sont possibles dans
le royaume des morts, ¢videmment nous ne pouvons les
entendre que dans un sens parallele et harmonique avec le
développement du rovaume de Dieu...» — Excellent.

VI. Contre la magie de '«ex opere operato». — «L'Eglise
qui est appelée a s’approprier la grice de Dieu en Jésus-
Christ, réalise cette haute destinée par les effets que la grace
exerce directement et par les moyens de grace. Par les
effets directs de la grace, il faut entendre l'action du St.
Esprit dans la nature humaine, qu'il affranchit du péché et
dont il fait la nouvelle création en Jésus-Christ. Le St. Esprit
étant I'Esprit du Christ, les effets produits par le St, Esprit doivent
étre considérés comme des actes du Christ lui-méme. Aussi ces
effets ne peuvent-ils se produire que par les institutions de Jésus
méme, sa parole et ses sacrements. La preuve irrécusable pour
nous de la dépendance indissoluble qui rattache les effets de
la griace aux moyens de grice, ne consiste pas seulement dans
le fait que, toujours historiquement, la grace procede de Jésus-
Christ, mais surtout dans la grace produite, qui toujours ra-
mene a Jésus-Christ, au chef invisible de la nouvelle création.
Toute conception tendant a séparer les effets de la griace des
moyens de grace a pour conséquence un faux individualisme,
un mysticisme maladif; mais en méme temps, toute conception
des moyens de grace s'exercant directement, agissant magique-

Revue intern. de Théologie, Heft 63, 1908, 31



474 —

ment, indépendamment du contact avec 1'dme vivante, produit
immanquablement la fausse autorité religieuse, la foi morte
(l'opus operatum), ainsi que sous tant de rapports nous pou-
vons le constater dans le catholicisme (romain). L’exacte vérité
ecclésiastique consiste & unir ces deux termes, 'ame et les moyens
de grice, dans un rapport intime et vivant, ne les séparant
jamais que pour les besoins de la spéculation, et les retenant
indissolublement unis dans la réalité et dans la vie»!). — Et
encore: «Si l'on veut que la vertu sanctifiante du sacrement
puisse s’exercer sans la foi vivante de celui qui le recoit, 4 la
condition seulement de ne pas rencontrer de résistance (obicein
non ponere), nous devons protester contre wune pareille erveur . . .
Si 'on veut dire que le sacrement fonde la foi et la conserve,
concentrant comme dans un foyer lumineux tous les rayons
de la grace divine, c'est a la condition de ne pas oublier que
I'homme, en sa présence, plus que pour tout autre moment du
culte, doit recueillir toutes les puissances de sa toi. Toute la
foi qu'une Ame humaine peut éprouver dans le culte, en enten-
dant la parole de Dieu, & T'heure du recueillement et de la
priere, elle doit la recueillir et la réserver tout entiére lors-
qu'elle est appelée a participer au sacrement » 2).

VII. Contre les exces de la hiérarchie romaine (p. 697-701).
— «Cette hiérarchie croit que, directement et sans aucune
interruption, par l'imposition des mains, elle se rattache aux
apotres, formant avec eux un corps hiérarchiquement ordonné
dans toutes ses parties. Quant & nous, nous nicns résolument
cette prétendue succession apostolique. [l est facile d'abord de
démontrer que la chaine a ¢té maintes fois brisée; et de plus,
que les apotres n'ont laissé aucun héritier pourvu de leurs dons
miraculeux pour diriger 1'Eglise, et qu'ils ont méme négligé
de nous donner la moindre instruction sur ce sujet si important
cependant. A cet effet, 'Eglise seule peut étre leur légitime et
direct héritier. A 1'Eglise par conséquent d'appeler les servi-
teurs dont elle peut avoir besoin et de leur confier le ministére
institué par le Seigneur, bien persuadé que lui, le seul et vrai
maitre, saura leur donner l'esprit qui leur est nécessaire. Si,
bientot aprés la mort des apotres, le régime épiscopal fut in-

) P. 542-543. — ?) P. 654.



— 475 —

troduit dans I'Eglise, il le fut sans aucune subordination hié-
rarchique. Les évéques, successeurs immédiats des apotres, et
parmi lesquels nous reconnaissons plusieurs de leurs disciples
personnels, surent donner a la conscience ecclésiastique de leur
temps son expression la plus complete et la plus élevée. Ils
furent a la lettre les serviteurs de I'Eglise et ne connurent
d’autre modele que celui du bon berger qui donne sa vie pour
son troupeau. Mais de bonne heure aussi on peut voir la per-
turbation s'introduire dans cette harmonie des premiers jours.
Les évéques en viennent insensiblement & se considérer comme
les héritiers légitimes de I'infaillibilité apostolique, 'autorité
supréme devant laquelle en derniére instance doivent se ter-
miner toutes les contestations. I.a hiérarchie est déja tout en-
tiére dans la confusion du ministére particulier avec le sacer-
doce universel, cause premiere de la désorganisation de l'ordre
primitif. On considere, en effet, dans I'Eglise romaine, le sacer-
doce particulier comme le principe qui crée et fait vivre le
sacerdoce universel. Comme conséquence s'introduisit bientot
la distinction de plus en plus marquée entre le prétre et le
laique, le prétre constituant & lui seul I'Eglise dont le laique
n'est plus qu'une dépendance. Nous pouvons constater & partir
de ce moment la perversion compléte de l'ordre apostolique.

Il est de toute évidence, en effet, que le sacerdoce universel
peut seul étre la cause du ministére particulier et que, par
conséquent, les apodtres, avant d’étre les apotres, la supréme
autorit¢ de I'Eglise, doivent étre d’abord de simples fideles.
Quoiqu’ils sussent conduire I'Eglise avec l'autorité de l'inspira-
tion, ils n’ont jamais prétendu la dominer hiérarchiquement
comme maitres et seigneurs. Toujours ils se sont considérés
comme ne formant qu'un seul corps avec elle, bien convaincus
que, s'il y a divers dons, il n'y a jamais qu'un seul et méme
esprit. Tel est I'ordre que 'Eglise évangélique cherche & main-
tenir. Quoique nous ne voulions pas amoindrir 'ordination
ecclésiastique, nous ne voulons pas cependant la mettre au
niveau des sacrements ordinaires qui appartiennent au sacer-
doce universel, le baptéme et la sainte céne. Car le vice ori-
ginel de la hiérarchie, c'est qu’elle fait de 'ordination le sacre-
ment par excellence, celui qui communique a tous les autres
la valeur qui leur est propre. Le grand mensonge de la hié-
rarchie, c’est de vouloir imposer la prétrise comme donnant



= 98 =

elle-méme a 1'Eglise par le moyen des sacrements qu'elle ad-
ministre, la force dont elle a besoin, la prétrise restant toujours
son principe constitutif et conservateur. L'Eglise romaine fait,
il est vrai, une exception pour le baptéme qui, dans les cas
de nécessité pressante, peut étre administré par un laique; mais
I'absolution et la sainte céne, le prétre seul peut en étre 'ad-
ministrateur; lui seul a la puissance de célébrer le sacrifice.
L’Eglise évangélique, au contraire, professe d'une mani¢re ab-
solue que la parole et l'institution divine, mais non 'ordination,
donnent seules au sacrement sa valeur, et que, quand méme
un apoOtre administrerait le sacrement, il ne pourrait pas lui
donner une plus grande vertu que celle que lui confére le fait
de son institution. Aussi reconnaissons-nous que, dans les temps
de nécessité, la prédication de la parole et 'administration des
sacrements peuvent ¢tre exercées par de simples chrétiens,
en vertu seulement du sacerdoce universel dont ils ont été
faits participants par la grace du baptéme. Par conséquent, en
cas de nécessité, I'Eglise peut faire des prétres avec ses an-
ciens, bien qu’ils soient laiques, lorsque parlesmalheursdestemps
les pasteurs régulicrement ordonnés deviennent impossibles.
Quant au pouvoir des clés, la puissance qui lie et qui dé-
lie, qui donne ou qui retient le pardon des péchés, qui accorde
ou qui refuse 'admission aux sacrements, nous pouvons dire
ce que nous avons déja dit de l'administration des sacrements
et de la parole divine: avant d’appartenir au ministre officielle-
ment ordonné, il appartient & I'Eglise qui toujours a le droit
de Vexercer. L’action disciplinaire ne peut étre par con-
séquent légitimement exercée que par le pasteur assisté du
laique et avec 'assentiment de I'Eglise. Les apo6tres eux-mémes
exercérent cette puissance, comme au reste toutes les fonctions
ecclésiastiques, non point en opposition hiérarchique avec 'Eglise,
mais dans une entente commune de leur esprit avec son esprit.»

VIII. Contre le monophysisme et contre I'ubiquitédu Christ.—
Martensen a reproché aux monophysites de supprimer com-
pletement la signification du «véritable Adam», en appliquant
au Logos 7ncarné tous les attributs du Logos éiernel, en disant
par exemple: Dieu a ¢été crucifié, Dieu est mort. «Ces exagé-
rations, dit-il, revivent parmi nous sous bien des formes diverses.
[’Eglise catholique(romaine), par exemple, appelle Jésus-Christ le



— 477 —

bon Dieu, et Zinzendorf aime a dire que '’Agneau est le créateur,
le conservateur et le dominateur du monde ... Quoique I'Eglise
aitcondamné l'erreur monophysite, cependant 'orthodoxie ecclé-
siastique (57¢) en subit toujours l'influence dans sa doctrine de
la comununication des idiomes. Elle professe que les attributs
divins, qui embrassent toute la création dans son infini sans
limite, ont été communiqués a la nature humaine. De cette con-
ception résulte une contradiction inconciliable avec l'idée de
développement du Christ dans son existence humaine, confra-
diction évidente surtout quand on se sent en présence des attri-
buts de la toute-science, de la toute-présence et de la toute-
puissance. On a dit, par exemple, que le Christ tout enfant,
encore dans la creche, quant a sa nature divine, et d'une ma-
niére cachée il est vrai, gouvernait le monde avec la toute-
science divine, quoique a l'extérieur et quant a la nature hu-
maine il plt grandir en sagesse et en intelligence ... A ce
point de vue, nous aurions un Christ a4 deux tétes, et cette image
sans aucune grandeur morale produirait sur nous non une im-
pression surhumaine, mais monstruense ... Il faut donc que
nous puissions nous représenter la divinité comme enveloppée
et voilée dans 'humanité du Christ. .. Le Christ ne possede
pas sa divinité sans son humanité » 1).

Martensen a reproché aussi aux luthériens d'avoir oubli¢
que, si le Christ a consommé l'ccuvre de la création comme
rédempteur, il ne 1'a pas commencée, «Par T'effet de cette con-
tusion, la Dogmatique luthérienne en vient & prendre la pre-
miere création pour la création qui est en Christ. Prétant de
plus au Christ les attributs du Logos, elle finit par aboutir a
la doctrine qui confond les attributs divins et les attributs hu-
mains en Christ (communicatioidiomatim), afirmant pourle Christ
monté au ciel tout ce qu'on affirme pour le Logos, dont les
activités créatrices, conservatrices, s'étendent sur le monde de
I'histoire et de la nature » %), Martensen combat énergiquement
cette doctrine. Attribuer au Christ une telle ubiquité comme
l'ont fait certains mystiques et théosophes, c'est en faire un
Christ « panthéistique » et faux. «Il faut savoir le confesser, dit-
il, les formes que 1’école se complait a donner a la doctrine
ubiquitaire ont souvent provoqué les malsaines effusions pan-

D) P.412-413. -— ?) P. 496-498.



— 478 —

théistes que si souvent ont encore exagérées les poeétes de la
philosophie de la nature, a4 l'exemple des mystiques et des
théosophes luthériens, leur légitimes prédécesseurs ».

IX. Contre les exces de l'augustinisme et du pélagianisme.
— « Il faut bien reconnaitre que l'augustinisme, chez son grand
fondateur et chez quelques-uns de ses successeurs, n’a pas tou-
jours respecté l'idée de la libre humanité ... En accusant trop
fortement la réalité de la grice et du développement spirituel,
il réduit la liberté humaine a n’étre plus qu'une apparence . . .
Il a fait le dogme de la grice irrésistible. Il ne faut plus des
lors s’étonner si, opposant la nature et la grace, il ne sait plus
les unir que par un lien extérieur et en quelque sorte artifi-
ciel ... Au regard de ces conceptions qu'a juste titre on peut
dire barbares, le pélagianisme, tout incapable qu'il est de com-
prendre le sens profondément religieux qui se dérobe sous ces
formules théologiques incomplétes, ne retient pas moins une
valeur relative, car il a combattu pour I'humanité et la liberté
méconnues t).»

On voit que Martensen ne condamne pas absolument le
pélagianisme. Il distingue pélagianisme et pélagianisme. Autant
il rejette celui des «rationalistes vulgaires», autant il trouve
«grand» celui des Kant, des Fichte, des Schiller, des Gecethe.
«Dans le pélagianisme sérieux et conséquent, ajoute-t-il, on re-
trouve encore l'aspiration pour le royaume de Dieu, car il ne
peut se faire que, consciemment pratiqué, il n'aboutisse a la
connaissance de nous-mémes et a celle de la loi et des proplhiétes
pour la propre conscience humaine. A ce titre il retient une
signification bien autrement considérable que celle qu'au pre-
mier abord on serait tenté de lui attribuer» ?). Le grief fonda-
mental de Martensen contre le pélagianisme, c'est d'avoir con-
fondu la liberté actuelle avec la liberté vraie. «la conscience
pélagienne n’'a pas expérimenté le profond contraste qui existe
entre l'esprit et la chair, entre la liberté actuelle et la liberté
vraie, entre la volonté réelle et la volonté idéale. Il lui manque
cette connaissance de nous-mémes qui nous oblige 4 confesser
que ce n'est que par anticipation, en idée, que nous possédons
la glorieuse liberté des enfants de Dieu, notre liberté actuelle

') P.551. — %) P. 552-553.



we. BTG ==

restant incapable par elle-méme de vouloir l'tdéal de sainteté
qui seul corrvespond a notre vraie nature').»

Bref, «entre autres erreurs, on peut reprocher au vieux
pélagianisme de confondre la liberté avec la faculté de 'option,
entendue comme le pouvoir de nous déterminer nous-mémes a
tous les moments de notre carriere. Mais 'augustinisme ne se
trompe pas moins gravement en nous déniant compléetement
le pouvoir de nous déterminer nous-mémes, ne comprenant pas
ce pouvoir comme le commencement de la vraie liberté ?).» Et
encore: « Les théologiens augustiniens, croyant servir I'honneur
de Dieu, ont enseigné que les effets surnaturels du christianisme
sont indépendants des causes naturelles, et que la griace peut
agir d'une maniére souveraine, comme et quand bon lui semble,
Mais l'expérience de I'Eglise enseigne le contraire et nous dit
bien haut qu'il est faux que l'on puisse glorifier la seconde
création aux dépens de la premictre, le Fils aux dépens du
Pere» ?).

X. Le salut universel et l'apocatastase. — Martensen parle
des peuples réprouvés et des individus réprouvés; mais il est
¢vident qu’il prend le mot «réprouvés» dans un sens relatif
et temporaire. Car il dit expressément: «LLa différence entre
les peuples élus et les peuples réprouvés doit disparaitre un
jour dans le développement historique, en vertu méme de la
loi qui linstitue ... Retenons ferme par la foi qu'un temps
viendra ol, selon la promesse de la parole de Dieu, le baptéme
et les bienfaits du Christ seront non seulement pour un peuple,
mais pour tous les peuples ... La seule explication qui puisse
satisfaire l'esprit et le cceur, est celle qui nous apprend a con-
sidérer l'existence actuelle des enfants qui n'apparaissent a la
vie que pour mourir, comme un simple fragment de celle qu’tls
sont appelés a vivve de 'autrve coté de la tombe.?*)»

Quant aux individus appelés réprouvés, méme interpréta-
tion. « Leur endurcissement peut dissimuler des germes incons-
cients de la vie éternelle, et avec ses vaisseaux de colére Dieu
nous a montré bien souvent qu'il savait faire des vases de mi-
séricorde. Aussi 'apotre St. Paul annonce que les rameaux dé-
tachés du tronc seront wun jour entés de nounveau suv I'arbre

) P. 548-549. — %) P. 554. — %) P. 571. -—*) P. 573-574.



— 480 ~—

toujours armé et touwjours saint ... La grace doit étre concue
comme pénétrant le monde toul enticy a tous les mowments de son
existence, perfectionnant les €lus, fortifiant les faibles, wvivifiant
les morts, domptant les rebelles, jusqu'a ce que se réalise en
Christ, dans toute sa plénitude, la destinée de 'humanité rachetée
(pleroma). Lorsqu'on s'arréte a ce point de vue, il est difficile
de ne pas concevoir la derniére catastrophe qu’attend notre
histoire,sous laforme d’un »établissement final,d’une apokatastasis,
ramenant dans le sein de Dieu toutes les créatures libres» 1),

Martensen s’est demandé si 'ame serait encore libre apres
la mort, et capable de se convertir. Il a répondu affirmative-
ment: « Une conversion détant toujours possible pour les incon-
vertis dans I'Hadés, ce lieu est donc celui ou le mal peut par-
venir a4 son entier développement et recevoir 'empreinte dé-
finitive de la liberté et de la spiritualité. En disant qu'un pro-
grés et un développement sont possibles dans le rovawume des
morts, ¢videmment nous ne pouvons les entendre que dans un
sens parallele et harmonique avec le développement du royaume
de Dieu»?). Dans d'autres pages, Martensen parait indécis?). Mais,
finalement, il n'ignore pas que le mot «éternel», dans I'Ecri-
ture, peut signifier un entassement de si¢cles destinés a prendre
fin*), et il s’écrie: «I.’apocatastasis formellement enseignée dans
IEcriture se confond avec le rélablissement universel décrit
dans I'"Apocalypse: Et je vis un nouveau ciel et une nouvelle
terre» etc.?).

Ce point est aussi capital, surtout pour ’Occident, oli, sous l'in-
fluence de l'augustinisme, il a ét¢ plus méconnu, tandis qu'en
Orient certains Peres ont formellement enseigné ou favorisé
I'apocatastase.

XI. L'Eglise universelle et les sectes. — « C’est en affirmant
le fondement cecuménique que les diverses confessions se dis-
tinguent des sectes. Les sectes ne retiennent que les faits in-
dividuels et rejettent tout ce qui est cecuménique et général.
Elles veulent bien rester en rapport avec 'Eglise apostolique,
mais elles rompent d'abord le lien historiqute, seul possible pour
véaliser lenr prétention. Les confessions représentent un moment

Y P 591-392. — ?) P. 723, — ¥) P. 741-743, 747-748, 750. — %) P. 752 4
753. -— °) P. 755-758.



S, Q-

spécial du christianisme, dont elles s’efforcent de faire le chris-
tianisme tout entier; les sectes ne renferment que des lambeaux,
des membres épars du grand tout (membra disjecta). Ce n'est
qu’'accidentellement, sous une forme sporadique, qu'elles re-
tiennent encore le christianisme. En perdant le sens historique
et leur place dans l'histoire du développement organique de la
foi chrétienne, elles se confondent avec ces mouvements incons-
cients qui ne relévent plus que des lois de l'instinct matériel » 1),

Martensen a considéré comme une secte les partisans de
Ronge qu’il a appelés « néo-catholiques», et il les a aussi ap-
pelés sectaires parce qu'«ils se sont séparés du catholicisme
primitif en rejetant le symbole apostolique ». «Le néo-catholi-
cisme, a-t-il dit, n’est pas seulement une séparation d'avec Rome,
mais une séparation d’'avec I'Eglise universelle»?). Le traduc-
teur de Martensen, M. G. Ducros, a assimilé 'ancien-catholicisme
a ce néo-catholicisme de Ronge, bien qu'il n'y ait aucun rapport
entre eux. M. Ducros a d'ailleurs ajouté a sa traduction maintes
notes ol, sous prétexte de réfuter Martensen, il n'a fait que
manifester son calvinisme étroit et fanatique, par exemple, lors-
qu’il a déclaré «retenir avec une entiére et invincible convic-
tion ce que Martensen appelle l'inspiration magique et méca-
nique » (p. 392). Il lui plait de voir une «incroyable prétention »
dans l'effort tenté par les anciens-catholiques pour réformer
I'Eglise de Rome et pour l'«arracher & sa tradition organique
et séculaire». M. Ducros ne tolere qu'une seule réforme, la
sienne. Remarquons cependant qu'il a reconnu que la «préten-
tion ancienne-catholique ne peut étre le fait que de gens trés
honnétes ». Nous sommes tres sensibles & son compliment, mais
absolument insensibles a ses griefs; on ne réfute pas le risible.

Revenons a Martensen, Il a déclaré que «I'Eglise une et
universelle est aussi 'Eglise sainte», et que, ayant «pour prin-
cipe unique Dieu et le Saint-Esprit », elle est infaillible sous ce
rapport; infaillibilité qui toutefois ne 'empéche pas d’étre fail-
lible en ce qui concerne son libre développement. «L’histoire
de I'Eglise, a-t-il dit?®), n'est point, ainsi que I'a r2vé le catho-
licisme (romain), un champ que la lumiere et le progres illu-
minent constamment. Il est, au contraire, des temps ou, com-
pletement soumise & la violence et aux caprices des événements,

) P.535. — ) P.536. — %) P. 537



on a de la peine a la reconnaitre encore pour la dispensatrice
des mysteres de Dieu (ecclesia potest deficere) . .. Une Eglise
particuliere peut se perdre et faire naufrage quant a la foi,
mais I'Eglise elle-méme et dans son ensemble ne sera jamais
vaincue par le monde. Malgré toutes les défaillances, les mo-
ments d'arrét, les défaites apparentes ou réelles, I'Eglise va
sans cesse se rapprochant du but que lui assigne son divin
Fondateur (ecclesia non potest deficere).»

XII. L'Union des Eglises. — «L’esprit coniessionnel est,
pour les choses religicuses, ce qu’est le nationalisme en politique.
On ne doit pas renoncer a la pensée d'une alliance entre toutes
les Eglises chrétiennes; mais il ne faut pas que cette alliance
s'effectue au détriment de la véritable individualité et au pro-.
fit d'un latitudinarisme universel !).» Martensen enseigne qu'il
n'y a qu'une Eglise, parce qu'il n'y a qu'un seul Christ; mais
il ajoute que «la véritable unité se manifeste dans la diversité » 2).
Donc il y a des Eglises diverses, qui toutefois doivent étre
unes. Cette diversité ne doit pas entrainer des divergences dans
la foi. Les divergences dans la foi sont des «conséquences du
péché», «ceuvres périssables dont le temps se héate de faire jus-
tice». «Mais, comme elles ne proceédent pas exclusivement du
péché et qu'elles correspondent aussi aux diversités que com-
porte nécessairement la nature humaine, 2/ faut leur reconnaitre
une part de légitimité et les étudier au point de vue des diffé-
rences qu'autorise le type apostolique lui-méme. 11 faut donc
accepter nos différentes confessions de foi comme ces demeures
multiples dont parle I'Evangile . . . Distinguer dans les diverses
formes religieuses ce qui résulte du péché et ce qui doit étre
légitimé par les divergences inhérentes & notre nature, est la
grande difficulté que l'on rencontre quand on veut résoudre la
question de Vunion des Eglises» ®).

Toutefois, cette difficulté n’est pas la seule. Je dirai méme
qu'elle n'est pas la plus grande. La plus grande est dans 'or-
gueil des Eglises, qui veulent plutot dominer que s'unir, ou qui
réclament la premiére place et la plus grande influence dans
I'union. Elles sont de bonne foi, je n’en doute pas, mais elles
n’en sont pas moins, de fait, d'un orgueil anti-chrétien. A ce

) P. g2, — ?) P.532. — %) P. 533-534.



— 483 —

point de vue, on lira avec intérét cette page si judicieuse et
si perspicace de Martensen:

<]l peut se faire qu'un peuple, dans la conscience de son
¢lection naturelle et de son aptitude exceptionnelle pour le chris-
tianisme, en vienne a se considérer orgueilleusement comme la
téte et le chef de la civilisation et du progreés chrétien, et cesse
de se rappeler qu'il n'est qu'un membre du grand corps, que
ses dons sont a tous, et que son Eglise particuliere n'a de
valeur qu’'a la condition de rester la servante de 1'Eglise uni-
verselle. Avec cette erreur on peut également faire de 'orgueil
un patriotisme exclusif, n'appréciant le christianisme que pour
autant qu'’il sait se plier a toutes les exigences de ’esprit national,
et I'on ne verra pas que l'esprit national ne réalisera sa véri-
table valeur qu’a la condition de se laisser pleinement subjuguer
par l'esprit chrétien. Cette possibilité ne s’est que trop réalisée
de nos jours, griace a la manie qui possede tant de nations
contemporaines de se déifier elles-mémes. Mais la possibilité,
pas plus que la réalité de 1'erreur, ne peuvent nous empécher
de proclamer cette vérité: dans les rapports d'un peuple avec
le christianisme, toutes les aptitudes spéciales & ce peuple doi-
vent se manifester, et le christianisme, bien loin de les sup-
primer, s'applique au contraire a les conserver toujours plus
intactes. Il faut également ne pas oublier que le christianisme,
en pénétrant au sein d'un peuple, ne veut et ne peut y pour-
suivre son action qu'a la condition d'unir ses forces surnatu-
relles aux aptitudes toujours diverses de chaque nationalité.
Ce qui ne contredit en rien la sentence de I'Ecriture: «Dieu
nous a tous renfermés sous la condamnation pour faire miséri-
corde & tous?).»

C'est par cette trés importante citation que je termine cette
étude. '

Tels sont quelques-uns des textes qu'il m’'a paru utile et
intéressant de remettre en lumiere, avec la pensée d'une en-
tente possible, lorsque les esprits sentiront davantage le besoin
d'une vaste union des Eglises. Cette noble idée, si chrétienne
d'ailleurs, est dans l'air. Quelques Eglises particulieres, encore
enfermées dans leur nationalisme, n’y songent pas, ou trés peu,

') P. 577-578.



— 484 —

ou trés mal; mais viendra un jour, ct bientdt, j'espére, ou le
nationalisme ecclésiastique, pas plus que le nationalisme poli-
tique, ne suffira, et ou il faudra, pour étre homme et chrétien
dans toute la force de ces expressions, élargir, élever et dilater
son esprit et son cceur.

Il va de soi qu'il ne s'agit pas de prendre la Dogmatiqie
de Martensen comme base d’accord. Car, aujourd’hui, elle serait
insuffisante, méme comme Manuel; elle n’est assez scientifique
ni de méthode, ni de contenu. L'auteur entre trop précipitam-
ment dans le domaine de la Révélation, et ne s’applique pas
assez, malgré sa longue Introduction, & préparer philosophique-
ment et scientifiquement les esprits. Il accepte aussi des idées
théologiques qu'il croit solidement établies, mais qui ne le
paraissent plus; il emploie encore des termes scolastiques qu'il
croit clairs, mais que nous trouvons creux; il délaie des idées
secondaires et en oublie de capitales; il ne répond pas aux
questions nouvelles; il manque souvent de précision; son ar-
gumentation n'est pas aussi serrée que nous voudrions, et elle
n'a pas prise sur nos esprits. Je n'insiste pas sur les parties
faibles, je dirais méme périmées, de ce volume, ou s’en trouvent
tant d’autres si excellentes, que j'aurais eu plaisir a signaler
si 'espace ne m’avait manqué,.

Bref, malgré ses lacunes et ses défauts, disons méme ses
erreurs, ce volume est une ccuvre de foi vive et convaincue,
de parfaite honnéteté, de sincérité touchante. Autant quelques
pages trop mystiques me paraissent regrettables, autant la piété
qui se fait sentir partout, est édifiante; et avec cette piété qui
témoigne d'un profond amour du Christ et du christianisme,
quel respect de la raison! Quelle large place accordée presque
partout a la critique et a la liberté! Oui, certes, Martensen a
été et est encore une grande personnalité. On va & Copenhague
admirer sa statue, si modestement adossée a 1'église Notre-
Dame, en face I'Université ol il a enseigné. Viendra un temps
ou, peut-étre, on admirera sa pensée et sa noblesse de senti-
ment plus encore que sa personne. Je serais heureux, si ces
quelques lignes pouvaient servir a accélérer ce jour.

E. Micuaup.




	La dogmatique de Martensen étudiée au point de vue d'un rapprochement possible entre les luthériens scandinaves et les anciens-catholiques

