
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 63

Artikel: La dogmatique de Martensen étudiée au point de vue d'un
rapprochement possible entre les luthériens scandinaves et les
anciens-catholiques

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403708

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


460 —

LA DOGMATIQUE DE MARTENSEN

étudiée au point de vue d'un rapprochement possible
entre

les Luthériens Scandinaves et les Anciens-catholiques.

La Dogmatique chrétienne du célèbre professeur de Copenhague,

devenu plus tard évêque de Seeland, est connue des

lecteurs français par la traduction de G. Ducros, qui date de
1879 ÎJ. La présente étude n'a pour but ni d'en faire ressortir
tous les mérites, ni d'en indiquer les points discutables. Je dis
«discutables», parce que, depuis sa publication, les esprits ont
évolué, les points de vue ont changé, les questions sont autrement

posées, et ce qui satisfaisait il y a trente ans, est insuffisant

aujourd'hui. Habent fata sua libelli.
Mon but est simplement d'indiquer quelques-uns des points

de contact, disons même d'analogie, entre cette théologie et
la nôtre, et de faire ainsi le pont entre les luthériens des pays
Scandinaves — ceux du moins qui pensent encore comme Mar-
tensen — et les catholiques libéraux de ces mêmes pays. Je
dis «libéraux»: car, dans ces contrées qui paraissent écartées
des nôtres, une liberté particulière, une fière indépendance, un
noble sentiment des droits de la pensée et de la conscience
n'ont jamais cessé de régner, et Rome elle-même n'a pas pu
réussir à y faire accepter son esclavage prétendu spirituel.
Peut-être un jour des yeux encore fermés s'ouvriront-ils. En
attendant, il m'est doux d'écrire ces pages avec l'espoir, dans
le cœur, qu'elles pourront faire du bien à quelques âmes
chrétiennes et les disposer à s'unir religieusement et fraternellement,

à quelque dénomination ecclésiastique qu'elles
appartiennent.

l) Nouvelle édition. Paris, Fischbacher, in-8°, 764 p., li



- 461 —

I. Identité du point de vue général entre la réforme
luthérienne et la réforme ancienne-catholique. — Martensen, dans
la préface de la rédaction allemande, dit expressément :

« Nous devons rappeler que la Réforme n'a pas voulu former
une Eglise particulière, mais affranchir l'Eglise universelle et

sainte des erreurs qui, au cours des âges, avaient altéré son
véritable caractère. Elle n'a pas voulu, par conséquent,
formuler un christianisme particulier, mais nous rendre le
christianisme œcuménique sous sa forme authentique. Aussi, avec
la tradition apostolique telle qu'elle nous est attestée dans la
sainte Ecriture, elle s'efforce de retenir l'autorité des premiers
siècles chrétiens, dont les symboles œcuméniques attestent la
puissance toujours vivante et inaltérable. Mais ce retour au
christianisme primitif dont le XVIe siècle avait la consciente
et réelle ambition a-t-il pu ou a-t-il su s'accomplir? En d'autres

termes, avons-nous une Dogmatique protestante reproduisant

tous les moments du christianisme œcuménique?1)»
Martensen avoue que non. Il comprend qu'il était bien

naturel qu'on s'occupât d'abord de la doctrine du salut par la
foi, pour réfuter l'Eglise romaine qui « substituait à l'Evangile
un judaïsme abaissé, sans espérance et sans vie, toujours plus
antichrétien, opprimant les âmes sous le joug des superstitions
et des traditions humaines». Mais, ajoute-t-il, «pourrions-nous
soutenir que cette doctrine, à elle seule, contient et résume
dans toute sa puissante fécondité le christianisme œcuménique?...
Tous nous sommes obligés de le reconnaître, il y a eu
exclusivisme. Si l'on compare la pensée dogmatique protestante à

celle du christianisme primitif, et surtout2) à celle des trois
premiers siècles, il faut bien nous résoudre à constater entre
elles une grande différence*).. C'est avec une conviction bien
ancienne déjà que nous croyons à une différence entre les
deux époques, la Réforme et les trois premiers siècles, et une
étude historique particulièrement approfondie nous la rend
toujours plus évidente » 4).

Certes, Martensen ne songe à répudier aucune des
légitimes conquêtes de la Réforme du XVIe siècle, et il a raison ;

1) P. XVIII.
2) On Yoit par ce mot « surtout » que Martensen n'exclut pas les suivants, ceux

des conciles œcuméniques.

3) P. XIX. — *) P. XX.



— 462 —

mais il a raison aussi, en demandant «l'agrandissement de la
conscience religieuse protestante », et en faisant remarquer à

ses coreligionnaires que cet agrandissement, « bien loin de
contredire le principe réformé, ne ferait que réaliser sa
première et instante préoccupation ». D'une part, il répudie «

l'intellectualisme sectaire », d'autre part « l'individualisme
religieux si spécieux soit-il » (p. XXIII).

En combattant l'individualisme religieux, Martensen ne
s'élève nullement contre le sentiment que tout chrétien doit
avoir de sa personnalité. Loin de là. L'un n'est pas l'autre. Il
demande, au contraire, que le sentiment de la personnalité soit
toujours plus conscient. Mais il comprend que ce sentiment
doit s'associer à celui du besoin que chaque personne éprouve
de s'unir religieusement aux autres personnes. Ce personnalisme

est donc le contraire de l'individualisme, qui est un isolement

et une faiblesse. « La conscience religieuse, dit-il, doit
nous donner tout à la fois le sentiment de notre personnalité
dans toute son indépendance et de notre solidarité avec toutes
ses conséquences. La religion ne pourra donc se développer
que dans un royaume de Dieu composé d'individualités animées
de l'esprit divin, s'unissant entre elles pour se compléter
réciproquement par un échange continuel de services que l'on ne
sollicite qu'avec le désir de les rendre. L'histoire est pleine de

témoignages qui attestent que la religion est la puissance par
excellence pour apprendre aux hommes la nécessité de recevoir

pour pouvoir se donner, et de se donner encore pour
pouvoir mieux recevoir Lorsque la religion n'est plus qu'une
affaire individuelle-, c'est qu'alors la société entre dans une voie
de décomposition et devient incapable de saisir le lien qui
rattache entre elles l'idée et la réalité » v).

Ce dernier point de vue est aussi celui des anciens-catholiques.

Ainsi donc, les luthériens de l'école de Martensen
considèrent la Réforme du XVIe siècle comme un effort pour revenir
au christianisme universel ou œcuménique des premiers siècles.
Au lieu des mots universel et œcuménique, nous disons
généralement catholique, ce qui est la même chose. Nous, anciens-
catholiques, nous avons voulu, en protestant contre l'infailli-

') P. IO—II.



— 463 —

bilité papale, protester contre les causes et les sources de cette
prétendue infaillibilité, c'est-à-dire contre toutes les erreurs
romaines dont elle est le résultat; et c'est ainsi que nous en
avons appelé à Vancienne Eglise catholique, qui n'est autre que
l'Eglise primitive avec les symboles œcuméniques qui sont
émanés d'elle. Sur ce premier point, l'accord semble parfait.

Il est parfait aussi sur un second point : l'insuffisance de
la Réforme du XVIe siècle. Cette Réforme n'a pas atteint son
but; elle n'a fait que préparer le retour en question. C'est
pourquoi les anciens-catholiques, éclairés par les efforts des

protestants de toutes nuances et aussi par leurs fautes (car
aucun réformateur ne réussit du premier coup), ont voulu
continuer cette Réforme, mais la continuer, non plus d'après les
points de vue insuffisants du XVIe siècle, mais bien d'après
ceux des XIXe et XXe. Ce n'est pas par orgueil, encore moins
par dédain, mais uniquement par bon sens et clairvoyance,
qu'ils ont désiré mieux faire. Des protestants obstinés leur en
ont voulu ; le fanatisme aveugle s'en est mêlé, et il en est
résulté des malentendus regrettables, peut-être même, dans
certains cercles, une hostilité sourde plus regrettable encore.
La faute en est certainement aux protestants en question, qui
n'ont pas compris ce que doit être la réforme catholique de

nos jours. Les anciens-catholiques leur ont témoigné dès le
principe la plus grande sympathie; mais, au lieu d'être aidés,
ils ont été combattus. Ces protestants peu perspicaces, blessés
de ce que les anciens-catholiques ne se faisaient pas protestants,

et de ce qu'ils montraient entre la voie ultramontaine
et la voie protestante une troisième voie, la voie catholique
de l'ancienne Eglise, mal déblayée au XVIe siècle, ces protestants,

dis-je, ont préféré favoriser Rome et la fortifier contre
la réforme ancienne-catholique. Cette faute a été grande, et
elle n'a pas tardé à être châtiée par la force même des choses :

car Rome en a profité contre le protestantisme, dont les
divisions intérieures n'ont fait que s'accroître. Le bon sens faisait
aux protestants un devoir de s'unir aux anciens-catholiques
pour atteindre ensemble le but commun de la vraie réforme
et du vrai retour au christianisme primitif et universel ; ils ont
malheureusement préféré la division entre réformés et

réformateurs, et par suite le triomphe momentané de la papauté
antiprotestante et anticatholique. Voilà le mal qu'il faut maintenant

réparer au plus tôt.



— 464 —

Certes, les anciens-catholiques ne se donnent pas pour
infaillibles ; mais ils ont le sens de cette œcuménicité, de cette
universalité dont parle Martensen, et que ni les calvinistes ni
les ultramontains ne possèdent actuellement. Raison de plus
pour tenir bon contre les uns et les autres, et pour adresser
aux amis de Martensen un appel d'autant plus chaleureux.
L'Eglise s'effrite et se pulvérise de plus en plus chez les
réformés, qui confondent l'individualisme malsain et le personnalisme

nécessaire. Chez les ultramontains, elle se réduit actuellement

au pape, qui est le grand Tout ou le grand Pan, et dont
les fidèles et les prêtres ne sont plus que les échos impersonnels.

C'est donc aux catholiques de l'ancienne Eglise et aux
protestants restés universalistes à restaurer la vraie notion de

l'Eglise œcuménique, du royaume de Dieu et de la solidarité
entre tous les fils de ce royaume. Ce troisième point est non
moins capital que les deux précédents.

IL Le Christ, seul chef de l'organisme ecclésiastique. —
Martensen ne comprend pas le christianisme sans le Christ.
Il n'est pas de ceux qui considèrent le christianisme comme
une cathédrale dont on peut aisément ignorer l'architecte, et
qui pensent que l'œuvre est tout, l'auteur rien. Il enseigne,
au contraire, que « l'essence du christianisme est inséparable
de la personne du Christ » *). Il va même jusqu'à dire que « le
fondateur de la religion en est lui-même l'essentiel et le réel
contenu » ; que « cette personnalité retient une signification
toujours actuelle et toujours vivante pour l'humanité tout entière » ;

qu'elle est « constamment et toujours le médiateur, le rédempteur,

le Sauveur » ; et que toutes les forces qui régénèrent, qui
purifient et qui sanctifient l'homme, « procèdent de la personne
du Christ et agissent sur les âmes par le moyen de son esprit,
toujours vivant dans son Eglise ». Dès lors, Martensen tire la
conséquence suivante :

«Ce n'est que par le Christ que la communauté des

croyants (c'est ainsi que Martensen définit l'Eglise, p. 1) est
en communion avec Dieu le Père, et ce n'est encore que par
le Christ qu'elle est la communion des Saints, par le Saint-
Esprit. Le fait incommutable qui doit présider à tous les
développements de l'Eglise reste donc son rapport ininterrompu
avec le Christ, le chef de l'organisme ecclésiastique » s).

1 p. 30. — 2) p. 42.



— 465 —

Les anciens-catholiques, eux aussi, professent que le Christ
est le seul Maître, le seul Chef de l'Eglise, le seul Docteur et

Révélateur, le seul Précepteur et la seule Voie, le seul Médiateur,

le seul Sauveur. Donc le pape n'est dans l'Eglise qu'un
évêque, un ministre, c'est-à-dire, d'après le Christ même, un
serviteur; sa fameuse primauté ne tient qu'à la dignité de la
ville de Rome, laquelle aujourd'hui est loin d'être la première.
Donc les vrais chrétiens doivent se rallier et s'unir en Jésus-
Christ, qui doit être leur centre, et qui seul a autorité sur
leurs âmes; ses enseignements sont leurs dogmes et leurs
seuls dogmes; en dehors d'eux, liberté, la liberté même de la
science.

De même qu'il ne faut pas séparer l'Eglise d'avec le Christ,
ainsi ne faut-il pas séparer le Christ d'avec l'Eglise : l'Eglise
est le corps du Christ, le Christ vit donc en elle ; non que tout
ce que l'Eglise fait soit fait par le Christ même, mais en ce
sens que le Christ a déposé dans son Eglise (communauté des

croyants) ses enseignements et ses sacrements, et que c'est
dans ces saintes choses que l'on trouve le Christ toujours
vivant. Rome a dénaturé cette doctrine en réduisant l'Eglise
d'abord à la hiérarchie, puis au pape seul, lequel possède
aujourd'hui le monopole de l'infaillibilité et de la juridiction
universelle. Ni Martensen ni les anciens-catholiques n'admettent
cette erreur romaine. Martensen dit même expressément :

« Lorsque nous disons qu'il faut chercher le Christ dans
l'Eglise, nous entendons par l'Eglise l'Eglise apostolique.
L'Eglise apostolique ne nous montre pas seulement la forme
originale de la vie chrétienne dans ses rapports avec le Sauveur
invisible, séant à la droite du Père ; elle est aussi la dépositaire

de l'image véritable et authentique du Christ, de la Parole
faite chair; elle nous le dépeint tel qu'il a vécu et s'est manifesté

dans l'histoire » *). C'est à ce Christ historique, à cette
image authentique conservée par l'Eglise apostolique, que
Martensen en appelle avant tout. « Ou bien l'on ne pourra plus
dire ce qu'est le christianisme, auquel cas il ne serait pas une
révélation divine, mais un mythe ou un système philosophique;
ou bien il doit exister un document réellement authentique,
constatant comment l'âge apostolique a conçu et s'est approprié

la pensée du Christ, afin que chaque génération puisse

') lJ- 55-



— 466 —

rester en communion avec l'Eglise et le christianisme apostolique.

»

On voit que Martensen n'est pas dupe des évolutions
subséquentes et contradictoires de l'Eglise romaine, et qu'il
n'est pas disposé à renoncer au christianisme primitif pour
reconnaître à ces évolutions un caractère divin. Et comme le
christianisme apostolique et l'Eglise apostolique sont consignés
avant tout dans l'Ecriture, c'est au témoignage de l'Ecriture
qu'il se réfère avant tout. Donc, selon lui, il n'y a pas de
tradition contre l'Ecriture; celle-ci prime tout ce qui lui est
postérieur. Il constate, l'histoire à la main, que, « dans les temps
qui suivirent immédiatement la période apostolique, l'Ecriture
sainte cessant de présider au développement de la tradition,
ce développement ne tarda pas à revêtir la forme et à subir
l'influence des livres apocryphes » 1).

Les anciens-catholiques distinguent la tradition « universelle,

constante et unanime» d'avec les traditions locales et
transitoires ; ils ne reconnaissent de valeur catholique qu'à
celle-là, suivant le critère si heureusement formulé au Ve siècle

par Vincent de Lérins ; et de la sorte, ils n'admettent rien qui
soit contraire aux Ecritures canoniques, lesquelles sont elles-
mêmes renfermées dans cette tradition universelle, constante
et unanime.

C'est par ce critère que les anciens-catholiques connaissent
le vrai dogme chrétien ; et Martensen pensait de même,
lorsqu'il disait: « Le dogme chrétien est professé par l'Eglise, c'est-
à-dire l'assemblée des croyants. » Nous avons vu qu'il n'entend
pas par là l'assemblée de telle époque seulement ou de telle
localité seulement, mais l'assemblée des croyants dès l'âge
primitif et apostolique et jamais en contradiction avec cet âge:
« Le dogme3 ajoute-t-il, n'est pas une opinion subjective et
particulière, une conception indécise et flottante, ni même une
vérité rationnelle s'imposant avec la rigueur et l'évidence d'une
démonstration mathématique; on ne peut se le représenter et
le définir que comme une vérité de la foi procédant de la
Parole que Dieu a révélée aux hommes2). » Or l'enseignement
du Christ a été révélé une fois pour toutes, et l'Eglise n'a pas
reçu la mission d'ajouter à cette révélation quoi que ce soit,
mais seulement celle de la garder intacte: depositimi custodi.

') p. 50. — 2) p. 1.



— 467 —

Donc, ici encore, l'identité des principes entre les anciens-
catholiques et Martensen est manifeste.

III. Condamnation du système papiste. — Martensen appelle
système « catholique » ce que nous appelons système « papiste » ;

mais ce n'est entre lui et nous qu'une question de mots, car
c'est bien le système papiste seul qu'il attaque. De même
qu'ailleurs il distingue «œcuménique» et «romain», ainsi doit-
il admettre ici une différence entre « catholique » et « papiste » ;

et c'est ce qu'il fait, à n'en pas douter. Voici ses propres
paroles. Après avoir remarqué que, dans le catholicisme romain,
on a oublié la vérité divine à sauvegarder pour ne plus se

préoccuper que de l'organe (hiérarchique) auquel on attribuait
faussement cette mission, il ajoute (p. 52):

« Dans ce système, il n'y a plus qu'une seule erreur, la
négation de l'infaillibilité du pape et de l'Eglise. La Réforme
a donc été provoquée par la clameur de la conscience
indignée à la vue du judaïsme et du paganisme opprimant la
vérité chrétienne, et de la hiérarchie dissimulant la parole de
Dieu sous le vain amas des traditions humaines ; et son œuvre,
elle ne l'entreprit qu'au nom de la foi au Christ Sauveur, seul
médiateur entre Dieu et les hommes, expulsé du sanctuaire,
devenu la propriété exclusive du pape et de l'Eglise x). La
critique des réformateurs n'eut pas de peine à démontrer que le
critère extérieur, offert par le catholicisme {lire romanisme)
pour discerner le vrai du faux christianisme, reste sans valeur,
attendu que l'on rencontre la tradition contre la tradition2),
les conciles contre les conciles et les papes contre les papes.
Quant à l'unité visible affirmée par le catholicisme {lire
romanisme), elle est tout uniment une fiction qu'à chaque instant
l'expérience et l'histoire se chargent de démentir. Ecartant les
prétendues garanties offertes par le catholicisme {romain) en

x) Martensen entend sans doute par l'Eglise : ou bien ce qu'on appelait alors
l'Eglise enseignante, c'est-à-dire le pape et les évêques, à l'exclusion des prêtres et
des fidèles, qui n'étaient que l'Eglise enseignée; ou bien l'Eglise séparée de l'Ecriture,

et pouvant, comme un tribunal ou un magistère spécial, interpréter les
doctrines chrétiennes à son gré et contrairement au sens obvie des Ecritures et à la
tradition universelle, constante et unanime. L'Eglise ainsi comprise n'est plus que la
servante du pape, lequel se croit le propriétaire de la révélation chrétienne.

2) On voit que Martensen parle seulement des traditions locales et temporaires,
lesquelles en effet se combattent entre elles, et non de la tradition universelle, constante

et unanime.



- 468 —

faveur du christianisme, la Réforme saisit directement le
christianisme lui-même, se l'appropria de plus en plus, et se laissant
diriger uniquement par l'Esprit tout-puissant qui souffle où il
veut et ne souffre pas d'être lié, même à la chaire romaine,
n'ayant d'autres armes que cet Esprit et la parole de Dieu,
elle commença la purification du temple et de l'Eglise. »

Et ce que la Réforme du XVIe siècle a « commencé », la
Réforme ancienne-catholique du XIXe l'a continué. La « chaire
romaine » anathematise l'une et l'autre Réforme, mais c'est à

l'une et à l'autre à unir leurs efforts communs contre l'adversaire

commun.
Que Martensen n'ait pas entendu rejeter la tradition

universelle, cela résulte de ses propres paroles, lorsqu'il a dit :

« Il y a une conception de l'autorité de l'Ecriture qui tendrait
à supprimer dans l'Eglise tout ce qui ne pourrait pas
rigoureusement démontrer son origine biblique. Ce point de vue est

complètement étranger à la Réforme luthérienne ; mais on peut
constater, il est vrai, son influence dans la Réforme française.
La Réforme luthérienne se posa, au contraire, dès le début,
dans un rapport de dépendance au regard de la tradition soit
rituelle, soit dogmatique, quand cette tradition, au lieu de

porter l'empreinte du particularisme ecclésiastique grec ou latin,
put revendiquer un caractère incontesté de véritable et
chrétienne catholicité. Aussi l'Eglise évangélique accepte-t-elle les

symboles œcuméniques dits des apôtres, de Nicée et d'Athanase,
parce que, pour elle, ils renferment l'expression la plus authentique

de la tradition chrétienne r) De plus, les Réformateurs
s'appliquaient toujours à démontrer l'antiquité et le caractère
vraiment chrétien de leur doctrine, en produisant, sous le nom
de consensuspatrum, les témoignages des Pères de l'Eglise3)
L'autorité des Ecritures ne fut donc jamais pour la Réforme
une arme révolutionnaire pour attaquer violemment la tradition

chrétienne, mais un moyen légal pour la ramener à

reprendre, aux pieds de la Parole de Dieu, la place qu'elle occu-

') Martensen, sur ce terram, va plus loin que les anciens-catholiques qui ne
voient dans le symbole faussement attribué à St. Athanase aucun caractère d'œcu-
ménicité authentique. Aucun concile œcuménique ne l'a ratifié.

Ici encore, les anciens-catholiques ne professent pas une soumission aussi

absolue que Martensen aux témoignages des Pères; ils exigent que les Pères parlent
comme témoins de la foi de l'Eglise universelle et non seulement comme docteurs

privés, et, de plus, que leur attestation ait été ratifiée par toute l'Eglise.



— 469 —

pait autrefois et que jamais elle ne devait abandonner '). » Et
encore : « L'erreur des sectes consiste précisément à croire
possible l'union immédiate avec l'Eglise apostolique après la
suppression de tous les intermédiaires. Elles ne voient pas que
la conscience chrétienne ne peut naître que dans la communion

de l'Eglise, et que nous ne pouvons entrer en rapports
avec l'Eglise apostolique que par l'intermédiaire de la tradition
et de l'histoire ecclésiastique2). »

IV. La foi et la critique. — Martensen appelle foi < la vie
de l'âme en Dieu » (p. 18). Personne ne peut être croyant s'il
ne sent pas Dieu vivre en lui, et s'il ne se sent pas vivant
en Dieu. Or, on ne vit pas seulement par l'intelligence, mais
aussi par le cœur, par la volonté et par toutes les puissances
actives. Donc la foi implique d'abord la connaissance : «la foi
sait ce qu'elle croit». De plus, elle est un acte de la volonté:
» personne ne peut croire sans vouloir croire » (p. 19). Aussi
la foi devient-elle aussi une action. « La prédominance du
sentiment conduit au mysticisme et au quiétisme; celle de

l'imagination a pour conséquence le rêve usurpant la place de la
réalité religieuse. L'exagération de la volonté produit le
stoïcisme moral. » On voit donc les divers éléments constitutifs
de la foi subjective ou vertu de foi.

Or, ainsi comprise, non seulement la foi s'accommode de

tout ce que réclame l'intelligence, mais elle en est fortifiée.
Donc elle admet « l'instinct critique et dialectique, le besoin
de clarté et d'évidence, l'un des traits distinctifs de la foi
véritable. Appelée à conquérir un monde de péché, de mensonge
et d'erreur, ce monde étant non seulement contre l'Eglise mais
dans l'Eglise, il faut que la foi possède le sens critique, le don
d'éprouver les esprits, de reconnaître s'ils sont de Dieu, de

discerner ce qui n'est qu'à l'Eglise et ce qui est au Christ, de
se juger elle-même et de se démontrer à elle-même sa propre
réalité. De plus, la foi étant aussi un savoir, elle doit également

posséder la faculté dialectique nécessaire pour se rendre
compte des antinomies intellectuelles qu'elle porte en elle-même.
La foi chrétienne ne sera jamais la naïve crédulité avec
laquelle certains se plaisent à la confondre » s).

]) p. 58—59. — 2) p. 81. — 3) P. 102.



— 470 —

Martensen admet que « nous avons de fortes et sérieuses
raisons pour discerner, dans le N. T. lui-même, ce qui appartient

à une inspiration première et vraiment canonique de ce

qui n'est que d'une origine postérieure et moins féconde » *).

« C'est évidemment >, ajoute-t-il, « la tâche de la critique
biblique de développer le sens qui discerne les écrits véritablement

canoniques de tous ceux qui, contemporains ou
postérieurs, ne peuvent pas revendiquer la même distinction.»
Toutefois Martensen pense que la critique digne de ce nom
ne saurait commencer son œuvre en mettant en suspicion la
tradition œcuménique tout entière2). Ce serait, effectivement, la
négation de l'histoire, donc aussi la négation de la critique
même. «Déjà à l'époque de l'Eglise primitive, dit-il, la conscience
générale et historique de l'Eglise s'est affirmée dans les
symboles œcuméniques, dont le symbole apostolique est la cause
première. L'Eglise évangélique se sait en communion étroite
et vivante avec cette tradition œcuménique, qui, pour elle, est
au-dessus du jugement de l'individu et surtout de la confession
de foi d'une Eglise particulière >s).

On voit, par ces textes, combien Martensen avait le sens
de l'œcuménicité. Il l'a montré aussi dans la question des rites
et des sacrements, lorsqu'il a condamné l'ex opere operato de

l'Eglise romaine et le piétisme individuel de certains protestants

«sectaires». «La Réforme», a-t-il dit, «a toujours, par
principe, combattu ces deux extrêmes : car elle veut assurer
tout aussi bien la véritable autorité de l'Eglise, son influence
maternelle, que l'indépendance du simple fidèle *). »

Bref, Martensen a cherché à concilier les droits de la
raison et de la critique, soit vis-à-vis de l'Ecriture sainte, soit
vis-à-vis des symboles et des formules théologiques de l'Eglise
œcuménique. «Nous discernons dans les Eglises chrétiennes»,
a-t-il dit, « une individualité, une forme essentielle qui, sans
cesse, se renouvelle au travers de toutes les luttes et se

retrouve toujours forte, tandis que les formules théologiques à

l'aide desquelles elle cherche à s'exprimer passent frappées de

caducité, et ne vivent que pour un temps, imparfaites et
éphémères. Canoniser dans un symbole la formule et la lettre, c'est
attester qu'on est incapable de comprendre l'histoire. Les
symboles naissent toujours au sein des époques les plus troublées

>) P. 634. - ") v. 635. - 5) P. 636. - <) P. 539.



— 471 —

et ne peuvent pas, par conséquent, ne pas porter l'empreinte
d'une culture théologique particulière. A ce titre, ils ne peuvent
avoir pour toujours et pour tous la même signification Une
saine réflexion nous amène toujours à reconnaître que ce qui
importe et reste la chose essentielle, ce ne sont pas les
formules ecclésiastiques, mais les grandes conceptions dont elles
ne sont que les dépositaires. Mais si la Dogmatique, en
présence des symboles de l'Eglise, ne peut que prendre un rôle
de dépendance, elle ne doit pas cependant abdiquer le devoir
et le sentiment de sa liberté ; car elle est appelée à exercer
sur ces formules les droits de la critique, et à donner aux
grandes conceptions ecclésiastiques qu'elles expriment la forme
qu'elle croit être la mieux appropriée aux besoins de l'Eglise
et de la théologie » 2).

V. L'interprétation des Ecritures et la critique. —
Martensen a joint l'exemple au précepte en interprétant certains
passages des Ecritures d'après les règles de la critique rationnelle.

En voici quelques-uns:
Le premier Adam et le paradis terrestre (p. 236-239): «La

Dogmatique augustinienne, dominée par une préoccupation
étroite et exclusive, confondant l'innocence et la sainteté,
attribue au premier homme une pureté dans la volonté, une
clarté dans l'intelligence, qui ne sont concevables qu'au terme
de sa libre carrière. Aussi cette Dogmatique ne peut se
soustraire à une conception docétique du premier Adam,
puisqu'elle supprime sa vraie nature humaine, la transformant en
une innocence native et une sainteté réelle. Par contre,
la Dogmatique pélagienne conçoit l'innocence du premier homme
sous la forme d'une simplicité trop rudimentaire et animale,
et ne voit dans l'image divine du premier Adam qu'une faculté
à l'état de sommeil. Nous savons cependant que l'homme
abandonné à lui-même, à son propre instinct, ne peut pas parvenir
à une religion réelle. Cette vérité est surabondamment démontrée

par l'exemple des sauvages d'aujourd'hui Nous ne

pouvons pas plus admettre chez le premier homme le pur
instinct que le parfait développement de la sainteté. Nous disons
seulement qu'il y avait en lui le principe vivant de la
communion avec Dieu, commencement d'une vie de bonheur dans

') p. 94.



— 472 —

la soumission à la volonté divine. Cet état de liberté et de

vie, promettant à l'homme tout un avenir de félicité, a trouvé
sa véritable expression dans la conception du paradis
terrestre Puisque le paradis de notre passé, pas plus que celui
de notre avenir, ne peuvent se concevoir expérimentalement,
nous n'en sommes que plus obligés de saisir avec l'intelligence
ce que la foi nous révèle comme dans un miroir obscur et à

l'aide d'une parole mystérieuse Steffens a raison lorsqu'il
compare le paradis terrestre à l'émotion qu'éprouve notre âme
à son premier contact avec l'amour éternel. Chez tout homme
de génie et aux plus nobles époques de l'histoire, on retrouve
un moment qui rappelle le paradis Cette impulsion, cette
inspiration première marque le moment créateur dans la
conscience humaine Celui-là seul est capable de se servir de

sa force intellectuelle, qui a reçu l'Esprit qui lui donne la
conscience de lui-même et qui la féconde Le premier Adam
a donc dû recevoir l'impulsion de l'Esprit pour préparer la
venue du second Adam, l'initiateur de la nouvelle création et
du nouveau royaume qui réalise pleinement la pensée de la
première création de ce monde. L'esprit humain qui viendrait
à perdre le souvenir de cette heure inspirée où, pour la
première fois, il connut et il aima le beau et le vrai, perdrait le
pouvoir de réaliser son véritable avenir. »

Le serpent. « Il est très clair que nous ne devons pas le
considérer comme un animal, mais comme un principe en

opposition avec l'homme et avec Dieu Ce principe est le

principe cosmique lui-même, conçu dans son rapport d'opposition

à Dieu, s'éprenant au sentiment de son existence propre
et s'affirmant dans l'orgueil de l'indépendance. Si en effet la
création a un côté qui regarde Dieu, elle en a un également
qui la porte à se replier sur elle-même, à être elle-même et à

se vouloir par elle-même L'interprétation morale a vu dans
le serpent le symbole de ce principe personnel qui poussa
l'homme à vouloir être libre sans le créateur ...» (p. 243-246).

La descente du Christ aux enfers (p. 718-723). « Cette
descente ne relève pas des catégories de l'espace, mais
de celles de l'entité métaphysique. Au regard du monde
de l'expérience sensible, le royaume des âmes est la région
profonde Dans ce royaume des morts, il faut nous
représenter l'âme portant encore une forme réelle et extérieure



— 473 —

Le Christ fait apparaître une aurore nouvelle dans le royaume
des morts. En Christ la mort a perdu son aiguillon ; aussi pour
le chrétien le séjour des morts n'a-t-il plus d'horreur. Le Christ
étant présent par son esprit clans le royaume des morts, le

croyant sait que la mort ne peut plus être pour lui une perte,
mais un gain... Il y a des régions différentes dans l'Hadès:
on peut y rencontrer un paradis, un enfer et un état intermédiaire

; mais aucun de ces états, si divers soient-ils, ne peut
être conçu comme définitif, car les bienheureux ont encore
une histoire intérieure et par conséquent toujours besoin d'une
purification, d'un progrès, d'une croissance dans le bonheur
et dans la sanctification. Une conversion étant toujours possible
pour les inconvertis dans l'Hadès, ce lieu est donc celui où le
mal peut parvenir à son entier développement et recevoir
l'empreinte définitive de la liberté et de la spiritualité. En
disant qu'un progrès et un développement sont possibles dans
le royaume des morts, évidemment nous ne pouvons les
entendre que dans un sens parallèle et harmonique avec le
développement du royaume de Dieu ...» — Excellent.

VI. Contre la magie de l'«ex opere operato». — «L'Eglise
qui est appelée à s'approprier la grâce de Dieu en Jésus-
Christ, réalise cette haute destinée par les effets que la grâce
exerce directement et par les moyens de grâce. Par les
effets directs de la grâce, il faut entendre l'action du St.

Esprit dans la nature humaine, qu'il affranchit du péché et
dont il fait la nouvelle création en Jésus-Christ. Le St. Esprit
étant l'Esprit du Christ, les effets produits par le St. Esprit doivent
être considérés comme des actes du Christ lui-même. Aussi ces
effets ne peuvent-ils se produire que par les institutions de Jésus
même, sa parole et ses sacrements. La preuve irrécusable pour
nous de la dépendance indissoluble qui rattache les effets de
la grâce aux moyens de grâce, ne consiste pas seulement dans
le fait que, toujours historiquement, la grâce procède de Jésus-
Christ, mais surtout dans la grâce produite, qui toujours
ramène à Jésus-Christ, au chef invisible de la nouvelle création.
Toute conception tendant à séparer les effets de la grâce des

moyens de grâce a pour conséquence un faux individualisme,
un mysticisme maladif ; mais en même temps, toute conception
des moyens de grâce s'exerçant directement, agissant magique-

Eevuo intern, cle Théologie. Heft 63, 1908. 31



— 474 —

ment, indépendamment du contact avec l'âme vivante, produit
immanquablement la fausse autorité religieuse, la foi morte
(l'opus operatum), ainsi que sous tant de rapports nous
pouvons le constater dans le catholicisme (romain). L'exacte vérité
ecclésiastique consiste à unir ces deux termes, l'âme et les moyens
de grâce, dans un rapport intime et vivant, ne les séparant
jamais que pour les besoins de la spéculation, et les retenant
indissolublement unis dans la réalité et dans la vie » 1). — Et
encore : « Si l'on veut que la vertu sanctifiante du sacrement
puisse s'exercer sans la foi vivante de celui qui le reçoit, à la
condition seulement de ne pas rencontrer de résistance (obicem
non ponere), nous devons protester contre une pareille erreur
Si l'on veut dire que le sacrement fonde la foi et la conserve,
concentrant comme dans un foyer lumineux tous les rayons
de la grâce divine, c'est à la condition de ne pas oublier que
l'homme, en sa présence, plus que pour tout autre moment du

culte, doit recueillir toutes les puissances de sa foi. Toute la
foi qu'une âme humaine peut éprouver dans le culte, en entendant

la parole de Dieu, à l'heure du recueillement et de la
prière, elle doit la recueillir et la réserver tout entière
lorsqu'elle est appelée à participer au sacrement»2).

VII. Contre les excès de la hiérarchie romaine (p. 697-701).

— « Cette hiérarchie croit que, directement et sans aucune
interruption, par l'imposition des mains, elle se rattache aux
apôtres, formant avec eux un corps hiérarchiquement ordonné
dans toutes ses parties. Quant à nous, nous nions résolument
cette prétendue succession apostolique. Il est facile d'abord de

démontrer que la chaîne a été maintes fois brisée ; et de plus,
que les apôtres n'ont laissé aucun héritier pourvu de leurs dons
miraculeux pour diriger l'Eglise, et qu'ils ont même négligé
de nous donner la moindre instruction sur ce sujet si important
cependant. A cet effet, l'Eglise seule peut être leur légitime et
direct héritier. A l'Eglise par conséquent d'appeler les serviteurs

dont elle peut avoir besoin et de leur confier le ministère
institué par le Seigneur, bien persuadé que lui, le seul et vrai
maître, saura leur donner l'esprit qui leur est nécessaire. Si,
bientôt après la mort des apôtres, le régime episcopal fut in-

') p. 542-543. - 2) P- 654.



— 475 -
troduit dans l'Eglise, il le fut sans aucune subordination
hiérarchique. Les évêques, successeurs immédiats des apôtres, et

parmi lesquels nous reconnaissons plusieurs de leurs disciples
personnels, surent donner à la conscience ecclésiastique de leur
temps son expression la plus complète et la plus élevée. Ils
furent à la lettre les serviteurs de l'Eglise et ne connurent
d'autre modèle que celui du bon berger qui donne sa vie pour
son troupeau. Mais de bonne heure aussi on peut voir la
perturbation s'introduire dans cette harmonie des premiers jours.
Les évêques en viennent insensiblement à se considérer comme
les héritiers légitimes de l'infaillibilité apostolique, l'autorité
suprême devant laquelle en dernière instance doivent se
terminer toutes les contestations. La hiérarchie est déjà tout
entière dans la confusion du ministère particulier avec le sacerdoce

universel, cause première de la désorganisation de l'ordre
primitif. On considère, en effet, dans l'Eglise romaine, le sacerdoce

particulier comme le principe qui crée et fait vivre le
sacerdoce universel. Comme conséquence s'introduisit bientôt
la distinction de plus en plus marquée entre le prêtre et le
laïque, le prêtre constituant à lui seul l'Eglise dont le laïque
n'est plus qu'une dépendance. Nous pouvons constater à partir
de ce moment la perversion complète de l'ordre apostolique.

Il est de toute évidence, en effet, que le sacerdoce universel
peut seul être la cause du ministère particulier et que, par
conséquent, les apôtres, avant d'être les apôtres, la suprême
autorité de l'Eglise, doivent être d'abord de simples fidèles.
Quoiqu'ils sussent conduire l'Eglise avec l'autorité de l'inspiration,

ils n'ont jamais prétendu la dominer hiérarchiquement
comme maîtres et seigneurs. Toujours ils se sont considérés
comme ne formant qu'un seul corps avec elle, bien convaincus
que, s'il y a divers dons, il n'y a jamais qu'un seul et même
esprit. Tel est l'ordre que l'Eglise évangélique cherche à maintenir.

Quoique nous ne voulions pas amoindrir l'ordination
ecclésiastique, nous ne voulons pas cependant la mettre au
niveau des sacrements ordinaires qui appartiennent au sacerdoce

universel, le baptême et la sainte cène. Car le vice
originel de la hiérarchie, c'est qu'elle fait de l'ordination le sacrement

par excellence, celui qui communique à tous les autres
la valeur qui leur est propre. Le grand mensonge de la
hiérarchie, c'est de vouloir imposer la prêtrise comme donnant



— 476 —

elle-même à l'Eglise par le moyen des sacrements qu'elle
administre, la force dont elle a besoin, la prêtrise restant toujours
son principe constitutif et conservateur. L'Eglise romaine fait,
il est vrai, une exception pour le baptême qui, dans les cas
de nécessité pressante, peut être administré par un laïque ; mais
l'absolution et la sainte cène, le prêtre seul peut en être
l'administrateur; lui seul a la puissance de célébrer le sacrifice.
L'Eglise évangélique, au contraire, professe d'une manière
absolue que la parole et l'institution divine, mais non l'ordination,
donnent seules au sacrement sa valeur, et que, quand même
un apôtre administrerait le sacrement, il ne pourrait pas lui
donner une plus grande vertu que celle que lui confère le fait
de son institution. Aussi reconnaissons-nous que, dans les temps
de nécessité, la prédication de la parole et l'administration des

sacrements peuvent être exercées par de simples chrétiens,
en vertu seulement du sacerdoce universel dont ils ont été
faits participants par la grâce du baptême. Par conséquent, en
cas de nécessité, l'Eglise peut faire des prêtres avec ses
anciens, bien qu'ils soient laïques, lorsque parlesmalheursdestemps
les pasteurs régulièrement ordonnés deviennent impossibles.

Quant au pouvoir des clés, la puissance qui lie et qui délie,

qui donne ou qui retient le pardon des péchés, qui accorde
ou qui refuse l'admission aux sacrements, nous pouvons dire
ce que nous avons déjà dit de l'administration des sacrements
et de la parole divine : avant d'appartenir au ministre officiellement

ordonné, il appartient à l'Eglise qui toujours a le droit
de l'exercer. L'action disciplinaire ne peut être par
conséquent légitimement exercée que par le pasteur assisté du

laïque et avec l'assentiment de l'Eglise. Les apôtres eux-mêmes
exercèrent cette puissance, comme au reste toutes les fonctions
ecclésiastiques, non point en opposition hiérarchique avec l'Eglise,
mais dans une entente commune de leur esprit avec son esprit.»

VIII. Contre le monophysisme et contre l'ubiquité du Christ.—
Martensen a reproché aux monophysites de supprimer
complètement la signification du « véritable Adam », en appliquant
au Logos incarné tous les attributs du Logos éternel, en disant

par exemple: Dieu a été crucifié, Dieu est mort. «Ces
exagérations, dit-il, revivent parmi nous sous bien desformes diverses.
L'Eglise catholique (romaine), par exemple, appelle Jésus-Christ le



— 477 —

bon Dieu, et Zinzendorf aime à dire que l'Agneau est le créateur,
le conservateur et le dominateur du monde Quoique l'Eglise
ait condamné l'erreur monophysite, cependant l'orthodoxie
ecclésiastique (sic) en subit toujours l'influence dans sa doctrine de

la communication des idiomes. Elle professe que les attributs
divins, qui embrassent toute la création dans son infini sans
limite, ont été communiqués à la nature humaine. De cette
conception résulte une contradiction inconciliable avec l'idée de

développement du Christ dans son existence humaine, contradiction

évidente surtout quand on se sent en présence des attributs

de la toute-science, de la toute-présence et de la toute-
puissance. On a dit, par exemple, que le Christ tout enfant,
encore dans la crèche, quant à sa nature divine, et d'une
manière cachée il est vrai, gouvernait le monde avec la toute-
science divine, quoique à l'extérieur et quant à la nature
humaine il pût grandir en sagesse et en intelligence A ce

point de vue, nous aurions un Christ à deux têtes, et cette image
sans aucune grandeur morale produirait sur nous non une
impression surhumaine, mais monstrueuse Il faut donc que
nous puissions nous représenter la divinité comme enveloppée
et voilée dans l'humanité du Christ Le Christ ne possède

pas sa divinité sans son humanité » *).

Martensen a reproché aussi aux luthériens d'avoir oublié

que, si le Christ a consommé l'œuvre de la création comme
rédempteur, il ne l'a pas commencée. «Par l'effet de cette
confusion, la Dogmatique luthérienne en vient à prendre la
première création pour la création qui est en Christ. Prêtant de

plus au Christ les attributs du Logos, elle finit par aboutir à

la doctrine qui confond les attributs divins et les attributs
humains en Christ (communicatio idiomatum), affirmant pour le Christ
monté au ciel tout ce qu'on affirme pour le Logos, dont les
activités créatrices, conservatrices, s'étendent sur le monde de

l'histoire et de la nature » 2). Martensen combat énergiquement
cette doctrine. Attribuer au Christ une telle ubiquité comme
l'ont fait certains mystiques et théosophes, c'est en faire un
Christ « panthéistique » et faux. « Il faut savoir le confesser, dit-
il, les formes que l'école se complaît à donner à la doctrine
ubiquitaire ont souvent provoqué les malsaines effusions pan-

') p. 412-413. — 2) P- 496-498-



— 478 —

théistes que si souvent ont encore exagérées les poètes de la
philosophie de la nature, à l'exemple des mystiques et des

théosophes luthériens, leur légitimes prédécesseurs».

IX. Contre les excès de l'augustinisme et du pélagianisme.
— « Il faut bien reconnaître que l'augustinisme, chez son grand
fondateur et chez quelques-uns de ses successeurs, n'a pas
toujours respecté l'idée de la libre humanité En accusant trop
fortement la réalité de la grâce et du développement spirituel,
il réduit la liberté humaine à n'être plus qu'une apparence
Il a fait le dogme de la grâce irrésistible. Il ne faut plus dès
lors s'étonner si, opposant la nature et la grâce, il ne sait plus
les unir que par un lien extérieur et en quelque sorte artifi
ciel Au regard de ces conceptions qu'à juste titre on peut
dire barbares, le pélagianisme, tout incapable qu'il est de
comprendre le sens profondément religieux qui se dérobe sous ces
formules théologiques incomplètes, ne retient pas moins une
valeur relative, car il a combattu pour l'humanité et la liberté
méconnues1).»

On voit que Martensen ne condamne pas absolument le
pélagianisme. Il distingue pélagianisme et pélagianisme. Autant
il rejette celui des «rationalistes vulgaires», autant il trouve
«grand» celui des Kant, des Fichte, des Schiller, des Gœthe.
«Dans le pélagianisme sérieux et conséquent, ajoute-t-il, on
retrouve encore l'aspiration pour le royaume de Dieu, car il ne
peut se faire que, consciemment pratiqué, il n'aboutisse à la
connaissance de nous-mêmes et à celle de la loi et des prophètes
pour la propre conscience humaine. A ce titre il retient une
signification bien autrement considérable que celle qu'au
premier abord on serait tenté de lui attribuer » 2). Le grief
fondamental de Martensen contre le pélagianisme, c'est d'avoir
confondu la liberté actuelle avec la liberté vraie. « La conscience
pélagienne n'a pas expérimenté le profond contraste qui existe
entre l'esprit et la chair, entre la liberté actuelle et la liberté
vraie, entre la volonté réelle et la volonté idéale. Il lui manque
cette connaissance de nous-mêmes qui nous oblige à confesser
que ce n'est que par anticipation, en idée, que nous possédons
la glorieuse liberté des enfants de Dieu, notre liberté actuelle

') P- 551- - 2) P- 552-553-



— 479 —

restant incapable par elle-même de vouloir l'idéal de sainteté

qui seul correspond à notre vraie nature1).»
Bref, « entre autres erreurs, on peut reprocher au vieux

pélagianisme de confondre la liberté avec la faculté de l'option,
entendue comme le pouvoir de nous déterminer nous-mêmes à

tous les moments de notre carrière. Mais l'augustinisme ne se

trompe pas moins gravement en nous déniant complètement
le pouvoir de nous déterminer nous-mêmes, ne comprenant pas
ce pouvoir comme le commencement de la vraie liberté2,).» Et
encore : « Les théologiens augustiniens, croyant servir l'honneur
de Dieu, ont enseigné que les effets surnaturels du christianisme
sont indépendants des causes naturelles, et que la grâce peut
agir d'une manière souveraine, comme et quand bon lui semble.
Mais l'expérience de l'Eglise enseigne le contraire et nous dit
bien haut qu'il est faux que l'on puisse glorifier la seconde
création aux dépens de la première, le Fils aux dépens du
Père» 3).

X. Le salut universel et l'apocatastase. — Martensen parle
des peuples réprouvés et des individus réprouvés ; mais il est
évident qu'il prend le mot « réprouvés » dans un sens relatif
et temporaire. Car il dit expressément: «La différence entre
les peuples élus et les peuples réprouvés doit disparaître un
jour dans le développement historique, en vertu même de la
loi qui l'institue Retenons ferme par la foi qu'un temps
viendra où, selon la promesse de la parole de Dieu, le baptême
et les bienfaits du Christ seront non seulement pour un peuple,
mais pour tous les peuples La seule explication qui puisse
satisfaire l'esprit et le cœur, est celle qui nous apprend à

considérer l'existence actuelle des enfants qui n'apparaissent à la
vie que pour mourir, comme un simple fragment de celle qu'ils
sont appelés à vivre de l'autre côté de la tombe.4) »

Quant aux individus appelés réprouvés, même interprétation.

« Leur endurcissement peut dissimuler des germes inconscients

de la vie éternelle, et avec ses vaisseaux de colère Dieu
nous a montré bien souvent qu'il savait faire des vases de
miséricorde. Aussi l'apôtre St. Paul annonce que les rameaux
détachés du tronc seront un jour entés de nouveau sur l'arbre

') P. 548-549- — ") P- 554- - 3) P. 57L - «) P. 573-574-



— 480 —

toujours aimé et toujours saint... La grâce doit être conçue
comme pénétrant le monde tout entier à tous les moments de son
existence, perfectionnant les élus, fortifiant les faibles, vivifiant
les morts, domptant les rebelles, jusqu'à ce que se réalise en
Christ, dans toute sa plénitude, la destinée de l'humanité rachetée
(plcrômct). Lorsqu'on s'arrête à ce point de vue, il est difficile
de ne pas concevoir la dernière catastrophe qu'attend notre
histoire, sous la forme d'un rétablissementfinal, d'une apokatastasis,
ramenant dans le sein de Dieu toutes les créatures libres » *).

Martensen s'est demandé si l'âme serait encore libre après
la mort, et capable de se convertir. Il a répondu affirmativement:

« Une conversion étant toujours possible pour les inconvertis

dans l'Hadès, ce lieu est donc celui où le mal peut
parvenir à son entier développement et recevoir l'empreinte
définitive de la liberté et de la spiritualité. En disant qu'un
progrès et un développement sont possibles dans le royaume des

morts, évidemment nous ne pouvons les entendre que dans un
sens parallèle et harmonique avec le développement du royaume
de Dieu»2). Dans d'autres pages, Martensen paraît indécis3). Mais,
finalement, il n'ignore pas que le mot «éternel», dans l'Ecriture,

peut signifier un entassement de siècles destinés à prendre
fin4), et il s'écrie: «L'apocatastasis formellement enseignée dans
l'Ecriture se confond avec le rétablissement universel décrit
dans l'Apocalypse : Et je vis un nouveau ciel et une nouvelle
terre» etc.5).

Ce point est aussi capital, surtout pour l'Occident, où, sous
l'influence de l'augustinisme, il a été plus méconnu, tandis qu'en
Orient certains Pères ont formellement enseigné ou favorisé
l'apocatastase.

XI. L'Eglise universelle et les sectes. — « C'est en affirmant
le fondement œcuménique que les diverses confessions se

distinguent des sectes. Les sectes ne retiennent que les faits
individuels et rejettent tout ce qui est œcuménique et général.
Elles veulent bien rester en rapport avec l'Eglise apostolique,
mais elles rompent d'abord le lien historique, seul possible pour
réaliser leur prétention. Les confessions représentent un moment

>) p. 591-592. — 2) P- 723. — 3) P- 741-743, 747-748, 75°- — 4) P- 752 à

753. -- 5) p. 755-758.



— 481 —

spécial du christianisme, dont elles s'efforcent de faire le
christianisme tout entier; les sectes ne renferment que des lambeaux,
des membres épars du grand tout (membra disjecta). Ce n'est
qu'accidentellement, sous une forme sporadique, qu'elles
retiennent encore le christianisme. En perdant le sens historique
et leur place dans l'histoire du développement organique de la
foi chrétienne, elles se confondent avec ces mouvements inconscients

qui ne relèvent plus que des lois de l'instinct matériel » *).

Martensen a considéré comme une secte les partisans de

Ronge qu'il a appelés «néo-catholiques», et il les a aussi
appelés sectaires parce qu'«ils se sont séparés du catholicisme
primitif en rejetant le symbole apostolique». «Le néo-catholicisme,

a-t-il dit, n'est pas seulement une séparation d'avec Rome,
mais une séparation d'avec l'Eglise universelle » 2). Le traducteur

de Martensen, M. G. Ducros, a assimilé l'ancien-catholicisme
à ce 7zeo-catholicisme de Ronge, bien qu'il n'y ait aucun rapport
entre eux. M. Ducros a d'ailleurs ajouté à sa traduction maintes
notes où, sous prétexte de réfuter Martensen, il n'a fait que
manifester son calvinisme étroit et fanatique, par exemple, lorsqu'il

a déclaré « retenir avec une entière et invincible conviction

ce que Martensen appelle l'inspiration magique et mécanique

» (p. 392). Il lui plaît de voir une « incroyable prétention »

dans l'effort tenté par les anciens-catholiques pour réformer
l'Eglise de Rome et pour 1'« arracher à sa tradition organique
et séculaire». M. Ducros ne tolère qu'une seule réforme, la
sienne. Remarquons cependant qu'il a reconnu que la « prétention

ancienne-catholique ne peut être le fait que de gens très
honnêtes». Nous sommes très sensibles à son compliment, mais
absolument insensibles à ses griefs; on ne réfute pas le risible.

Revenons à Martensen. Il a déclaré que «l'Eglise une et
universelle est aussi l'Eglise sainte», et que, ayant * pour principe

unique Dieu et le Saint-Esprit », elle est infaillible sous ce

rapport; infaillibilité qui toutefois ne l'empêche pas d'être
faillible en ce qui concerne son libre développement. «L'histoire
de l'Eglise, a-t-il dit3), n'est point, ainsi que l'a rêvé le
catholicisme (romain), un champ que la lumière et le progrès
illuminent constamment. Il est, au contraire, des temps où,
complètement soumise à la violence et aux caprices des événements,

') P. 535- - 2) P- 536. - 3) P. 537-



— 482 —

on a de la peine à la reconnaître encore pour la dispensatrice
des mystères de Dieu (ecclesia potest deficere) Une Eglise
particulière peut se perdre et faire naufrage quant à la foi,
mais l'Eglise elle-même et dans son ensemble ne sera jamais
vaincue par le monde. Malgré toutes les défaillances, les
moments d'arrêt, les défaites apparentes ou réelles, l'Eglise va
sans cesse se rapprochant du but que lui assigne son divin
Fondateur (ecclesia non potest deficere).»

XII. L'Union des Eglises. — «L'esprit confessionnel est,

pour les choses religieuses, ce qu'est le nationalisme en politique.
On ne doit pas renoncer à la pensée d'une alliance entre toutes
les Eglises chrétiennes ; mais il ne faut pas que cette alliance
s'effectue au détriment de la véritable individualité et au profit

d'un latitudinarisme universel1).» Martensen enseigne qu'il
n'y a qu'une Eglise, parce qu'il n'y a qu'un seul Christ ; mais
il ajoute que «la véritable unité se manifeste dans la diversité » 2).

Donc il y a des Eglises diverses, qui toutefois doivent être
unes. Cette diversité ne doit pas entraîner des divergences dans
la foi. Les divergences dans la foi sont des « conséquences du
péché», «œuvres périssables dont le temps se hâte de faire
justice». «Mais, comme elles ne procèdent pas exclusivement du

péché et qu'elles correspondent aussi aux diversités que
comporte nécessairement la nature humaine, il faut leur reconnaître
une part de légitimité et les étudier au point de vue des

différences qu'autorise le type apostolique lui-même. Il faut donc

accepter nos différentes confessions de foi comme ces demeures
multiples dont parle l'Evangile Distinguer dans les diverses
formes religieuses ce qui résulte du péché et ce qui doit être
légitimé par les divergences inhérentes à notre nature, est la
grande difficulté que l'on rencontre quand on veut résoudre la
question de l'union des Eglises » s).

Toutefois, cette difficulté n'est pas la seule. Je dirai même
qu'elle n'est pas la plus grande. La plus grande est dans
l'orgueil des Eglises, qui veulent plutôt dominer que s'unir, ou qui
réclament la première place et la plus grande influence dans
l'union. Elles sont de bonne foi, je n'en doute pas, mais elles
n'en sont pas moins, de fait, d'un orgueil anti-chrétien. A ce

') P. 92. - 2) P. 532. — 3) P. 533-534.



— 483 —

point de vue, on lira avec intérêt cette page si judicieuse et
si perspicace de Martensen :

«11 peut se faire qu'un peuple, dans la conscience de son
élection naturelle et de son aptitude exceptionnelle pour le
christianisme, en vienne à se considérer orgueilleusement comme la
tête et le chef de la civilisation et du progrès chrétien, et cesse
de se rappeler qu'il n'est qu'un membre du grand corps, que
ses dons sont à tous, et que son Eglise particulière n'a de
valeur qu'à la condition de rester la servante de l'Eglise
universelle. Avec cette erreur on peut également faire de l'orgueil
un patriotisme exclusif, n'appréciant le christianisme que pour
autant qu'il sait se plier à toutes les exigences de l'esprit national,
et l'on ne verra pas que l'esprit national ne réalisera sa
véritable valeur qu'à la condition de se laisser pleinement subjuguer
par l'esprit chrétien. Cette possibilité ne s'est que trop réalisée
de nos jours, grâce à la manie qui possède tant de nations
contemporaines de se déifier elles-mêmes. Mais la possibilité,
pas plus que la réalité de l'erreur, ne peuvent nous empêcher
de proclamer cette vérité : dans les rapports d'un peuple avec
le christianisme, toutes les aptitudes spéciales à ce peuple
doivent se manifester, et le christianisme, bien loin de les
supprimer, s'applique au contraire à les conserver toujours plus
intactes. Il faut également ne pas oublier que le christianisme,
en pénétrant au sein d'un peuple, ne veut et ne peut y
poursuivre son action qu'à la condition d'unir ses forces surnaturelles

aux aptitudes toujours diverses de chaque nationalité.
Ce qui ne contredit en rien la sentence de l'Ecriture: «Dieu
nous a tous renfermés sous la condamnation pour faire miséricorde

à tous1).»
C'est par cette très importante citation que je termine cette

étude.

Tels sont quelques-uns des textes qu'il m'a paru utile et
intéressant de remettre en lumière, avec la pensée d'une
entente possible, lorsque les esprits sentiront davantage le besoin
d'une vaste union des Eglises. Cette noble idée, si chrétienne
d'ailleurs, est dans l'air. Quelques Eglises particulières, encore
enfermées dans leur nationalisme, n'y songent pas, ou très peu,

') P- 577-578.



— 484 —

ou très mal ; mais viendra un jour, et bientôt, j'espère, où le
nationalisme ecclésiastique, pas plus que le nationalisme
politique, ne suffira, et où il faudra, pour être homme et chrétien
dans toute la force de ces expressions, élargir, élever et dilater
son esprit et son cœur.

Il va de soi qu'il ne s'agit pas de prendre la Dogmatique
de Martensen comme base d'accord. Car, aujourd'hui, elle serait
insuffisante, même comme Manuel; elle n'est assez scientifique
ni de méthode, ni de contenu. L'auteur entre trop précipitamment

dans le domaine de la Révélation, et ne s'applique pas
assez, malgré sa longue Introduction, à préparer philosophiquement

et scientifiquement les esprits. Il accepte aussi des idées

théologiques qu'il croit solidement établies, mais qui ne le

paraissent plus; il emploie encore des termes scolastiques qu'il
croit clairs, mais que nous trouvons creux ; il délaie des idées
secondaires et en oublie de capitales; il ne répond pas aux
questions nouvelles; il manque souvent de précision; son
argumentation n'est pas aussi serrée que nous voudrions, et elle
n'a pas prise sur nos esprits. Je n'insiste pas sur les parties
faibles, je dirais même périmées, de ce volume, où s'en trouvent
tant d'autres si excellentes, que j'aurais eu plaisir à signaler
si l'espace ne m'avait manqué.

Bref, malgré ses lacunes et ses défauts, disons même ses

erreurs, ce volume est une œuvre de foi vive et convaincue,
de parfaite honnêteté, de sincérité touchante. Autant quelques
pages trop mystiques me paraissent regrettables, autant la piété
qui se fait sentir partout, est édifiante ; et avec cette piété qui
témoigne d'un profond amour du Christ et du christianisme,
quel respect de la raison Quelle large place accordée presque
partout à la critique et à la liberté Oui, certes, Martensen a
été et est encore une grande personnalité. On va à Copenhague
admirer sa statue, si modestement adossée à l'église Notre-
Dame, en face l'Université où il a enseigné. Viendra un temps
où, peut-être, on admirera sa pensée et sa noblesse de sentiment

plus encore que sa personne. Je serais heureux, si ces
quelques lignes pouvaient servir à accélérer ce jour.

E. Michaud.


	La dogmatique de Martensen étudiée au point de vue d'un rapprochement possible entre les luthériens scandinaves et les anciens-catholiques

