
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 63

Artikel: Études de théodicée : dieu personnel

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403707

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403707
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 441 —

ÉTUDES DE THÉODICÉE.

DIEU PERSONNEL.

Avant-propos. — C'est surtout pour la pratique de la
religion que l'indifférence est grande : aller à l'église est un
dérangement désagréable, prendre part à un office est une gène.
On préfère rester chez soi. Mais la pensée est-elle indifférente
Chez les penseurs de bagatelles, oui; chez les hommes sérieux,
non. Tout homme de valeur intellectuelle et morale veut savoir
quelle idée il doit se faire du principe de l'univers. Jamais on
n'a autant écrit qu'aujourd'hui sur le théisme, le panthéisme,
le monisme. Or, toute étude sur le monisme1) a besoin d'être
complétée par une étude sur le personnalisme.

Il est rare, toutefois, que l'on traite les questions religieuses
avec une raison droite, judicieuse, instruite et sage. D'ordinaire, ou
bien l'on procède avec une imagination qui prend ses images
et ses fantaisies pour des arguments ; ou bien, alourdi par des
idées vulgaires, par des jugements terre à terre et des
préjugés grossiers, entraîné par quelques connaissances de surface,
mais auxquelles on attribue de la profondeur, victime d'une
érudition décousue et sans portée, mais qu'on croit de premier
ordre, en un mot dominé par un dilettantisme auquel manquent
les études solides et la compétence, on taille à droite et à

gauche, dans le dogme, avec une désinvolture d'autant plus
libre qu'on n'est nullement gêné par le poids d'une vraie
philosophie, encore moins par celui des sciences historiques et
théologiques.

C'est ainsi qu'on aborde en particulier la question de la
Personnalité en Dieu. Tel a assisté un jour, au sommet d'une

') Voir Revue d'avril, p. 209-237.

Revue intern, de Théologie. Heft 63, 1908. 29



— 442 —

montagne, à un spectacle grandiose et terrible, à un de ces

orages formidables où se déploient, au milieu d'éclairs éblouissants

et de tonnerres qui remplissent l'immensité, des forces
insoupçonnées, qui font naître dans son imagination des
conceptions de Dieu plus ou moins bizarres: comment, se demande-t-il,
ce Dieu qui ébranle les espaces et les parcourt avec une
telle rapidité, comment serait-il une personne? Il est partout,
mais où sont ses bras? Il voit les choses les plus éloignées,
mais où sont ses yeux? Où est son visage? Non, un tel Etre,
immense, infini, n'a pas de visage ; il ne saurait être une
personne; il est évidemment impersonnel.

Tel autre déclare que tout cela n'est que matière, sans
détermination ; que c'est l'indéfini succédant à l'indéfini et se

prolongeant ainsi sans qu'on puisse jamais fixer une limite à

ces forces absolues et impersonnelles. Donc, dit-il, Dieu, si même
il existe, ne saurait, en tout cas, être une personne.

Et c'est ainsi qu'avec l'imagination ou la demi-philosophie
on tranche les questions les plus vastes et les plus compliquées,
qui devraient être approfondies et analysées jusque dans leurs
moindres éléments. C'est ainsi qu'on déclare que Dieu n'est
pas un Etre personnel, sans avoir défini exactement ce qu'est
en soi la personnalité ; ou, si on l'essaie, c'est en appliquant
à Dieu, avec une légèreté inconcevable, ce qui ne convient qu'à
la personne humaine.

Etant donnée l'importance de la question, de laquelle dépend
en effet toute la religion, il faut remettre l'intelligence et la
raison à la place de l'imagination, substituer l'idée exacte à

l'image fantaisiste, remplacer la fausse science par la vraie et
les jugements en bloc par les jugements analytiques les plus
précis, autant du moins qu'il est possible en des matières aussi
élevées.

Dans une première partie, j'exposerai la thèse, c'est-à-dire
les principes qui peuvent éclaircir cette question essentiellement
philosophique, et cela, non en la compliquant par des détails
d'érudition inutile, mais en m'efforçant d'unir la simplification
à la clarté. Dans une seconde partie, je discuterai les objections,
de quelque camp qu'elles viennent; on verra que les adversaires
font flèche de tout bois : métaphysique, psychologie, voire même
sociologie et théologie, rien n'est oublié, et, pour attaquer le
dogme, ils recourent au dogme même.



443

1« PARTIE: LA THÈSE.

Chapitre Ier: Importance de la question relativement
à l'Apologétique.

Il faut distinguer, d'abord, la simple Apologétique
philosophique, qui a pour but de réfuter les objections dirigées contre
la Théodicée philosophique, c'est-à-dire contre l'existence de

Dieu, la Création et la Providence; en outre, l'Apologétique
chrétienne proprement dite, qui a pour but de démontrer la
vérité et la divinité du christianisme, et notamment de constater
combien sont peu fondées les oppositions dirigées contre lui.

Or, à ce double point de vue, la question de la personnalité

de Dieu est extrêmement importante.

I. En simple théodicée, c'est-à-dire dans la partie de la
Philosophie qui traite de la cause première, de l'origine du
monde, de la providence, de la question du mal, de la fin
dernière, la question de la personnalité de Dieu tient une très
grande place, aujourd'hui surtout. Voici comment:

On sait combien l'athéisme direct a joué de malheur dans
le cours du XIXe siècle, et comment les savants qui ont voulu
« exorciser l'Absolu » ont eu peu de succès. Si Comte et Littré,
Renan et Stuart Mill ont laissé un nom en philosophie, ce n'est
certes pas grâce aux nuages qu'ils ont tâché d'amonceler sur
la question de l'Absolu de manière à le réduire aux simples
proportions du Relatif. Parmi ceux qui n'admettaient que des
faits et qui, partant du «fait» que Dieu n'est pas un «fait», en
concluaient que Dieu n'existe pas, il en est qui se sont arrêtés
dans cette voie, et qui, comme Littré, ont eu la sagesse de
reconnaître que, s'ils ne pouvaient pas démontrer positivement
l'existence de Dieu, ils ne pouvaient pas non plus démontrer
sa non-existence. Dieu échappait à leurs instruments. Alors on
a pris le parti de reléguer Dieu dans le domaine de 1'«

Inconnaissable». Les athées et les positivistes se sont contentés
du titre d'agnostiques. Le bon vieux mot et la bonne vieille
chose qu'on appelait « Dieu » n'était plus ainsi qu'une hypothèse
enfantine

Cependant, d'autre part, cette « hypothèse » ne laissait pas
de préoccuper les esprits, même ceux qui n'étaient pas enfantins.



— 444 —

On y revenait sans cesse. Etait-ce un cauchemar ou une réalité?
Les exorcistes de l'Absolu n'étaient-ils que de faux pontifes,
ou avaient-ils omis quelque détail de valeur dans leurs rites
trop relatifs? Toujours est-il que Saisset écrivait en 1S59: «Dans
le fond, il y a peu d'athées, si même il y en a.» Laboulaye
disait de même: «Personne aujourd'hui ne se dit athée,
personne n'est assez insensé pour prétendre que les choses vont
au hasard. » Il est vrai que ces deux écrivains, étant spiritualistes,

étaient accusés d'inexactitude ou, tout au moins, de rendre
un témoignage intéressé, suspect et dès lors sans valeur. Mais
voici, aujourd'hui, M. Félix Le Dantec, véritable athée par
tempérament et par nécessité : il se fait honneur d'être « du
bâtiment». Or, il avoue qu'aujourd'hui encore «l'athéisme est mal
porté; qu'à notre époque il existe une infime minorité d'athées»1).
On préfère se dire matérialiste2). Mais comme ce mot et le

système qu'il recouvre offrent aussi des inconvénients et même
de très graves contradictions, on en est arrivé très habilement
à la théorie d'un Dieu impersonnel. Le mot « Dieu » est une
satisfaction donnée à ceux qui y tiennent, et l'adjectif «

impersonnel » est censé représenter la science.
Donc les savants d'aujourd'hui consentent, sauf quelques

rares exceptions, à ce que les choses de l'univers n'aillent pas
au hasard et qu'elles soient soumises à une force directrice,
sorte d'intelligence vague — nouvelle conception de la matière —,
qui cherche, et qui, en tout cas, est impersonnelle.

Tel est l'état de la question. Les efforts de l'athéisme
indirect sont maintenant dirigés sur ce point : montrer qu'il y a

contradiction formelle entre la notion de Dieu et la notion de

personne. Il est évident que si Dieu n'est pas un Etre personnel,

s'il n'est que le divin en général, in abstracto, il est nul,
il n'explique rien comme cause première, rien comme créateur,
rien comme providence ; c'est donc le triomphe de l'athéisme.

C'est en même temps la confusion dans les esprits et dans
les consciences: dans les esprits, car l'énigme du monde devient
ainsi plus profonde que jamais, et nous sommes alors condamnés
à ne voir, dans tous les effets qui frappent nos yeux, que des

effets sans cause première, sans direction véritable et sans fin

L'Athéisme, 1906, p. 8, 10, 17, etc.

2) Voir La Philosophie, 1879, et La Renaissance du Matérialisme, 1881, d'André
Lefèvre.



— 445 —

dernière; dans les consciences, car la terre sans Dieu n'est-elle
pas un autre Tartare? Comment concevoir cette lutte des
relativités sans Absolu, cette humanité sans Père, ce vide sans

rayon de lumière, cette angoisse universelle sans la moindre
lueur de consolation, cette marée montante du crime sans le
moindre grain de sable qui l'arrête?

Les critiques de la raison pure souriront sans doute de

cette argumentation en la traitant de sentimentale, comme si
le sentiment n'était rien dans la vie et dans l'homme. Laissons-
la donc de côté, raisonnons à froid, n'écoutons que la science
et la philosophie. D'ailleurs, elles nous suffisent amplement
pour prouver qu'il y a un Absolu et que cet Absolu est
personnel.

IL Le but est tout autre dans l'Apologétique chrétienne

proprement dite : car elle est d'essence théologique, quoique
fondée sur l'Apologétique philosophique précédente.

L'ancienne Apologétique chrétienne, appelée traditionnelle,
est aussi appelée historique et transcendantale : historique, parce
qu'elle en appelle à l'histoire, aux faits chrétiens, notamment
aux miracles du Christ, à la diffusion extraordinairement rapide
du christianisme, et au témoignage des martyrs ; transcendantale,

pour la distinguer de l'Apologétique immanente, qui est
fondée sur nos sentiments intimes, et non sur des faits qui nous
sont externes et qui, par rapport à nous, peuvent être dits
transcendants.

C'est un fait que les trois preuves auxquelles je viens de

faire allusion, preuves, dites historiques, de la vérité et de la
divinité du christianisme, ne sont plus tenues pour péremptoires
par un très grand nombre de personnes. Pourquoi? Je n'ai pas
à l'examiner ici. L'Apologétique actuelle, plus ou moins
nouvelle (car on pourrait déjà en trouver des traces chez les anciens
théologiens), porte surtout sur la convenance intime qui existe
entre nos facultés naturelles et le christianisme. C'est donc à

chacun à examiner son intelligence, sa raison, son imagination,
sa sensibilité, sa conscience, ses aspirations, ses joies, ses
tristesses, à les rapprocher des doctrines, de la morale, des

espérances, des forces du christianisme, et à constater ainsi dans
quels rapports nous devons être avec le christianisme ; si nous
devons l'agréer ou le repousser. Or, il n'est pas difficile de

démontrer que le christianisme bien compris est de nature à



— 446 —

satisfaire nos besoins et nos aspirations, à nous consoler, nous
fortifier, nous élever, en un mot à idéaliser et à diviniser la
nature humaine autant qu'elle peut être idéalisée et divinisée
dans cette existence terrestre.

Cette Apologétique individuelle, personnelle, intime, dite
subjective et immanente par rapport à la précédente, est forte
parce qu'elle est naturelle, facile à contrôler par la raison et

par l'expérience de chacun. D'autres immanentistes vont plus
loin et affirment que Dieu est immanent en eux, qu'ils le sentent
dans leur âme, qu'ils ont l'expérience vivante de sa présence
et de son action en eux ; que cette démonstration, irréfutable
à leurs yeux, est la plus solide.

Quoi qu'il en soit, est-ce à dire que l'Apologétique subjective

et immanente suffise? Peut-être pour certaines personnes.
Est-ce à dire qu'elle ne puisse pas et ne doive pas être
complétée et fortifiée par des considérations externes, historiques,
transcendantes aussi par rapport à nous? Nullement. Les deux
procédés peuvent et doivent même se concilier, parce que l'un
et l'autre ont leur raison d'être et se complètent.

Il est à remarquer, en effet, que les apologistes de chaque
religion peuvent élever, en faveur de leur propre religion, les
mêmes prétentions que ceux de la religion chrétienne. Ils se

trompent, je le veux bien. Toujours est-il qu'il n'est pas facile
de leur faire accepter qu'ils se trompent, eux payens, eux juifs,
eux musulmans, et que les religions payenne, juive, musulmane
qu'ils sentent en si parfaite conformité avec leur tempérament,
avec leurs traditions, avec leur caractère, etc., sont moins
vraies, moins bonnes, moins naturelles, que la chrétienne. Les
faits sont là.

La religion chrétienne, si elle est la plus vraie, la plus
humaine et la plus divine, doit-elle, peut-elle ne pas répliquer
aux payens, aux juifs, aux musulmans? ^Evidemment elle doit
répliquer. Sa dignité, sa supériorité exige qu'elle s'entoure d'une
plus grande lumière et de preuves autres que la preuve
subjective qui vient d'être indiquée. Et ces nouvelles preuves,
nécessaires, doivent manifestement être plus objectives, plus
historiques, si l'on veut qu'elles complètent et fortifient la preuve
subjective et immanente.

Or, ces nouvelles preuves peuvent être résumées ainsi:—
Le christianisme enseigne que Dieu, comme Sagesse infinie et



— 447 —

personnelle, s'est incarné en Jésus-Christ pour sauver l'humanité,

c'est-à-dire pour l'aider à accomplir sa destinée et à atteindre
sa fin. Donc, si le christianisme dit vrai, il doit prouver: —
1° qu'il y a un Dieu personnel;— 2° que ce Dieu personnel
s'occupe de l'humanité et que la Providence divine n'est pas
un vain mot;— 3° que cette Providence est manifeste en Jésus-
Christ, Messie et Sauveur;— 4° qu'il y a, en effet, dans sa
vie, dans ses actes, dans ses enseignements, toutes les forces
nécessaires pour sauver tous les hommes qui veulent les
utiliser. — Si ces quatre points sont prouvés, il est clair que le
christianisme doit être tenu pour vrai et divin.

Dès lors, on voit comment la doctrine du Dieu personnel
est à la base de l'Apologétique chrétienne : car, si cette
doctrine n'était pas certaine, celle de la Providence le serait encore
moins; et croulerait du même coup le rôle providentiel du Christ,
et conséquemment tout le christianisme. Or les deux premiers
points susindiqués relèvent, avant tout, de la Théodicée
philosophique.

C'est du premier seulement qu'il s'agit dans la présente Etude.

Ch. II: Notion philosophique de la Personne humaine.

Le quid unum constitutif de la personne humaine a-t-il été
suffisamment expliqué et mis à nu par Socrate, Platon, Aristote
et les autres philosophes grecs? Non.

L'a-t-il été par les Pères de l'Eglise? Non.
L'a-t-il-été au moyen-àge Non. Les classifications scolastiques

des puissances ou facultés dans lesquelles nous prétendons
l'enfermer, sont très insuffisantes.

Donc le problème est là.
Notre psychologie moderne vaut-elle mieux? Oui, sous

plusieurs rapports, bien qu'elle n'ait pas encore réussi à dissiper
de graves obscurités. Profitons de ses lumières.

En théologie, on traite de la personnalité humaine dans
six Traités: 1° dans le Traité d'Anthropologie: comment l'homme
est-il une personne? — 2° Dans le Traité de la Théodicée
philosophique: comment Dieu est-il personnel? — 3° Dans le Traité
de la Trinité : en quoi consiste la doctrine de la triple personnalité

divine, disent les uns, des trois personnes divines? disent
les autres. — 4° Dans le Traité de la Grâce: Comment con-



— 448 —

cilier le concours personnel de Dieu avec le concours personnel
de l'homme, et réciproquement, dans les actes surnaturels de
la sanctification? — 5" Dans le Traité de l'Incarnation:
comment Jésus-Christ est-il une personne en deux natures? —
6° Dans le Traité d'Eschatologie: Comment la personnalité
humaine persévère-t-elle dans la vie future?

La question que nous avons à éclaircir ici est celle dont
on s'occupe en Théodicée. Il est clair qu'elle présuppose la question

de la personne en général, étudiée en Anthropologie, et
qu'elle a aussi quelque rapport avec la doctrine trinitaire.
Cependant, si elle n'est pas indépendante de la premiere, elle est
indépendante de la troisième : car, dès qu'on possède une notion
suffisante de la personne en général, on peut examiner si Dieu
est un Etre personnel, sans être obligé d'examiner s'il est triplement

personnel ou s'il y a trois personnes en lui. Nous ne
toucherons donc à la doctrine trinitaire qu'incidemment, lorsque

des objections nous en feront un devoir. Cette doctrine
est trop importante pour n'être pas étudiée directement en elle-
même. Mais nous devons d'abord résumer en quoi consiste la
personne en général. Ce premier point est essentiel; c'est même
la base des considérations subséquentes.

1° Habituellement, on commence cette étude philosophique
en disant que le mot « personne > vient de persona, mot latin
qui signifie masque et rôle de théâtre: «masque dont les acteurs
se couvraient la tête et qui était de façon qu'il portât leur voix
au loin, per quam voxpersonabat1). Evidemment le mot
«personne » vient de persona, mais la chose indiquée par ce mot
me semble antérieure à l'usage du masque au théâtre : l'idée
de personne est primitive, tandis que celle de masque théâtral
ne l'est pas; celle-là est certainement plus ancienne que celle-ci.

Les choses paraissent s'être enchaînées ainsi:
C'est un fait que, chez les Juifs, lorsqu'on a voulu

caractériser quelqu'un, signaler sa physionomie propre et ce qui le
constituait dans son individualité distincte, on employait le mot
«face». Dans Y Exode (XXXIII, 13), Moyse prie Dieu de se

montrer à lui, de se faire connaître à lui, afin que lui, Moyse,
puisse conduire le peuple selon la volonté de Dieu. Et, au lieu

*) Grande Encyclopédie, art. Personne l^Dramard), p.



— 449 —

de dire Toi à Dieu, il dit Ta face: « Si ergo inveni gratiam in
conspectu tuo, ostende mihi fciciem tuam, ut sciam 7e». Et Dieu
lui répond (v. 14): «Facies mea preecedet Te.» — Cette face,
ce visage, ce ngóooonov, c'est Dieu rendu visible, c'est ce qui
le fait connaissable, c'est ce qui le montre lui, lui dans sa
personne. C'est ainsi qu'on arrive à identifier visage et personne ;
et qu'on entend simplement par personne, en Dieu, sa marque
caractéristique, ce qui fait qu'il est lui-même, ce qui fait qu'on
peut le reconnaître. Or, c'est là une notion très simple, très
juste, très acceptable.

La partie postérieure, en effet, n'offre rien de caractéristique;
elle est à peu près la même dans chaque espèce animale. Un
animal ne se reconnaît individuellement que par sa face ou
son visage. La face (facia, facies, defacere) est la partie «faite»,
la mieux faite, la plus travaillée, la plus caractéristique, la plus
parfaite. Dans ce même chapitre XXXIII, on ne craint pas —
tant l'anthropomorphisme était en usage, même dans les
écrivains qui parlaient de Dieu — de prêter à Dieu le langage
suivant. Dieu est censé avoir dit à Moyse : Non poteris videre
faciem meam, non enim videbit me homo et vivet Videbis
postcriorct mea, faciem autem meam videre non poteris (20, 23).
On semble avoir distingué en Dieu une partie inférieure ou
postérieure, et une partie supérieure ou antérieure, et c'est
celle-ci qui fait le mieux reconnaître Dieu. Le visage (visum)
fait voir, il montre l'individu ; les autres parties ne le font pas
connaître x).

Ce n'est pas tout. Le visage contient la bouche, l'organe
de la parole. On se fait connaître non seulement par les traits
du visage, mais aussi par les sons qu'on articule (l'animal), par
la voix et le langage (l'homme). Chaque individu a son ton de

voix, sa manière de s'exprimer, d'articuler, etc. Ces deux marques
s'associent très bien et se complètent: 1° le visage, l'aspect

') Notons, en passant, qu'on a aussi associé Dieu (sa face, sa visibilité, sa marque
particulière et personnelle") à un ange qui le représentait; mais cet ange n'était pas
la personne même de Dieu: un «représentant» de Dieu n'est pas la «personne»
même de Dieu. On a aussi associé Dieu à l'Arche d'alliance, portée en avant, et qui
était censée contenir la présence de Dieu, et être sa face, je dirais plutôt sa théo-
phanie, sa représentation. Quoi qu'il en soit de ces manières de parler, on voit que,
lorsqu'on parlait de Dieu comme d'un Etre personnel, on voulait seulement dire qu'il
était Lui, Dieu, et non un autre, et qu'il avait un Moi. — Voir Annales de

philosophie chrétienne, avril I905. p. 65-67.



— 450 —

sous lequel on apparaît; 2° la voix (vocem), le son (sonum),
la parole (parabolani), le verbe (verbum), le logos. Toutes ces
choses sont des particularités qui font connaître et distinguer
les individus entre eux.

Au théâtre, on a imité la voix réelle. Lorsqu'on a dû
représenter tel rôle, tel personnage, avec un visage tragique ou
comique, avec un ton ou un son ad hoc, avec un langage
qu'il fallait faire entendre à distance, au loin, on a recouru au
masque. Tout d'abord le mot masque a signifié le visage, visage
imité et artificiel. On dit encore aujourd'hui : le masque de tel
personnage, de Louis XIV, de Napoléon Ier, etc. Les acteurs
on fait des » mascarades », ont poussé des cris, ont mené vie
bruyante avec leurs masques : per quam vox personabcit.

Donc la personnalité est ce qui confère à un homme une
physionomie propre, un langage particulier, une action distincte,
dans l'ensemble des êtres auxquels il est mêlé, et ce qui le
rend capable de jouer un rôle dans le drame de la vie universelle.

La personnalité théâtrale n'appartient qu'aux acteurs qui
sont engagés dans l'action dont ils déterminent les péripéties;
les simples figurants ou comparses ne sont pas des personnages.
Les animaux ont des traits, des organes, mais ils n'ont pas un
visage. L'homme a un visage : donc il est une personne. L'homme
joue un rôle : donc il est un personnage, donc il est une
personne.

Donc le mot « personne » a servi à distinguer l'homme des
choses et des animaux, et, de plus, à distinguer tel homme de

tel autre homme.
Cette explication, à la fois étymologique et psychologique,

me semble fondée. Toutefois elle est encore très générale ; on
peut la préciser et la compléter ainsi.

2° En précisant, la personne se distingue essentiellement
des choses et des animaux par trois caractères principaux'
l'individualité, la conscience et la liberté.

L'individualité est la base physique de la personnalité. Un
individu est un être un et identique à lui-même dans sa durée,
ayant une spontanéité propre : d'où la distinction des personnes
d'avec les choses, car les choses ne sont pas des individus ;

elles n'ont qu'une identité apparente, elles se composent et se

décomposent, elles sont dans un certain sens inertes et non



— 451 —

spontanées. Avec la vie dans les plantes et dans les animaux
apparaît une certaine spontanéité et une certaine identité, donc
une certaine individualité, mais encore très imparfaite. Ce n'est
que dans l'être humain que la force spirituelle met de l'unité,
de l'identité et de' l'activité spontanée.

L'individualité peut s'élever jusqu'à la conscience. Un
individu se connaît et réfléchit sur lui, il peut dire moi. «L'animal,»
dit Boirac, «a bien la conscience spontanée des états par
lesquels il passe; mais il se confond successivement avec chacun
d'eux; il est impuissant à s'en abstraire par la réflexion, à se

poser à part de leur série; il ne fait qu'un avec ses sensations,
avec ses images, partant avec les objets qu'il perçoit ou qu'il
se rappelle. Seul l'homme se sépare du reste de l'Univers et
se constitue dans sa conscience une sorte de for intérieur
inviolable et impénétrable à toutes les influences étrangères » v).

L'être humain, quand il a conscience de son moi, se sent
libre, cause de ses actes, responsable de ses décisions, capable
de résister à des habitudes ou à des suggestions, etc. D'où la
formule de Leibniz : Vis sui conscia, sui compos. Par là l'être
humain entre dans l'ordre moral et n'est plus seulement du
domaine des sciences physiques et naturelles.

Et en se sentant libre et responsable, la personne humaine
se distingue non seulement des choses, des plantes et des

animaux, mais aussi des autres personnes. Elle a sa conscience
particulière à elle, distincte de la conscience qu'ont aussi les
autres personnes. Elle a ainsi une conscience sociale, fondée
sur sa conscience morale.

Donc la personnalité, ainsi comprise, exige la conscience,
la raison, la liberté ou l'autonomie. Telle est la personnalité
dans son sens philosophique 2),

*) Grande Encyclopédie, art. Personnalité.

2) Chez les Grecs, VTCOGTttOlç est le fond, le fondement, la réalité, en opposition

avec l'apparence; donc la substance. TIoÓoWTTOV est l'aspect, la forme, le

personnage, le rôle. Quand la notion de personne doit être désignée plus expressément,

Origene emploie les mots de propriété, lâlOTl'jÇ, substance individuelle,
substance circonscrite (ovOÎce xarà negiyguifry), existence individuelle. Donc on
voit que personne et propriété coïncident, \2hypostase n'a pu devenir la personne
que parceque l'hypostase contient la propriété réelle; la propriété réelle est la
substance considérée sous tel rapport, sous tel aspect, sous telle modalité. Sous ce

rapport, la personne est une spécialisation et une restriction de la nature, de la
ovaia. Mais maintenant, nous voyons avant tout dans la personne la possession de

soi, la maîtrise de soi, l'indépendance, et ceci n'est pas une restriction, mais une

qualité positive.



— 452 —

Ici on peut faire une objection sur la notion d'unité et
d'individualité. Taine attaque l'unité du moi et dit que le moi
est un polypier de sensations et d'images, une collection ou
une succession d'états de conscience. C'était aussi l'opinion de
Condillac et de Stuart Mill. En sorte que l'unité du moi ne
serait, dans ce système, que l'effet et le reflet de l'unité objective

de l'organisme, lequel est composé d'appareils et de tissus
multiples; le moi serait une société. — Nous verrons que le
multiple peut converger vers l'un et s'y ramener; que, dans
l'être humain, il y a conscience non seulement du multiple,
mais aussi de l'un; que la force qui maintient l'unité parmi
tous les éléments multiples de l'organisme et même de l'âme,
qui a des pensées multiples et des amours multiples, n'est pas
une illusion, mais une réalité, et que dès lors elle est un objet

de science comme toutes les autres réalités; qu'on a donc
tort d'en faire une chimère. Myers, Ribot, Flammarion disent
que le moi est une coordination. Nous verrons qu'il est une
force coordinatrice, et non un simple état de coordination. Serrer
le faisceau des puissances sensorielles et des puissances rationnelles,

les maintenir toutes dans une unité consciente, telle est
la fonction du moi; or ceci suppose une force unitive consciente;
il n'y a pas d'effet sans cause.

Bref, il est constaté: 1° que, dès le principe, l'homme,
comme être raisonnable, a cherché à distinguer les êtres qui
l'entouraient et à se distinguer lui-même d'eux; — 2° qu'il a
donc cherché les marques distinctives de ces différents êtres;
— 3° que, parmi ces marques, il a commencé, de fait, par les

plus faciles à saisir: a) la face ou visage .facies, ngóawnov);
b) dans la face : la bouche, ou plutôt le son, son inarticulé des

animaux, voix et parole articulée des hommes ; c) après ces

marques extérieures, il a cherché des marques intérieures ou
impliquant les choses de la vie intérieure : l'individualité, la
conscience, la liberté, choses connexes.

3° La définition philosophique ou psychologique qui précède,
a été complétée par une définition morale, de Kant. Kant a

précisé ou mieux expliqué ce qui touche à la conscience et à

la liberté. Il a appelé la personne une «fin en soi» et, comme
telle, ayant des droits et des devoirs. Il a établi ainsi cette
formule: «Agis de telle sorte que tu traites l'humanité, aussi



— 453 --•

bien dans ta propre personne que dans celle d'autrui, toujours
comme fin, jamais comme simple moyen », c'est-à-dire, respecte
et perfectionne, chez toi et chez autrui, la personnalité. C'est
là la morale, fondée sur la personnalité, qui, ainsi respectée,
impose des devoirs et a des droits. La dignité de la personne
est évidemment plus grande, si on la respecte à ce point de

la traiter comme une fin en soi, c'est-à-dire comme une réalité
qui ne peut pas nous servir de moyen, mais qui doit être
respectée en elle-même, dans ses droits et dans ses devoirs. C'est
un point de vue extrêmement moral, qui hausse encore la
personne, en en faisant mieux ressortir la valeur, l'élévation, donc
la qualité et la perfection.

4° Tout ce qui précède conduit à une définition ou plutôt
à une explication métaphysique, à savoir: que la personnalité
nous apparaît comme la forme la plus élevée et la plus
parfaite de l'être *).

5° Définition juridique. Le droit romain s'est basé sur la
définition philosophique et morale, pour distinguer la personne
physique et la personne morale:

La personne physique est l'homme libre, le citoyen, seul
capable d'avoir des droits, et appelé originairement caput. Ne

pourrait-on pas rapprocher ce mot des mots faciès, ngóawnov,

masque, persona? Quoi qu'il en soit, ni l'esclave ni l'étranger
n'étaient des personnes, des capita, d'après le droit romain.
Ils n'avaient aucun des trois status (libertas, civitas, familia)
dont la réunion sur la même tête (caput) constituait la personnalité

complète. Ils n'avaient pas la libre disposition de leur
visage, de leur parole, de leur individualité, de leur conscience,
de leur liberté, de leurs actes.

La personne dite juridique ou morale est un groupement:
Etat, ville, association, établissement. Elle peut posséder et
hériter. Ces groupements qui ont des intérêts communs et des

') Notons, en passant, cette conséquence: que, si Dieu est la perfection absolue,
il doit être une personne parfaitement et absolument. Les panthéistes surtout objectent
que la personnalité est finie par essence, parce que le moi ne peut se poser qu'en
s'opposant au non-moi. Donc, disent-ils, tout moi est limité. Donc Dieu ne peut pas
être personnel. — Nous examinerons cette doctrine plus loin; nous ne voulons ici
qu'indiquer les diverses significations données au mot «personne».



— 454 —

capacités, possèdent la personnalité civile, mais avec plus
d'obligations que de droits absolus.

La capacité juridique se divise en capacité civile et en

capacité politique. Le même individu peut être une personne
dans l'ordre civil et n'en être pas une dans l'ordre politique,
ce qui arrive lorsqu'on jouit des droits civils sans être investi
du titre de citoyen ou en étant privé de l'exercice des droits
politiques. Renouvier a remarqué que «le sens de personne
existait déjà au deuxième siècle et fut emploj'é par les
jurisconsultes, dans la suite, pour désigner l'agent par opposition
à l'action ou à la chose faite.»

6° Enfin le langage reflète plus ou moins toutes ces choses.
En grammaire, la forme de la conjugaison distingue la
personne qui parle, celle à qui l'on parle et celle de qui l'on
parle. On distingue aussi les pronoms de la première, de la
seconde et de la troisième personne.

Tels sont les différents sens du mot personne, en ce qui
concerne l'homme.

Ch. III: Notion philosophique de la Personnalité en Dieu.

Parmi les diverses significations indiquées précédemment, y
en a-t-il une qui puisse logiquement s'appliquer tout ensemble
à l'homme et à Dieu, sauf les différences exigées par la nature
hnmaine dans l'homme et par la nature divine en Dieu? Il
importe souverainement de n'oublier jamais ces différences: car
il va de soi qu'ici surtout on doit éviter toute trace
d'anthropomorphisme. Ce qui est imparfait dans l'homme est parfait
en Dieu. Notre connaissance de Dieu, de ses attributs, de sa
perfection, de sa personnalité en un mot, est très imparfaite:
elle n'a rien de direct, rien d'univoque. Il y a donc toujours
une équivoque inévitable à parler de Dieu avec le langage
humain.

Cela est certain. Toutefois une certaine connaissance de
Dieu s'impose, connaissance indirecte, par simple analogie, non
par analogie de proportion (car il n'y a pas proportion entre
Dieu et le fini), mais par analogie entre cause et effet : car on
peut logiquement juger quelque peu d'une cause par ses effets,
et dire que la cause possède éminemment les qualités constatées



— 455 —

dans les effets, même lorsqu'on ne peut pas préciser en quoi
consiste cette eminence. Donc Thomas d'Aquin a dit avec
raison: «Il y a en Dieu quelque chose qui est par rapport à lui
ce que la personnalité, ou l'intelligence, ou tel autre attribut,
est par rapport à l'homme. » Bergier a remarqué qu'en parlant
de la nature divine, le mot «personne» ne signifie pas précisément

la même chose qu'en parlant de la nature humaine ; mais
il n'a pas précisé. MM. Ed. Le Roy et Loisy enseignent que
« tout ce que nous disons de la personnalité divine doit être
suspect, parce que la personnalité divine ne peut pas être
assimilée à la personnalité humaine». Très bien. Le P. Portalié
dit: «Nous affirmons qu'il y a personnalité en Dieu, mais nous
ajoutons qu'il l'a d'une manière infiniment supérieure à tout
ce que la créature peut concevoir » J). Très bien. Ces assertions
ne sont point opposées. M. Sertillanges a raison aussi de répéter
l'assertion susdite de Thomas d'Aquin2).

Cela établi, je dis qu'on peut appliquer à l'homme et à

Dieu la définition philosophique contenue dans la formule leib-
nizienne : Vis sui conscia et sui compos.

En effet, c'est l'idée de perfection que l'on trouve dans
tous les éléments constitutifs de l'idée de personne. On disait,
à Rome, que l'esclave n'était pas une personne, parce qu'il ne
s'appartenait pas et ne pouvait pas disposer de lui: il ne pouvait

ni ester en justice, ni faire de son chef un contrat valide.
On tenait pour imparfait l'être non-personnel, et pour plus parfait

l'être personnel. La personnalité était donc une perfection
en soi.

Encore actuellement, l'enfant mineur, qui est une personne
physique, n'est cependant pas une personne civile, ni une
personne politique ; il n'est une personne morale qu'à partir de
de l'âge de raison, c'est-à-dire de l'âge où il a assez de raison,
assez de liberté, assez d'autonomie, pour être, dans une
certaine mesure, responsable ; et à mesure qu'il grandit, qu'il prend
possession de lui-même, de ses facultés, qu'il sait se soustraire
aux influences de ceux qui cherchent à le maîtriser, on dit
qu'il devient plus personnel. Etre une personne, c'est donc être
réellement maître de soi et pouvoir disposer librement de soi :

compos sui, sui juris.

') Eludes, 5 août 1905, p. 329.
*) Revue du clergé français, I" octobre 1905, p. 317,



— 456 —

En littérature, on dit d'un style qu'il est personnel, quand
il est l'expression du moi de l'auteur, qu'il en montre le caractère,

la volonté, l'esprit, les opinions, les tendances, les désirs,
etc. Le style où ces choses ne se reflètent pas, est dit
impersonnel. L'impersonnalisme banal est plus qu'une imperfection,
c'est un défaut; tandis que le personnalisme de l'écrivain, lorsqu'il

ne distrait pas le lecteur au détriment du sujet, est une
très grande qualité.

Or, si l'indépendance par rapport aux autres êtres et la
possession de soi sont des qualités, il est clair qu'elles doivent
convenir à Dieu.

Dieu est l'intelligence parfaite, la raison parfaite, la conscience
parfaite. Il est l'Etre absolu (ab-solutus), donc l'Etre indépendant.

Existant par lui-même, il ne saurait être lié par aucun
être. Il est donc absolument maître de lui. Il dirige tout et n'est
dirigé par personne. Si donc un être est personnel, c'est lui.
Il est la personnalité même, comme il est la raison même, la
perfection même.

Il faut même dire, pour être logique, que tout son être est
personnel, puisque tout son être est absolu, a se, autonome,
compos sui. Il faut dire que tous ses attributs, étant absolus
et parfaits, sont personnels, en ce sens qu'il est maître de lui,
et absolu dans sa vue, dans sa pensée, dans son amour. De
là la Trinité : Dieu un et triplement personnel, Deus unus et

trinus1).
M. Ed. Le Roy trouve que la personnalité en Dieu est un

non-sens, parce que, si elle existe, elle ne ressemble à rien de

ce que nous connaissons en fait de personnes, et alors on devrait
la désigner par un mot nouveau qui serait radicalement
indéfinissable. « Imaginez, dit-il, un assemblage quelconque de

syllabes dénué de toute signification positive ; soit A cet assemblage.

«Dieu est personnel» n'a pas, dans notre hypothèse,
d'autre sens que »Dieu est A» ; est-ce là une idée? Le dilemme
est irréductible pour qui cherche une interprétation intellec-

') Voir le Traité de la Trinité. — Certains théologiens (par exemple Ruys-
broeck) ont distingué les mots: Divinité et Dieu: Divinité est plus abstrait, et porte
sur l'essence et la substance; Dieu est plus concret, plus réel, plus vivant, il indique
l'existence, la subsistance distincte de l'essence et de la substance. La «divinité»
était commune aux personnes divines, et les personnes divines étaient en «Dieu».
Mais ce sont là des subtilités.



— 457 —

tualiste du dogme «Dieu est personnel». Ou bien on définira
le mot «personnalité», et alors on tombera fatalement dans
l'anthropomorphisme ; ou bien on ne le définira pas, et alors
on versera non moins fatalement dans l'agnosticisme. Nous
voilà au rouet » x).

Nullement, nous ne sommes point au rouet. C'est M. Le
Roy qui veut bien s'y mettre lui-même. Son dilemme n'est
aucunement fondé. Nous acceptons la nécessité de définir le mot
«personnalité». Mais M. Le Roy accordera sans doute qu'on
peut définir une idée et une chose en en donnant une explication

suffisante pour les faire distinguer des autres idées et des

autres choses. S'il fallait, pour définir une chose, la montrer
dans toute son essence et sa perfection, et, pour définir une
idée, en décrire toute la portée avec toutes ses conséquences,
M. Le Roy lui-même, tout mathématicien qu'il est, ne pourrait
en définir aucune, pas même celle qu'il a de lui-même.

Nous parlons ici des définitions suffisantes, telles qu'elles
sont admises en philosophie et même dans les sciences, dont
aucune n'a la prétention d'éviter tout mystère et qui toutes
admettent l'analogie. Nous voulons donc établir simplement une
certaine analogie entre la personnalité humaine et la personnalité
qui existe en Dieu; car nous percevons qu'il y a une personnalité
en Dieu, si la personnalité est une perfection. Toute la question
est donc de savoir ce qu'on entend par personnalité. Si c'est
essentiellement un défaut, il est clair qu'elle n'est pas en Dieu; mais si
nous la concevons comme une perfection, de quel droit l'ex-
clurions-nous de Dieu? Cette perfection serait en Dieu divinement,

absolument, infiniment, parfaitement, comme tout ce qui
est Dieu même. Elle n'y serait donc pas humainement.

M. Le Roy dira peut-être que, du moment que nous ne
savons pas comment elle est en Dieu, nous ne la définissons

pas. Je répondrai que nous ne la définissons pas absolument,
par A + B, telle qu'elle est dans son infinie perfection. Mais
une telle définition n'est pas nécessaire : car on peut avoir une
idée imparfaite d'une chose parfaite, et même d'une chose

imparfaite. Nous n'avons même que des idées imparfaites,
et cependant ce sont des idées, idées que nous pouvons
exprimer et qui ont une certaine signification positive, et même

*) La Quinzaine, 16 avril 1905, p. 510.

Reme intern, de Théologie. Heft 63, 1908. 30



— 458 —

vraie, quoi qu'en dise M. Le Roy. Si l'éminent mathématicien
rejette le monde des analogies et n'admet que celui de l'identité,

il ne doit pas admettre grand'chose; en tout cas, il ne
doit pas prononcer le nom de Dieu, pas plus pour en nier la
personnalité que pour l'affirmer.

M. Le Roy veut bien faire une concession et il dit: «Dieu
est personnel» veut dire comportez-vous dans vos relations
avec Dieu comme dans vos relations avec une personne
humaine. » Cette concession est déjà quelque chose, de la part
d'un algébriste aussi rigoureux. Mais elle ne satisfait pas. Je
suis ici plus rigoureux que lui, même au point de vue intellectualiste

et non seulement au point de vue moral. Sa proposition

aboutit, en effet, à l'anthropomorphisme, à cet
anthropomorphisme qu'il paraissait tout à l'heure avoir en si complète
horreur. Or, nous, qui concevons qu'il y a une personnalité
en Dieu et que cette personnalité est une personnalité divine
et non humaine, nous ne saurions consentir à nous comporter
envers elle comme nous nous comportons avec une personne
humaine ; nous exigeons qu'on professe pour elle, intellectuellement

et pratiquement, un respect bien supérieur à celui dont
nous entourons la simple personne humaine. M. Le Roy propose
un «scandale logique » ou plutôt un scandale en fait de logique;
nous le repoussons.

M. Le Roy dit encore : « Un catholique réfléchi qui acceptera
ce dogme: «Dieu est personnei», n'y verra pas une affirmation
positive et une détermination de la personnalité divine. » Ne
jouons pas sur les mots. Un catholique réfléchi n'aura certes
pas la prétention cle « déterminer » tout ce qu'est la personnalité

divine — et nous avons dit pourquoi—, mais il y verra
«une affirmation positive », très positive, de l'indépendance
absolue de Dieu et de la possession consciente et absolue de
lui-même par lui-même. Lorsque nous disons que Dieu est l'Etre
absolu, parfait, donc conscient et indépendant de tout autre
être, nous entendons naturellement qu'il n'est pas une simple
loi, encore moins une catégorie. De plus, nous ne restons pas
dans ce négatif; nous sommes dans le positif et dans l'affirmation

positive de l'être positif et positivement parfait de Dieu.
Réduite à cette simplicité, la question de la personnalité

divine paraît évidente. On dira que c'est précisément là une
solution trop «simpliste» pour qu'elle puisse être acceptée comme



— 459 —

vraie. Je répondrai qu'il y a simplicité et simplicité ; que celle qui
concilie tous les éléments d'une question ou à peu près, et qui,
de plus, résout toutes les difficultés ou à peu près, a grande
chance d'être juste. Or celle que nous proposons résout toutes
les objections, comme nous allons le voir.

J'en distingue quatre sortes: les unes sont d'ordre
métaphysique, d'autres d'ordre psychologique, d'autres d'ordre social,
d'autres enfin d'ordre théologique. J'espère que nous n'en oublierons

pas. Examinons-les successivement.
E. Michaud.

(A suivreé)


	Études de théodicée : dieu personnel

