Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 63

Artikel: Etudes de théodicée : dieu personnel
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403707

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403707
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 441 —

ETUDES DE THEODICEE.

DIEU PERSONNEL.

Avant-propos. — C'est surtout pour la pratique de la reli-
gion que l'indifférence est grande: aller a 1'église est un dé-
rangement désagréable, prendre part & un office est une géne,
On préfere rester chez soi. Mais la pensée est-elle indifférente?
Chez les penseurs de bagatelles, oui; chez les hommes sérieux,
non. Tout homme de valeur intellectuelle et morale veut savoir
quelle idée il doit se faire du principe de 'univers. Jamais on
n’a autant écrit qu'aujourd’hui sur le théisme, le panthéisme,
le monisme. Or, toute étude sur le monisme!?!) a besoin d’étre
complétée par une étude sur le personnalisme.

Il est rare, toutefois, que 'on traite les questions religieuses
avec uneraison droite, judicieuse, instruite et sage. D'ordinaire, ou
bien 1'on procéde avec une imagination qui prend ses images
et ses fantaisics pour des arguments; ou bien, alourdi par des
idées vulgaires, par des jugements terre A terre et des pré-
jugés grossiers, entrainé par quelques connaissances de surface,
mais auxquelles on attribue de la profondeur, victime d'une
érudition décousue et sans portée, mais qu'on croit de premier
ordre, en un mot dominé par un dilettantisme auquel manquent
les études solides et la compétence, on taille a droite et a
gauche, dans le dogme, avec une désinvolture d’autant plus
libre qu'on n'est nullement géné par le poids d’une vraie philo-
sophie, encore moins par celui des sciences historiques et théo-
logiques.

C'est ainsi qu'on aborde en particulier la question de la
Personnalité en Dieu, Tel a assisté un jour, au sommet d'une

1 Voir Revue d’avril, p. 209-237.
Revue intern,de Théologie. Heft 63, 1908, 29



442 —

montagne, a un spectacle grandiose et terrible, & un de ces
orages formidables olt se déploient, au milieu d’éclairs éblouis-
sants et de tonnerres qui remplissent l'immensité, des forces
insoupgonnées, qui font naitre dans son imagination des con-
ceptions de Dieu plus ou moins bizarres:comment,se demande-t-il,
ce Dieu qui ébranle les espaces et les parcourt avec une
telle rapidité, comment serait-il une personne? Il est partout,
mais ol sont ses bras? Il voit les choses les plus éloignées,
mais ol sont ses yeux? Ou est son visage? Non, un tel Etre,
immense, infini, n'a pas de visage; il ne saurait étre une per-
sonne; il est évidemment impersonnel.

Tel autre déclare que tout cela n’est que matiére, sans
détermination; que c'est I'indéfini succédant a 1'indéfini et se
prolongeant ainsi sans qu'on puisse jamais fixer une limite a
ces forces absolues et impersonnelles. Donc, dit-il, Dieu, si méme
il existe, ne saurait, en tout cas, étre une personne.

Et c’est ainsi qu'avec l'imagination ou la demi-philosophie
on tranche les questions les plus vastes et les plus compliquées,
qui devraient étre approfondies et analysées jusque dans leurs
moindres éléments. Clest ainsi qu'on déclare que Dieu n’est
pas un Etre personnel, sans avoir d¢fini exactement ce qu'est
en soi la personnalité; ou, si on l'essaie, c'est en appliquant
a Dieu, avec une légereté inconcevable, ce qui ne convient qu'a
la personne humaine.

Etant donnée l'importance de la question, de laquelle dépend
en effet toute la religion, il faut remettre lintelligence et la
raison a la place de limagination, substituer 1'idée exacte a
I'image fantaisiste, remplacer la fausse science par la vraie et
les jugements en bloc par les jugements analytiques les plus
précis, autant du moins qu’il est possible en des matieres aussi
élevées.

Dans une premieére partie, jexposerai /« thése, c'est-a-dire
les principes qui peuvent éclaircir cette question essentiellement
philosophique, et cela, non en la compliquant par des détails
d’érudition inutile, mais en m’effor¢ant d'unir la simplification
a la clarté. Dans une seconde partie, je discuterai les objections,
de quelque camp qu’elles viennent; on verra que les adversaires
font fleche de tout bois: métaphysique, psychologie, voire méme
sociologie et théologie, rien n’est oublié, et, pour attaquer le
dogme, ils recourent au dogme méme.



443 —

I PARTIE: LA THESE.

Chapitre I*: Importance de la question relativement
a I’Apologétique.

Il faut distinguer, d'abord, la simple Apologétique plilo-
sophique, qui a pour but de réfuter les objections dirigées contre
la Théodicée philosophique, c'est-a-dire contre l'existence de
Dieu, la Création et la Providence; en outre, I'Apologétique
chrétienne proprement dite, qui a pour but de démontrer la
vérité et la divinité du christianisme, et notamment de constater
combien sont peu fondées les oppositions dirigées contre lui.

Or, a ce double point de vue, la question de la person-
nalité de Dieu est extrémement importante.

I. En simple théodicée, c'est-a-dire dans la partie de la
Philosophie qui traite de la cause premitre, de l'origine du
monde, de la providence, de la question du mal, de la fin der-
niére, la question de la personnalité de Dieu tient une tres
grande place, aujourd’hui surtout. Voici comment:

On sait combien 'athéisme direct a joué de malheur dans
le cours du XIXe siecle, et comment les savants qui ont voulu
« exorciser ’Absolu» ont eu peu de succes. Si Comte et Littré,
Renan et Stuart Mill ont laissé un nom en philosophie, ce n'est
certes pas grace aux nuages qu’ils ont taché d’amonceler sur
la question de I'Absolu de maniére a le reduire aux simples
proportions du Relatif. Parmi ceux qui n'admettaient que des
faits et qui, partant du «fait» que Dieu n’est pas un «fait», en
concluaient que Dieu n’existe pas, il en est qui se sont arrétés
dans cette voie, et qui, comme Littré, ont eu la sagesse de re-
connaitre que, s'ils ne pouvaient pas démontrer positivement
I'existence de Dieu, ils ne pouvaient pas non plus démontrer
sa non-existence. Dieu échappait a leurs instruments. Alors on
a pris le parti de reléguer Dieu dans le domaine de 1'« Incon-
naissable ». ILes athées et les positivistes se sont contentés
du titre d’agnostiques. Le bon vieux mot et la bonne vieille
chose qu'on appelait « Dieu» n’était plus ainsi qu'une hypothese
enfantine !

Cependant, d’autre part, cette «hypothese» ne laissait pas
de préoccuper les esprits, méme ceux qui n'étaient pas enfantins.



— 444 —

On y revenait sans cesse. Etait-ce un cauchemar ou une réalité?
Les exorcistes de ’Absolu n’étaient-ils que de faux pontifes,
ou avaient-ils omis quelque détail de valeur dans leurs rites
trop relatifs? Toujours est-il que Saisset écrivait en 1859: « Dans
le fond, il y a peu d'athées, si méme il y en a.» Laboulaye
disait de méme: «Personne aujourd’hui ne se dit athée, per-
sonne n'est assez insensé pour prétendre que les choses vont
au hasard.» Il est vrai que ces deux d¢crivains, étant spiritua-
listes, étaient accusés d'inexactitude ou, tout au moins, de rendre
un témoignage intéressé, suspect et des lors sans valeur. Mais
voici, aujourd’hui, M. Félix Le Dantec, véritable athée par tem-
pérament et par nécessité: il se fait honneur d'étre «du bati-
ment». Or, il avoue qu'aujourd’hui encore «l'athéisme est mal
porté; qu'a notre époque il existe une infime minorité¢ d’athées»?).
On préfere se dire matérialiste #). Mais comme ce mot et le
systeme qu'il recouvre offrent aussi des inconvénients et méme
de treés graves contradictions, on en est arrivé trés habilement
a la théorie d'un Dieu tmpersonnel. l.e mot «Dieu» est une
satisfaction donnée a ceux qui y tiennent, et I'adjectif « imper-
sonnel » est censé représenter la science.

Donc les savants d'aujourd’hui consentent, sauf quelques
rares exceptions, & ce que les choses de 'univers n'aillent pas
au hasard et qu'elles soient soumises a une force directrice,
sorte d’'intelligence vague — nouvelle conception de la matiere —,
qui cherche, et qui, en tout cas, est impersonnelle.

Tel est 'état de la question. Les efforts de 'athéisme in-
direct sont maintenant dirigés sur ce point: montrer qu’il y a
contradiction formelle entre la notion de Dieu et la notion de
personne. Il est évident que si Dieu n'est pas un Etre person-
nel, s'il n'est que le divin en général, in abstracto, il est nul,
il n'explique rien comme cause premiére, rien comme créateur,
rien comme providence; c'est donc le triomphe de 'athéisme.

C'est en méme temps la confusion dans les esprits et dans
les consciences: dans les esprits, car 'énigme du monde devient
ainsi plus profonde que jamais, et nous sommes alors condamnés
a ne voir, dans tous les effets qui frappent nos yeux, que des
effets sans cause premieére, sans direction véritable et sans fin

1) L’ Athéisme, 1906, p. 8, 1o, 17, etc.
%) Voir La Fhilosophic, 1879, et La Renaissance du Matérialisme, 1881, d’André
Lefevre.



— 445 —

derniére; dans les consciences, car la terre sans Dieu n’est-elle
pas un autre Tartare? Comment concevoir cette lutte des rela-
tivités sans Absolu, cette humanité sans Pére, ce vide sans
rayon de lumiere, cette angoisse universelle sans la moindre
lueur de consolation, cette marée montante du crime sans le
moindre grain de sable qui l'arréte?

Les critiques de la raison pure souriront sans doute de
cette argumentation en la traitant de sentimentale, comme si
le sentiment n'était rien dans la vie et dans 'homme. Laissons-
la donc de coté, raisonnons a froid, n'écoutons que la science
et la philosophie. D’ailleurs, elles nous suffisent amplement
pour prouver qu’'il y a un Absolu et que cet Absolu est per-
sonnel.

IT. Le but est tout autre dans l'Apologétique chirélienne
proprement dite: car elle est d'essence théologique, quoique
fondée sur 1"Apologétique philosophique précédente.

L’ancienne Apologétique chrétienne, appelée traditionnelle,
est aussi appelée historique et transcendantale: kislorique, parce
qu’elle en appelle a l'histoire, aux faits chréuens, notamment
aux miracles du Christ, & la diffusion extraordinairement rapide
du christianisme, et au témoignage des martyrs; franscendai-
tale, pour la distinguer de 1’Apologétique immanente, qui est
fondée sur nos sentiments intimes, et non sur des faits qui nous
sont externes et qui, par rapport & nous, peuvent étre dits trans-
cendants.

C'est un fait que les trois preuves auxquelles je viens de
faire allusion, preuves, dites historiques, de la vérité et de la
divinité du christianisme, ne sont plus tenues pour péremptoires
par un trés grand nombre de personnes. Pourquoi? Je n'ai pas
a T'examiner ici. L’Apologétique actuelle, plus ou moins nou-
velle (car on pourrait déja en trouver des traces chez les anciens
théologiens), porte surtout sur la convenance intime qui existe
entre nos facultés naturelles et le christianisme. C'est donc a
chacun & examiner son intelligence, sa raison, son imagination,
sa sensibilité, sa conscience, ses aspirations, ses joies, ses tris-
tesses, a les rapprocher des doctrines, de la morale, des espé-
rances, des forces du christianisme, et 4 constater ainsi dans
quels rapports nous devons étre avec le christianisme; si nous
devons l'agréer ou le repousser. Or, il n'est pas difficile de
démontrer que le christianisme bien compris est de nature a



= A4E =

satisfaire nos besoins et nos aspirations, & nous consoler, nous
fortifier, nous élever, en un mot a idéaliser et a diviniser la
nature humaine autant qu’elle peut étre idéalisée et divinisée
dans cette existence terrestre.

Cette Apologétique individuelle, personnelle, intime, dite
subjective et immanente par rapport a la précédente, est forte
parce qu'elle est naturelle, facile a contréler par la raison et
par l'expérience de chacun. D'autres immanentistes vont plus
loin et affirment que Dieu est immanent en eux, qu'ils le sentent
dans leur ame, qu'ils ont '’expérience vivante de sa présence
et de son action en eux; que cette démonstration, irréfutable
a leurs yeux, est la plus solide.

Quoi qu'il en soit, est-ce a dire que I’Apologétique subjec-
tive et immanente suffise? Peut-étre pour certaines personnes.
Est-ce a dire qu'elle ne puisse pas et ne doive pas étre com-
plétée et fortifiée par des considérations externes, historiques,
transcendantes aussi par rapport a nous? Nullement. Les deux
procédés peuvent et doivent méme se concilier, parce que 'un
et l'autre ont leur raison d'étre et se completent.

Il est & remarquer, en effet, que les apologistes de chaque
religion peuvent élever, en faveur de leur propre religion, les
mémes prétentions que ceux de la religion chrétienne. Ils se
trompent, je Ie veux bien. Toujours est-il qu'il n'est pas facile
de leur faire accepter qu’ils se trompent, eux payens, eux juifs,
eux musulmans, et que les religions payenne, juive, musulmane
qu'ils sentent en si parfaite conformité avec leur tempérament,
avec leurs traditions, avec leur caractére, etc., sont moins
vraies, moins bonnes, moins naturelles, que la chrétienne. Les
faits sont la.

La veligion chrétienne, si elle est la plus vraie, la plus
humaine et la plus divine, doit-elle, peut-elle ne pas répliquer
aux payens, aux juifs, aux musulmans? Evidemment elle doit
répliquer. Sa dignité, sa supériorité exige qu'elle s'entoure d’'une
plus grande lumiére et de preuves autres que la preuve sub-
jective qui vient d’étre indiquée. Et ces nouvelles preuves, néces-
saires, doivent manifestement étre plus objectives, plus histo-
riques, si 'on veut qu'elles completent et fortifient la preuve
subjective et immanente.

Or, ces nouvelles preuves peuvent étre résumées ainsi:—
Le christianisme enseigne que Dieu, comme Sagesse infinie et



— M7 —

personnelle, s'est incarné en Jésus-Christ pour sauver 1'huma-
nité, c'est-a-dire pour 'aider & accomplir sa destinée et a atteindre
sa fin. Donc, si le christianisme dit vrai, il doit prouver:—
1° qu'il y a un Dieu personnel;— 2° que ce Dieu personnel
s'occupe de 'humanité et que la Providence divine n’est pas
un vain mot;— 3° que cette Providence est manifeste en Jésus-
Christ, Messie et Sauveur;— 4° qu'il y a, en effet, dans sa
vie, dans ses actes, dans ses enseignements, toutes les forces
nécessaires pour sauver tous les hommes qui veulent les uti-
liser. — Si ces quatre points sont prouvés, il est clair que le
christianisme doit étre tenu pour vrai et divin.

Deés lors, on voit comment la doctrine du Dieu personnel
est & la base de I'Apologétique chrétienne: car, si cette doc-
trine n’'était pas certaine, celle de la Providence le serait encore
moins; et croulerait du méme coup le réle providentiel du Christ,
et conséquemment tout le christianisme. Or les deux premiers
points susindiqués relevent, avant tout, de la Théodicée philo-
sophique.

C'estdu premier seulement qu'il s’agit dans la présente Etude.

Ch. II: Notion philosophique de la Personne humaine.

I.e q#id wnwn constitutif de la personne humaine a-t-il été
suffisamment expliqué et mis & nu par Socrate, Platon, Aristote
et les autres philosophes grecs? Non.

L'a-t-il été par les Peres de I'Eglise? Non.

L’a-t-il-é¢té au moyen-age? Non. Lesclassifications scolastiques
des puissances ou facultés dans lesquelles nous prétendons l'en-
fermer, sont trés insuffisantes.

Donc le probleme est la.

Notre psychologie moderne vaut-elle mieux? Oui, sous
plusieurs rapports, bien qu'elle n’ait pas encore réussi a dissiper
de graves obscurités. Profitons de ses lumieres.

En théologie, on traite de la personnalité humaine dans
six Traités: 1° dans le Traité d’Anthropologie: comment ’homme
est-il une personne? — 2° Dans le Traité de la Théodicée philo-
sophique: comment Dieu est-il personnel? — 3° Dans le Traité
de la Trinité: en quoi consiste la doctrine de la triple person-
nalité divine, disent les uns, des trois personnes divines? disent
les autres. — 4° Dans le Traité de la Grace: Comment con-



448 —

cilier le concours personnel de Dieu avec le concours personnel
de 'homme, et réciproquement, dans les actes surnaturels de
la sanctification? — 5° Dans le Traité de !'Incarnation: com-
ment Jésus-Christ est-il une personne en deux natures? —
6° Dans le Traité d’Eschatologie: Comment la personnalité hu-
maine persévere-t-elle dans la vie future?

La question que nous avons a éclaircir ici est celle dont
on s’occupe en Théodicée. 1l est clair qu’elle présuppose la ques-
tion de la personne en général, étudiée en Anthropologie, et
qu’elle a aussi quelque rapport avec la doctrine trinitaire. Ce-
pendant, si elle n’est pas indépendante de la premiere, elle est
indépendante de la troisieme: car, dés qu'on posséde une notion
suffisante de la personne en général, on peut examiner si Dieu
est un Etre personnel, sans étre obligé d’examiner s'il est triple-
ment personnel ou s'il y a trois personnes en lui. Nous ne
toucherons donc a la doctrine trinitaire gu’incidemment, lors-
que des objections nous en feront un devoir. Cette doctrine
est trop importante pour n’'étre pas €tudiée directement en elle-
méme. Mais nous devons d’abord résumer en quoi consiste la
personne en général. Ce premier point est essentiel; c'est méme
la base des considérations subséquentes.

l° Habituellement, on commence cette ¢tude philosophique
en disant que le mot «personne> vient de persona, mot latin
qui signifie masque et role de théatre: «masque dont les acteurs
se couvraient la téte et qui €était de fagon qu’il portat leur voix
au loin, per quam vox personabat?). Evidemment le mot «per-
sonne » vient de persona, mais la chose indiquée par ce mot
me semble antérieure a l'usage du masque au théatre: l'idée
de personne est primitive, tandis que celle de masque théatral
ne l'est pas; celle-1a est certainement plus ancienne que celle-ci.

Les choses paraissent s’étre enchainées ainsi:

C’est un fait que, chez les Juifs, lorsqu’'on a voulu carac-
tériser quelqu’un, signaler sa physionomie propre et ce qui le
constituait dans son individualité distincte, on employait le mot
«face». Dans I'Exode (XXXILI, 13), Moyse prie Dieu de se
montrer a lui, de se faire connaitre a lui, afin que lui, Moyse,
puisse conduire le peuple selon la volonté de Dieu. Et, au lieu

Yy Grande Encyclopédie, art. Lersonne (Dramard), p. 489.



A —

de dire 7o7 a Dieu, il dit 7a face: «Si ergo inveni gratiam in
conspectu tro, ostende mihi faciem tuam, ut sciam 7e». Et Dieu
lui répond (v. 14): « Facies mea praecedet Te.» — Cette face,
ce visage, ce modowmov, c'est Dieu rendu visible, c'est ce qui
le fait connaissable, c’est ce qui le montre lui, lui dans sa per-
sonne. C’est ainsi qu'on arrive a identifier visage et personne;
et qu'on entend simplement par personne, en Dieu, sa marque
caractéristique, ce qui fait qu'il est lui-méme, ce qui fait qu’on
peut le reconnaitre. Or, c’est 14 une notion tres simple, trés
juste, trés acceptable.

La partie postérieure, en eftet, n’offre rien de caractéristique;
elle est & peu prés la méme dans chaque espéce animale. Un
animal ne se reconnait individuellement que par sa face ou
son visage. La face (facia, facies, de facere) est la partie «faite»,
la mieux faite, la plus travaillée, la plus caractéristique, la plus
partaite. Dans ce méme chapitre XXXIII, on ne craint pas —
tant 'anthropomorphisme était en usage, méme dans les écri-
vains qui parlaient de Dieu — de préter a Dieu lc langage
suivant. Dieu est censé avoir dit 4 Moyse: Non poteris videre
faciem meam, non enim videbit me homo et vivet ... Videbis
posteriora mea, taciem autem meam videre non poteris (20, 23).
On semble avoir distingué en Dieu une partie inf¢rieure ou
postérieure, et une partie supérieure ou antérieure, et c'est
celle-ci qui fait le mieux reconnaitre Dieu. Le visage (wvisunz)
fait voir, il montre l'individu; les autres parties ne le font pas
connaitre 1),

Ce n’est pas tout. Le visage contient la bouche, l'organe
de la parole. On se fait connaitre non seulement par les traits
du visage, mais aussi par les sons qu'on articule (I'animal), par
la voix et le langage ('homme). Chaque individu a son ton de
VoiX, sa maniere de s’exprimer, d'articuler, etc. Ces deux marques
s'associent trés bien et se completent: 1° le visage, l'aspect

1) Notons, cn passant, qu’on a aussi associé Dieu (sa face, sa visibilité, sa marque
particuliére et personnelle) & un ange qui le représentait; mais cet ange n’était pas
la personne méme de Dieu: un «représentant> de Dieu n’est pas la «personnes
méme de Dieu. On a aussi associé Dieu a I’Arche d’alliance, portée en avant, et qui
€tait censée contenir la présence de Dieu, et étre sa face, je dirais plutét sa théo-
phanie, sa représentation. Quoi qu’il en soit de ces maniéres de parler, on voit que,
lorsqu’on parlait de Dieu comme d’un Etre personnel, on voulait seulement dire qu’il
était Zs/, Dieu, et non un autre, et qu’il avait un Moi. — Voir dnnales de philo-
sophie chretienne, avril 1903, p. 65-67.



— 450 —

sous lequel on apparait; 2° la voix (vocem), le son (Sonum),
la parole (parabolam), le verbe (verbum), le logos. Toutes ces
choses sont des particularités qui font connaitre et distinguer
les individus entre eux.

Au théatre, on a imité la voix réelle. Lorsqu'on a d@ re-
présenter tel role, tel personnage, avec un visage tragique ou
comique, avec un ton ou un son ad hoc, avec un langage
qu’il fallait faire entendre a distance, au loin, on a recouru au
masque. Tout d’abord le mot masque a signifié le visage, visage
imité et artificiel. On dit encore aujourd’hui: le masque de tel
personnage, de Louis XIV, de Napoléon I°7, etc. Les acteurs
on fait des » mascarades », ont poussé des cris, ont mené vie
bruyante avec leurs masques: per quaimn vox personabalt.

Donc la personnalité est ce qui confére 4 un homme une
physionomie propre, un langage particulier, une action distincte,
dans l'ensemble des étres auxquels il est mélé, et ce qui le
rend capable de jouer un role dans le drame de la vie univer-
selle. La personnalité théatrale n'appartient qu'aux acteurs qui
sont engagés dans l'action dont ils déterminent les péripéties;
les simples figurants ou comparses ne sont pas des personnages.
Les animaux ont des traits, des organes, mais ils n’ont pas un
visage. L’homme a un visage: donc il est une personne. L’homme
joue un role: donc il est un personnage, donc il est une per-
sonne.

Donc le mot «personne » a servi a distinguer ’homme des
choses et des animaux, et, de plus, & distinguer tel homme de
tel autre homme.

Cette explication, a la fois étymologique et psychologique,
me semble fondée. Toutefois elle est encore trés générale; on
peut la préciser et la compléter ainsi.

2° En précisant, la personne se distingue essentiellement
des choses et des animaux par trois caractéres principaux-
I'individualité, la conscience et la liberté.

L'individualité est la base physique de la personnalité. Un
individu est un étre un et identique a lui-méme dans sa durée,
ayant une spontanéité propre: d'ol la distinction des personnes
d’avec les choses, car les choses ne sont pas des individus;
elles n'ont qu'une identité apparente, elles se composent et se
décomposent, elles sont dans un certain sens inertes et non



— 451 —

spontanées. Avec la vie dans les plantes et dans les animaux
apparait une certaine spontanéité et une certaine identité, donc
une certaine individualité, mais encore trés imparfaite. Ce n’est
que dans I'é¢tre humain que la force spirituelle met de 1'unité,
de l'identité et de l'activité spontanée.

L’individualité peut s’élever jusqu'a la conscience. Un indi-
vidu se connait et réfléchit sur lui, il peut dire moi. «L’animal,»
dit Boirac, «a bien la conscience spontanée des états par les.
quels il passe; mais il se confond successivement avec chacun
d'eux; il est impuissant & s’en abstraire par la réflexion, a se
poser a part de leur série; il ne fait qu'un avec ses sensations,
avec ses images, partant avec les objets qu'il percoit ou qu'il
se rappelle. Seul 'homme se sépare du reste de I'Univers et
se constitue dans sa conscience une sorte de for intérieur in-
violable et impénétrable a toutes les influences étrangeres»?).

L’eétre humain, quand il a conscience de son moi, se sent
libre, cause de ses actes, responsable de ses décisions, capable
de résister a des habitudes ou a des suggestions, etc. D’olt la
formule de Leibniz: Vis sui conscia, sui compos. Par 1a 1'étre
humain entre dans l'ordre moral et n’est plus seulement du
domaine des sciences physiques et naturelles.

Et en se sentant libre et responsable, la personne humaine
se distingue non seulement des choses, des plantes et des ani-
maux, mais aussi des autres personnes. Elle a sa conscience
particuliere a elle, distincte de la conscience qu’ont aussi les
autres personnes. Elle a ainsi une conscience sociale, fondée
sur sa conscience morale.

Donc la personnalité, ainsi comprise, exige la conscience,
la raison, la liberté ou l'autonomie. Telle est la personnalité
dans son sens philosophique ?),

Y Grande Encyclopédie, art, Personnalitl.

) Chez les Grecs, U7100T@0ic est le fond, le fondement, la réalité, en oppo-
sition avec 'apparence; donc la substance. Hgdawftm' est 'aspect, la forme, le
personnage, le rdle. Quand la notion de personne doit étre deésignée plus expressé-
ment, Origéne emploie les mots de propricse, Edlét‘r}:g, substance individuelle, sub-
stance circonscrite (oﬁ(ﬁa xare négiygagpﬁ'l'), existence individuelle, Donc on
voit que personne et propriété coincident. L’Aiypestase n’a pu devenir la personne
que parce que I’hypostase contient la propriété réelle; la propriété réelle est la sub-
stance considérée sous tel rapport, sous tel aspect, sous telle modalité, Sous ce
rapport, la personne est une spécialisation et une restriction de la nature, de la
ovoie. Mais maintenant, nous voyons avant tout dans la personne la possession de
soi, la malirise de soi, l'indépendance, et ceci n’est pas une restriction, mais une
qualité positive.



452 —

Ici on peut faire une objection sur la notion d'unité et
d'individualité. Taine attaque.l'unité du moi et dit que le moi
est un polvpier de sensations et d'images, une collection ou
une succession d’états de conscience. C'était aussi 'opinion de
Condillac et de Stuart Mill. En sorte que l'unité du moi ne
serait, dans ce systeme, que l'effet et le reflet de I'unité objec-
tive de l'organisme, lequel est composé d’appareils et de tissus
multiples; le moi serait une sociéfé. — Nous verrons que le
multiple peut converger vers l'un et s'y ramener; que, dans
I’étre humain, il y a conscience non seulement du multiple,
mais aussi de 'un; que la force qui maintient l'unité¢ parmi
tous les ¢éléments multiples de l'organisme et méme de 'ame,
qui a des pensées multiples et des amours multiples, n'est pas
une illusion, mais une réalité, et que deés lors elle est un ob-
jet de science comme toutes les autres réalités; qu'on a donc
tort d'en faire une chimere. Myers, Ribot, Flammarion disent
que le moi est une coordination. Nous verrons qu'il est une
Jorce coordinatrice, et non un simple état de coordination. Serrer
le faisceau des puissances sensorielles et des puissances ration-
nelles, les maintenir toutes dans une wunuité cousciente, telle est
la fonction du moi; or ceci suppose une force unitive consciente;
il n'y a pas d'effet sans cause.

Bref, il est constaté: 1° que, deés le principe, 'homme,
comme ¢tre raisonnable, a cherché a distinguer les étres qui
I'entouraient et a se distinguer lui-méme d'eux; — 2° qu'il a
donc cherché les marques distinctives de ces différents étres;
— 3° que, parmi ces marques, il a commencé, de fait, par les
plus faciles a saisir: @) la face ou visage (facics, modowmor),
b) dans la face: la bouche, ou plutdt le son, son inarticulé des
animaux, voix et parole articulée des hommes; ¢) aprés ces
marques extérieures, il a cherché des marques intérieures ou
impliquant les choses de la vie intérieure: l'individualité, la
conscience, la liberté, choses connexes.

3° La définition philosophique ou psychologique qui précede,
a éte complétée par une définition morale, de Kant. Kant a
précisé ou mieux expliqué ce qui touche a la conscience et a
la liberté. Il a appelé la personne une «fin en soi» et, comme
telle, ayant des droits et des devoirs. Il a établi ainsi cette
formule: « Agis de telle sorte que tu traites I’humanité, aussi



bien dans ta propre personne que dans celle d’autrui, toujours
comme fin, jamais comme simple moyen », c'est-a-dire, respecte
et perfectionne, chez toi et chez autrui, la personnalité. C'est
12 la morale, fondée sur la personnalité, qui, ainsi respectée,
impose des devoirs et a des droits. LLa dignité de la personne
est évidemment plus grande, si on la respecte a ce point de
la traiter comme une fin en soi, c'est-a-dire comme une réalité
qui ne peut pas nous servir de moyen, mais qui doit étre res-
pectée en elle-méme, dans ses droits et dans ses devoirs. Clest
un point de vue extrémement moral, qui hausse encore la per-
sonne, en en faisant mieux ressortir la valeur, 1’élévation, donc
la qualité et la perfection.

4° Tout ce qui précéde conduit & une définition ou plutot
a une explication métaphysique, & savoir: que la personnalité
nous apparait comme la forme la plus élevée et la plus par-
faite de 'étre?).

3° Définition juridique. Le droit romain s’est basé sur la
définition philosophique et morale, pour distinguer la personne
pliysique et la personne morale:

La personne physique est 'homme libre, le citoyen, seul
capable d'avoir des droits, et appelé originairement caput. Ne
pourrait-on pas rapprocher ce mot des mots fucies, modowrroy,
masque, persona? Quoi qu'il en soit, ni I'esclave ni I'étranger
n'étaient des personnes, des capita, d’apres le droit romain.
Ils n'avaient aucun des trois status (libertas, civitas, familia)
dont la réunion sur la méme téte (caput) constituait la person-
nalité complete. Ils n’avaient pas la libre disposition de leur
visage, de leur parole, de leur individualité, de leur conscience,
de leur liberté, de leurs actes.

La personne dite juridique ou morale est un groupement:
Etat, ville, association, établissement. Elle peut posséder et
hériter. Ces groupements qui ont des intéréts communs et des

) Notons, en passant, cette conséquence: que, si Dieu est la perfection absolue,
il doit étre une personne parfaitement et absolument. Les panthéistes surtout objectent
que la personnalité est finie par essence, parce que le moi ne peut se poser qu’en
s’opposant au non-moi. Donc, disent-ils, tout moi est limité. Donc Dieu ne peut pas
étre personnel. — Nous examinerons cette doctrine plus loin; nous ne voulons ici
qu'indiquer les diverses significations données au mot « personne ».



— 454 —

capacités, possédent la personnalité civi/e, mais avec plus d'obli-
gations que de droits absolus.

La capacité juridique se divise en capacité civile et en
capacité politique. Le méme individu peut étre une personne
dans l'ordre civil et n’en étre pas une dans l'ordre politique,
ce qui arrive lorsqu’on jouit des droits civils sans étre investi
du titre de citoyen ou en étant privé de l'exercice des droits
politiques. Renouvier a remarqué que «le sens de personne
existait déja au deuxieéme siécle et fut employé par les juris-
consultes, dans la suite, pour désigner l'agent par opposition
a T'action ou & la chose faite.»

6° Enfin le langage reflete plus ou moins toutes ces choses.
En grammaire, la forme de la conjugaison distingue la per-
sonne qui parle, celle & qui 'on parle et celle de qui l'on
parle. On distingue aussi les pronoms de la premiére, de la

seconde et de la troisiéme personne.

Tels sont les différents sens du mot personne, en ce qui
concerne l'homme.

Ch. III: Notion philosophique de la Personnalité en Dieu.

Parmi les diverses significations indiquées précédemment, v
en a-t-il une qui puisse logiquement s’appliquer tout ensemble
a4 I'homme et a Dieu, sauf les différences exigées par la nature
hnmaine dans 'homme et par la nature divine en Dieu? Il im-
porte souverainement de n'oublier jamais ces diff¢reitces: car
il va de soi qu’ici surtout on doit éviter toute trace d’anthro-
pomorphisme. Ce qui est imparfait dans 1'homme est parfait
en Dieu. Notre connaissance de Dieu, de ses attributs, de sa
perfection, de sa personnalité en un mot, est trés imparfaite:
elle n’a rien de direct, rien d'univoque. Il y a donc toujours
une €quivoque inévitable a parler de Dieu avec le langage
humain.

Cela est certain. Toutefois une certaine connaissance de
Dieu s'impose, connaissance indirecte, par simple analogie, non
par analogie de proportion (car il n'y a pas proportion entre
Dieu et le fini), mais par analogie entre cause et effet: car on
peut logiquement juger quelque peu d’'une cause par ses effets,
et dire que la cause posseéde éminemment les qualités constatées



— 455 —

dans les effets, méme lorsqu’on ne peut pas préciser en quoi
consiste cette éminence. Donc Thomas d’Aquin a dit avec rai-
son: «Il y a en Dieu quelque chose qui est par rapport a lui
ce que la personnalité, ou l'intelligence, ou tel autre attribut,
est par rapport & 'homme. » Bergier a remarqué qu’en parlant
de la nature divine, le mot « personne » ne signifie pas précisé-
ment la méme chose qu'en parlant de la nature humaine; mais
il n'a pas précisé. MM. Ed. Le Roy et Loisy enseignent que
«tout ce que nous disons de la personnalité divine doit étre
suspect, parce que la personnalité divine ne peut pas étre assi-
milée a la personnalité humaine». Tres bien. Le P. Portalié¢
dit: «Nous affirmons qu'’il y a personnalité en Dieu, mais nous
ajoutons qu'il 'a d’'une maniére infiniment supérieure a tout
ce que la créature peut concevoir » !). Trés bien. Ces assertions
ne sont point opposées. M. Sertillanges a raison aussi de répéter
I’assertion susdite de Thomas d’Aquin?).

Cela établi, je dis qu'on peut appliquer a 'homme et a
Dieu la définition philosophique contenue dans la formule leib-
nizienne: Vis sui conscia et sui compos.

En effet, c’est l'idée de perfection que l'on trouve dans
tous les éléments constitutifs de 'idée de personne. On disait,
a Rome, que l'esclave n’était pas une personne, parce qu'il ne
s’appartenait pas et ne pouvait pas disposer de lui: il ne pou-
vait ni ester en justice, ni faire de son chef un contrat valide.
On tenait pour imparfait I’étre non-personnel, et pour plus par-
fait 1’étre personnel. La personnalité était donc une perfection
en Soi.

Encore actuellement, l'enfant mineur, qui est une personne
physique, n'est cependant pas une personne civile, ni une per-
sonne politique; il n’est une personne morale qu'a partir de
de l'age de raison, c'est-a-dire de 1'dge ot il a assez de raison,
assez de liberté, assez d’autonomie, pour étre, dans une cer-
taine mesure, responsable ; et a mesure qu'il grandit, qu'il prend
possession de lui-méme, de ses facultés, qu'il sait se soustraire
aux influences de ceux qui cherchent a le maitriser, on dit
qu'il devient plus personnel. Etre une personne, c'est donc étre
réellement maitre de soi et pouvoir disposer librement de soi:
COmpos sui, Suti juris.

Y Etudes, 5 aolit 1905, p. 329.
N Revue du clergé jrangais, 1°F octobre 1903, p. 317.



— 5 —

En littérature, on dit d'un style qu'il est personnel, quand
il est l'expression du moi de 'auteur, qu'il en montre le carac-
tére, la volonté, 'esprit, les opinions, les tendances, les désirs,
etc. Le style ol ces choses ne se refletent pas, est dit imper-
sonnel. L'impersonnalisme banal est plus qu'une imperfection,
c’'est un défaut; tandis que le personnalisme de 'écrivain, lors-
qu'il ne distrait pas le lecteur au détriment du sujet, est une
trés grande qualité.

Or, si 'indépendance par rapport aux autres étres et la
possession de soi sont des qualités, il est clair qu’elles doivent
convenir a Dieu.

Dieuestl'intelligence parfaite,la raison parfaite, la conscience
parfaite. 11 est 'Etre absolu (ab-solutis), donc I'Etre indépen-
dant. Existant par lui-méme, il ne saurait étre lié par aucun
étre. Il est donc absolument maitre de lui. Il dirige tout et n’est
dirigé par personne. Si donc un étre est personnel, c'est lui.
Il est la personnalité méme, comme il est la raison méme, la
perfection méme.

I1 faut méme dire, pour étre logique, que tout son étre est
personnel, puisque tout son étre est absolu, @ s¢, autonome,
compos sui, 1l faut dire que tous ses attributs, étant absolus
et parfaits, sont personnels, en ce sens qu’il est maitre de lui,
et absolu dans sa vie, dans sa pensée, dans son amoui. De
1a la Trinité: Dieu un et triplement personnel, Deus unus et
trinus?t).

M. Ed. Le Roy trouve que la personnalité en Dieu est un
non-sens, parce que, si elle existe, elle ne ressemble & rien de
ce que nous connaissons en fait de personnes, et alors on devrait
la désigner par un mot nouveau qui serait radicalement in-
définissable. «Imaginez, dit-il, un assemblage quelconque de
syllabes dénué de toute signification positive; soit A cet assem-
blage. «Dieu est personnel» n’a pas, dans notre hypothese,
d’autre sens que » Dieu est A »; est-ce 14 une idée? Le dilemme
est irréductible pour qui cherche une interprétation intellec-

Y Voir le 7vaité de la Trinité, — Certains théologiens (par exemple Ruys-
broeck) ont distingué les mots: Diwinité et Diene: Divinité est plus abstrait, et porte
sur essence et la substance; Dieu est plus concret, plus réel, plus vivant, il indique
Iexistence, la subsistance distincte de l'essence et de la substance. La « divinité»
était commune aux personnes divines, et les personnes divines étaient en « Dieu».
Mais ce sont 1a des subtilités,



— 457 —

tualiste du dogme «Dieu est personnel». Ou bien on définira
le mot «personnalité », et alors on tombera fatalement dans
I'anthropomorphisme; ou bien on ne le définira pas, et alors
on versera non moins fatalement dans l'agnosticisme. Nous
voila au rouet»?).

Nullement, nous ne sommes point au rouet. Cest M. Le
Roy qui veut bien s’y mettre lui-méme. Son dilemme n’est au-
cunement fondé. Nous acceptons la nécessité de définir le mot
« personnalité». Mais M. Le Roy accordera sans doute qu'on
peut définir une idée et une chose en en donnant une explica-
tion suffisante pour les faire distinguer des autres idées et des
autres choses. S’il fallait, pour définir une chose, la montrer
dans toute son essence et sa perfection, et, pour définir une
idée, en décrire toute la portée avec toutes ses conséquences,
M. Le Roy lui-méme, tout mathématicien qu'il est, ne pourrait
en définir aucune, pas méme celle qu'il a de lui-méme.

Nous parlons ici des définitions suffisantes, telles qu’elles
sont admises en philosophie et méme dans les sciences, dont
aucune n’a la prétention d'éviter tout mystere et qui toutes
admettent I'analogie. Nous voulons donc établir simplement une
certaine analogie entre la personnalité humaine et la personnalité
qui existe en Dieu; car nous percevons qu'il y a une personnalité
en Dieu, si la personnalité est une perfection. Toute la question
est donc de savoir ce qu'on entend par personnalité. Si c’est essen-
tiellement un défaut, il est clair qu’elle n’est pas en Dieu; mais si
nous la concevons comme une perfection, de quel droit 'ex-
clurions-nous de Dieu? Cette perfection serait en Dieu divine-
ment, absolument, infiniment, parfaitement, comme tout ce qui
est Dieu méme. Elle n'y serait donc pas humainement.

M. Le Roy dira peut-étre que, du moment que nous ne
savons pas comment elle est en Dieu, nous ne la définissons
pas. Je répondrai que nous ne la définissons pas absolument,
par A + B, telle qu'elle est dans son infinie perfection. Mais
une telle définition n’est pas nécessaire: car on peut avoir une
idée imparfaite d’'une chose parfaite, et méme d'une chose
imparfaite, Nous n’avons méme que des idées imparfaites,
et cependant ce sont des idées, idées que nous pouvons ex-
primer et qui ont une certaine signification positive, et méme

1Y La Quinzaine, 16 avril 19035, p. 510,

Revue intern. de Théologie. Heft 63, 1908. 30



= 458 —

vraie, quoi qu'en dise M. Le Roy. Si I'éminent mathématicien
rejette le monde des analogies et n'admet que celui de l'iden-
tité, i1 ne doit pas admettre grand'chose; en tout cas, il ne
doit pas prononcer le nom de Dieu, pas plus pour en nier la per-
sonnalité que pour l'affirmer.

M. Le Roy veut bien faire une concession et il dit: « Dieu
est personnel» veut dire comportez-vous dans vos relations
avec Dieu comme dans vos relations avec une personne hu-
maine.» Cette concession est déja quelque chose, de la part
d'un algébriste aussi rigoureux. Mais elle ne satisfait pas. Je
suis ici plus rigoureux que lui, méme au point de vue intellec-
tualiste et non seulement au point de vue moral. Sa proposi-
tion aboutit, en effet, a 'anthropomorphisme, a cet anthropo-
morphisme qu'il paraissait tout & 'heure avoir en si complete
horreur. Or, nous, qui concevons qu’'il y a une personnalité
en Dieu et que cette personnalité est une personnalité divine
et non Mmmnaine, nous ne saurions consentir a nous comporter
envers elle comme nous nous comportons avec une personne
humaine ; nous exigeons qu'on professe pour elle, intellectuelle-
ment et pratiquement, un respect bien supérieur a celui dont
nous entourons la simple personne humaine. M. Le Roy propose
un «scandale logique » ou plutot un scandale en fait de logique;
nous le repoussons.

M. Le Roy dit encore: « Un catholique réfléchi qui acceptera
ce dogme: «Dieu est personnel», n'y verra pas une affirmation
positive et une détermination de la personnalité divine.» Ne
jouons pas sur les mots. Un catholique réfléchi n'aura certes
pas la prétention de «déterminer» tout ce qu'est la person-
nalité divine — et nous avons dit pourquoi —, mais il y verra
«une affirmation positive », trés positive, de 'indépendance ab-
solue de Dieu et de la possession consciente et absolue de
lui-méme par lui-méme. Lorsque nous disons que Dieu est I'Etre
absolu, parfait, donc conscient et indépendant de tout autre
étre, nous entendons naturellement qu'il n'est pas une simple
loi, encore moins une catégorie. De plus, nous ne restons pas
dans ce négatif; nous sommes dans le positif et dans 'affirma-
tion positive de 1'étre positif et positivement parfait de Dieu.

Réduite a cette simplicité, la question de la personnalité
divine parait évidente. On dira que c’est précisément 14 une
solution trop «simpliste» pour qu'elle puisse étre acceptée comme



— ABY -

vraie. Je répondrai qu’il y a simplicité et simplicité; que celle qui
concilie tous les éléments d'une question ou a peu prés, et qui,
de plus, résout toutes les difficultés ou a peu preés, a grande
chance d'étre juste. Or celle que nous proposons résout toutes
les objections, comme nous allons le voir.

J'en distingue quatre sortes: les unes sont d’ordre méta-
physique, d’autres d’ordre psychologique, d’autres d’ordre social,
d’autres enfin d’ordre théologique. J'espére que nous n’en oublie-
rons pas. Examinons-les successivement.

E. Micaaup.
(A swivre.)




	Études de théodicée : dieu personnel

