
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 63

Artikel: Einführung neutestamentlicher Bücher in den liturgischen Gebrauch

Autor: Herzog, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403706

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403706
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


425 —

EINFÜHRUNG NEUTESTAMENTLICHER BÜCHER

IN DEN

LITURGISCHEN GEBRAUCH.

Die ersten Christgläubigen waren nicht bloss aus der
jüdischen Synagoge hervorgegangen, sondern erachteten es —

Avenigstens in Jerusalem selbst — noch Jahrzehnte lang als
selbstverständliche religiöse Pflicht, an der Kultusgemeinschaft
mit ihren jüdischen Volksgenossen festzuhalten. Zu den
wesentlichsten gottesdienstlichen Übungen der Synagoge gehörte aber
das Vorlesen der heiligen Bücher des Alten Testamentes. Vgl.
Luk. 4, 16 ff.; Apg. 13, 15. 27; 15, 21; 2. Kor. 3, 15.

An diese Übung hielt sich auch der Apostel der Heidenwelt

(Apg. 17, 2 ff.). Es konnte für ihn auch dann, wenn er
irgendwo mit einer Minderheit von Juden und Judengenossen,
die das Evangelium angenommen hatten, aus der Synagoge
gestossen worden war, immer noch kein Grund vorliegen, das

wichtigste Mittel religiöser Belehrung und Erbauung fallen zu
lassen. Auf die heilige Schrift des Alten Testamentes berief
er sich zur Rechtfertigung der neuen Heilsordnung'; und die
Glaubenswilligen legten nicht geringen Wert darauf, sich aus
der Schrift zu überzeugen, dass das Evangelium die Erfüllung
der alttestamentlichen Verheissung sei (Apg. 17, 11). Die Art,
wie Paulus in seinen Briefen auch Heidenchristen aus der
Schrift klar zu machen sucht, dass der Unglaube des jüdischen
Volkes nicht überraschen könne (Köm. 11,1 ff.), dass das Gesetz
seine Verbindlichkeit verloren habe (Gal. 3, 4 ff.), dass auch
die Heiden zur Teilnahme an den Segnungen des Reiches
Gottes berufen seien (Gal. 3, 15 ff.; Röm. 4, 1 ff.), hat zur
Voraussetzung, dass die heidenchristlichen Empfänger der
paulinischen Briefe mit dem Alten Testament bekannt sind. Die

Eevueintern.de Théologie. Heft 63, 1908. 28



— 426 —

Kenntnis konnten sie nicht wohl aus privater Lektüre, sondern
nur aus der Vorlesung und Erklärung in der gottesdienstlichen
Versammlung erlangt haben. Auf die Vorlesung der heiligen
Schrift des Alten Testamentes bezieht sich auch die Mahnung,
die der Apostel seinem Schüler Timotheus erteilt, sich das Lesen
angelegen sein zu lassen (I. Tim. 4, 13; vgl. II. Tim. 3, 14 ff.).

Wann aber kamen neutestamentliche Bücher in den
liturgischen Gebrauch der christlichen Gemeinden Man kann nicht
ohne einen gewissen Grund behaupten, dass das in der Zeit,
in der die heute zum Neuen Testament gerechneten Bücher
und Schriften entstanden sind, noch nicht geschehen sei. Der
Grund ist der, dass in diesen Büchern und Schriften selbst
immer nur das Alte Testament gemeint ist, wenn von Schriften
gesprochen wird, die für das religiöse und moralische Verhalten
massgebende Bedeutung haben. Die Verfasser der neutestamentlichen

Bücher setzen voraus, dass jedermann wisse, welche
Schriften gemeint sind, wenn sie von ygcupal äyiai (Röm. 1, 2)
oder von ygaipq (Apg. 18, 24; Gal. 3, 8; 4, 30; Röm. 9, 17 passim)
reden. Sie teilen ohne weitere Erläuterungen aus Jesu Mund
Aussprüche mit, nach welchen die Weissagungen des Alten
Testamentes in Erfüllung gehen mussten, weil sie nicht bloss
menschliche Anschauungen und Mutmassungen, sondern
Kundgebungen göttlicher Ratschlüsse enthielten (Matth. 26, 54 ;

Luk. 24, 25; Joh. 13, 18). So reden die neutestamentlichen
Schriftsteller auch dann vorn Alten Testament, wenn sie ihrerseits

diese oder jene Vorgänge im Leben Jesu als Erfüllung
göttlicher Vorhersagung deuten (Mt. 1, 22; 2, 15. 17. 22 u. s. w.).
Auch ihnen ist das Buch göttlicher Offenbarung der Kodex der
Bücher, die wir heute das Alte Testament nennen. Niemals
berufen sie sich auf eines der sogenannten deuterokanonischen
Bücher. Nur wird seltsamerweise in dem kleinen, in der
Kirche lange bestrittenen Briefe Judä auf zwei apokryphische
Schriften Bezug genommen, die Himmelfahrt Moses (V. 9) und
das Buch Henoch (V. 14), jedoch auch da nicht von einer
ygctq») oder gar ayia ygaqi, gesprochen, sondern eben nur das
eine Mal eine Legende, das andere Mal eine legendarische
Weissagung erwähnt, was aus einer Rücksichtnahme auf die
judenchristlichen Leser des Briefes zu erklären sein wird.

Noch weniger als deuterokanonische Bücher zitiert ein
neutestamentlicher Schriftsteller etwa einmal das Buch eines



- 427 —

Apostels oder Apostelschülers. Dass 1. Tim. 15, 18 auch Luk. 10, 7

als Schriftstelle angeführt werde, ist kaum anzunehmen. Das
Xéya yàg rj ygaqll ist durch das aus Deut. 25, 4 genommene
Zitat vollkommen gerechtfertigt; auch den zweiten Satz: äi-iog
ó sgydc^c tov (.uaöov dvrov als biblisches Zitat aufzufassen, ist
nicht begründet. In den neutestamentlichen Büchern erscheinen
die von Aposteln und Apostelschillern herstammenden Schriften
noch nicht als Teile der ygaipr, aus der man in der
gottesdienstlichen Versammlung religiöse Belehrung und Erbauung
schöpft. Insofern also muss anerkannt werden, dass in der Zeit,
in der die neutestamentlichen Schriften entstanden, noch keines
dieser Bücher in den liturgischen Gebrauch aufgenommen war.

Damit soll nicht zugegeben werden, dass in dieser Zeit
überhaupt noch keine neutestamentliche Schrift in der
Versammlung christlicher Gemeinden gelesen worden sei. Gelesen
wurden in der Versammlung die an die Gemeinden gerichteten
Briefe. Wie sich aus der Adresse, den Grussformeln, der
Weisung, sich gegenseitig mit dem Kuss Bruderliebe zu
versprechen (1.Kor. 16, 20; 2. Kor. 13,12; 1.Thess. 5, 26; 1. Petr. 5, 14),

ergibt, denken sich die Verfasser als Empfänger und erste Leser,
bezw. Hörer ihrer Schreiben die versammelten Gemeinden.
Das gilt sogar von den zunächst für einzelne Personen
bestimmten Briefen (Philem. 25; 1. Tim. 6, 21; 2. Tim. 4, 22:
Tit. 3, 15). Es ist auch kaum anzunehmen, dass die grossen
Briefe des Apostels Paulus oder der Hebräerbrief in einer
einzigen Versammlung und nur einmal vorgelesen worden seien.
Wie hoch man auch von der Erleuchtung der ersten Christen
denken möge, so wird man doch nicht leugnen dürfen, dass
schon die urchristlichen Gemeinden etwelche Mühe hatten, in
die Tiefen der Gedanken einzudringen, die ihnen aus den

apostolischen Schreiben vorgelesen wurden, und daher wünschen
mussten, dass ihnen die gleichen Briefe wiederholt nach ihrem
Wortlaut vorgetragen wurden. Nur wrenige Gemeindemitglieder
waren reich genug, sich Abschriften herstellen zu lassen, und
sehr viele gab es, die keine Abschriften brauchen konnten,
weil sie des Lesens unkundig waren. Paulus sieht es aber doch
als selbstverständlich an, dass seine Schreiben bald zur Kenntnis

der ganzen Gemeinde gelangten und den entsprechenden
Eindruck auf die Empfänger machten (2. Kor. 2, 4; 7, 8). Folglich
mussten sie vorgelesen worden sein. Einzelne Schreiben waren



— 428 —

auch wohl von Anfang an nicht bloss für die Gemeinde einer
bestimmten Stadt, sondern für die Christgläubigen einer ganzen
Gegend bestimmt (Epheserbrief, Hebräerbrief; vgl. 2.Kor. 1, 1),

Ausdrücklich verordnet der Apostel Kol. 4,16, class der Kolosser-
brief nicht bloss in Kolossä selbst, sondern auch in Laodicea
..gelesen" -werde, und dass die Kolosser auch den an die Laodi-
cener gerichteten Brief „lesen" sollten. Infolge derartiger
Auswechslung, die selbstverständlich nur durch Kopien bewerkstelligt

wurde, mussten die Gemeinden sehr bald zu einer
Kollektion apostolischer Briefe gelangen, die wenigstens von
den éiôdoxaXoi (1. Kor. 12, 28; Ephes. 4, 11) fleissig benutzt
wurden. Die Existenz einer solchen Sammlung wird schon
durch 2. Petr. 3, 16 verausgesetzt. Was von den apostolischen
Briefen im allgemeinen bemerkt wurde, gilt auch von dem

eigenartigen Trostschreiben, das als Apokalypse des Johannes
im Kanon steht.

Wesentlich anders verhält es sich sogar mit den Evangelien
nicht. Die moderne Kritik, namentlich auch die Kritik gewisser
katholischer „Modernisten4', legt nun sehr grosses Gewicht
darauf, class die Evangelien historische Dokumente seien, die
so behandelt werden mussten, wie andere Geschichtsquellen.
Dieser Meinung waren die Verfasser selbst nicht. Sie hatten
nicht die Absicht, wichtige Begebenheiten, die leicht der
Vergessenheit anheimfallen oder falsch dargestellt werden konnten,
in zuverlässiger Form der Nachwelt zu überliefern ; denn eine
Nachwelt, für die solche Schriften von Wert sein konnten, gab
es ihrer Meinung nach gar nicht: die nahe Wiederkunft Christi
enthob sie der Sorge für spätere Generationen. Sie dachten
nur an die Gegenwart und wollten mit ihren Schriften
praktischen Bedürfnissen der Gegemvart entgegenkommen, also der
religiösen Belehrung und Erbauung der Zeitgenossen dienen.
Das bestätigt die älteste Überlieferung über die Entstehung
der Evangelienschriften. Von Markus weiss Papias (um 125) zu

sagen, er sei Hermeneut (Sekretär) des Petrus geworden, indem
er genau aufzeichnete, an was er sich aus den Lehrvorträgen
des Apostels erinnerte (oßa éfivrj.ióvsvoer, bei Euseb. h. e. 3, 39).
Das wiederholt Irenäus, wenn er i.Euseb. 5, 8; vgl. Adv. hasres.

3,1,1) das Markusevangelium als die Predigt des Apostels Petrus
bezeichnet (tu imo Uétgov x^gvoaónsva). Was Eusebius (6, 14

und 2, 15) aus den Hypotyposen des Clemens Alex, über die



— 429 —

Entstehung des Markusevangeliums mitteilt, ist nicht ohne
legendarische Ausschmückung, beruht aber doch auf der
unzweifelhaft richtigen Überlieferung, dass Markus von Christ-
gläubigen, die den Apostel Petrus gehört hatten, veranlasst
worden sei, sein Evangelium zu verfassen. Folglich sollte das

schriftliche Evangelium die mündliche Predigt des Apostels
gleichsam ersetzen und fortsetzen; es hatte den gleichen
praktischen Zweck, wie die mündliche Lehrverkündung und wird
darum ohne Zweifel da, wo es entstanden ist (Rom), von
Anfang an in der gottesdienstlichen Versammlung der Gemeinde
als Mittel der Belehrung und Erbauung gebraucht worden sein.

Auf das kanonische Matthäusevangelium bezieht Eusebius
(3, 39) die Aussage des gleichen Papias: Marâaîoç /ùv oîv
Eßgu'ioi óuiXtxcio ree Xóyicc Ovvsrà^txTO, rjQ[xfp>svae d^avrà wç yy
dvvcaòc txaOTog. Diese letztere Bemerkung kann unmöglich
heissen, es habe sich jeder griechische Besitzer dieser aramäischen

Schrift eine möglichst gute Übersetzung herzustellen
gesucht. Was in privaten Kreisen mit den fraglichen Xóyiu

etwa geschah, konnte Papias nicht wissen und musste ihm sehr
gleichgültig sein. Er redet offenbar von dem kirchlichen
Gebrauch der Schrift. Dieser war in griechischen Gemeinden sehr
erschwert. Zur Zeit des Papias war die Schwierigkeit freilich
längst überwunden; es existierte bereits eine überall verbreitete
griechische Übersetzung. (Darum der Aorist ^ginp-svos.) Als die
Didache entstand, war das Mätthäusevangelium nach seinem
griechischen Text im Besitz der Gemeinden.

Einen privaten Zweck hatten zunächst die beiden Schriften,
die Lukas seinem Freunde Theophilus widmete. Doch handelte
es sich auch für Lukas nicht einfach um eine objektive
Erzählung wichtiger historischer Begebenheiten, sondern um
Abfassung von Schriften, die dazu dienten, den Leser in dem
Glauben zu befestigen, in welchem er mündlich unterrichtet
worden war (Luk. 1, 4). Schon aus diesem Grund konnte
Theophilus als Christ die ihm gewidmeten Bücher nicht für
sich behalten. Er musste sich vielmehr für verpflichtet
erachten, die Schriften des Apostelschülers seiner Gemeinde zur
Kenntnis zu bringen. Das geschah in der gottesdienstlichen
Versammlung.

Das Johannesevangelium war von Anfang an für eine
Gemeinde bestimmt (19, 35; 20, 30. 31). Ob Kap. 21 ein Nach-



— 430 —

trag von anderer Hand sei oder nicht, muss hier dahingestellt
bleiben. Sicher ist, dass die beiden letzten Verse nicht vom
Verfasser des ganzen Evangeliums herrühren, sondern von
denen beigefügt worden sind, für die die Schrift zunächst
bestimmt war und an welche auch der erste Johannesbrief
gelichtet ist. So gewiss wie dieser Brief in der Gemeinde oder in
den Gemeinden, für die er bestimmt war, vorgelesen wurde,
so gewiss darf man das auch vom Johannesevangelium
annehmen. Aber auch bezüglich dieser Schriften ist natürlich
nicht bloss an eine einmalige Vorlesung in einer gottesdienstlichen

Versammlung zu denken. Die Empfänger der Evangelienschrift

geben dem greisen Jünger des Herrn, der nach der
Meinung Vieler die Wiederkunft Christi erleben sollte und der
also noch am Leben war, das Zeugnis, dass sein Wort wahr
sei. Ohne Zweifel haben sie sich immer wieder gern an den
Schriften des letzten Zeugen Christi erbaut.

Die Verfasser der neutestamentlichen Bücher glaubten, wie
bereits bemerkt, an die nahe Wiederkunft Christi und konnten
darum den eigenen Schriften keine für eine unabsehbare
Zukunft geltende Bedeutung zuerkennen; aber das hinderte sie
nicht, die Gläubigen zu mahnen, „auf einander acht zu haben,
dass wir uns anreizen zur Liebe und zu guten Werken, indem
wir unsere Versammlungen nicht verlassen, wie etliche pflegen,
sondern uns ermahnen, und das um so viel mehr, als ihr den

Tag nahen seht" (Hebr. 10, 24. 25). Zu solchen Ermunterungen
in den Versammlungen konnten die Vorlesungen und Erläuterungen

der Schriften benutzt werden, die man von Aposteln und
Apostelschülern erhalten hatte. Solcher Schriften mussten sich,
wenn möglich, die Adressaten des Hebräerbriefes bedienen, um
„ihrer Führer zu gedenken, die das Wort Gottes zu ihnen
geredet hatten" (Hebr. 13, 7); je mehr sie sich angelegen sein

liessen, „zu beharren bei der Lehre der Apostel" (Apg. 2, 42),

um so grössern Wert mussten sie auf die hinterlassenen Schriften
der bereits dahingeschiedenen ersten Zeugen legen. Es war
daher völlig selbstverständlich, dass man in den Besitz solcher
Schriften zu gelangen suchte und sie in der gottesdienstlichen
Versammlung immer wieder vorlesen liess.

Auch die Kirchenschriftsteller des apostolischen Zeitalters
meinen, wenn sie von „heiligen Schriften" reden oder mit den
üblichen Einführungsformeln Bibelstellen zitieren, immer nur



— 431 —

das Alte Testament. Im Clemensbrief werden u. a. folgende
Formeln gebraucht: to ysygafi/xevov (3, 1 für Deut. 32, 15);
ysygariTai ovtwç (4, 1 für Gen. 4, 3 ff.); iiinòg ò âsOuOTiqç èXuXrfiev
(8, 2 für Ezech. 33, 11), êv irt'goi rónw Xt'yei (8, 4 für Js. 1, 16 ff.),
Xsqsi tò nreiqia tò ciyiov (13, 1 für Jerem. 9, 23 f.); die Stelle
Js. 53, 1 ff. wdrd 16, 3 eingeleitet mit den Worten: nrev/ia tò
ayiov nsyì avrov — XgiOTov — sXdX-qosv; dagegen 22, 1 die Stelle
Ps. 34, 12 ff. mit dem Satz : Avtoç — Xgiazòg — âià tov nvsv/xaTog
tov dyiov ovtwç ngoGxaXsiTcti r]uâç. Noch häufiger werden
alttestamentliche Stellen ohne jede Einführungsformel und völlig
frei wiedergegeben. Niemals aber wird eine neutestamentliche
Stelle als ein biblischer Ausspruch behandelt. Das scheint
freilich 34, 8 der Fall zu sein, wo l.Kor. 2, 9 mit der Formel
Xsysi yàg sc. r) ygctqn] eingeleitet wird. Allein es ist zu beachten,
dass auch Paulus selbst diesen Spruch unbekannter Herkunft
als Schilftstelle (xa&wg ytygaixTai) zitiert. Vermutlich stützt
sich eben darauf die Meinung, dass der Spruch aus einem
alttestamentlichen Buche genommen sei.

In den Ignatiusbriefen wird das Alte Testament nur ganz
selten benutzt. So Ephes. 5, 3, wo Spr. 3, 34 eingeleitet wird
mit ysygamai ydg und Magnes. 12, wo auf Spr. 18, 17 verwiesen
wird mit der Formel wç yéyganTca. Auch blosse Anspielungen
auf alttestamentliche Texte kommen in den Ignatiusbriefen
selten vor. Vgl. jedoch Magn. 13, 1 mit Ps. 1, 3; Trail. 8, 2 mit
Js. 52, 5. — Noch seltener wird im Polykarpbrief auf das Alte
Testament Bezug genommen ; aber auch für Polykarp wie für
Ignatius sind die „heiligen Schriften" die Bücher des Alten
Testamentes. Er bekennt, dass die Gemeinde der Philipper, an
die er sich wendet, „in den heiligen Schriften" wohl besser
bewandert sei als er (vos bene exercitatos esse in sacris uteris c.12).

Die gleiche Stellung wie die bisher genannten apostolischen
Väter nimmt Barnabas zum Alten Testamente ein. Er geht zwar
in der allegorischen Auslegung alttestamentlicher Schriftstellen
sehr weit, erkennt aber doch an, dass „Gott durch die Propheten
über Vergangenes und Gegenwärtiges Aufschlüsse gegeben" (1,7),
durch alle Propheten uns kundgetan, dass er weder Schlachtopfer

noch Brandopfer bedürfe (2, 4). Überhaupt wird von
Barnabas das Alte Testament sehr fleissig benutzt und wieder mit
den üblichen Einleitungsformeln zitiert: Xe'ysi xvgiog (2, 5), i-fiiv
ovTwg Xe'ysi (2, 10), Xtyei ovtwç 6 rcgocpéy^g (4, 4), Xéyst ?; ygaiprl



— 432 —

(4,11), ysyçamai yÛQ (5,2) u.s.w. Nur an einer einzigen Stelle
leitet Barnabas einen neutestamentlichen Spruch mit einer
solchen Formel ein, nämlich 4, 14, wo auf Matth. 22, 14 Bezug
genommen wird mit wç ytygarcTai: „Nehmen wir uns in acht,
dass nicht auch von uns gilt, wie geschrieben steht : Viele sind
berufen, wenige aber auserwählt." Ohne Zweifel stellt damit
der Verfasser das Matthäusevangelium auf gleiche Linie mit
alttestamentlichen Schriften ; allein es ist bezeichnend, dass das
bei der reichlichen Benützung neutestamentlicher Schriften und
Anschauungen nur ein einziges Mal geschieht. Offenbar haben
die genannten apostolischen Väter nicht die Meinung gehabt,
dass ihre Leser im Besitze einer Sammlung von Schriften seien,
die dem Alten Testament als die „heilige Schrift des Neuen
Bundes" zur Seite gestellt werden könne und gerade so wie
das Alte Testament zitiert werden dürfe ; sonst würden sie

natürlich auch diese neutestamentlichen Schriften gerade so

häufig wie die Bücher des Alten Testamentes, ja noch häufiger,
mit den üblichen Zitierformeln angerufen haben.

Der Clemensbrief entstand um das Jahr 95; die Ignatiusbriefe

stammen aus dem Anfang des zweiten Jahrhunderts; der
Polykarp- und Barnabasbrief ebenfalls aus den ersten
Jahrzehnten des zweiten Jahrhunderts. Es sind Briefe, die an
Gemeinden gerichtet sind und deren Verfasser das Bewusstsein
hatten, class sie befugt seien, sich mit Belehrung und Mahnung
an die Leser zu wenden. Sie reden noch ungefähr so zu ihren
Lesern, wie die Verfasser der apostolischen Briefe selbst, und
haben keine Veranlassung, die eigenen AVorte mit Äusserungen
von Aposteln und Apostelschülern zu bekräftigen. Es ist daher
begreiflich, dass man später da und dort unschlüssig sein konnte,
ob nicht der eine oder der andere der erwähnten Briefe des

apostolischen Zeitalters auch zum Neuen Testament zu rechnen
sei. So auch schreibt sich sogar Paulus wohl eine förmliche
Berechtigung zu, sich mit amtlichen Schreiben an die Gemeinden

zu wenden (Röm. 1, 5; 12, 3; 15, 15) und bemerkt dabei
unter Umständen, dass „auch" er glaube, den Geist zu besitzen
(1. Kor. 7, 40); allein als „inspirierte" Schriften (2. Tim. 3, 16)

gelten doch auch den Aposteln nur die heiligen Bücher, die sie

von Jugend an als solche gekannt haben. In den kirchlichen
Gebrauch wurden die apostolischen Schriften nicht deswegen
aufgenommen, weil sie, wie die alttestamentlichen Bücher, nach



— 433 —

dem Glauben der Kirche durch Inspiration entstanden waren,
sondern weil sie von Augen- und Ohrenzeugen des Herrn, von
Aposteln und Apostelschülern, von berufenen Dienern Christi
und ihren unmittelbaren Schülern herstammten und Christus
für die Christgläubigen die höchste Autorität war. Darum wurden

diese Schriften ebenso ehrfurchtsvoll gelesen und vorgelesen,
wie ehedem die mündliche apostolische Lehrverkündigung
angehört wurde, jedoch noch nicht so wie die alttestamentlichen
Bücher als schriftliche Quellen der göttlichen Offenbarung
angesehen und zitiert. Dass sie aber sehr fleissig und andachtsvoll

gelesen worden sind, ergibt sich aus der Einwirkung, die
sie auf Inhalt und Form der Schriften der apostolischen Väter
ausgeübt haben.

Schon der um 95 entstandene Clemensbrief ist das Werk
eines Schriftstellers, der die ihm zugänglichen apostolischen
Schriften so fleissig liest oder vorlesen hört, dass er seine
Gedanken oft unwillkürlich in Worte und Sätze kleidet, die aus
diesen Schriften stammen. So kennt er sehr genau den Hebräerbrief.

Er bezeichnet, wie dieser (Hebr. 1, 3 ff.), Christus als
„den Abglanz Seiner Herrlichkeit, der um so viel grösser ist,
als die Engel, wie der Name, den er geerbt hat, sie überragt"
(cap. 36). Eben so genau ist ihm der Römerbrief bekannt ; ihm
entnimmt er z. B. cap. 35 das Verzeichnis, mit welchem der
Apostel Röm. 1, 29—32 die heidnische Sittenlosigkeit
kennzeichnet. Da der Clemensbrief an die Kirche in Korinth
gerichtet ist, lässt sich von vornherein erwarten, dass der
Verfasser auf die Korintherbriefe besonders deutlich Rücksicht
nehme. Das ist auch tatsächlich an verschiedenen Stellen der
Fall. Bemerkenswert ist namentlich cap. 47. Clemens weiss nicht
nur, dass Paulus der Gemeinde zu Korinth geschrieben hat
(sTTsocfiXtf); er ist auch nicht bloss seinerseits mit dem Inhalt
des in Betracht kommenden Briefes bekannt, sondern es ist ihm
völlig selbstverständlich, dass auch die Gemeinde zu Korinth
immer noch im Besitz des „am Anfang der evangelischen
Predigt" (sr dgyf tov èvayysliov) verfassten Schreibens ist, und
er darf sie darum einfach auffordern: 'AraXdßsTs rr>v èmaxoXìy
tov /.laxagiov üixvXov. Er bestätigt, dass der Apostel 7rvevf.iaTixwg
cnsOTsiXev. aber dieses Urteil könnte er freilich auch über die
Schrift eines spätem Kirchenlehrers fällen. — Nicht minder
selbstverständlich ist ihm, dass die Korinther auch den evan-



— 434 —

gelischen Wortlaut der Lehre Jesu kennen und nur daran
erinnert zu werden brauchen : fidXiOTu j.isi.iv^fisroi twv Xóywv tov
xvgiov ìrjOov (cap. 13), /.ivi'jOdijTe twv Xóywv 'IrjOov tov xvqi'ov rjßtöv

(cap. 46). An solchen Stellen würde man nun ein Zitat etwa
mit der Einführungsformel yéygcniTca yàg oder Xéyei yàg q yguqp
erwarten; allein derartige Einleitungen fehlen ganz; „heilige"
Evangelienschriften, die so zitiert werden, wie das Alte Testament,

besitzen die Leser noch nicht. Aber wie Clemens Jesu
Worte frei aus dem Gedächtnisse zitiert, so nimmt er auch an,
dass seine Leser sie kennen. Man beachte folgendes Beispiel.
Cap. 13, 2 heisst es: Ovtwç yàg einev SC. o xvgiog Irfiovç ¦ èXscëts,

Iva sXs7]3-fjTS (Matth. 5, 7), diptere, Iva dqedi] v/Iiv (Mt. 6, 14; die
Form des Absichtssatzes aber ist nach Mt. 7, 1 gebildet), wç

TtoitÏTe, oviw nouq-Ü^aecui vfiiv (Umgestaltung von Luk. 6, 31),
wcç âiâwTe, ol'iTOiç dollrasTca %qüv (nach Luk. 6, 38), wç xgivtte.
ovtwç xgidéoeodle fnach Luk. 6, 37), wç xgrfireveolie, ovtwç xgvfi-
TevdrfisTca ì>[iìv (entspricht dem anoXvere, xcà dnoXvl)\atade, Luk.
6, 37), iti /.léigto fieigthe, èv avrw (.UTg^H^aerai v/ùv (Luk. 6, 38).
Diese Mahnungen stehen so in keinem Evangelium beisammen;
aber Clemens und seine Leser kannten die angeführten
Aussprüche aus den gottesdienstlichen Vorlesungen, bei welchen
das Matthäus- und das Lukasevangelium gebraucht wurden. —
Das Gesagte genügt zum Beweise dafür, dass man schon um
95 sowohl in Rom wie in Korinth im Besitz einer ganzen
Kollektion neutestamentlicher Bücher gewesen sein muss, die in den

gottesdienstlichen Versammlungen fleissig gelesen wurden.
Wie Clemens bei den Korinthern die Bekanntschaft mit

den Korintherbriefen voraussetzt, so Ignatius bei den Ephesern
die Bekanntschaft mit dem Epheserbrief (Ig. ad Ephes. c. 12).

Die Epheser sind ihm IlavXov avvivateti, der in einem ganzen
Brief ihrer gedenkt (èv nàoj] èmavoXfj). Aber auch in den
Ignatiusbriefen werden sonst keine apostolischen Schriften ausdrücklich

genannt, wie oft auch der Verfasser Wendungen gebraucht,
die den Evangelien oder den Briefen der Apostel entnommen
sind. Mit grossem Ernst dringt indessen Ignatius auf Teilnahme
an der ordentlichen gottesdienstlichen Versammlung (Ad Ephes.
c. 5; Ad Philad. c. 8 ; Ad Smyrn. c. 8). Dass in diesen
Versammlungen alttestamentliche Schriften vorgelesen und erklärt
wurden, ist selbstverständlich. Wenn aber Ignatius im
Zusammenhang mit Mahnungen, auf die Propheten zu achten, die die



— 435 —

Erscheinung des Herrn angekündigt haben, auch vom
Evangelium und den Aposteln redet, die über die wirkliche Erscheinung

Auskunft geben, so wird man auch hier wieder an Schriften

zu denken haben. Eine solche Gegenüberstellung bietet
Philad. c. 5 : „Ich flüchte mich zum Evangelium, als zum Fleische
Jesu (wç oiigxì 'Ii]Oov, der Schrift über die leibliche Erscheinung
des Herrn), und zu den Aposteln als zum Presbyterium der
Kirche (in den Briefen setzen die Apostel ihr kirchliches
Vorsteheramt fort). Aber auch die Propheten lasst uns lieben, weil
auch sie auf das Evangelium hin geweissagt haben." Die
Propheten lieben heisst die prophetischen Schriften mit Andacht
lesen ; so auch ward an Schriften zu denken sein, wenn in
solchem Zusammenhang vom „Evangelium" und von den
„Aposteln" gesprochen wird. Das ergibt sich noch bestimmter aus
der gleich folgenden Äusserung Ad Philad. c. 8. Hier sagt
Ignatius, er habe von gewissen (judaisierenden) Leuten sagen
hören: „Wenn ich es nicht in den alten Urkunden (sv toÏç
dgxeioiç, in den messianischen Weissagungen des A. T.) finde —
im Evangelium glaube ich's nicht." Darauf habe er ihnen
geantwortet: „Es steht ja geschrieben" (ytygajiTca). Allein darauf
hätten sie ihm erwidert: „Das eben ist die Frage" (ngó-
xeiTui). So gewiss wie es sich hier um schriftliche. „Urkunden"
handelt, muss auch das ihnen gegenübergestellte „Evangelium"
eine schriftliche Quelle sein, die den Lesern des Ignatius eben so

bekannt ist wie ihm selbst. — Die prophetischen Bücher schätzt
Ignatius hoch ; aber dem Evangelium gibt er den Vorzug. Das
sagt er mit den Worten: „Ein Vorzügliches hat das Evangelium

(êÇaigeiov ôt ti è'xsi tò evayyéXiov), die Erscheinung des
Heilandes Die geliebten Propheten weissagten freilich auf ihn:
das Evangelium aber ist die Vollendung der Unverweslichkeit"
(a. a. 0. c. 9). Eine analoge Stelle ist Ad Smyrn. c. 7. Hier
tadelt Ignatius Leute, die sich von der eucharistischen
Versammlung fernhalten und darum verdienen, auch ihrerseits
gemieden zu werden. Statt in der Gemeinschaft (xoivfj) von
ihnen auch nur zu reden, soll man seine Aufmerksamkeit
zuwenden den „Propheten, vorzüglich aber dem Evangelium"
(vcgoaéysiv, SC. tov vovv, toTç ngoipifaig, e'Satgerwg óè rip evayysXim).
So könnte Ignatius nicht zu den Gemeinden reden, wenn er
nicht wusste, dass sie stets Gelegenheit hätten, die Propheten
und die das Evangelium enthaltenden Schriften zu lesen oder



— 436 —

vorlesen zu hören. Eir leitet freilich die Autorität des

„Evangeliums" und der „Apostel" nicht von Inspiration her, sondern

von Christus selbst; aber Evangelium und Apostel sind ihm
doch zuverlässige und massgebende Zeugen Christi.

Nicht sehr lange nach dem Tode des hl. Ignatius entstand
der Brief des hl. Polykarp an die Philipper. Der Verfasser
bemerkt, dass er die in seinem Besitze befindlichen Briefe des

Ignatius seinem Schreiben beifüge, wie die Philipper das
gewünscht hätten. Diese, wie auch Ignatius selbst (xal i-f-u-Tg xcà

lyvàriog), hatten ihm früher geschrieben, waren aber bisher
noch nicht in den Besitz der gewünschten Briefe gelangt. Auch
Polykarp seinerseits hofft, von den Philippern über Ignatius
zuverlässige Dinge zu erfahren, die bisher nicht zu seiner
Kenntnis gekommen sind (c. 13). Der Polykarpbrief dürfte darum
kaum nach 120 entstanden sein. Er ist ein wertvolles Zeugnis
für die übrigens selbstverständliche Tatsache, class sich die
Kirchen gegenseitig Schriften mitteilten, die zur Erbauung
dienen konnten. Von den Ignatiusbriefen sagt Polykarp:
negisxovOi jti'ü'tiv xal vnofwvrjv xai nüctav oixoaofiry, rév etç tov
xvqiov ijioiv dvif.ovüav. Das galt noch in weit höherem Grade
von den Schriften der Apostel und der Apostelschüler. Noch
viel mehr liess man es sich darum angelegen sein, einander
solche Dokumente mitzuteilen.

Der Polykarpbrief ist beinahe eine Mosaikarbeit zu nennen
Er enthält wenig eigene Gedanken, sondern ist fast ganz aus
Wendungen zusammengesetzt, die dem Verfasser infolge seiner

genauen Bekanntschaft mit gewissen Schriften geläufig waren. Zu
'diesen Schriften gehört namentlich auch der Clemensbrief; sonst
aber scheint Polykarp nur die Evangelien, die Apostelgeschichte,
die Briefe des Apostels Paulus mit Einschluss der Pastoralbriefe,

namentlich aber den ersten Petrusbrief und den ersten
Johannesbrief zu kennen. Das Alte Testament benützt er fast
gar nicht. Förmlich zitiert wird keine Schrift. Wie sehr sich
aber Polykarp Gedanken und AusdruckswTeise der
neutestamentlichen Schriftsteller angeeignet hat, möge ein Beispiel
zeigen. Cap. 12, 3 gibt er den Philippern folgende Mahnung:

„Betet für alle Heiligen 'Ephes. 6, 18), betet auch für
Könige und Gewalthaber und Fürsten (1. Tim. 2, 2), und für die,
so euch verfolgen und hassen (Mt. 5, 44; Luk. 6, 27), und für
die Feinde des Kreuzes (Phil. 3, 18), auf dass euer Wachstum



— 437 —

in jeglichem Dinge offenbar sei (1. Tim. 4, 15) und ihr in jenem
vollkommen seid" (Jak. 1, 4).

Es ist undenkbar, dass sich Polykarp den Stoff zu solchen
Mahnungen erst mühsam aus den verschiedenen Schriften, die
ihm zugänglich wTaren, zusammensuchen musste : er bedient
sich der Gedanken und Worte neutestamentlicher Schriften,
ohne dessen nur selbst bewusst zu sein ; so ganz hat er sich
dieselben geistig angeeignet. Das tat der Bischof von Smyrma
nicht bloss aus persönlicher Frömmigkeit und in privaten
Meditationen, sondern in seiner Eigenschaft als Lehrer seiner
Kirche und in der gottesdienstlichen Versammlung. Mit den

Schriften, die ihm selbst in „Fleisch und Blut" übergegangen
waren, hatte er auch seine Kirche bekannt gemacht, und was
von Smyrna galt, das galt nicht minder auch von der Kirche
zu Philippi und den andern apostolischen Gemeinden.

So ist es ja nicht unrichtig, wenn man behauptet: im
apostolischen Zeitalter gab es noch kein Neues Testament, das ähnlich

wie die Bücher des Alten Testamentes als „heilige Schrift"
zitiert Avorden wäre; aber eine unbestreitbare Tatsache ist es

auch, dass um 120 die apostolischen Kirchen eine Kollektion
von Schriften besässen und beim Gottesdienst gebrauchten, die,
abgesehen von gewissen Schwankungen, mit dem Kanon des
Neuen Testamentes in der Hauptsache identisch ist.

Die beiden Tatsachen, class die Gemeinden im Besitz einer
Sammlung apostolischer Schriften waren, die beim Gottesdienst
gelesen wurden, und dass der aus diesen Schriften zu den
Gläubigen redende Christus für sie die höchste Autorität war, mussten

notwendig bewirken, dass sich nun der Unterschied
zwischen den bisher sog. „hl. Schriften" und den von Aposteln
und Apostelschülern herstammenden Schriften rasch verlor, ja
diese letztern sogar grösseres Ansehen erhielten. Der um 125
entstandene Barnabasbrief ist die erste Schrift, in welcher
(4, 14) ein dem Evangelium entnommener Ausspruch des Herrn
als biblisches Zitat mit wç yeyganTca eingeleitet wird.

Ungefähr um dieselbe Zeit wie der Barnabasbrief ist die
^Didache-'- entstanden. Der Verfasser dieser Kirchenordnung.
in der nicht eine spezielle Gemeinde, sondern die herrschenden
kirchlichen Zustände überhaupt berücksichtigt sind, behandelt
die Evangelien genau so wie der Polykarpbrief. So finden wir
gleich am Anfang der Schrift (cap. 1, 3 ff.) folgende Mosaik :



— 438 -
„Segnet, die euch fluchen (Luk. 6, 28), und betet für eure

Feinde (Mt. 5, 44, ngoaevyiade vrceg), fastet aber für die euch
verfolgen (Mt. 5, 44, âiwxonwv v/iâç). Denn welche Gnade
(xàgiç, Luk. 6, 32. 33. 34; bei Mt. 5, 46: riva fuP&ov éyere) wird
euch zu teil, wenn ihr liebet, die euch lieben (Luk. 6, 32)'?
Tun nicht die Heiden das gleiche (Mt. 5, 46. 47 : TeXwvai, èlivt-
xoi. bei Luk. 6, 33 : àiiagTwXoi) Ihr aber, liebet die euch hassen,

und ihr habet keinen Feind (Luk. 6, 27. 35). Enthalte dich
fleischlicher und weltlicher Begierden (1. Petr. 2, 11). Wenn
dir jemand einen Streich gibt auf die rechte Wange, so biete
ihm auch die andere dar (Mt. 5, 39; bei Luk. 6, 29: tvvctovtì
ae und rrdgeye statt orgexpov), und du wirst vollkommen sein
(yéXeioç, Mt. 5, 48). Wenn dich jemand zwingt, eine Meile mit
ihm zu gehen, so gehe mit ihm zwei (Mt. 5, 41); wenn dir
jemand den Mantel nimmt, so gib ihm auch den Rock" (Luk. 6, 29;
bei Mt. 5, 40 stehen yjTwva und Ij.iutiov in umgekehrter Ordnung).

Diese Mischung evangelischer Texte zeigt, dass der
Verfasser sich nicht ängstlich an den Wortlaut zu halten braucht,
sondern das Evangelium so gut kennt, dass er es völlig frei
aus dem Gedächtnis zitieren kann. Er setzt voraus, class auch
die Gemeinden, denen er seine Mahnungen widmet, im Besitze
des Evangeliums sind und es kennen, also lesen oder vorlesen
hören. Fünfmal verweist er sie darauf. Cap. 8, 2 wird auf
Mt. 6, 9—13; cap. 9, 5 auf Mt. 7, 6; cap. 15, 3 auf Mt. 18, 15 ff.:
cap. 15, 4 auf Mt. 6, 2 ff. verwiesen, und 11, 3 mit xaià tò
òóyi.ia tov evayyeXiov überhaupt an die Lehre des Evangeliums
erinnert, insbesondere an Weisungen, wie sie sieh Mt. 10, 40;
Joh. 13, 20 finden. Obwohl immer nur vom evayyeXiov im
Singular die Rede ist, kann es doch mit Rücksicht auf die freie
Vermischung der Texte keinem Zweifel unterliegen, dass es sich
um verschiedene Evangelienschriften handelt. Diese Schriften
aber sind für die Leser der „Didache" so massgebend, dass
auch der Verfasser selbst nur der Interpret der in ihnen
enthaltenen Lehren und Weisungen sein will. Sie sind also bereits
eine régula fidei, ein „Kanon".

Der klassische Zeuge aber dafür, dass um die Mitte des

zweiten Jahrhunderts neutestamentliche Bücher im liturgischen
Gebrauche waren, ist Justin (f 165). Er unterscheidet wie
Ignatius zwischen „Propheten" und „Aposteln", allein auf die
Vorlesungen aus den apostolischen Schriften wird das grössere



— 439 —

Gewicht gelegt. Wenn, heisst es Apol. I, 67 (Londoner Ausgabe
1722, S. 97), die Gläubigen am Sonntag zusammenkommen,
werden tu dno^ivr^ioveviiuia voir utxoocóXwv ij xà OvyyQâwiaxa
nov npoiprjTwv gelesen, sowreit die Zeit reicht. 'Anoviji.iovevi.iaTu
nennt Justin die fraglichen Schriften der Apostel mit Rücksicht
auf seine heidnischen Leser; er bemerkt aber (1. c. p. 96), dass

das nicht die bei den Christen übliche Bezeichnung sei, sondern
dass sie von diesen Evangelien genannt werden (a xaXehai evay-
ye'Xta). Der Plural zeigt, dass Justin mehrere diese Bezeichnung-

tragende Schriften kennt, obwohl er wiederholt auch vom-
evayyeXiov im Singular spricht. Als Verfasser bezeichnet er
gewöhnlich die Apostel ; er weiss aber ganz gut, dass sie vnò tcöv

dnoGTÓXwv avvov (Christi) xal xwv exehoig nagaxoXovl}rjOuvTWV

TSTaxtlai, also von Aposteln und Apostelschülern herstammen.
Es ist nicht zufällig, dass er diese Bemerkung zur Einleitung
eines Zitates macht, das aus Luk. 22, 41 ff. genommen ist
(Dial. 103, p. 361).

Erst in der zweiten Hälfte des zweiten Jahrhunderts fangen
die Kirchenschriftsteller an, die Gleichstellung der apostolischen
Schriften mit den kanonischen Büchern des A. T. aus der
Inspiration zu erklären. Einer der ersten ist der Bischof Theophilus
von Antiochien. Er stellt es bereits als eine notorische
Tatsache hin, dass in den prophetischen und evangelischen Schriften
die gleiche religiöse Wahrheit vorgetragen werde, weil die
Verfasser auf Inspiration desselben Geistes Gottes geredet hätten
(nàvxuç 7TvevtuaTO(pogovç hi nvevfiaTi lleov XsXaX^xévca, Theoph. ad
Autol. Ill, 12). Ungefähr gleichzeitig mit dem Bischof
Theophilus von Antiochien schreibt der Bischof Irenäus von Lyon,
Matthäus hätte am Anfang seines Evangeliums auch schreiben
können: Jesu vero generatio sie erat; aber der hl. Geist habe
bewirkt, dass er schrieb: Christi autem generatio sie erat
(Advers. hseres. III, 16, 2). Nicht minder ist Tertullian von der
Inspiration sowohl des Neuen wie des Alten Testamentes
überzeugt. In einem Zusammenhang, der nicht jede Einwendung
ausschliesst, bemerkt er : „Es ist auch kein Wunder, wrenn der
Apostel aus Antrieb eben desselben Geistes, in welchem, wie
jedes Buch der göttlichen Schrift, so auch das der Genesis ab-
gefasst ist (eodem Spiritu actus, quo cum omnis scriptura divina
tum illa Genesis digesta est), sich desselben Ausdrucks bedient,
der etc. (De orat. c. 22). Dieser Anschauung gibt Origenes



- 440 —

(De princ. prfef.) eine fast dogmatische Bestimmtheit mit den
Worten : Spiritus iste sanctus unumquemque sanctorum vel
prophetarum vel apostolorum inspiravit et non alius Spiritus
in veteribus, alius vero in his, qui in adventu Christi inspirati
sunt. Auf den Beistand des Geistes Gottes durften sich ohne
Zweifel die ersten Verkündiger des Evangeliums berufen (vgl.
Joh. 20, 22; Röm. 10, 15; 1. Kor. 4, 1 : 2. Kor. 3, 5: 4, 2 ff.).
Daher ist auch die kirchliche Anschauung, nach welcher die
Schriften des Neuen Testamentes unter dem Beistand des
heiligen Geistes entstanden sind, wohl begründet. Bei der Abfassung

dieser Schriften konnten sich persönliche Stimmungen und
zufällige äussere Einwirkungen sogar viel weniger geltend
machen als bei der mündlichen Lehrverkündigung ; die geistige
Sammlung der Autoren musste intensiver sein. Allein man wird
gleichwohl zugeben müssen, dass ihre Schriften nicht eigentlich

wegen des inspirierten Charakters in den liturgischen
Gebrauch gekommen sind, sondern weil diese Schriften von
Aposteln und Apostelschülern, von berufenen Dienern Christi
herstammten, und Christus für die Christgläubigen „der Weg,
die Wahrheit und das Leben" ist. Daraus dürfte es sich
erklären, dass man, wie bereits oben angedeutet wTurcle, geneigt
war, zu den „heiligen" Schriften des N. T. auch solche zu
rechnen, die man, wie den Clemensbrief und den Barnabasbrief,

irrtümlicherweise Apostelschülern zuschreiben konnte,
und dass sich die Verfasser apokryphischer Schriften ihren
Lesern gern als Apostel vorstellten. Der liturgische Gebrauch
der neutestamentlichen Schriften beweist, dass diese Schriften
nach dem Glauben der alten Kirche von Aposteln und
Apostelschülern herstammen.

Eduard Herzog.


	Einführung neutestamentlicher Bücher in den liturgischen Gebrauch

