Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 63

Artikel: Einfihrung neutestamentlicher Biicher in den liturgischen Gebrauch
Autor: Herzog, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403706

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403706
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EINFUHRUNG NEUTESTAMENTLICHER BUCHER

IN DEN

LITURGISCHEN GEBRAUCH.

Die ersten Christgliubigen waren nicht bloss aus der
judischen Synagoge hervorgegangen, sondern erachteten es —
wenigstens in Jerusalem selbst — noch Jahrzehnte lang als
selbstverstandliche religiose Pflicht, an der Kultusgemeinschaft
mit ihren jiidischen Volksgenossen festzuhalten. Zu den wesent-
lichsten gottesdienstlichen Ubungen der Synagoge gehorte aber
das Vorlesen der heiligen Biicher des Alten Testamentes. Vgl.
Luk. 4, 16 ff.; Apg. 13, 15. 27; 15, 21; 2. Kor. 3, 15.

An diese Ubung hielt sich auch der Apostel der Heiden-
welt (Apg. 17, 2 ff.). Es konnte fiir ihn auch dann, wenn er
irgendwo mit einer Minderheit von Juden und Judengenossen,
die das Evangelium angenommen hatten, aus der Synagoge
gestossen worden war, immer noch kein Grund vorliegen, das
wichtigste Mittel religioser Belehrung und Erbauung fallen zu
lassen. Auf die heilige Schrift des Alten Testamentes berief
er sich zur Rechtfertigung der neuen Heilsordnung; und die
Glaubenswilligen legten nicht geringen Wert darauf, sich aus
der Schrift zu tiberzeugen, dass das Evangelium die Erfiillung
der alttestamentlichen Verheissung sei (Apg. 17, 11). Die Art
wie Paulus in seinen Briefen auch Heidenchristen aus der
Schrift klar zu machen sucht, dass der Unglaube des jidischen
Volkes nicht iiberraschen kénne (Rom. 11, 1 ff.), dass das Gesetz
seine Verbindlichkeit verloren habe (Gal. 3, 4 ff.), dass auch
die Heiden zur Teilnahme an den Segnungen des Reiches
Gottes berufen seien (Gal. 3, 15 ff.; Rom. 4, 1 ff.), hat zur
Voraussetzung, dass die heidenchristlichen Emptanger der pauli-
nischen Briefe mit dem Alten Testament bekannt sind. Die

Revue intern. de Théologie. Heft 63, 1908. 28



426 —

Kenntnis konnten sie nicht wohl aus privater Lektiire, sondern
nur aus der Vorlesung und Erklirung in der gottesdienstlichen
Versammlung erlangt haben. Auf die Vorlesung der heiligen
Schrift des Alten Testamentes bezieht sich auch die Mahnung,
die der Apostel seinem Schiiler Timotheus erteilt, sich das Lesen
angelegen sein zu lassen (I. Tim. 4, 13; vgl. II. Tim. 3, 14 ff.).
Wann aber kamen neutestamentliche Biicher in den litur-
gischen Gebrauch der christlichen Gemeinden ? Man kann nicht
ohne einen gewissen Grund behaupten, dass das in der Zeit,
in der die heute zum Neuen Testament gerechneten Biicher
und Schriften entstanden sind, noch nicht geschehen sei. Der
Grund ist der, dass in diesen Biichern und Schriften selbst
immer nur das Alte Testament gemeint ist, wenn von Schriften
gesprochen wird, die fiir das religivse und moralische Verhalten
massgebende Bedeutung haben. Die Verfasser der neutestament-
lichen Biicher setzen voraus, dass jedermann wisse, welche
Schriften gemeint sind, wenn sie von ygegai aywe (Rom. 1, 2)
oder von yoag: (Apg.18, 24; Gal. 3, 8; 4, 30; Rom. 9, 17 passim)
reden. Sie teilen ohne weitere Erlduterungen aus Jesu Mund
Ausspriiche mit, nach welchen die Weissagungen des Alten
Testamentes in Erfiillung gehen mussten, weil sie nicht bloss
menschliche Anschauungen und Mutmassungen, sondern Kund-
gebungen gottlicher Ratsehliisse enthielten (Matth. 26, 54;
Luk. 24, 25; Joh. 13, 18). So reden die neutestamentlichen
Schriftsteller auch dann vom Alten Testament, wenn sie ihrer-
seits diese oder jene Vorginge im Leben Jesu als Erfiillung
gottlicher Vorhersagung deuten (Mt 1, 22; 2, 15. 17. 22 u. s. w.).
Auch ihnen ist das Buch gottlicher Offenbarung der Kodex der
Biicher, die wir heute das Alte Testament nennen. Niemals
berufen sie sich auf eines der sogenannten deuterokanonischen
Biicher. Nur wird seltsamerweise in dem kleinen, in der
Kirche lange bestrittenen Briefe Judd auf zwei apokryphische
Schriften Bezug genommen, die Himmelfahrt Moses (V. 9) und
das Buch Henoch (V. 14), jedoch auch da nicht von einer
yoagy oder gar dywe ypoegr, gesprochen, sondern eben nur das
eine Mal eine Legende, das andere Mal eine legendarische
Weissagung erwihnt, was aus einer Riicksichtnahme auf die
judenchristlichen Leser des Briefes zu erkldren sein wird.
Noch weniger als deuterokanonische Biicher zitiert ein
neutestamentlicher Schriftsteller etwa einmal das Buch eines



Apostels oder Apostelschiilers. Dass 1. Tim. 15, 18 auch Luk. 10, T
als Schriftstelle angefiilhrt werde, ist kaum anzunehmen. Das
Aéyet yao 1) yocegr ist durch das aus Deut. 25, 4 genommene
Zitat vollkommen gerechtfertigt; auch den zweiten Satz: «&iog
0 Soydrnc Tol wedod dvrod als biblisches Zitat aufzufassen, ist
nicht begriindet. In den neutestamentlichen Biichern erscheinen
die von Aposteln und Apostelschiilern herstammenden Schriften
noch nicht als Teile der yowgr, aus der man in der gottes-
dienstlichen Versammlung religiose Belehrung und Erbauung
schopft. Insofern also muss anerkannt werden, dass in der Zeit,
in der die neutestamentlichen Schriften entstanden, noch keines
dieser Biicher in den liturgischen Gebrauch aufgenommen war.

Damit soll nicht zugegeben werden, dass in dieser Zeit
tiberhaupt noch keine neutestamentliche Schrift in der Ver-
sammlung christlicher Gemeinden gelesen worden sei. Gelesen
wurden in der Versammlung die an die Gemeinden gerichteten
Briefe. Wie sich aus der Adresse, den Grussformeln, der
Weisung, sich gegenseitig mit dem Kuss Bruderliebe zu ver-
sprechen (1.Kor.16, 20; 2.Kor.13, 12; 1.Thess. 5, 26; 1. Petr.5, 14),
ergibt, denken sich die Verfasser als Empfanger und erste Leser,
bezw. Horer ihrer Schreiben die versammelten Gemeinden.
Das gilt sogar von den zunéchst fiir einzelne Personen be-
stimmten Briefen (Philem. 25; 1. Tim. 6, 21; 2. Tim. 4, 22;
Tit. 3, 15). Es ist auch kaum anzunehmen, dass die grossen
Briefe des Apostels Paulus oder der Hebréierbrief in einer ein-
zigen Versammlung und nur einmal vorgelesen worden seien.
Wie hoch man auch von der Erleuchtung der ersten Christen
denken mége, so wird man doch nicht leugnen diirfen, dass
schon die urchristlichen Gemeinden etwelche Miihe hatten, in
die Tiefen der Gedanken einzudringen, die ihnen aus den
apostolischen Schreiben vorgelesen wurden, und daher wiinschen
mussten, dass ihnen die gleichen Briefe wiederholt nach ihrem
Wortlaut vorgetragen wurden. Nur wenige Gemeindemitglieder
waren reich genug, sich Abschriften herstellen zu lassen, und
sehr viele gab es, die keine Abschriften brauchen konnten,
weil sie des Lesens unkundig waren. Paulus sieht es aber doch
als selbstverstindlich an, dass seine Schreiben bald zur Kennt-
nis der ganzen Gemeinde gelangten und den entsprechenden
Eindruck auf die Emptinger machten (2. Kor. 2, 4; 7, 8). Folglich
mussten sie vorgelesen worden sein. EKinzelne Schreiben waren



428 —

auch wohl von Anfang an nicht bloss fiir die Gemeinde einer
bestimmten Stadt, sondern fir die Christgldubigen einer ganzen
(egend bestimmt (Epheserbrief, Hebraerbrief; vgl. 2. Kor. 1, 1).
Ausdriicklich verordnet der Apostel Kol. 4, 16, dass der Kolosser-
brief nicht bloss in Kolossi selbst, sondern auch in Laodicea
.gelesen® werde, und dass die Kolosser auch den an die Laodi-
cener gerichteten Brief ,lesen“ sollten. Infolge derartiger Aus-
wechslung, die selbstverstindlich nur durch Kepien bewerk-
stelligt wurde, mussten die Gemeinden sehr bald zu einer
Kollektion apostolischer Briefe gelangen, die wenigstens von
den didcoxrecior (1. Kor. 12, 28; Ephes. 4, 11) fleissig benutzt
wurden. Die Existenz einer solchen Sammlung wird schon
durch 2. Petr. 3, 16 verausgesetzt. Was von den apostolischen
Briefen im allgemeinen bemerkt wurde, gilt auch von dem
eigenartigen Trostschreiben, das als Apokalypse des Johannes
im Kanon steht.

Wesentlich anders verhiilt es sich sogar mit den Evangelien
nicht. Die moderne Kritik, namentlich auch die Kritik gewisser
katholischer ,Modernisten®, legt nun sehr grosses Gewicht
darauf, dass die Evangelien historische Dokumente seien, die
so behandelt werden miissten, wie andere Geschichtsquellen.
Dieser Meinung waren die Verfasser selbst nicht. Sie hatten
nicht die Absicht, wichtige Begebenheiten, die leicht der Ver-
gessenheit anheimfallen oder falsch dargestellt werden konnten,
in zuverlissiger Form der Nachwelt zu tberliefern; denn eine
Nachwelt, fiir die solche Schriften von Wert sein konnten, gab
es ihrer Meinung nach gar nicht; die nahe Wiederkunft Chrisii
enthob sie der Sorge fir spitere Generationen. Sie dachten
nur an die Gegenwart und wollten mit ihren Schriften prak-
tischen Bediirfnissen der Gegenwart entgegenkommen, also der
religiosen Belehrung und Erbauvung der Zeitgenossen dienen.
Das bestitigt die ilteste Uberlieferung iiber die Entstehung
der Evangelienschriften. Von Markus weiss Papias (um 125) zu
sagen, er sei Hermeneut (Sekretir) des Petrus geworden, indem
er genau aufzeichnete, an was er sich aus den Lehrvortrigen
des Apostels erinnerte (6oe urrudvevcer, bei Euseb. h.e. 3, 39,
Das wiederholt Irendus, wenn er (Euseb. b, 8; vgl. Adv. heeres,
3,1, 1) das Markusevangelium als die Predigt des Apostels Petrus
bezeichnet (z¢ dmo Hérgov xpovoodusre). Was Eusebius (6, 14
und 2, 15) aus den Hypotyposen des Clemens Alex. iber die



429

Entstehung des Markusevangeliums mitteilt, ist nicht ohne
legendarische Ausschmiickung, beruht aber doch auf der un-
zweifelhaft richtigen Uberlieferung, dass Markus von Christ-
gliubigen, die den Apostel Petrus gehort hatten, veranlasst
worden sei, sein Evangelium zu verfassen. Folglich sollte das
schriftliche Evangelium die miindliche Predigt des Apostels
gleichsam ersetzen und fortsetzen; es hatte den gleichen prak-
tischen Zweck, wie die miindliche Lehrverkindung und wird
darum ohne Zweifel da, wo es entstanden ist (Rom), von An-
fang an in der gottesdienstlichen Versammlung der Gemeinde
als Mittel der Belehrung und Erbauung gebraucht worden sein.

Auf das kanonische Matthiusevangelium bezieht IKusebius
(3, 39) die Aussage des gleichen Papias: MarJe«ios udv ovy
‘Efoaidl duwdéxrw vé Liyie ovverdéfevo, romiveves &adre &g 1v
dvraroc Excworoc. Diese letztere Bemerkung kann unmoglich
heissen, es habe sich jeder griechische Besitzer dieser aramiéii-
schen Schrift eine moglichst gute ﬁbersetzung herzustellen
gesucht. Was in privaten Kreisen mit den fraglichen Adyc
etwa geschah, konnte Papias nicht wissen und musste ihm sehr
gleichgiiltig sein. Er redet offenbar von dem kirchlichen Ge-
brauch der Schrift. Dieser war in griechischen GGemeinden sehr
erschwert. Zur Zeit des Papias war die Schwierigkeit freilich
langst iiberwunden; es existierte bereits eine tiberall verbreitete
griechische Ubersetzung. (Darum der Aorist powrvevge) Als die
Didache entstand, war das Matthiusevangelium nach seinem
eriechischen Text im Besitz der Gemeinden.

Einen privaten Zweck hatten zunichst die beiden Schriften,
die Lukas seinem Freunde Theophilus widmete. Doch handelte
es sich auch fiir Lukas nicht einfach um eine objektive Er-
zihlung wichtiger historischer Begebenheiten, sondern um Ab-
fassung von Schriften, die dazu dienten, den Leser in dem
(Glauben zu befestigen, in welchem er mindlich unterrichtet
worden war (Luk. 1, 4). Schon aus diesem Grund Kkonnte
Theophilus als Christ die ihm gewidmeten Biicher nicht fiir
sich behalten. Ir musste sich vielmehr fir verpflichtet er-
achten, die Schriften des Apostelschiilers seiner Gemeinde zur
Kenntnis zu bringen. Das geschah in der gottesdienstlichen
Versammlung.

Das Johannesevangelium war von Anfang an fiir eine
Gemeinde bestimmt (19, 35; 20, 30. 31). Ob Kap. 21 ein Nach-



— 430 —

trag von anderer Hand sei oder nicht, muss hier dahingestellt
bleiben. Sicher ist, dass die beiden letzten Verse nicht vom
Verfasser des ganzen Evangeliums herrithren, sondern von
denen beigetiigt worden sind, fir die die Schrift zuniichst be-
stimmt war und an welche auch der erste Johannesbrief ge-
richtet ist. So gewiss wie dieser Brief in der Gemeinde oder in
den Gemeinden, fiir die er bestimmt war, vorgelesen wurde,
so gewiss darf man das auch vom Johannesevangelium an-
nehmen., Aber auch beziiglich dieser Schriften ist natiirlich
nicht bloss an eine einmalige Vorlesung in einer gottesdienst-
lichen Versammlung zu denken. Die Empfiinger der Evangelien-
schrift geben dem greisen Jiinger des Herrn, der nach der
Meinung Vieler die Wiederkunft Christi erleben sollte und der
also noch am Leben war, das Zeugnis, dass sein Wort wahr
sei. Ohne Zweifel haben sie sich immer wieder gern an den
Schriften des letzten Zeugen Christi erbaut.

Die Verfasser der neutestamentlichen Blicher glaubten, wie
bereits bemerkt, an die nahe Wiederkunft Christi und konnten
darum den eigenen Schriften keine fiir eine unabsehbare Zu-
kunft geltende Bedeutung zuerkennen; aber das hinderte sie
nicht, die Gldubigen zu mahnen, ,auf einander acht zu haben,
dass wir uns anreizen zur Liebe und zu guten Werken, indem
wir unsere Versammlungen nicht verlassen, wie etliche pflegen,
sondern uns ermahnen, und das um so viel mehr, als ihr den
Tag nahen seht* (Hebr. 10, 24. 25). Zu solchen Ermunterungen
in den Versammlungen konnten die Vorlesungen und Erlduterun-
gen der Schriften benutzt werden, die man von Aposteln und
Apostelschiilern erhalten hatte. Solcher Schriften mussten sich,
wenn moglich, die Adressaten des Hebrierbriefes bedienen, um
oihrer Fihrer zu gedenken, die das Wort Gottes zu ihnen ge-
redet hatten“ (Hebr. 13, 7); je mehr sie sich angelegen sein
liessen, ,zu beharren bei der Lehre der Apostel® (Apg. 2, 42),
um so grossern Wert mussten sie auf die hinterlassenen Schriften
der bereits dahingeschiedenen ersten Zeugen legen. Es war
daher vollig selbstverstindlich, dass man in den Besitz solcher
Schriften zu gelangen suchte und sie in der gottesdienstlichen
Versammlung immer wieder vorlesen liess.

Auch die Kirchenschriftsteller des apostolischen Zeitalters
meinen, wenn sie von ,heiligen Schriften* reden oder mit den
iblichen Einfihrungsformeln Bibelstellen zitieren, immer nur



— 431 —

das Alte Testament. Im Clemensbrief werden u. a. folgende
Formeln gebraucht: wzo yeyoepusror (3, 1 fir Deut. 32, 15);
yeyoanren ovrws (4,1 fir Gen. 4, 3 ff.); «itds o deGrdrng éidhnoey
(8, 2 fiir Ezech. 33, 11), év ércom vémep Adya (8, 4 fir Js. 1, 16 ff.),
Agoar o myebpe vo aywor (13, 1 fir Jerem. 9, 23 f.); die Stelle
Js. 53, 1 ff. wird 16, 3 eingeleitet mit den Worten: mredue o
aywov meyl avrod — Xoworod — Eldincey; dagegen 22,1 die Stelle
Ps. 34, 12 ff. mit dem Satz: 4dvroc — Xopt6roc — O T00 Tvevparoc
To?U ayiov ovtwe mooGxelsitar Tude. Noch hiufiger werden alt-
testamentliche Stellen ohne jede Einfithrungsformel und vollig
frei wiedergegeben. Niemals aber wird eine neutestamentliche
Stelle als ein biblischer Ausspruch behandelt. Das scheint
freilich 34, 8 der Fall zu sein, wo 1. Kor. 2, 9 mit der Formel
Léyst yeeo sc. 1 yoaqnr) eingeleitet wird. Allein es ist zu beachten,
dass auch Paulus selbst diesen Spruch unbekannter Herkuntt
als Schriftstelle (xa%wg yéypamrar) zitiert. Vermutlich stiitzt
sich eben darauf die Meinung, dass der Spruch aus einem alt-
testamentlichen Buche genommen sei.

In den Ignatiusbriefen wird das Alte Testament nur ganz
selten benutzt. So Ephes. 5, 3, wo Spr. 3, 34 eingeleitet wird
mit yeyoemver yep und Magnes, 12, wo auf Spr. 18, 17 verwiesen
wird mit der Formel wc¢ yéyoamrar. Auch blosse Anspielungen
auf alttestamentliche Texte kommen in den Ignatiusbriefen
selten vor. Vgl. jedoch Magn. 13, 1 mit Ps. 1, 3; Trall. 8, 2 mit
Js. 52, 5. — Noch seltener wird im Polykarpbrief auf das Alte
Testament Bezug genommen; aber auch fiir Polykarp wie fiir
Ignatius sind die ,heiligen Schriften“ die Biicher des Alten
Testamentes. Er bekennt, dass die Gemeinde der Philipper, an
die er sich wendet, ,in den heiligen Schriften* wohl besser be-
wandert sei als er (vos bene exercitatos esse in sacris literis ¢.12).

Die gleiche Stellung wie die bisher genannten apostolischen
Viter nimmt Barnabas zum Alten Testamente ein. Er geht zwar
in der allegorischen Auslegung alttestamentlicher Schriftstellen
sehr weit, erkennt aber doch an, dass ,Gott durch die Propheten
iiber Vergangenes und Gegenwiirtiges Aufschliisse gegeben* (1,7),
durch alle Propheten uns kundgetan, dass er weder Schlacht-
opfer noch Brandopfer bediirfe (2, 4). Uberhaupt wird von Bar-
nabas das Alte Testament sehr fleissig benutzt und wieder mit
den iiblichen Einleitungsformeln zitiert: Acyer xvowog (2, 5), yuiv
ovtwe Asyer (2, 10), Acya ovrwe o moogitns (4, 4), Adyst v yoogr



— 432 —

(4,11), yéyoeenmver yeo (5,2) u.s. w. Nur an einer einzigen Stelle
leitet Barnabas einen neutestamentlichen Spruch mit einer sol-
chen Formel ein, ndmlich 4, 14, wo auf Matth. 22, 14 Bezug
genommen wird mit g y€yoamrar: ,Nehmen wir uns in acht,
dass nicht auch von uns gilt, wie geschrieben steht: Viele sind
berufen, wenige aber auserwihlt. Ohne Zweifel stellt damit
der Verfasser das Matthiusevangelium auf gleiche Linie mit
alttestamentlichen Schriften; allein es ist bezeichnend, dass das
bei der reichlichen Beniitzung neutestamentlicher Schriften und
Anschauungen nur ein einziges Mal geschieht. Offenbar haben
die genannten apostolischen Viter nicht die Meinung gehabt,
dass ihre Leser im Besitze einer Sammlung von Schriften seien,
die dem Alten Testament als die . heilige Schrift des Neuen
Bundes® zur Seite gestellt werden konne und gerade so wie
das Alte Testament zitiert werden diirfe; sonst wirden sie
natiirlich auch diese neutestamentlichen Schriften gerade so
hiufig wie die Biicher des Alten Testamentes, ja noch hiufiger,
mit den (blichen Zitierformeln angerufen haben.

Der Clemensbrief entstand um das Jahr 95; die Ignatius-
briefe stammen aus dem Anfang des zweiten Jahrhunderts; der
Polykarp- und Barnabasbrief ebenfalls aus den ersten Jahr-
zehnten des zweiten Jahrhunderts. Es sind Briefe, die an Ge-
meinden gerichtet sind und deren Verfasser das Bewusstsein
hatten, dass sie befugt seien, sich mit Belehrung und Mahnung
an die Leser zu wenden. Sie reden noch ungefihr so zu ihren
Lesern, wie die Verfasser der apostolischen Briefe selbst, und
haben keine Veranlassung, die eigenen Worte mit Ausserungen
von Aposteln und Apostelschiilern zu bekriiftigen. Es ist daher
begreiflich, dass man spiter da und dort unschliissig sein konnte,
ob nicht der eine oder der andere der erwiihnten Briefe des
apostolischen Zeitalters auch zum Neuen Testament zu rechnen
sel. So auch schreibt sich sogar Paulus wohl eine formliche
Berechtigung zu, sich mit amtlichen Schreiben an die Gemein-
den zu wenden (Rom. 1, 5; 12, 3; 15, 15) und bemerkt dabei
unter Umstéinden, dass ,auch® er glaube, den Geist zu besitzen
(1. Kor. 7, 40); allein als ,inspirierte” Schriften (2. Tim. 3, 16)
gelten doch auch den Aposteln nur die heiligen Biicher, die sie
von Jugend an als solche gekannt haben. In den kirchlichen
(Gebrauch wurden die apostolischen Schriften nicht deswegen
aufgenommen, weil sie, wie die alttestamentlichen Biicher, nach



— 433 —

dem Glauben der Kirche durch Inspiration entstanden waren,
sondern weil sie von Augen- und Ohrenzeugen des Herrn, von
Aposteln und Apostelschiilern, von berufenen Dienern Christi
und ihren unmittelbaren Schiilern herstammten und Christus
fiir die Christglaubigen die hochste Autoritit war. Darum wur-
den diese Schriften ebenso ehrfurchtsvoll gelesen und vorgelesen,
wie ehedem die mindliche apostolische Lehrverkiindigung an-
gehort wurde, jedoch noch nicht so wie die alttestamentlichen
Biicher als schriftliche Quellen der goéttlichen Offenbarung an-
gesehen und zitiert. Dass sie aber sehr fleissig und andachts-
voll gelesen worden sind, ergibt sich aus der Einwirkung, die
sie auf Inhalt und Form der Schriften der apostolischen Viiter
ausgelibt haben.

Schon der um 95 entstandene Clemensbrief ist das Werk
eines Schriftstellers, der die ihm zugénglichen apostolischen
Schriften so fleissig liest oder vorlesen hért, dass er seine
Gedanken oft unwillkiirlich in Worte und Sitze kleidet, die aus
diesen Schriften stammen. So kennt er sehr genau den Hebriier-
brief. Er bezeichnet, wie dieser ‘Hebr. 1, 3 ff.), Christus als
.den Abglanz Seiner Herrlichkeit, der um so viel grosser ist,
als die Engel, wie der Name, den er geerbt hat, sie tiberragt®
(cap. 36). Eben so genau ist ihm der Romerbrief bekannt; ihm
entnimmt er z. B. cap. 30 das Verzeichnis, mit welchem der
Apostel Rom. 1, 20—32 die heidnische Sittenlosigkeit kenn-
zeichnet. Da der Clemensbrief an die Kirche in Korinth ge-
richtet ist, lidsst sich von vornherein erwarten, dass der Ver-
fasser auf die Korintherbriefe besonders deutlich Riicksicht
nehme. Das ist auch tatsidchlich an verschiedenen Stellen der
Fall. Bemerkenswert ist namentlich cap. 47. Clemens weiss nicht
nur, dass Paulus der Gemeinde zu Korinth geschrieben hat
(émsareder); er ist auch nicht bloss seinerseits mit dem Inhalt
des in Betracht kommenden Briefes bekannt, sondern es ist ihm
vollig selbstverstiindlich, dass auch die Gemeinde zu Korinth
immer noch im Besitz des ,am Anfang der evangelischen
Predigt* (v doyii r00 cvayyeiiov) verfassten Schreibens ist, und
er darf sie darum -einfach auffordern: dveidgere eijv smigroiny
rob waxcgiov IHavliov. Er bestitigt, dass der Apostel mvevucrizds
méaradev, aber dieses Urteil konnte er freilich auch iiber die
Schrift eines spitern Kirchenlehrers fillen. — Nicht minder
selbstverstindlich ist ihm, dass die Korinther auch den evan-



— 434

gelischen Wortlaut der Lehre Jesu kennen und nur daran er-
innert zu werden brauchen: wdiwwre peuvrusvor tdv Adywyv rod
xvolov Inood (cap. 13), wricYyre vdr Adywr InGod 1od xvelvv 7@y
(cap. 46). An solchen Stellen wiirde man nun ein Zitat etwa
mit der Einfithrungstormel yeyoamzc ydp oder Aeys ydo i) yoagr
erwarten; allein derartige Einleitungen fehlen ganz; ,heilige®
Evangelienschriften, die so zitiert werden, wie das Alte Testa-
ment, besitzen die Leser noch nicht. Aber wie Clemens Jesu
Worte frei aus dem Gedichtnisse zitiert, so nimmt er auch an,
dass seine Leser sie kennen. Man beachte folgendes Beispiel.
Cap. 13, 2 heisst es: Ovrwg yao eimev se. 6 xvgioc Tyoovg - sledire,
tvee éhendive (Matth. 5, 7), cdgiere, iva ageds vuiv (Mt. 6, 14; die
Form des Absichtssatzes aber ist nach Mt. 7, 1 gebildet), o
woteite, ovrw momIreerce vulv (Umgestaltung von Luk. 6, 31),
w¢ didwre, ovrmg dodoeren vuiv (nach Luk. 6, 38), ¢ xoivere,
ovtog xou Gea e (nach Luk. 6, 37), we yonvrsisods, oltws yo1,0-
revdGeren vuly (entspricht dem e«moddere, xai cmodvyioeods, Luk.
6, 37), 0 usrow nerpsive, &v evred pstondiostar vuiv (Luk. 6, 38).
Diese Mahnungen stehen so in keinem Evangelium beisammen;
aber Clemens und seine Leser kannten die angefiihrten Aus-
spriche aus den gottesdienstlichen Vorlesungen, bei welchen
das Matthaus- und das Lukasevangelium gebraucht wurden. —
Das Gesagte geniigt zum Beweise dafiir, dass man schon um
95 sowohl in Rom wie in Korinth im Besitz einer ganzen Kol-
lektion neutestamentlicher Biicher gewesen sein muss, die in den
gottesdienstlichen Versammlungen fleissig gelesen wurden.
Wie Clemens bei den Xorinthern die Bekanntschaft mit
den Korintherbriefen voraussetzt, so Ignatius bei den Ephesern
die Bekanntschaft mit dem Epheserbrief (Ig. ad Ephes. c. 12).
Die Epheser sind ihm Hedlov cvuuierar, der in einem ganzen
Brief ihrer gedenkt (v mdoy émorois). Aber auch in den Igna-
tiusbriefen werden sonst keine apostolischen Schriften ausdrick-
lich genannt, wie oft auch der Verfasser Wendungen gebraucht,
die den Evangelien oder den Briefen der Apostel entnommen
sind. Mit grossem Ernst dringt indessen Ignatius auf Teilnahme
an der ordentlichen gottesdienstlichen Versammlung (Ad Ephes.
c. 5; Ad Philad. c. 8; Ad Smyrn. c. 8). Dass in diesen Ver-
sammlungen alttestamentliche Schriften vorgelesen und erklért
wurden, ist selbstverstiindlich. Wenn aber Ignatius im Zusam-
menhang mit Mahnungen, auf die Propheten zu achten, die die



435 —

Iirscheinung des Herrn angekiindigt haben, auch vom Evan-
gelium und den Aposteln redet, die iiber die wirkliche Erschei-
nung Auskunft geben, so wird man auch hier wieder an Schrif-
ten zu denken haben. Eine solche Gegeniiberstellung bietet
Philad. ¢.5: ,Ich fliichte mich zum Evangelium als zum Fleische
Jesu (¢ owoxi Tnoov, der Schrift tber die leibliche Erscheinung
des Herrn), und zu den Aposteln als zum Presbyterium der
Kirche (in den Briefen setzen die Apostel ihr kirchliches Vor-
steheramt fort). Aber auch die Frophetern lasst uns lieben, weil
auch sie auf das Evangelium hin geweissagt haben.* Die Pro-
pheten lieben heisst die prophetischen Schriften mit Andacht
lesen; so auch wird an Schriften zu denken sein, wenn in sol-
chem Zusammenhang vom ,Evangelium“ und von den ,Apo-
steln“ gesprochen wird. Das ergibt sich noch bestimmter aus
der gleich folgenden Ausserung Ad Philad. ¢. 8. Hier sagt
Ignatius, er habe von gewissen (judaisierenden) Leuten sagen
horen: ,Wenn ich es nicht in den alten Urkunden (¢v voic
coysioig, In den messianischen Weissagungen des A. T.) finde —
im Evangelium glaube ich’s nicht.“ Darauf habe er ihnen ge-
antwortet: ,Es steht ja geschrieben® (y¢yoemzcd). Allein darauf
hiitten sie ihm erwidert: ,Das eben ist die Frage“ (mod-
xeirat). So gewiss wie es sich hier um schriftliche ,Urkunden®
handelt, muss auch das ihnen gegeniibergestellte ..Evangelium*
eine schriftliche Quelle sein, die den Lesern des Ignatius eben so
bekannt ist wie ihm selbst. — Die prophetischen Biicher schéitzt
Ignatius hoch; aber dem Evangelium gibt er den Vorzug. Das
sagt er mit den Worten: _Ein Vorziigliches hat das Evange-
lium (€kaipsrov d¢ wv Eye vo svayyshior), die Erscheinung des Hei-
landes . . . Die geliebten Propheten weissagten freilich auf ihn;
das Evangelium aber ist die Vollendung der Unverweslichkeit®
(a. a. 0. c. 9). Eine analoge Stelle ist Ad Smyrn. ¢. 7. Hier
tadelt Ignatius Leute, die sich von der eucharistischen Ver-
sammlung fernhalten und darum verdienen, auch ihrerseits
gemieden zu werden. Statt in der Gemeinschaft (xo0v7j) von
ihnen auch nur zu reden, soll man seine Aufmerksamkeit zu-
wenden den ,Propheten, vorziglich aber dem Evangelium*
(rooasysy, SC. Tov voUy, woic moogrtals, Eaiostws 08 T cveyyehi).
So konnte Ignatius nicht zu den Gemeinden reden, wenn er
nicht wiisste, dass sie stets Gelegenheit hétten, die Propheten
und die das Evangelium enthaltenden Schriften zu lesen oder



— 436 —

vorlesen zu horen. Er leitet freilich die Autoritit des ,Evan-
geliums® und der ,Apostel* nicht von Inspiration her, sondern
von Christus selbst; aber Evangelium und Apostel sind ihm
doch zuverlissige und massgebende Zeugen Christi.

Nicht sehr lange nach dem Tode des hl. Ignatius entstand
der Brief des hl. Polykarp an die Philipper. Der Verfasser be-
merkt, dass er die in seinem Besitze befindlichen Briefe des
Ignatius seinem Schreiben beifiige, wie die Philipper das ge-
wiinscht hitten. Diese, wie auch Ignatius selbst (e fueic xci
Tyvcrwoe), hatten ihm frither geschrieben, waren aber bisher
noch nicht in den Besitz der gewiinschten Briefe gelangt. Auch
Polykarp seinerseits hofft, von den Philippern iiber Ignatius
zuverlissige Dinge zu erfahren, die bisher nicht zu seiner
Kenntnis gekommen sind (¢. 13). Der Polykarpbrief diirfte darum
kaum nach 120 entstanden sein. Er ist ein wertvolles Zeugnis
fiir die ibrigens selbstverstindliche Tatsache, dass sich die
Kirchen gegenseitig Schriften mitteilten, die zur Erbauung
dienen Kkonnten. Von den Ignatiusbriefen sagt Polykarp:
TEQLEQOVOL TTIOTY xeel VTTONOVEY xal Aoy olx0douy, TLY &S TOV
#Ugtor uay amxovoer. Das galt noch in weit hoherem Grade
von den Schriften der Apostel und der Apostelschiiler. Noch
viel mehr liess man es sich darum angelegen sein, einander
solche Dokumente mitzuteilen.

Der Polykarpbrief ist beinahe eine Mosaikarbeit zu nennen
Er enthiilt wenig eigene Gedanken, sondern ist fast ganz aus
Wendungen zusammengesetzt, die dem Verfasser infolge seiner
genauen Bekanntschaft mit gewissen Schriften gelaufig waren. Zt
diesen Schriften gehort namentlich auch der Clemensbrief: sonst
aber scheint Polykarp nur die Evangelien, die Apostelgeschichte,
die DBriefe des Apostels Paulus mit Einschluss der Pastoral-
briefe, namentlich aber den ersten Petrusbrief und den ersten
Johannesbrief zu kennen. Das Alte Testament beniitzt er fast
gar nicht. Foérmlich zitiert wird keine Schrift. Wie sehr sich
aber Polykarp Gedanken und Ausdrucksweise der neutesta-
mentlichen Schriftsteller angeeignet hat, moge ein Beispiel
zeigen. Cap. 12, 3 gibt er den Philippern folgende Mahnung:

~Betet fir alle Heiligen (Ephes. 6, 18), betet auch fir Ko-
nige und Gewalthaber und Firsten (1. Tim. 2, 2), und fir die,
so euch verfolgen und hassen (Mt. 5, 44; Luk. 6, 27), und fir
die Feinde des Kreuzes (Phil. 3, 18), auf dass euer Wachstum



— A —

in jeglichem Dinge offenbar sei (1. Tim. 4, 15) und ihr in jenem
vollkommen seid“ (Jak. 1, 4).

Es ist undenkbar, dass sich Polykarp den Stoff zu solchen
Mahnungen erst miithsam aus den verschiedenen Schriften, die
ihm zugiinglich waren, zusammensuchen musste: er bedient
sich der Gedanken und Worte neutestamentlicher Schriften,
ohne dessen nur selbst bewusst zu sein; so ganz hat er sich
dieselben geistig angeeignet. Das tat der Bischof von Smyrma
nicht bloss aus personlicher Frommigkeit und in privaten Me-
ditationen, sondern in seiner Eigenschaft als Lehrer seiner
Kirche und in der gottesdienstlichen Versammlung. Mit den
Schriften, die ihm selbst in ,Fleisch und Blut“ iibergegangen
waren, hatte er auch seine Kirche bekannt gemacht, und was
von Smyrna galt, das galt nicht minder auch von der Kirche
zu Philippi und den andern apostolischen Gemeinden.

So ist es ja nicht unrichtig, wenn man behauptet: im apos-
tolischen Zeitalter gab es noch kein Neues Testament, das dhn-
lich wie die Biicher des Alten Testamentes als ,heilige Schrift“
zitiert worden wiire; aber eine unbestreitbare Tatsache ist es
auch, dass um 120 die apostolischen Kirchen eine Kollektion
von Schriften besassen und beim Gottesdienst gebrauchten, die,
abgesehen von gewissen Schwankungen, mit dem Kanon des
Neuen Testamentes in der Hauptsache identisch ist.

Die beiden Tatsachen, dass die Gemeinden im Besitz einer
Sammlung apostolischer Schriften waren, die beim Gottesdienst
gelesen wurden, und dass der aus diesen Schriften zu den Gliu-
bigen redende Christus fiir sie die hochste Autoritit war, muss-
ten notwendig bewirken, dass sich nun der Unterschied zwi-
schen den bisher sog. ,hl. Schriften® und den von Aposteln
und Apostelschiilern herstammenden Schriften rasch verlor, ja
diese letztern sogar grosseres Ansehen erhielten. Der um 125
entstandene Barnabasbrief ist die erste Schrift, in welcher
(4, 14) ein dem Evangelium entnommener Ausspruch des Herrn
als biblisches Zitat mit ei¢ yéypamrar eingeleitet wird.

Ungefihr um dieselbe Zeit wie der Barnabasbrief ist die
»Didache* entstanden. Der Verfasser dieser Kirchenordnung,
in der nicht eine spezielle Gemeinde, sondern die herrschenden
kirchlichen Zustéinde tberhaupt beriicksichtigt sind, behandelt
die Evangelien genau so wie der Polykarpbrief, So finden wir
gleich am Anfang der Schrift (cap. 1, 3 ff.) folgende Mosaik:



— 438 —

.Segnet, die euch fluchen (Luk. 6, 28), und betet fir eure
Feinde (Mt. b, 44, mooosvyeads vrep), fastet aber fiur die euch
verfolgen (Mt. 5, 44, dwxdviwy vudc). Denn welche Gnade
(xdowc, Luk. 6, 32. 33. 34: bei Mt. b, 46: wive ooy Fyere) wird
euch zu teil, wenn ihr liebet, die euch lieben (Luk. 6, 32)?
Tun nicht die Heiden das gleiche (Mt. 5, 46. 47: rsddvar, £91-
xol, bei Luk. 6, 33: quaprwiol)? Thr aber, liebet die euch has-
sen, und ihr habet keinen Feind (Luk. 6, 27. 35). Inthalte dich
fleischlicher und weltlicher Begierden (1. Petr. 2, 11). Wenn
dir jemand einen Streich gibt auf die rechte Wange, so biete
ihm auch die andere dar (Mt. 5, 39; bei Luk. 6, 29: wdmrore/
ge und mwepeye statt oroswov), und du wirst vollkommen sein
(zsdstog, Mt. b, 48), Wenn dich jemand zwingt, eine Meile mit
ihm zu gehen, so gehe mit ihm zwei (Mt. 5, 41); wenn dir je-
mand den Mantel nimmt, so gib ihm auch den Rock* (Luk. 6, 29;
bei Mt. 5, 40 stehen yudre und indror in umgekehrter Ordnung).

Diese Mischung evangelischer Texte zeigt, dass der Ver-
fasser sich nicht édngstlich an den Wortlaut zu halten braucht,
sondern das Evangelium so gut kennt, dass er es vollig frei
aus dem Gedichtnis zitieren kann. KEr setzt voraus, dass auch
die (zemeinden, denen er seinc Mahnungen widmet, im Besitze
des Evangeliums sind und es kennen, also lesen oder vorlesen
horen. Fiinfmal verweist er sie darauf. Cap. 8, 2 wird auf
Mt. 6, 9—13; cap. 9, 5 aut Mt. 7, 6; cap. 15, 3 auf Mt. 18, 15 fI.;
cap. 15, 4 auf Mt. 6, 2 ff. verwiesen, und 11, 3 mit =are vo
doyna tov evayysiiov lberhaupt an die Lehre des Evangeliums
erinnert, insbesondere an Weisungen, wie sie sich Mt. 10, 40;
Joh. 13, 20 finden. Obwohl immer nur vom ecveyydiior im Sin-
gular die Rede ist, kann es doch mit Riicksicht auf die freie
Vermischung der Texte keinem Zweifel unterliegen, dass es sich
um verschiedene Evangelienschriften handelt. Diese Schriften
aber sind fir die Leser der ,Didache“ so massgebend, dass
auch der Verfasser selbst nur der Interpret der in ihnen ent-
haltenen Lehren und Weisungen sein will. Sie sind also bereits
eine regula fidei, ein ,Kanon“.

Der klassische Zeuge aber dafiir, dass um die Mitte des
zweiten Jahrhunderts neutestamentliche Biicher im liturgischen
(ebrauche waren, ist Justin (¥ 165). Er unterscheidet wie Ig-
natius zwischen ,Propheten“ und ,Aposteln®, allein auf die
Vorlesungen aus den apostolischen Schriften wird das grossere



439

sewicht gelegt. Wenn, heisst es Apol. I, 67 (Londoner Ausgabe
1722, S. 97), die Glaubigen am Sonntag zusammenkommen,
werden 7¢ &mopynpoveluare TGV GROGICAWY 1) Ta GUyyodumaTe
1év moognrey gelesen, soweit die Zeit reicht. dmomwiuorsiucre
nennt Justin die fraglichen Schriften der Apostel mit Riicksicht
auf seine heidnischen Leser; er bemerkt aber (L. c. p. 96), dass
das nicht die bei den Christen tibliche Bezeichnung sei, sondern
dass sie von diesen Evangelien genannt werden (i zcAsive svey-
yédiee). Der Plural zeigt, dass Justin mehrere diese Bezeichnung
tragende Schriften kennt, obwohl er wiederholt auch vom
evayyéior im Singular spricht. Als Verfasser bezeichnet er ge-
wohnlich die Apostel; er weiss aber ganz gut, dass sie v7zo 7év
crrooroioy avrov (Christl) xel tév Exelvoic magexolovinodvray
verdyden, also von Aposteln und Apostelschiilern herstammen.
Es ist nicht zufillig, dass er diese Bemerkung zur Einleitung
eines Zitates macht, das aus Luk. 22, 41 ff. genommen ist
(Dial. 103, p. 361).

Erst in der zweiten Hiilfte des zweiten Jahrhunderts fangen
die Kirchenschriftsteller an, die Gleichstellung der apostolischen
Schriften mit den kanonischen Biichern des A. T. aus der Inspi-
ration zu erkliren. Einer der ersten ist der Bischof Theophilus
von Antiochien. Er stellt es bereits als eine notorische Tat-
sache hin, dass in den prophetischen und evangelischen Schriften
die gleiche religiose Wahrheit vorgetragen werde, weil die Ver-
fasser auf Inspiration desselben Geistes Gottes geredet hitten
(aveag myevuarogigovs evi mysvuart Yeov Askalnxsver, Theoph. ad
Autol. I1I, 12). Ungefahr gleichzeitig mit dem Bischof Theo-
philus von Antiochien schreibt der Bischof Irenius von Lyon,
Matthdus hiitte am Anfang seines Evangeliums auch schreiben
konnen: Jesu vero generatio sic erat; aber der hl. Geist habe
bewirkt, dass er schrieb: Christi autem generatio sic erat
(Advers. heeres. I1I, 16, 2). Nicht minder ist Tertullian von der
Inspiration sowohl des Neuen wie des Alten Testamentes iiber-
zeugt. In einem Zusammenhang, der nicht jede Einwendung
ausschliesst, bemerkt er: ,Es ist auch kein Wunder, wenn der
Apostel aus Antrieb eben desselben Geistes, in welchem, wie
jedes Buch der gottlichen Schrift, so auch das der Genesis ab-
gefasst ist (eodem Spiritu actus, quo cum omnis scriptura divina
tum illa Genesis digesta est), sich desselben Ausdrucks bedient,
der etc. (De orat. c. 22). Dieser Anschauung gibt Origenes



— AE —

(De princ. preef.) eine fast dogmatische Bestimmtheit mit den
Worten: Spiritus iste sanctus unumquemque sanctorum vel
prophetarum vel apostolorum inspiravit et non alius Spiritus
in veteribus, alius vero in his, qui in adventu Christi inspirati
sunt. Auf den Beistand des Geistes Gottes durften sich ohne
Zweifel die ersten Verkiindiger des Evangeliums berufen (vgl.
Joh. 20, 22; Rom. 10, 15; 1. Kor. 4, 1; 2. Kor. 3, 5; 4, 2 ff.).
Daher ist auch die kirchliche Anschauung, nach welcher die
Schriften des Neuen Testamentes unter dem Beistand des hei-
ligen Geistes entstanden sind, wohl begriindet. Bei der Abfas-
sung dieser Schriften konnten sich persénliche Stimmungen und
zufilllige &dussere Einwirkungen sogar viel weniger geltend
machen als bei der miindlichen Lehrverkiindigung; die geistige
Sammlung der Autoren musste intensiver sein. Allein man wird
gleichwohl zugeben miissen, dass ihre Schriften nicht eigent-
lich wegen des inspirierten Charakters in den liturgischen Ge-
brauch gekommen sind, sondern weil diese Schriften von
Aposteln und Apostelschiilern, von berufenen Dienern Christi
herstammten, und Christus fir die Christgliubigen ,der Weg,
die Wahrheit und das Leben® ist. Daraus diirfte es sich er-
klaren, dass man, wie bereits oben angedeutet wurde, geneigt
war, zu den ,heiligen® Schriften des N. T. auch solche zu
rechnen, die man, wie den Clemensbrief und den Barnabas-
brief, irrttimlicherweise Apostelschiilern zuschreiben Kkonnte,
und dass sich die Verfasser apokryphischer Schriften ihren
Lesern gern als Apostel vorstellten. Der liturgische Gebrauch
der neufestamentlichen Schriften beweist, dass diese Schriften
nach dem Glauben der alten Kirche von Aposteln und Apostel-
schiillern herstammen.
Eduard HERzOG.



	Einführung neutestamentlicher Bücher in den liturgischen Gebrauch

