Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)
Heft: 62
Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRONIQUE
THEOLOGIQUE ET ECCLESIASTIQUE.

* A lire: — Dans le Catholigue frangais (31 janvier 1g08):
un excellent article de M. Em. Mopinot sur la fausse politique
ecclésiastique de M. Briand (la théologie au Palais-Bourbon); et une
réfutation de plusieurs erreurs publiées dans la «Revue chrétienne »
d’octobre 1907, sur la Petite [iglise, article dont la « Revue intern.
de théologie » de janvier 1908 (p. 187-189) a donné des extraits.

— Dans le Deutscher Merkur (10, Jan. 1908): Der Glaubens-
satz von der unbefleckten Empfangnis der Jungfrau Maria: 7. Febr.,
Die Stellung von Hugo Lcersch zum Vatikanum,

— Dans le Guardian (8 Jan. 1908): I'étude du chanoine Car-
negie (Birmingham) sur la distinction entre le Dogme et la Doctrine.

— Dans le Hibber: Fournal/ (Jan. 1908): the DProspects of
modernism (Tyrrel); the Papal Encyclical (J. Gerard, S. J.); the
Catholic Church, what is it7 (Bishop of Carlisle); the immortality

of the soul (O. LLodge): the Papacy in its relation to American ideals
(H. Schwab,.

— Dans '/uternationale Wochenschrift fity wissenschajtieche
Kunst und Technik (1. Febr. 1908): Die Enzyklika Pascendi und die
katholische Theologie.

- Dans le Katholék (Bern), janvier et février 1908 : les appré-
ciations du modernisme.

— Dans la Née Ziiv (Jérusalem, décembre 1907): articles sur
les fétes principales de l'ancienne Eglise orientale (I. Archatzikakis;:
sur le baptéme dans I'Eglise anglicane (Cl. Karnapa): sur le pa-
triarche Dosithée de Jérusalem (Ph. Photopoulos); sur une lettre
du patriarche Me¢létios Pegas d’Alexandrie relative a 'union des
Eglises en 1595 (Cl. Koikulidos).

— Dans la Revue chrétienne (mars 1908): les essais philoso-
phiques d'un naturaliste (Armand Sabatier), par Ch, Le Cornu:
conclusions (p. 244-243).

— Dans le Rennovamenio (nov.-déc. 1907): la théorie de
évolution au point de vue philosophique (A. Crespi); I'encyclique



— 5B —

« Pascendi» et la philosophie moderne (Murri); foi intellectuelle ou
foi morale? (Valentini).

— Dans 1'Umschan (J. H. Bechhold), 11. Jan. 1908: Wessen
Sohn ist Christust (Fr. Delitzsch).

— Dans le XX. Falirhundert (Jan. und Febr. 1908): intéres-
sants articles sur l'encyclique ¢« Pascendi», sur le modernisme, sur
la situation de la théologie catholique-romaine, sur la crise des
facultées de théologie catholique d’Allemagne, sur le cas Minocchi,
sur le cas Ehrhard, sur la nouvelle Revue romaine <« Nova et
Vetera », etc.

* Ein Hirtenbrief. -—— Katholischer Sitte gemidss hat Bischof
Herzog auf die Fastenzeit des Jahres 1908 wieder einen Hirtenbrief
veroffentlicht. Im Anschluss an das im letztjahrigen Schreiben be-
handelte Thema « Der neue Mensch » spricht er diesmal vom
« neuen Gebot». Das neue Gebot lautet nicht mehr: « Liebe deinen
Nachsten wie dich selbst », sondern: « Liebet einander, wie ich
euch geliebt habe ». Die Selbstliebe ist ein unvollkommener
Massstab und kein ausreichender Beweggrund zur Ubung der
Néchstenliebe, auch kann sie zur Rechtfertigung von Einschrin-
kungen dienen, die das Gebot der Nichstenliebe tatsidchlich auf-
heben. Ein vollkommener Massstab ist die Liebe, mit der Christus
uns geliebt hat: seine Liebe ist die Offenbarung reiner gottlicher
(ziite und eben darum durch keine menschliche Engherzigkeit mehr
eingeschriankt. Das neue Gebot: Liebet einander, wie Christus euch
oeliebt hat, heisst darum viel mehr als bloss: Liebe deinen Nachsten
wie dich selbst, — Kann man aber wirklich von einem Gebot der
Liebe reden? Lasst sich Liebe gesetzlich vorschreiben ! Eigentlich
nicht. Gesetzlich vorschreiben lassen sich nur Pflichten der Ge-
rechtigkeit : denn ohne Gerechtigkeit kann keine menschliche Ge-
sellschaft bestehen. Was aber iiber diese Pflichten hinausgeht, ist
Sache personlichen Beliebens. Weder Ricksichten der Klugheit
noch natiirliche Herzensgtte, Fortschritt und Zivilisation vermogen
das Gebot der Liebe zu einem verbindlichen Gesetze zu machen.
Von einem solchen Gesetze kann verninftigerweise nur die Rede
sein innerhalb der Grenzen des Reiches Gottes, das Christus ge-
stiftet hat. Wer keinen himmlischen Vater kennt und nichts weiss
von der Liebe, die der Vater uns erwiesen hat, und nichts vom
Reiche Gottes, das durch Christus zu den Menschen gekommen
ist, kann auch von einem verbindlichen Charakter des neuen Ge-
botes nichts wissen. Fiir thn gibt es nur das Gesetz: « Bezahle,
was du schuldig bists : das neue Gebot: « Musstest du dich nicht
deines Mitknechtes erbarmen, wie ich mich deiner erbarmt habe »,
ist fiir ihn sinnlos. — Das neue Gebot hatte wenig Aussicht, zu



389 —

allgemeinerer Anerkennung zu gelangen. Ist es ohne Wirkung ge-
blieben ? Auf diese Frage antwortet der Verfasser mit einem Hin-
weis auf die humanitiren Bestrebungen und Einrichtungen der
modernen (sesellschaft. Insbesondere gedenkt er der mannigfaltigen
Formen des Samariterwesens. Dieses hat seinen Ursprung nicht
in dem lobenswerten Verhalten eines gewissen Samariters. Die
Samariter waren in Wirklichkeit nicht besser als die Juden. Der
Samariter, der fiir die Nachwelt vorbildlich geworden ist, ist
Christus selbst. Er hat Humanitat in die Welt gebracht nicht bloss
mit schonen Gleichnissen, die er vorgetragen hat, sondern mehr
noch durch die eigene Selbsthinopferung. Weil er in vollkommener
Weise Liebe geiibt hat, konnte er das neue Gebot geben: « Liebet
cinander, wie ich euch geliebt habe ». -~ Das moderne Zeitalter
unterscheidet sich von frithern Perioden wesentlich durch die grosse
Herrschaft, die der Mensch tber die Krifte der Natur gewonnen
hat, Darin liegt eine Gefahr. Physische Kraft erscheint mehr und
mehr als das Einzige, was Wert hat, Der Kultus der physischen
Kraft fuhrt zuriick zu der Geistesrichtung, nach welcher man auch
den Nebenmenschen nur noch nach seiner physischen Leistung
bewertet und kein anderes Gesetz anerkennt als das: <« Bezahle,
was du schuldig bist ». - Die Kirche, die das Evangelium von
der Liebe des himmlischen Vaters verkiindet, ist nicht liberfliissig
geworden, sondern steht wieder am Anfang ihrer Aufgabe. Zerfallt
das Reich Gottes unter den Menschen, gerat die Botschaft von der
Liebe, durch die wir Macht erlangt haben, Kinder Gottes zu werden,
in Missachtung und Vergessenheit, so verliert notwendig auch das
neue (ebot seine Verbindlichkeit und seine erlésende und ver-
sohnende Wirkung. Am <« neuen Gebot > hilt fest der <« neue
Mensch ». Es bleiben Glaube, Hoffnung, Liebe; die grosste ist die
I.iebe.

* Hermann Schell nach Franz X. Kiefl. {) — Der im ganzen
so unsagbar hissliche Hader um Schells Grab hat einen lichten
Punkt: Die Treue, mit der seine Fakultitsgenossen Kiefl und Merkle
dem Heimgegangenen Freundschaft bewidhrt haben. Kiefl hat zu
Schells Lebzeiten an seinem Schaffen und Leiden als naher Freund
teilgenommen und versucht nun, der Mitwelt den Weg zu weisen
zum Verstindnis jenes Schaffens und ILeidens. Er teilt Schells
System nicht, hat es nie geteilt, dafiir Schells Liebe zur Kirche
und Wahrheit : mit dieser Wahrheitsliebe tritt er jetzt fiir den Ver-
kannten und Verlasterten ein und legt Zeugnis ab fiir ihn kraft
seiner Freundschaft. Nicht ohne Ergriffenheit wird der Leser Zeuge,

) Miinchen, Kirchheim, II. Auflage, 1907, M. 2.



— 390 —

mit welchem Zartsinn hier der verstorbene Dulder Wiirdigung
findet, als wiirde iiber jede herzlos geschlagene Wunde liebevoll
Linderung gebreitet.

Kiefl zeigt, wie der junge Schell, als Schiiler Franz Brentanos
in die Restauration der Aristotelischen Philosophie durch die Schule
Trendelenburgs hineingezogen, durch seine Erstlingsarbeit: < Ein-
heit des Seelenlebens nach den Prinzipien der aristotelischen Philo-
sophie » (Freiburg 1873) 1) in seinem wissenschaftlichen I.ebens-
wege bestimmt wurde: denn diese Arbeit, « dusserlich eine glidn-
zende Apologie des Aristoteles, mindet aus in eine Huldigung fiir
Augustinus, welchem bekanntlich Plato die Sonne, Aristoteles nur
ein Wandelstern war », und je linger je mehr scheint ihm « Platos
uferloser Idealismus geeigneter zu sein zur Aufnahme des unermess-
lich erweiterten, modernen Weltbildes als die niichterne und starre
Methaphysik des Aristoteles ».

Neben dieser Hinneigung zu Plato war weiter entscheidend,
dass thn als Verteidiger der aristotelischen Ansicht vom Seelen-
problem gleich an der Schwelle seines Gelehrtenlebens das Schick-
sal seinem besonderen Gegner, Eduard von Hartmann, gegeniiber-
stellte. So in seiner wissenschaftlichen Richtung bestimmt, trat Schell
in die theologische Fakultit Wiirzburgs ein, deren wissenschaftliche
Uberlieferung durchbrechend, da diese bis dahin ausschliesslich
dem Molinismus, der offiziellen Theologie des Jesuitenordens, er-
geben war. Wie zuvor den philosophischen, so weist jetzt Kiefl den
theologischen Ausgangspunkt von Schells Lebensarbeit auf: In
seinem Werk ¢« Das Wirken des dreieinigen Gottes » (Mainz 1883)
greift Schell das Problem der Fersonlichkeit®) auf und stellt sie
auf christliche Grundlage: <« Das Ideal, das ihm hier schon vor-
schwebte, hielt er bis zum Ende seiner Erdenlauthahn unentwegt
fest: Der Stern, den das moderne Empfinden als hochsten Licht-
und Lebensquell ersehnt, leuchtet nur am christlichen Himmel,
im hochsten, christlichen Geheimnisse der Trinitiat. »  Von diesen
Ausgangspunkten aus fihrt Kiefl uns in liebevollem Sichversenken
durch Schells GGedankenwelt und Lebensarbeit. Bei der Behandlung
von Schells Dogmatik (1889/90) ist ausserordentlich wichtig der
Versuch, « die Richtungen anzugeben, in welchen Schells dogma-
tisches Lehrsystem der kirchlichen Auktoritdt bedenklich erscheinen
musste ». Diese Bedenken treffen Schells « Begriff der positiven

1) Sie wurde gegen lautgewordeneu Widerspruch scharf verteidigt von Professor
Anton Bullinger in Dillingen (Aristoteles Nouslehre 1832).

%) Hieriiber sagt Schell einmal das wunderfeine Wort: «Es gibt nur eine
Wiirde, die gottebenbildliche Personlichkeit. Liebe ist die personliche Gesinnung,
welche die Personlichkeit auch im Elendesten als Selbstzweck achtet.»



— 391 —

Aseitat Gottes, die Auffassung des gottlichen Wesens als Selbst-
verursachung, causa sui », im besonderen « die Schatten, welche
dieser Begriff auf das eschatologische Gebiet warf:. Auf die Dog-
matik folgte die Apologetik, und zwar « Gott und Geist » (18935/96),
¢« Religion und Offenbarung » (1901/02) und « Jahwe und Christus »
(1905,. Ein geplanter Schlussband iiber die Kirche und das Ver-
haltnis der christlichen Konfessionen zu einander blieb uns vorent-
halten : Schell starb, bevor er ihn beginnen konnte, Die Apolo-
getik blieb unvollendet : gleichsam einen knappen Auszug aus ihr
besitzen wir in seinem ¢ Christus » (Mainz 1902). Von allen diesen
Schopfungen gibt uns Kiefl keinen Auszug, keine Inhaltsiibersicht,
aber er weiss von allen den Feingehalt an Grundwert zur Vor-
stellung zu bringen. Weiter priift und umschreibt er dann Schells
Stellung zu den modernen apologetischen Methoden, der natur-
wissenschaftlichen, der geschichtlichen und der psychologisch-
ethischen, um zum Schluss ein Bild von seiner Titigkeit an der Wiirz-
burger Universitat als solcher zu geben. Kiefl verteidigt nicht und
vertuscht nicht, wo er nach seiner Uberzeugung beanstanden muss,
aber er versteht iiberall und sieht, wo er die Leistungen, die Er-
gebnisse ablehnt, mit echtem Christensinn auf die gute Absicht,
die reine Gesinnung des Irrenden: « Wass Schell gewollt, ist hoch
und edel. » Der Polemik geht er, wie um den reinen Entschlafenen
und sich selbst nicht firder mit diesem Schmutze zu besudeln,
weit aus dem Weg; und auch der Leser wird unter dem Eindruck
des aufgerollten Lebenswerkes Schells schier den ganzen Larm der
letzten Monate vergessen und mit tiefstem Mitempfinden Kiefls
Schlusswort noch einmal wiederholen: Moge, was gross und edel
in seinem Streben war, in Liebe gesit, in Treue reifen zum Segen
der Kirche, der er allein dienen wollte! I.asst sich aber der Ge-
danke an den Tageslarm nicht ganz unterdriicken, dann wird uns
bewusst werden, dass unsere entchristlichte « Offentlichkeit » sehr
mit Unrecht Schells Namen zu ihrem Schlachtruf machte, denn
zwischen ihr und ithm lag « eine ganze Welt von ehrlicher, christ-
licher Uberzeugung » und seines ganzen Lebens heisses Streben
war, wehrhafte Waffen zu schmieden fiir den alten Christenglauben

gegen die Angriffe der Moderne. E. K. ZELENKA.
* Encore l'ancien-catholicisme. — Nous avons beau affirmer

et expliquer par le menu, depuis plus de trente-cing ans, nos prin-
cipes religieux et ecclésiastiques, notre attitude théologique, notre
procédé, notre critérium, notre but, et cela avec une clarté qui
nous parait atteindre a la simplicit¢ — il y a toujours des gens
qui n’en savent pas le premier mot, ou qui, feignant d’'ignorer,
observent de Conrart «le silence prudent». Il faut avouer, d’ail-



e BOY

leurs, que le gachis actuellement créé par les disputes des théolo-
giens de toutes les Eglises, rend plus nécessaires que jamais les
éclaircissements ou les questions sont posées nettement et les re-
ponses loyalement faites. Donc encore un mot d’explication.

Les anciens-catholiques, des le début de leur mouvement, ont
fait appel a toutes les Eglises chrétiennes en wvue d’une union.
C’est dire qu'ils n’ont jamais songé a élever un mur de préventions
haineuses entre deux pays ou entre deux Eglises. La haine, nous
la détestons, mais ne la pratiquons pas. Nous n'accédons pas, il
est vrai, aux erreurs des Eglises, nous essayons méme de les ré-
futer, nous repoussons toute tentative d’empictement quand il s’en
manifeste: dés qu'une camarilla quelconque cherche & nous en
imposer et a s’'imposer soit par ses opinions théologiques, soit par
ses procédés de propagande, nous l'écartons trés fermement; nous
pourrions citer des faits trés catégoriques. Mais nous ne détestons
personne, pas méme ceux qui nous forcent a les traiter en adver-
saires.

Ces adversaires cherchent habilement a se faire passer pour
leur propre ILiglise, et a nous accuser de manquer de respect a
celle-ci: ils se trompent. Ils ne sont que des individualités dans
leur Eglise, et autant ils comptent peu a nos yeux, autant nous
avons d’égards envers leur Eglise. Si celle-ci se méprend, c’est
sa faute.

Notre attitude théologique est aussi simple que notre attitude
ecclésiastique. Il est a remarquer que, dans la plupart des opi-
nions, les théologiens se sont divisés en deux camps. Ils ont dit:
ou ceci, ou cela, et les uns ont opté pour cela, les autres pour
ceci. Or nous nous sommes apergus qu'a peu prés partout il y a
un Zertium quid, qui n’a pas été¢ vu ou qui a été dédaigné dans
I'ardeur des partis et des é€coles. Et en général c'est ce troisieme
point de vue qui parait juste aujourd’hui. De la notre franchise a
nous séparer des théologiens d’extréeme droite et d’extreme gauche,
c'est-a-dire de la presque totalité, et notre devoir de former le trés
petit noyau des théologiens, impartiaux et modéres, de la vza medza.
Et cela nous est d’autant plus facile que l'application du critérium
catholique nous permet de distinguer tres nettement le vrai dogme
et les simples spéculations théologiques; distinction qui n’a plus
lieu, actuellement, ni chez les catholiques-romains, ni chez les pro-
testants. A peu prés partout on confond aussi I'Eglise et la hiérar-
chie: a peu pres partout, les évéques, qui posent pour représenter
a eux seuls "Feclesia docens, s'adjugent une autorité et meme un
monopole qu’ils n’ont a aucun titre. Les anciens-catholiques com-
battent ces erreurs et représentent le vrai catholicisme de 'ancienne



— 393 —

Eglise. Ils demandent qu’aucune légende ne puisse étre transformée
en dogme, et que tous les prétendus dogmes qui ne sont que des
légendes soient abolis comme tels.

Enfin, religieusement, notre foi, loin d’étre ébranlée par l'indif-
férentisme des uns, par l'incrédulité des autres ou par les discus-
sions, souvent ridicules, des prétendus défenseurs de la saine doc-
trine, notre foi, dis-je, se fortifie toujours davantage. Car ce qui tue
la foi, ce n’est pas la science, mais la foi erronée, la fausse dogma-
tique, 'histoire dénaturée; c’est la superstition des ignorants et le
fanatisme des exaltés; or ces éléments destructeurs, nous les repous-
sons et notre joie est de les mettre a nu, de les réfuter, de maniere
a rendre au dogme sa vraie lumiere, a en montrer la beauté et la
bienfaisante fécondité.

Souvent des chrétiens timides, étrangers a toute critique, nai-
vement ignorants des besoins les plus impérieux de la sociéte
actuelle, nous opposent les formules qu’ils appellent traditionnelles
et suspectent encore notre orthodoxie. Ils ne voient pas que ces
formules, loin d’avoir été primitives, n’ont été arrétées qu'a une
¢poque méme tardive, et dans des circonstances particuliéres qui
ne sont plus du tout les nodtres; que, si 'Eglise a vécu et a été
prospere sans elles, elle peut encore prospérer sans les tenir pour
divines. Toute formule humaine a le sort de toutes les choses hu-
maines; utile quand elle est bien comprise, elle devient nuisible
des qu’elle n’est plus comprise exactement, dés qu’elle n'est plus
qu'un assemblage de mots sans lumiere, et qu’au lieu de vivifier la
foi elle paralyse la pensée.

Notre Revie a développé maintes fois et longuement ces dé-
clarations. Priére a ceux qui veulent bien leur accorder quelque
crédit, d’en prendre connaissance. Eclairés par elles, ils sauront
aisément a quoi s’en tenir sur les diverses écoles de modernistes,
sur les anathemes de Pie X, sur les agitations de toutes sortes
auxquelles se livrent actuellement la plupart des Eglises. C'est dans
cet esprit tres objectif et trées impartial que nous relatons les faits
résumés dans cette Chronique.

M. Briand défenseur des intéréts de la papauté en France.
M. le député Guieysse ayant proposé a la Chambre que les édifices
du culte non réclamés par des associations cultuelles fussent remis
a la disposition des communes, des départements ou de 1'Etat, sans
aucune servitude d’affectation & un culte particulier, M. le ministre
Briand s’y est opposé. M. Philibert Desprosles a ainsi résumé et
critiqué cette réponse:

«LLes principaux arguments de M. Briand s’inspirent de ce
point de vue que les communes ne devraient pas pratiquer la liberte



— 394

des cultes, qui est pleine de dangers en général et spécialement
pleine de périls si elles s’avisent de revendiquer l'usage d’un bati-
ment communal. Les batiments communaux affectés aux cultes sont
a l'usage d’une seule catégorie de fideles, fat-elle en minorité dans
la commune; or, cette catégorie est rébarbative, et 'on doit céder
a ce groupe oppresseur dans lintéret de la tranquillité; il y a de
picux apaches, la loi les protége, elle doit continuer a les pro-
téger. C’est une fagon d'encourager les apaches que de leur dire:
Pour éviter que vous ayez des conflits avec les populations, nous
vous donnons raison, les gendarmes seront avec vous. C'est une
facon de dire aux papistes: Ayez de l'audace!

Notons quelques détails de raisonnements. Si on interdisait
l'acces d'un pont, en mettant des fonctionnaires aux extrémités, il
n’'y passerait personne. Pourrait-on dire, apreés quelques mois de
ce régime: Voila un pont sur lequel il ne passe personne. Tirons-
en la conséquence administrative. M. Briand dit pourtant quelque
chose d’analogue: il a fait une loi qui interdit aux communes de
disposer de leurs églises, puis il ose dire: il n'y a que peu de com-
munes ou les municipalités ayant dispose de leurs eglises malgre
la loi, il y a eu des difficultés. Eh parbleu! on savait quelle loi
plus ou moins provisoire réglait la maticre, on s’est abstenu par
crainte des difficultés. Voila pourquoi il v a eu relativement peu
d’incidents.

M. Briand constate qu'avant la loi on ne connaissait qu’une
sorte de catholiques, mais que depuis!...

M. briand s’est donc étonné qu’une loi sur la liberté des cultes
(il a peut-ctre oublié l'article de sa loi) ait donné l'idée des cultes
nouveaux, et il a cru bon de dire son mot de ces nouveautés.

Pourtant, dans un régime de liberté, les citoyens adoptent le
culte qui leur plait, le catholicisme du genre qui leur convient: le
législateur n'a rien a y voir, ni le ministre. Voila 'A B C.

Mais M. Briand tient a poser en petit pape, a décider du bon
catholicisme et du mauvais, parce qu'il fait une distribution de
récompenses, de prix: le bon catholicisme doit avoir seul les édi-
fices. Les autres ne méritent que la déchéance.

Si son systéme prévalait en agriculture, nous aurions les bons
et les mauvais agriculteurs -— les bons auraient seuls le droit de
conduire leurs betes sur les champs de foire et leurs blés aux mar-
chés communaux; les bons seraient peut-étre ceux qui cultiveraient
d’apres les méthodes les plus surannées, les méthodes que nous
connaissons depuis longtemps. Mais ils auraient le monopole tout
de méme. Les autres pourraient se batir des marchés pour eux.

Au fait, si un groupe d’agriculteurs voulait 2 main armée
imposer sa prédominance sur les foires, il y aurait un argument:



- 395 —

qu'on leur cede, pourrait-on dire, pour eviter des conflits, peut-
étre des conflits sanglants, et il faut régler cette affaire avec lar-
geur de vue. — Ceci parait un paradoxe: mais si un groupe vou-
lait monopoliser les foires et marches, ce serait une force, qui serait
habile a manceuvrer des influences — et ceux qui voudraient lutter
contre cette force seraient peut-ctre accusés des plus noirs des-
seing, méme dans des journaux qui ont de la tenue. M. Briand a
dit textuellement:

« Je ne sais $’Z0 y a intévet a vor institucr dans le commerce
denx sortes de catholicisme. » (V. p. 3030.)

M. Briand ne se doute pas qu'il a dit quelque chose d’énorme:

S’il était partisan des religions d’Etat, il pourrait manifester ses
sympathies pour 'année actuelle dans les communes, ou ses pré-
férences pour le partage des fideles entre certains cultes particu-
liers. Mais il a totalement oubli¢c qu’il était chargé d’appliquer une
loi qui comporte la liberté des cultes.

Comme ministre sous le regime actuel, il n’a pas a se deman-
der s’il y a intérét a deux sortes de catholicisme. C’est aux citoyens
a se poser la question: lui, il n’a qu'a protéger la liberté de tous,
les mille sortes de catholicisme, §'il s’en produit mille sortes. Engagé
dans une mauvaise voie, M. Briand a été conduit a ce récit: « Les
membres d'une association cultuelle (en Corse) n’ont pas pu avoir
de prétre de I'Eglise catholique, apostolique et romaine que nous
connaissons — ils en ont trouvé un: i wvenait-zl: oun allait-il :
que voulait-z/ 7 Enfin ils en ont trouvé un, ils ont dit: ce prétre est
un curé, et c’est notre curé, soit. Nous allons l'installer. Installez-le;
faites vous-meémes le nécessaire pour cela. Mais non, nous voulons
I'installer dans 1'église catholique! Les autres habitants se dressent
alors, viennent dans l'église et disent: Non! La ou on a pratiqué
un culte que nous connaissons, auquel nous resterons fideles, nous
demandons a demeurer! Non, vous n’entrerez pas. Mais nous
sommes plus nombreux! Il arrive que c’est avec des batons que
le rite risque d’étre célébré dans cette commune. »

Le récit est pittoresque, l'adversaire y est discretement ridi-
culisé, c’est un procédé d’avocat, certains détails auront du succes
chez la portiere.

On ne tranche pas ainsi le droit: les gens de Corse ont une
église, ils veulent y prier a leur guise, avec le curé de leur choix,
sans demander au ministre si leur curé lui plait, d'ou il vient, ou
il va, si leur culte est le culte que M. Briand connait.

Apreés ce morceau de plaidoirie, illustré de cancanages, la
question reste entiére: on ne résout pas avec des médisances les
hautes questions de liberté des cultes et de propriétés des com-
[unes ., . . »



— 396 —

Le 7emps, chose singuliere, ayant pris parti pour M. Briand,
M. Guieysse lui a répliqué par la lettre suivante:

« Paris, 22 décembre 1907.
« Monsieur le Directeur,

«Le 7emps de ce soir, dans un article: «les Eglises s, inter-
prete mon intervention dans la discussion d’hier a la Chambre
d’'une facon si peu conforme a la pensée qui m’a guidé que je vous
prie de bien vouloir publier ma réponse.

¢« L'auteur de l'article me traite de sectaire et veut bien m’ap-
prendre que jamais une persécution n’a arrété la marche d'une
idée. De ceci, je suis absolument convaincu. La persécution est
contraire a l'idéal de justice et finit toujours par se retourner contre
les persécuteurs. C'est précisément cette conviction qui m’a amené
a déposer la proposition de loi, objet de vos critiques.

« Ai-Je vraiment été un persécuteur quand j’ai demandé que
chacun put agir selon sa conscience, et que les municipalités eussent
le droit de disposer des églises selon le veeu de la majorité?
Actuellement on empéche, an nom de la loi, des populations entieres
de priev dans leur église si elles n'obéissent pas aw pape. De quel
cOté est la persécution: Votre rédacteur ajoute: «Pour nous, le
pape est comme s'il n’existait pas, nous n’avons pas a nous occu-
per de lui.» Il est assez plaisant de me dire cela, a moi, qui depuis
plus de quinze mois ne réclame pas autre chose!

« M. Briand m’aurait combattu avec beaucoup d’esprit et de
logique. Je m'inscris contre la logique. Je demandais que les pro-
priétaires pussent disposer de leur propriété: M. Briand leur enléeve
ce droit, leur laissant simplement celui de la carte a payer.

¢ Je constate que, si ma proposition n’a réuni que 63 voix,
ce sont toutes des voix purement républicaines: les 320 voix qu’a
réunies M. le ministre de linstruction publique comptent tout l'ap-
point de la droite et de la réaction. Je regrette seulement que les
radicaux et les radicaux socialistes se soient presque tous déjugés
en oubliant qu’ils avaient récemment adopté ma proposition au con-
gres de Nancy.

« Les idées peuvent paraitre momentanément arrétées; la force
meme des événements obligera les Chambres et le gouvernement a
reprendre, plus tot qu’ils ne le pensent, une question que l'on croyait
enterres,

«Veuillez agréez, Monsieur le Directeur, 'assurance de ma con-
sidération la plus distinguée.

« Paul GUIEYSSE,
¢ Député du Morbihan. »

Ajoutons que les tribunaux (M. Briand est actuellement ministre

de la justice et des cultes) donnent presque toujours raison au prétre



397 —

ultramontain lorsqu’il est en conflit avec un pretre indépendant de
Rome. A celui-ci la porte de l'église paroissiale est fermée, de par
le tribunal et par M. Briand. On comprend, des lors, que tout
mouvement de réforme catholique soit impossible en France et que
la prétendue séparation de I'Eglise et de I'Etat tourne exclusive-
ment au bénéfice de la papauté, du moins sous le ministére actuel.
(C’est un jeu qui n’échappe a personne et dont M. Briand restera
responsable devant histoire.

* Dans 'Eglise romaine. — l.a crise continue et elle conti-
nuera sans doute longtemps encore, parce qu’elle est l'inévitable
résultat d’'une mentalité et que les mentalités ne se changent pas
du jour au lendemain. Parlant d’un juge, Anatole France a dit:
«Il avait des principes qu’il pouvait croire inébranlables, ne les
ayant jamais remués. Des qu'on remue un principe, on trouve
quelque chose dessous, et 'on s’apergoit que ce n’était pas un prin-
cipe.» C'est trés vrai, du moins dans un trés grand nombre de
cas. Nos excellents aleux nous ont transmis une quantité d’asser-
tions que nous avons acceptées au nom d’une tradition respectable
et respectée, et grace a l'obéissance que toute bonne éducation
doit pratiquer. Nos ancetres ont fait ce qu’ils ont pu: ils nous ont
legué le meilleur de leur ame, et de la meilleure foi du monde.
Mais toujours est-il qu’ils n'ont pu nous laisser que ce qu’ils pos-
sédaient, c’est-a-dire ce que leur foi, leur science, leur mentalité
leur inspiraient. Or notre mentalite, a nous, n’est plus la meme, ni
notre science, ni notre facon d’envisager les questions et les choses.
Que cela plaise ou déplaise, il faut s’y résigner et en tirer le meil-
leur parti possible. Ainsi parle la sagesse.

Dans tous les domaines, il y a trouble, parce que partout il
v a déception: beaucoup des prétendus principes d’autrefois n’en
sont plus, et il en résulte des découragements chez les uns, du
désespoir méme chez d’autres, surtout en matiere de théologie.
O hommes de peu de foi, reprenez confiance. Un exact examen
des choses vous rassurera. En grammaire, des regles fameuses,
dites classiques et intangibles, n’en sont plus; de méme en versifi-
cation. Est-ce une raison pour croire que le langage, la versifica-
tion, la rhétorique, la poésie vont disparaitre! Nullement. L’an-
cienne astronomie, l'ancienne chimie ont été changées:; avons-nous
perdu au change? Nullement. La physique se transforme, elle
aussi: dans quelques années, elle sera peut-étre méconnaissable,
mais plus vraie. Donc progres. Il en sera de meme en théologie.
Des superstitions disparaitront, de fausses explications également,
mais de meilleures surgiront; elles surgissent déja. Il n'est pas diffi-
cile de les entrevoir. Ceux qui étudient les questions a fond voient



— HOH e

trés bien ou est le granit, la pierre angulaire, le fondement iné-
branlable: les platras qui s’effritent, les pans de murailles qui
tombent, les lézardes qui apparaissent a gauche et a droite, ne
sauraient les étonner, deés qu’ils savent que ce sont des choses
humaines. Si les plus grands hommes meurent a ’heure marquée,
pourquoi les plus grands systemes humains ne s’écrouleraient-ils
pas? Nous assistons a un évanouissement de maintes choses erro-
nées ou épuisées. Qu'y a-t-il 1a qui puisse surprendre les connais-
seurs des choses humaines:

Ce qui doit les surprendre, c’est de voir le bon Pie X trem-
bler, s'effrayer naivement, pousser des cris puérils, s'imaginer que
c’est 'Eglise du Christ qui croule, quand ce n’est que sa trés petite
sacristie. Ses coups d’épaules pour essayer d’étayer ses colonnes
tremblantes, ses anathémes contre les architectes qui pourraient
peut-étre le sauver, ses appels enfantins aux platriers impuissants
qui doivent restaurer les moulures et les enjolivements de ses mu-
railles crevassées et chancelantes, tout cela est peine perdue. Mais
ceux qui distinguent le vrai christianisme de cette fausse théologie,
loin de s'effrayer, se réjouissent. Laissons donc le pape et ses con-
seillers a leur désarroi et a leurs vains efforts, et continuons nos
travaux de saine et vigoureuse critique, de lumineuses recherches,
de fructueuses discussions. Ce qui est au bout, c’est le triomphe
de la vérité, et non celui de lerreur; c'est la fin du papisme,
espérons-le, mais non celle du vrai catholicisme, soyons-en certains.

C’est pourquoi les persécutions contre les modernistes serent
finalement vaines; elles feront taire les théologiens sans caractere,
comme les Ehrhard et Ci¢: mais elles n'ébranleront pas les autres.
Ceux-ci, meme muets, vaincront. [l v faudra plus de temps, mais
la victeire restera a la vérité.

Déja méme les partisans de I'évolution des deogwies ne savent
plus ou donner de la téte. Leur idole, Newman, est-elle condamnée
par Pie X, ou ne l'est-elle pas: Grosse affaire. Les uns disent non,
les autres oui. Ils finiront par s’apercevoir qu’ils sont en tout cas
condamnes par St. Jean, lorsqu’il dit (/7¢ Ep., 9 et 10) que celui-
la n'a pas Dieu avec lui, qui ne persévere pas dans la doctrine du
Christ, et qu'il ne faut pas recevoir celui qui n’apporte pas cette
doctrine-1a, Aanc doctrinam. Jean ne parlait certainement pas d’une
doctrine @ versr, mais de celle qui existait déja et que le Christ
méme avait enseignée, kanc doctrimam; il ne disait pas qu’il fallait
attendre une évolution de cette doctrine pour saveir en quoi elle
consistait. Ce point de vue est tellement clair qu'on ne comprend
pas qu’il puisse étre question d'une évolution des dogmes. Ces €vo-
lutionnistes veulent sans doute parler de I'évolution de la théologic.



er GO0 s

A la bonne heure! Celle-ci est nécessaire, comme il est nécessaire
que toute science humaine et toute chose humaine évoluent. Ils
confondent le dogme et la théologie, la doctrine fixe du Christ et
la doctrine toujours perfectible des hommes. Donc, wzerlle foz ct
theologie mouvelle, voila la vraie formule. Pie X, qui est le plus
orand des confusionnistes, confond la vieille foi avec les dogmes
romains; et quand il voit une nouvelle évolution de ceux-ci, il croit
que tout est remis en discussion: il ignore que les dogmes romains
qu’il veut fixer pour l'éternité, n’ont été tout d’abord que des inno-
vations contraires a la foi primitive. Mais l'avenir lui ouvrira les
yeux, ou il les lui fermera; c’est a son choix. Ceux de ses dis-
ciples qui s’obstinent dans les délices de l'esclavage et dans la
olorification de l'ignorance enfantine, ont beau étre encore tres
nombreux: le nombre des autres augmente.

Ce seul fait suffirait déja pour rassurer les vrais catholiques.
Mais, en examinant la situation de plus prés, on constate encore
les transformations suivantes. lLes meilleurs des modernistes, les
plus instruits, se décident a la résistance. Il est vrai qu’ils conser-
vent encore l'étiquette sur laquelle il est écrit en gros caracteres:
« Primauté et autorit¢ du pape infaillible.» Mais qu'est-ce qu’une
¢tiquette dont la chose n’a plus d'efficacité? La papauté-étiquettc ne
saurait durer bien longtemps, d’autant plus qu’il est dans la nature
que les persécutés détestent leurs persécuteurs. Déja ces moder-
nistes détestent les congrégations romaines. La haine leur fera con-
troler plus attentivement les fameux titres dont Rome abuse encore
contre eux; elle réveillera leur raison, et ils ne tarderont pas a voir
la futilité des prétendus titres.

Telle est la marche des esprits. La hardiesse va croissant. Syl-
labus et encyclique ont produit ce grand résultat en Italie, en
France, en Angleterre, meme en Allemagne. Attendons.

En sorte que, pour le moment, le monde ultramontain est
divisé en cinq catégories: les littéralistes formalistes qui prennent
tout au pied de la lettre, dans les Ecritures et ailleurs: selon eux,
c’est l'esprit qui tue et la lettre qui vivifie; — les fanatiques, enfié-
vrés, qui ne suivent que leur passion comme les premiers ne suivent
que leur entétement aveugle; — les indifférents, qui passent a
coté de tous ces debats et ne s'en soucient aucunement: ils ne con-
naissent que leurs affaires et leur politique: — les mystiques, dé-
vots, langoureux, qui ne voient que leurs superstitions: — enfin
les modernistes, qui paraissent enfin décidés, quelques-uns du moins,
a poursuivre leurs études et leurs publications malgré Rome, sauf
a se prosterner en principe devant 'autorité papale qu'ils mécon-
naissent en fait.



400 —

* Peut-on échapper aux injonctions doctrinales de Pie X? —
Voici pourquoi cette question est posée. C’est que, d’une part, Pie X
a ordonné de mettre la philosophie scolastique a la base des sciences
sacrées, au point de refuser le doctorat a quiconque n’a pas suivi
un cours régulier de philosophie scolastique; et cependant, d’autre
part, Pie X ajoute: «Il va sans dire que, s'il se rencontre ckez les
docteurs scolastiques quelque exces de subtilité, ou quelque opinion
ne cadrant pas avec les découvertes postérieures, ou dépourvue de
probabilité, il est loin de notre esprit de vouloir le proposer aux
générations présentes. » Donc, disent les modernistes de son Eglise,
on peut répudier la scolastique a son aise. — Pardon. Pie X s’est
expliqué en ce sens qu'il distingue la doctrine de Thomas d’Aquin
et les opinions erronées de quelques docteurs scolastiques; celles-ci,
il permet qu’on les répudie, mais non pas la doctrine de Thomas
d’Aquin; la doctrine de Thomas, voila la vraie scolastique, la vraie
philosophie selon Pie X, et il I'impose. Que les modernistes de
I’Eglise romaine se le tiennent pour dit. « Rome a parlé net, dit le
P. Baille; cette fois encore, pour tout catholique (/Z7¢ romaniste)
sincere, la chose est finze ... Ce n’est pas a une scolastique quel-
conque que l'Eglise (sic) prétend nous ramener, c'est, plus for-
mellement que jamais, @ /‘a scolastique de St. Thomas»'). l.es
systemes périmés que Pie X permet ou ordonne de répudier, sont
«ceux dont les auteurs s’étaient écartés de la droite ligne tracée
par le génie sz sizr de St. Thomas». Parmi ces systémes périmés
et condamnés sont les systemes modernistes actuels. Voila donc
le thomisme canonisé une nouvelle fois. « St. Thomas reste debout :
il est recommandé et zmposé a lexclusion de toute autre philo-
sophie s (p. 152). Telle est la philosophia perennis; il n’'y en a pas
d’autre pour les catholiques-romazns. Est-ce clair?

Et qu'on le remarque bien, ce n’est pas la un reglement de
simple discipline, mais un reglement « de valeur doctrinale » (p. 154),
non pas de valeur doctrinale «négative» (p. 153), mais de valeur
doctrinale « positive», en ce sens que c'est bien la philosophie posi-
tive de Thomas qui est positivement imposée a tous les théologiens
et a tous les philosophes membres de I'Eglise romaine. Ecoutons
encore le P. Baille, réfutant M. Fonsegrive: « Comme précisément
la philosophie de St. Thomas est /z sex/e qui respecte pleinement
la tradition, le pape ne veut pas et ne peut pas vouloir que nous
nous en ecartions : z/ #'admet que cette fidéle et puissante synthese
au service de la science sacrée» (p. 158).

A ceux qui prétendraient que la philosophie de Thomas n’est
qu'une philosophie particuliére et un systéme; que par conséquent

1) Etudes, 20 janvier 1908, p. 150-151.



— AW -

on peut la rejeter, le P. B. répond que, d’apres I'encyclique Fascends,
« la philosophie de St. Thomas est mise en deors de tous les sys-
temes et au-dessus de toutes les philosophics particulieres > (p. 161).
« La philosophie de St. Thomas est la philosophie de I'éternel sens
commun; en tant que telle, elle n’est pas un systéeme, ni une phi-
losophie particuliere . . . Elle n’est que le sazn eof profond déve-
loppement naturel de lintelligence appliquée aux vérités les plus
hautes » (p. 162).

Qu’une Société qui a produit tant de théologiens hostiles au
thomisme, en produise maintenant qui, comme le P. Baille, n’ad-
mettent plus que la philosophie de Thomas d’Aquin comme im-
prescriptible et invariable dans son fond, c’est plus que piquant,
c’est méme un blaspheme philosophique et une absurdité. Les mo-
dernistes, méme ceux de 1'Eglise romaine, en sont persuadés; mais,
qu'ils le veuillent ou non, c’est écrit et impérieusement déclaré.
Ou se soumettre, ou se démettre! _

N. B. Dans ces mémes « Etudes» du 2o janvier, le P. Paul
Gény publie ce qui suit (p. 233-235): «St. Thomas, en prenant
pour maitre Aristote, n’a rien changé a la physique, oi pourtant
un bouleversement cit été nmécessazve; il n'a rien changé non plus
a la métaphysique, et 1a, des modifications n’cussent-elles pas été
opportunes: Ne reste-t-il pas dans le thomisme trop de réalisme
encore, j'entends frop de distinctions réelles et d’abstractions zz-
diment réaliséest On laffirme depuis Descartes, et, aujourd’hui
surtout, de facon fort bruyante... A quelque école particuliere
qu’il s’adjoigne, le péripatétisme d’aujourd’hui s’entend traiter d’éco-
lier naif, encore fasciné par une philosophie toute formelle, un
intellectualisme o7, encore prisonnier de moules de pensée vzezllzs,
périmeés, renmplacés par des méthodes d’observation directe, d’intuition
et de vie... Au risque de scandaliser, je divai qu’ici encore la
question se pose, qu'il ¥y a lienw a des travawx non plus seulement
apologétiqutes, mais critiques aussi, ¢t que des recherches historiques
ne seront pas enutzles ... Plusieurs des faits sur lesquels Aristote
base ses théories, ont été reconnus ow dowuteux ou controuvés: en
pareil cas, il y avait lieu de vérifier si la chute du fait n’entrainait
pas celle de la théorie, e¢f peut-ctre la vérification n’a pas été tou-
Jours jfazte.»> -— Y aurait-il dissentiment entre le P. Baille et le
P. Geény? Ce dernier serait-il atteint de modernisme:

=x

Les évéques de Pie X en France. — Plus Sganarelle
battait sa femme, plus il était aimé d’elle. Plus Pie X frappe sur
ses éveques, leur enléve leur droit de juger de la doctrine et d’ad-
ministrer leurs diocéses avec leurs prétres et leurs fideles, plus ces
¢veques jubilent et se prosternent d’admiration sous les coups.

Revue intern. de Théologie. Heft 62, 1908, 26



402 —

C’est ce qu'on a vu en particulier, a Toulouse, en novembre 1907,
lorsque les archevéques de Toulouse et d'Auch ont acclamé l'en-
cyclique Fascendz comme «admirable de profondeur, d’ampleur
doctrinale, d’¢loquence », « cette merveilleuse constitution qui s'im-
pose a notre admiration non moins qu’a notre obéissance»!. ..
Méme monsignor Batiffol s’est cru obligé de faire sa cour en atta-
quant le modernisme, en se déclarant « captif» de l'encyclique, lui
aussi, en acceptant la parole pontificale «avec une reconnaissance
profonde », en accusant «d'orgueil et de curiosité » ceux qui lui
sont rebelles. Quels sont les motifs de cette conduite:r Un seul:
I'obéissance! Ils n’en ont pas d’autre. Si on leur dit qu'on veut
bien obéir au Christ et non a un homme, ils répondent que le pape
n’est pas un homme, mais le Christ. Si on leur dit que le Christ
seul est le Maitre, ils répliquent que le magistére du Christ est
celui de I'Eglise et que celui de I'Eglise s’identifie avec celui du
pape. Si on leur dit que la chaire de Pierre a laquelle St. Jérdme
voulait rester uni, était loin d’étre celle du XXe siécle, ils ne com-
prennent pas le changement, ils ne voient pas que, sous les mots
« Cathedra Petri», peuvent, aux époques différentes, se cacher des
choses tres différentes. Ces distinctions élémentaires les dépassent!
¢« Vive Pie X », telle est toute leur théologie, toute leur exégése,
toute leur tradition. Clest la scéne du valet qui, batonné par son
maitre, criait, pour l'apaiser: Vive Son Altesse!

* Sophisme de Mgr Gibier, éveéque de Versailles. — Le
jour de Noél 1go7, Mgr G., au lieu de précher sur la signification
vraie de cette fete, a preféré engager les fideles a « avoir confiance
dans leur clergé ». Le Christ cede le pas au clergé! Et comment
I'éveque a-t-il fait sa démonstration: En affirmant qu'on ne peut
reprocher au clergé francais ni « soz manque de vertu, ni soxn
manque de courage, ni soz manque de dévouement» !). Etrange
francais! Au lieu de son, l'orateur aurait da dire #z: car son est
un aveu que le clergé manque en eftet des trois choses en question.
Mais franscat. Ne pourrait-on pas répliquer a lorateur que son
énumération des parties est incompléte: que la vertu, le courage,
le dévouement ne sont pas tout: que des lors son argumentation
n'est qu'un sophisme: Effectivement, en dehors de la vertu, du
courage et du dévouement, il y a la science, la possession exacte
de la vérité, chose nécessaire pour provoquer la conscience. Or le
clergé francais actuel a-t-il une théologie exacte? Non. Explique-t-il
le catholicisme selon les vrais principes du catholicisme? Non. En-
seigne-t-il les mémes dogmes que lancienne Eglise catholique:

Y Voir Revue du clerge frangais, 15 janvier 1908, p. 232.



403 —

Non. A-t-il rompu avec la saine tradition catholique ou universelle
de U'Eglise chrétienne? Oui. Deés lors mérite-t-il la confiance des
fideles? Nom. — Tout ce discours de M. Gibier n'est que pathos.

* Quelques autres sophismes ultramontains:

1° Nous sommes l'Ecclesia docens, nous, prélats romains et
évéques romains; tout le reste (prétres, théologiens, etc.) n’est que
I’ Ecclesia discens. Donc a nous de parler au nom du St-Esprit: a
vous, d’obéir, de croire et de vous taire. — C’est ce sophisme que
le professeur Joseph Schnitzer, de Munich, a relevé avec un parfait
bon sens. L'histoire de I'Eglise étale au grand jour les hérésies de
certains papes, les erreurs des congrégations romaines, le mal reli-
gieux, social et politique caus¢ par la papauté.

2° 11 n’y a pas d’Eglise sans une autorité enseignante ; or cette
autorité enseignante est le pape. — Réponse. Oui, il faut une au-
torité enseignante, et cette autorité est J.-C., seul chef de I'Eglise.
Ses enseignements sont visibles, tangibles, pour quiconque veut les
voir. Le Christ a dit a ses disciples qu’il ne doit exister aucun
maitre parmi eux, aucun autre magistére que le sien. Donc le pré-
tendu magistere du pape est antichrétien,

3° Le St-Esprit est dans 1'Eglise, donc tout ce que I'Eglise en-
seigne vient de Dieu, et la voix de I'Eglise c’est le pape. — Ré¢-
ponse. Le St-Esprit est dans 'Eglise pour sanctifier les ames, en les
amenant aux enseignements et aux préceptes de J.-C., le seul
Sauveur. Lorsque I'Eglise répéte les enseignements du Christ, le
St-Esprit est avec elle; sinon, non. Ce n'est pas au St-Esprit a
ratifier tout ce qui passe par la téte des rédacteurs d’encycliques:
c’est au pape et a chaque chrétien a obéir au Christ, dont la doc-
trine est connue et la meme pour tous. Le pape n'est nullement
la voix de I'Eglise: la preuve en est qu'il a maintes fois enseigné
Perreur et qu’il s’est maintes fois contredit.

4° 11 faut obéir au pape parce qu'il est le vicaire du Christ,
le chef de I'Eglise, «la plus vénérable autorité qui soit sur terre »,
le pere des fideles, la base infaillible de 'Eglise. — Non, le pape
n'est rien de tout cela. Rabachage mille fois réfuté. Le pape n’est
que l'éveque de Rome, et non I'Eglise universelle: il n’est pas
méme, a lui seul, toute I'Eglise de Rome. Il est donc puéril de
répéter, comme vient de le faire 'évéque Ireland, que le pape est
le centre de l'Eglise; que, si son autorité absolue venait a dis-
paraitre, ce serait le chaos: que ce qui fait la force de la communion
romaine, c’est qu’elle échappe au chaos dogmatique ou se trouvent
les Eglises protestantes (voir la Norikh American Review, janvier
1908). Pur pathos! Nul ne peut poser d’autre fondement et d’autre
centre, dans U'Eglise, que le Christ: c’est l'autorité du Christ qui



— 404 —

préserve du chaos; Pie X avec ses nouveaux décrets jette son
Eglise dans le chaos; pretexter le chaos protestant pour détourner
les yeux du chaos papiste, n’est qu'une ruse puérile.

* M. Paul Bourget et les faux traditionnels. — Parlant a
des étudiants catholiques (romains), en février dernier, M. P. Bourget
a dit des vérités excellentes, trop souvent méconnues, sur la né-
cessité de rester fideéle a la vraie et nécessaire tradition. Il s’est
éleve «contre ceux qui nous parlent sans cesse d'une nouvelle
société, d'une nouvelle morale, d’'une nouvelle Eglise et pour un
peu d’'un nouvel Evangile ». A-t-il nié pour cela une certaine évo-
lution? Non. Mais il y a évolution et évolution. Il y a l'évolution
des esprits qui s’améliorent; celle-la est légitime et nécessaire, mais
elle n'est pas l'évolution de la vérité meme, laquelle doit rester
vérité. Sans parler aussi net, c’est cependant dans ce sens, je crois,
qu'il a dit: «Vivre c’est évoluer, soit, mais c'est aussi durer. Dans
I'évolution prise au sens primitif et biologique, il y a un change-
ment cf 2/ y a aussi une constance. Dans I'hypothese de Darwin,
qui sert de type a nos évolutionnistes moraux, 'espece n’évolue
que pour se conserver, c’est-a-dire pour garder certains organes
essentiels, qui, eux, ne peuvent pas changer; car, s'ils changeaient,
ce ne serait pas l'évolution, ce serait la mort. »

Excellent. Et c’est dans ce meme sens qu’il a ajouté: «La
patrie est faite du respect et de la défense de ce qu’ont respecté
et défendu nos aieux, de ce coin du sol ou ils 'ont défendue, Il
y a notre Eglise, et ici je ne peux que vous répéter la phrase de
I'Ecriture : Ou irions-nous, Seigneur? Vous avez des paroles de vie
éternelle. »

Ce sont, en effet, les paroles du Christ qui sont les paroles
de la vie éternelle, donc qui sont les organes essentiels de 'Eglise,
et qui ne peuvent changer. Voila les vrais dogmes, les seuls dogmes,
immuables, inaltérables, du christianisme, ceux sans lesquels il n’y
a plus ni constance, ni durege.

Malheureusement, M. Bourget, aprés cette sage déclaration, a
cru devoir citer comme exemple de la vraie tradition I'encyclique
de Pie X contre le modernisme. Il n'a pas remarqué que les nou-
veaux dogmes de Rome sont précisément des évolutions de la pire
espece, des évolutions qui altérent les anciennes et universelles tra-
ditions de I'Eglise, des évolutions qui faussent les paroles du Christ,
qui expliquent ces paroles dans un sens nouveau que les Peres
n‘ont pas connu. Selon M. Bourget, Pie X est un traditionnel parce
quil vient d’attaquer certains modernistes. M. Bourget n’examine
pas si les modernistes attaqués ne sont pas précisément des dé-
fenseurs des anciennes traditions catholiques, oubliées, méconnues,



e 405 =

violées par la scolastique et par les papes modernes. M. Bourget
n'a pas songé a étudier les dogmes « modernes» du Concile de
Trente, du Concile du Vatican et des derniéres encycliques. S'il
I'avait fait avec exactitude, il aurait constat¢ que cette papauté
moderne qu'il glorifie n’a rien de la tradition catholique des anciens
siecles; qu’elle est une institution nouvelle et anticatholique, faite
de tous les désordres, de toutes les ambitions, de toutes les rapa-
cités de certains papes et de leur camarilla. Voila Uhistoire. Ce
n'est pas cette papauté qui est I’Eglise. Son nom est, au contraire,
seculum, dans le sens de St. Paul disant: Ambulastis secundum
seculum mundi hujus (Zphes. 10, 2)... Et nolite conformari huic
seculo, sed reformamini 7z novitate sensus vestri (Rom. XII, 2).
Pie X, ou plutdt ses conseillers sont sans doute persuadés que le
renouvellement de lintelligence des fideles de Rome dont parle
St. Paul, consiste dans la soumission de lintelligence a leurs propres
encycliques! Ils en sont bien capables! hélas!

* Un article de M. de Narfon. — Pie X ayant nommé car-
dinaux les ¢évcques Andrieu de Marseille et Lucon de Reims, et
mis de coté l'éveque Cabrieres de Montpellier, M. de Narfon en a
exprimé un vif mécontentement. Il trouve que le vieil évéque de
Montpellier, si fidele a sa foi monarchique, aurait di étre préféré
a de jeunes insignifiants, et que linsignifiance des deux élus est
par trop grande, allant presque jusqu’au discrédit du chapeau. M.
de Narfon est trop sévere. Le chapeau rouge a ¢té mis sur tant
de tetes absolument vides que deux de plus ou de moins ne font
pas grand’chose dans ce compte. M. de N. est-il bien sir, d’ailleurs,
que les évéques non préférés soient supérieurs aux deux préférés:?
Nous n’en tournerions pas la main, tant 'épiscopat frangais actuel
est intellectuellement médiocre!). La science y est a la hauteur du
caractere, et celui-ci est malheureusement trop connu. Si larticle
de M. de N. ne contenait que cette récrimination, il ne mériterait
pas d’attirer l'attention; mais il est écrit sur un ton qui, de la part
d’un simple laique, sort de l'ordinaire et est de nature a faire com-
prendre au Vatican (si le Vatican est actuellement capable de
comprendre quelque chose) le peu de respect qu'éprouvent pour
lui méme ceux qui lui sont soumis extérieurement. Citons quelques
passages:

« Léon XIII a dépensé beaucoup d’argent pour l'observatoire
du Vatican. Mais il semble que, depuis sa mort, des mains mal-
adroites aient brouillé les instruments d’optique qu’il a légués a son
successeur. La lunette vaticane n'est plus an pornt ... Rome prive

!) Voir la brochure signée Catholici.



— 406 —

de la pourpre l'évéeque de Montpellier, comme on prive de dessert
un enfant pris en faute... En toute hypothese, ce qui est certain,
c’est que la disgrace de Mgr de Cabrieres a causé¢ en France une
véritable stupeur. Méme la < Libre parole» ou I'on appelle cou-
ramment le pape «Pie X le grand», appellation d’ailleurs justifice
par la grandewr des désastres religienx auwxquels le successeur de
léon X111 a la dowleur de présider, — meéme la « Libre parole »
ne pouvait en croire ses yeux.»

M. de N. qualifie de «stupeur» le tres petit événement dont
il s'agit. Hélas! que ne réserve-t-il ce substantif a toutes les choses —
effectivement stupéfiantes — qui se passent dans I'Eglise de France:
Iignorance des séminaires et des évéques, I'aplatissement des carac-
teres dans le clergé, le refus de former des associations cultuelles
par simple peur de Pie X et de M. Briand: de Pie X disant: Je
vous le defends, la loi de Briand étant odieuse!... de M. Briand
disant: Je vous avertis, par mon article TV, que toute association
cultuelle condamnée par le pape sera aussi condamnée par moi!. ..
Cette comeédie n’'est-elle pas stupéfiante?... Jamais ['Eglise de
France ne s’est trouvée dans des circonstances aussi favorables
pour reconquérir son indépendance, et jamais elle ne s’en est
montrée aussi incapable et aussi indigne.

#* Comment se font les dogmes romains, et ce qu'il faut
entendre par tradition dans I'Eglise romaine. — Le 24 décem-
bre 1907, Pie X a adressé au cardinal Lecot un bref relatif au
Cinquantenaire de la prétendue apparition merveilleuse de la Vierge
Marie a Lourdes, cinquantenaire qui a été célébré en février. Le
pape estime qu’il doit «rehausser la splendeur de ces solennités
saintes par l'exercice de son autorité ». ¢ Des graces sans nombre
et du plus grand prix, dit-il, n'ont, depuis cinquante ans, cess¢ de
se répandre de la grotte de Lourdes sur le peuple chrétien, au
point que la bienheureuse Vierge semble avoir établi en ce lieu
comme la source de sa tendresse et de sa miséricorde. Il convient
donc que, pour en célébrer la mémoire, Notre piété¢ préche haute-
ment d'exemple a la piéte des fideles, et que Nous soyons, aupres
de l'auguste Mere de Dieu, linterprete de la reconnaissance pu-
blique. » En conséquence, le pape a chargé Mgr Lecot de le repré-
senter a la féte et de bénir le peuple en son nom. Il a accordé,
de plus, aux conditions usuelles, une indulgence pléniere a tous
ceux qui recevraient cette bénédiction.

Or, on se rappelle les débats qui ont eu lieu parmi les catho-
liques romains, au sujet de la petite bergere Bernadette Soubiran,
et comment les partisans les plus fanatiques de I'apparition étaient
les premiers a concéder qu'il ne s’agissait ni d'un article de foi ni



407 —

d’'une féte obligatoire. Et maintenant, le bref du pape en fait une
fete majeure. Et comme le pape est infaillible dans la liturgie, la
conséquence est que cette fete ne peut pas etre fondée sur une
erreur. Donc!

C’est ainsi que Rome a procéde, par des bulles et des brefs,
contre les jansénistes aux XVII® et XVIII® siecles. Le but de ces
bulles et de ces brefs étaient d’obliger les fideles a leur obéir
d’abord, puis a croire a leur contenu en conscience et de foi humaine,
ensuite de foi divine, enfin de les tenir pour des dogmes. C'est par
ce jeu qu'on est arrivé a rendre l'infaillibilité du pape d’abord effec-
tive, grace aux détours et aux palliatifs susdits, puis dogmatique!
Erreur grossiére autrefois, vérité divine aujourd’hui. Et pour comble,
c’est, dit-on, le St. Esprit qui I'a voulu et décidé!

* Le despotisme glorifi¢ par Pie X. — D’aprés le témoi-
gnage de plusieurs auditeurs, Pie X aurait dit dans une de ses
récentes allocutions: « Un gouvernement, pour bien gouverner, doit
¢tre despotique et tyrannique.» Sa facon de persécuter les ecclé-
siastiques dit « modernistes », en I'rance, en Allemagne et ailleurs,
ne prouve que trop éloquemment lauthenticité de cette parole.
Cependant la «Corrispondenza romana» a jugé a propos de la
démentir. Sur quoi M. Robert Dell a répliqué: « L’exactitude des
termes de cette déclaration est affirmée par M. Guglielmo Qua-
drotta, qui était présent a l'audience et qui a, aussi bien du reste
que toute l'assistance, parfaitement entendu les paroles du pape.
Ila phrase en question fut supprimée dans le texte officiel du dis-
cours pontifical. »

M. Robert Dell a profit¢ de cette circonstance pour rappeler
le fait suivant, qui montre avec quelle exactitude Rome renseigne
ses fideles: « Le 22 novembre, la « Corrispondenza romana» signa-
lait de nombreuses conversions de protestants au catholicisme aux
Etats-Unis. Parmi les plus récentes de ces conversions, elle citait
celle de l'évéque protestant de 1'Orégon, avec sa femme et ses
neuf fils. Je me suis adressé a un personnage tres en vue de I'Eglise
anglicane qui a bien voulu demander des renseignements sur les
lieux mémes. Je viens de recevoir ces renseignements, qui prouvent
que les nouvelles de la « Corrispondenza romana», en ce qui con-
cerne I'éveque de I'Orégon, étaient simplement écloses dans son ima-
gination. Ni I'évéque ni aucun membre de sa famille n’est devenu
catholique. » (Voir le Zemps du 12 janvier 1908.)

* Noch einmal der Kirchenstaat. Mgr L. Duchesne!) und
Prof. Fr. Heiner. — Prof. Dr. Franz Heiner an der Universitat

V) The Beginnings of the Temporal Sovereignty of the FPopes. A. D. 754—1073.
By Mgr L. Duchesne, D. D. — Authorised Translation from the French by Arnold
Harris Mathew. (De jure Earl of Landafl.) London, Kegan Paul 1908.




e AE ==

Freiburg i. Br., papstlicher Hausprilat und apostolischer Protonotar,
veroffentlicht in dem von ithm herausgegebenen Archiv fiir katho-
lisches Kirchenrecht (III. Heft, Jahrg. 1907, S. 480—492) eine Ab-
handlung iiber die Rechtsgiiltigkeit eines Verzichtes des Papstes
auf den Kirchenstaat. In der Einleitung sagt er, dass er neuestens
cvon sehr hoher Stelle» aufgefordert worden sei, sich iiber die
Frage zu dussern. Der zitierte Aufsatz enthalt aber nur die Quintessenz
der beziiglichen Erorterungen; weitere Ausfilhrungen werde eine
Broschiire bringen. Prof. Heiner geht dusserst sorgfdltig zu Werke.
So behandelt er z. B. zundchst die Frage, ob es einem Katholiken
tiberhaupt gestattet sei, das angegebene Thema zu erdrtern. Erst
nachdem er bewiesen hat, dass das nicht siindhaft sei, geht er auf
die Sache selbst ein. Er gelangt zum Schluss, dass der Papst
allerdings auf die weltliche Herrschaft verzichten diirfe, wenn er
das fur gut finde: denn als «hochster Herrscher in der Kirche»
besitze er auch «die freie und uneingeschriankte Herrschaft lber
den Kirchenstaat, wie er iiberhaupt absoluter Herr im Reiche
Christi ist und als solcher deshalb jedes Recht auf kirchlichem
Gebiete, das nicht gottlicher Natur ist, abdndern und autheben kann.
Wer das bestreiten wollte, miisste seinen Primat in der Kirche
leugnen ». (S. 488.) So buchstdblich Prof. Heiner. Man wird zu-
oeben, dass die angefiihrten Sitze vollkommen ausreichen zum Be-
weise dafiir, dass der Papst auf den Kirchenstaat verzichten darf.

Ein anderer Beweis lige in der Geschichte der Entstehung der
weltlichen Macht des Papstes. Daruber gibt die vorliegende Schrift
Aufschluss.  Sie ist mit der vollen kirchlichen Genehmigung, wie
sie heute gefordert wird, herausgegeben. Aber schon ithr Titel sagt,
dass die bekannte Legende von einer Schenkung des Kirchen-
staates an den Nachfolger Petri zu Rom fallen gelassen wird. Die
weltliche Herrschaft des romischen Bischofs nimmt erst mit dem
Jahre 734 ihren Anfang. VWas so spdt in der Kirche erscheint, ist
menschlichen Ursprungs und menschlicher Verdnderung und Ver-
ganglichkeit unterworfen. Verfasser der Schrift ist der bedeutendste
franzosische Historiker unserer Zeit, Mgr L. Duchesne, gegenwartig
Direktor der Ecole francaise zu Rom. Die Ubersetzung riihrt von
einem ebenfalls sehr hervorragenden englischen Geistlichen her,
der zwar einen birgerlichen Namen tragt, jedoch dem hohen eng-
lischen Adel angehort. Er erklart in der Einleitung, dass er das
vorliegende Werk als das beste aller bisher erschienenen Biicher
iiber die wichtige Irage betrachte. Die Ubersetzung liest sich wie
ein Original. Es kann hier nicht der Ort sein, auf Einzelheiten ein-
zugehen. Wer sich aber iiber die Geschichte des Kirchenstaates
in den 3 ersten Jahrhunderten seiner Existenz griindlich unter-



e 0§ ==

richten will, wird zu dem vorliegenden Buche in seiner franzosischen
oder englischen Ausgabe greifen miissen.

* Pie X et les orthodoxes orientaux. — A l'occasion du
1500° anniversaire de St. Jean Chrysostome, Pie X a adressé quelques
paroles aux Grecs-Unis convoqués a cette cérémonie, et il leur a dit,
trés gentiment, que tout ce qui était resté de bon dans les Eglises
orientales avait passé chez les Grecs-Unis, et que, si les Eglises
non-unies consentaient a se soumettre a la papauté romaine et a
subir sa bienfaisante influence, elles reprendraient leur vie d’autre-
fois! — Que d’orgueil dans cette mentalité peut-étre naive! Si les
Eglises orthodoxes ne sont pas touchées des amoureuses avances
qui leur sont faites, elles ont le cceur bien dur!

* Encore l'ecclésiologie de St,Jean Chrysostome. -— Nous
l'avons précisée et résumée dans la « Revue int. de théol. » (juillet
1903, p. 491-520). Il parait que Dom C. Baur, au dire de 'assomp-
tionniste Jugie, a exécuté «de main de maitre » notre étude. Nous
avons le regret de ne pas avoir recu communication de cette pré-
tendue «exécution ». M. Jugie nous reproche d’avoir passé sous
silence les textes les plus explicites de Chrysostome sur la pri-
mauté. Nous pourrions également reprocher a M. Jugie d’avoir
omis ceux que nous avons cités: ils sont cependant nombreux et
occupent pres de trente pages de cette Revwe. Ioin de désirer
qu’on ignore ceux que nous avons du négliger comme peu impor-
tants, nous prions, au contraire, nos lecteurs d’en prendre connais-
sance dans les « Echos d’Orient » (janvier 1908, p. §5-15); ils sont
la meilleure preuve: 1° du style figuré et oratoire de Jean Chry-
sostome; 2° des subtilités et des arguties avec lesquelles on pré-
tend, a Rome, interpréter, en faveur de la papauté, le 7w es Petrus
et la magnifique confession de St.Pierre. En présence de tels so-
phismes, on ne peut que rappeler 'apostrophe grecque « babai»,
non pas comme pluriel de s, mais comme caracteristique de
I'enfantillage et de la puérilité du systeme des xerei. Dans la
colonne suivante, le savant Pére J., a propos d'un ouvrage de
Frohschammer sur la primauté de Pierre et du pape, «exécute >
aussi son traducteur, le métropolite de Nicée, Philothée Bryennios,
a qui le monde savant doit la publication de la Didacké. Nous
sommes en assez bonne compagnie. Décidément, ces messieurs ont
le monopole du grec, de la patristique, de la théologie, de la toute-
science! A nous le reste.

* La Néa Zidv, Revue de I'Ecole théologique de Sainte-
Croix, a Jérusalem. — Les « Echos d’'Orient» ne sont pas satis-
faits de cette Revue, ou la jeunesse enseignante de ce Séminaire



e FI0 e

cgagne ses éperons scientifiques en pourfendant I'hérésie catholique
(live papiste) avec un fanatisme un peu sénile». Cette «sénilité »
consiste a crepécher tous les naufragés de l'orthodoxie ». Selon le
chroniqueur des « Echos», «on aura beau savonner Cyrille Lucar,
Marc d’Ephése, Grégoire Palamas, Michel Cérulaire, Photius, bref
tous les grands ancetres; meme en ne tenant aucun compte de
faits acquis(!) et de documents cerzazns (1), ces lavages énergiques
ne parviendront pas a blanchir ces héros de I'Eglise orthodoxe »
(janvier 1908, p. 53). -- Il est douteux qu’une réplique de ce
genre puisse etre considérée par la « Nea Sion» comme une réfu-
tation péremptoire.

* Chez les Protestants francais:

— La sttuation ecclésiastique des Réformiés francais, dapres
M. Edmond Stapfer. Dans la « Revue chrétienne» du 1°f février a
paru une troisieme lettre de M. St., dans laquelle on lit:

« I est désormais certain, pour quiconque sait ouvrir les yeux,
que la théologze s’oriente toujours plus a gauche. IL’évolution du
dogme, seulement dans le cours du XIX® siecle, est tres remar-
quable. Entre 1850 et 1860, la théologie du Réveil, avec la doc-
trine de l'inspiration pléniere a sa base, était celle de la tres grande
majorité. Edmond de Pressensé passait pour un demi-hérétique. On
l'appelait dédaigneusement un juste-milieu. Or ses opinions sont
actuellement la stricte orthodoxie. Ed. Schérer écrivait, dans la
¢Revue de Strasbourg», des articles contre linspiration pléniere.
Aujourd’hui, l'orthodoxe le plus détermin¢ approuve ces articles;
il les trouve anodins et évidents; mais lorsqu’ils parurent, ils €taient
considérés comme les dangereux manifestes de lincrédulité la plus
hardie et la plus coupable. La Déclaration de 1872 a été obligée
de renoncer a presque toute la dogmatique du Réveil. Elle ne
parle ni de l'inspiration verbale de V'Ecriture sainte, ni de la Tri-
nité, ni de la Préexistence de J.-C., ni de la Prédestination, ni du
Péché originel, ni de l'éternité des peines... Si on compare la
Déclaration de 1872 avec les symboles des XVI® et XVII® siecles,
son orthodoxie est unme abominable hétérodoxie (p. 92). ..

» Combien il serait plus sage d’accepter l'inévitable, de recon-
naitre qu’aucune société humaine, qu’elle s’appelle Nation ou Eglise,
ne peut se développer et agir sans avoir une droite et une gauche,
que ces antinomies sont nécessaires, qu’elles sont une condition de
vie et que les deux grands partis, orthodoxe et libéral, sont tous
deux les fils légitimes de la Réformation. Famazs les protestants
réformés francais w'ont compris une vérité aussi élémentazre, et
cependant le protestantisme, depuis ses origines, présente cette
antinomie et est animé de ce double esprit: conservateur et libéral »

(p. 93).



411

« D'une part, M. Doumergue réclame «un peu de sécurité
doctrinale ». D’autre part, M. Stapfer réplique que, pour cela, il
faudrait une autorité extérieure, une verité fixe, immuable, venue
du dehors et qu’il n’est pas permis de discuter (p. 94).

S’il nous était permis d’'intervenir dans ce débat, nous dirions
simplement: Oui, il faut une sécurité doctrinale. Cette sécurité doc-
trinale est, pour les chrétiens, dans les enseignements du Christ,
qui sont les vrais dogmes et les seuls dogmes. Ces enseignements
du Christ sont un fait historique: c’est donc a l'histoire qu’il faut
s'adresser pour les connaitre. Les documents historiques qui les
contiennent, sont les écrits canoniques du N. T. et la tradition
universelle, constante et unanime des Eglises qui ont transmis les
enseignements susdits de génération en génération. Ces écrits et
cette tradition constituent le critere historique le plus solide que
nous puissions raisonnablement exiger. Une fois connus, ces ensei-
gnements peuvent et doivent etre étudiés, médités, scrutés par chaque
conscience librement et le plus scientifiquement possible; c’est le
travail de la théologie, qui, loin de compromettre la foi ou l'attache-
ment aux dogmes, ne peut, bien conduite, que la solidifier. En vérité,
n'y a-t-il pas dans cette attitude, dans ce procédé, union parfaite
de l'autorité, celle de J.-C., et de la liberté individuelle? Tel est le
proced¢ ancien-catholique, que les protestants ont bien tort de con-
fondre avec le procédé catholique-romain.

La «Revue chrétienne» du 1°" mars contient une IV¢ Lettre de
M. Ed. Stapfer, sur la Déclaration de foi de 1872 et sur la question
d’autorité (p. 200-209). L'auteur répete a plusieurs reprises: «qu'’il
n'y a pas actuellement de dogmatique réformée ... qu'aucune doc-
trine n’est clairement définie ». Il ajoute: « Pour les uns, il y a une
autorité extérieure indiscutable, les grands faits chrétiens, base ina-
movible et qui doit rester a l'abri de toute critique. Pour les
autres, l'autorité intérieure de la pensée et de la conscience doit
passer avant tout. C’est surtout sur la question de la Bible que
le désarroz dogmatique est le plus complet. Or, la formule synodale
ne peut, a cet égard, qu'entretenir I'équivoque.» M. St. veut que
les paroles attribuées a Jésus dans les quatre Evangiles ne soient
pas acceptées aveuglément comme ayant été nécessairement toutes
prononcées par le Christ pour cette seule et unique raison qu’elles
sont dans la Bible. Un pasteur lui réplique que sa critique est une
« manie d’ergoter. Il releve ce mot vertement et dit que la pré-
tendue liberté de tout interpréter, mais en maintenant la base des
faits chrétiens essentiels — liberté dont se contentent les protestants
orthodoxes -— correspond a celle des catholiques-romains qui
doivent maintenir avant tout 'enseignement du siége apostolique.



M. St. affirme que, dans le protestantisme, «c’est chacun avec son
sens individuel qui décide ce qui est matiere de foi». — Attendons
la suite.

— Les agressions de M. le pastenr André Bourrier. (Que
M. A. B. attaque les anciens-catholiques et leur reproche de n’avoir
qu'un catholicisme «<batard », ce n’est peut-étre ni tres délicat, ni
trées péremptoire de la part d'un ex-prétre devenu protestant, et
dont le protestantisme est loin d’étre celui de plusieurs protestants
plus authentiques. Mais c'est surtout contre ses propres coreligion-
naires que M. le pasteur sévit dans le « Chrétien » (janvier 1908, n°® 1.

D'abord, contre le comité directeur de '« (Euvre des anciens
prétres ». Cette ceuvre, fondée a Paris en 1884, a cessé¢ d’exister.
M. A. B. écrit a ce sujet: «Pourquoi cet abandon:... Voila une
question qui mérite d'étre étudiée de pres avant d’abandonner une
ceuvre qui avait donné de si belles espérances lorsqu’elle était con-
fice a d’autre mains. Nous demandons encore une fois que la dis-
cussion ne soit pas escamotée et que toutes les voix compétentes
soient entendues. Nous avons conscience de notre peu de valeur,
mais nous répétons le proverbe: «On a souvent besoin d'un plus
petit que soi. »

Ensuite, contre le protestantisme francais. Quelques lignes plus
loin, on lit: «Le protestantisme francais n'a qu'un tort, celui de
s'¢tre laiss¢ accaparer par quelques riches et puissants personnages
dont le grand et presque unique meérite est d’ctre fort riches et
«d'avoir trois siecles de protestantisme dans les veines». oda la
place du protestantisme frangars. Cest ce qui paralyse ses progres, ce
qui le rend impopulaire, ce qui, en un mot, le fait marcher a sa ruine.
Nous souhaitons au protestantisme qu'il se débarrasse enfin de ces
pontifes plus ou moins laiques, exploiteurs de «la foi de nos peres »,
quand ils ne sont pas la honte de nos Eglises par leur orgueil, leur
sensualisme insolent et grossier. Puissent-ils se multiplier, les apotres
indignés et courageux qui ne craindront pas d'élever la voix contre
ces caricatures des anciens huguenots pour leur arracher le masque
et les faire rentrer dans 'ombre ou ils devraient meéditer «l'humi-
lit¢ et la repentance» qu'ils savent si bien précher aux autres.

Le van dont parlait Jean-Baptiste, lequel devait separer la
paille du bon grain et nettoyer parfaitement l'aire du Maitre, voila
ce que nous souhaitons a notre protestantisme frangais. Le reste
viendra par surcroit. Les causes de répulsion une fois rejetées, le
protestantisme redeviendra vite populaire. Aux foules désemparées
qui ne comprennent plus rien & la scolastique du Vatican et qui
cherchent pour leur cceur affamé la parole qui sort de la boucite
de Dier, les protestants apporteront 'Evangile et la France ne regar-
dera plus aux mots. »



Les paroles qui sortent de la bouche de M. le pasteur sont-
elles bien celles qui sortent de la bouche de Dieu: Les protestants
affamés de celles-ci ne trouveront-ils pas celles-la d'un protestan-
tisme quelque peu « batard»s?

—  [LExcellent conseil de M. Dowmnergue. Dans un Rapport offi-
ciel publié par la «Revue de théologie» (Montauban), en dé-
cembre 1907, M. le doyen D. a commenté ainsi un mot d’Ernest
Naville: « Ce qui est aujourd’hui en péril, ne vous y trompez pas,
c'est la raison. »

« C'est la faillite du bon sens philosophique, quand on estime
que les mots sont des idées et méme des choses: qu’un mot nou-
veau résout A lui tout seul un probléme ancien; qu'on peut expli-
quer ce qui n'est pas clair par ce qui est tout a fait obscur, et
dissiper les mystéres de la réalité en leur substituant les mysteres
d’hypotheses infiniment plus mystérieuses encore.

« C'est la faillite du bon sens théologique, quand on fend et
refend en quatre et en huit quelque chose de plus subtil qu'un
cheveu, un texte; quand on prétend refaire les discours qui ont
été prononcés, les livres qui ont été écrits, les vies qui ont été
vécues, a l'aide de documents déclarés au préalable inauthentiques;
et savoir beaucoup mieux, apres dix-huit cents ans, dans un cabinet
ou dans une chaire de professeur, ce qui a été dit et fait, que ne
l'ont su ceux qui ont prononcé ou entendu les paroles, ceux qui
ont accompli ou vu les actes eux-mémes. -

¢« C’est la faillite du bon sens, de toutes les fagons et partout,
quand on veut les conséquences sans les principes, l'acte sans la
pensée, la vie sans l'idée, quand on prétend que larbre portera
beaucoup plus de fruits lorsque ses racines seront en l'air, que
I'édifice sera infiniment plus solide lorsque ses fondements seront
renversés; qu'il y a un grand avantage a changer les liqueurs des
vases, tout en conservant les étiquettes, et qu'en définitive dire le
contraire de ceux que l'on invoque comme autorité est une fagon
tres logique de leur rester fideéle.

« A ces jeux-la, il n'y aura bientot plus de cervelle qui n’ait
chaviré. »

* Chez les Anglicans:

Les journaux théologiques abondent en correspondances rela-
tives a la préparation du Pazn-Anglican Congress, qui semble devoir
traiter a peu pres toutes les questions possibles. Intarissables dis-
cussions sur la question de linstruction publique: évéques d’'un
cote, gouvernement de lautre. De nouveau, 'éternelle question:



e AE ==

The Ornaments Rubrict)! Beaucoup d’articles et de correspondances
sur le modernisme en Angleterre. On tourne toujours dans les mémes
cercles et les memes redites, et il serait difficile de signaler des
arguments nouveaux; s'il y en a, ils nous ont échappé.

Il va de soi que les publications du Rev. Campbell sont tou-
jours tres discutées. Elles ont un écho en France, et M. Ermoni
les a soumises a une intéressante critique dans la « Revue du clergé
francais » (13 février 1908, p. 448-459). M. E. reconnait que le
Rev. C. maintient pleinement la transcendance de Dieu, mais qu’il
reproche a bon droit a nombre d’esprits de se représenter Dieu
a peu prés comme un monarque solitaire, quelque peu semblable
au Jupiter tonnant de l'ancienne mythologie, vivant au cigl et n’en-
trant en communication avec les créatures que pour leur intimer
ses ordres ou leur accorder certaines faveurs. «Il est clair, dit
M. Ermoni, qu’il y a la un abus d’anthropomorphisme, que la
logique condamne et auquel la conscience ne saurait souscrire. »

Le Rev. Campbell est, lui aussi, trés confus sur la notion du
dogme. M. E. lui reproche de mutiler le christianisme historique et
de rendre ainsi impossible une véritable union des Eglises: car
« 'attachement aux enseignements du Sauveur est un point sur
lequel aucun chrétien ne saurait transiger, et autour duquel doivent
graviter toutes les initiatives tendant a promouvoir 'union des cceurs
et des volontés. L.a question est donc de savoir, non si la nouvelle
théologie favorise mieux l'union de tous les hommes de bonne
volonté, mais si elle se meut dans le sillage de ]J.-C.» On ne sau-
rait mieux dire, sauf que les derniers mots «le sillage de J.-C.»
me paraissent peu précis. Pourquoi ne pas dire <« l'enseignement
méme du Maitre »7 Cet enseignement n'est-il pas assez précis?
Quelqu’'un a-t-il le droit de le compléter par une seconde révélation:
Si M. E. veut ménager a Rome une porte ouverte a toutes les inno-
vations sous prétexte qu'elles sont «dans le sillage de J.-C.», il a
tort, car on pourrait ainsi faire passer pour chrétiennes les choses
les plus étrangeres et meéme les plus opposées a 'Evangile. Rome
n'y a que trop réussi. Mais je n’ai pas a discuter ici les critiques
de M. E. contre M. C. Je préfére, comme simple chroniqueur, cons-
tater les points suivants:

)Y On lit, par exemple, dans les comptes-rendus de la récente Convocation J:
Cantorbéry: A la « Chambre haute», le 5 février: /Zmporsans Report ou vestments.
En voici les rubriques d’aprés le « Guardian» du 12 : The Ornaments of the Church
and its Ministers; the Procedure justified; Royal Commissions; the Ritual Question
in its largest aspect; the Bishop of Salisbury’s Statement:; the Spirit in which the
Sub-Committee approached its Task: the Content of the Report; the Ornaments

Rubric; the Character and Authority of the Advertisements; the Ornaments proper
to a Bishop; the Chimere; the Appendices; General Conclusions; — etc., etc.



— 415 —

1° La question de la validité des ordinations anglicanes. Elles
ont été remises en discussion dans ces derniers temps, et 'on peut
lire, par exemple, dans le « Guardian» des 8 et 13 janvier der-
nier, des lettres importantes, parmi lesquelles je signalerai les deux
suivantes:

a) SIR—It is often the case that some such statement as this
on the part of an editor prefaces correspondence in newspapers.—
“We are not responsible for the opinions of our correspondents.”
I should wish to claim some such proviso against responsability
for the publication of “Our Jerusalem Correspondent’ in your issue
of December 11th, headed “The Eastern Chuch.” Such a com-
munication would not have been published by myself until it had
been authoritatively discussed, and I think that the Patriarch of
Jerusalem would probably not have himself expected its publica-
tion. The Patriarchs of the East cannot act or express themselves
singly ; they must act all together. And for ourselves, I am not
prepared to speak on such grave subjects singly, or before dis-
cussion. [ regret its publication, and I take myself no pessimistic
view of the important subject of our relation with other Churches.
1 should feel inclined, if called upon prematurely, to speak with
a reserve similar to that of the Patriarch, whose expressions are
certainly judicious. No communication has been made by the Pa-
triarch to myself on this subject.

E. PorriaM BrLvyTH, Bishop in Jerusalem.
Jerusalem, December 24, 1907.

6) SIR—It may interest some of your readers to recall that, as
a consequence of the Bonn Conference, the question of Anglican
Orders, which was then (znier alza) left over as unsettled, was con-
sidered by a Committee of Eastern Theologians that sat at St. Pe-
tersburg in 1874-5 under the Grand Duke Constantine. This Com-
mittee, after considerable discussion, discredited the Nag's Head
fable and concluded that something was transmitted, but what they
could not decide. In a letter dated May 13th-25th, 1875, Colonel
Alex. Kiréef, the Committee’s Secretary, wrote to Prebendary Meyrick
that the question at issue was not only “How, but what, as well

has been transmitted: . . . . It may be proved that something
was transmitted in a regular way, but what has been trans-
mitted? . . . . What is Ordination in the English Church? . . . .

There lies the difficulty!” To me it seems that the Committee
arrived at the same conclusion as Pope Leo XIII, but did not
express it absolutely. Pope Leo implicitly laid aside the Nag’s Head
story, but held that the sacerdotal grace was not transmitted. The



— 6 =

St. Petersburg Committee explicitly rejected that fable, but refused
to admit the transmission of the priestly grace,
F. W. GRovEs CAMPBELL.

Bournemouth, January 10, 1908.

Quoique M. George Angus, dans une lettre publiée = § jan-
vier dernier, ait introduit les anciens-catholiques dans la question,
cependant nous n'y interviendrons pas en ce moment. Nous le
ferons, s’il y a lieu, pour signaler les modifications qu'on pourrait
ajouter a l'étude publiée dans notre « Revue» en 18053.

2° L' Eglise anglicane jugée par un de ses théologiens. On lit,
dans le «Guardian» du 24 décembre 1907, la correspondance
suivante :

Sik—Without intending to say or imply anything in the least
direspectful towards Bishop Blyth, for whose person and work I
have very sincere reverence, may I express my sympathy with
the letter of Dr. S. B. James which appears in this week’s
« Guardian » ?

A recent Primate (Bensont) is reported to have said that in
fact there is no ‘ Church of England,” but only a collection of
more or less independent Dioceses “in England’. If he did say
it, he called attention to a disagreeable, but only too patent, truth.
The want among us of any organised method to secure unani-
mous action on the part of our Bishops was, of course, the foun-
dation of the remark, a want that exists not only among the
English Dioceses, but which characterises the Anglican Commu-
nion as a whole. Among the things which are specially affected,
to their untold damage, by this form of Episcopal individualism is
the question of reunion in all its branches. The things that stand
in the way of the reunion of Nonconiormist bodies with the Church,
and those which keep the Churches of the Roman, the Orthodox,
and the Anglican Communions apart, are matters of ancient date
and world-wide importance, and no individual prelate ought to
presume publicly or officially to take action that may seem to
decide them; their importance extends far beyond his own sphere
of jurisdiction. Yet we have individual Bishops who rush into the
arms of Presbyterians, others wo send welcomes to Methodists,
impelled by a truly English impulse to overflow with unprincipled
gush. This is thought liberal, large-minded, and all the rest of it,
and then we are apt to start back in pained surprise when we
find individuals, Roman or Orthodox prelates, refusing to compro-
mise on their own single authority the communion in which they
hold office by taking an unregulated action in matters which, as
part of a whole, they have no right to decide by themselves. Lwx



— 417 —

ab Oriente. The letter of the Patriarch of Jerusalem sheds a flood
of clear and sober light on the whole reunion question. The con-
troversies and differences which keep religious bodies or Churches
apart can only be satisfactorily adjusted by the legitimate repre-
sentatives on each side of the separated bodies in their entirety.
The acceptable time for this must be waited for in prayer and
patience till it is God’s good pleasure to bring it about. Single
Churches, or individual Bishops, or others in those Churches, will
only retard matters by sporadic attemps to force on reunion by
action that practically decides questions that are still in solution.
Meanwhile individual bodies or persons need not be idle; they can
pray, they can seek the purging out from among themselves of
things that offend, they can learn, they can explain, they can cul-
tivate a spirit at least of brotherliness, kindness, and charity, even
if the time for giving it full scope in action has not yet come,
and they can wait in sure and certain hope. ‘He that believeth
shall not make haste.”
TrHos. I. BALL.

3° Anglicans et orthodoxes orientaux. Dans un Rapport publié
par l'éditeur Berryman (Londres), le secrétaire H. J. Fynes-Clinton
mentionne que le T. R. Agathangel, archevéque de Riga et Mitau,
a consenti a étre «le président orthodoxe de 1'Union»; que le
Comité exprime sa gratitude au T. R. archevéque Nicholai, de Tokyo,
et patron de I'Union; qu’il souhaite la bienvenue a Londres du
Rev. archimandrite Pagonis, d’Alexandrie; qu'il félicite aussi le
nouvel archevéque russe Platon (Amérique du Nord), le T. R. éveque
Raphaél (Graeco-Syrian), et le T. R. évéeque du New Hampshire.

Dans la liste des membres de 1'Union, je distingue M. Metho-
dius Kourkoulis, de I'Eglise grecque, New-York; M. D. Botassi,
consul grec, New-York.

Suit la déclaration suivante, qui termine ce Rapport: <« Owing
to continued misstatements in ““Erwois,” the General Secretary
begs to state that he has received the resignations, to date, of nine
Orthodox Members only since June. A letter appears in the Church
Zimes from the Bishop of Kissamos, who writes that he resigns
his connection with the Society, and that he had written to this
effect to the Secretary. No such resignation has reached me. A
statement to the effect was published in the paper of Fr. Tekno-
poulos, but the Committee gave instructions that they could take
no official notice of anything therein contained, since it was not
possible to sift the truth from the maze of published statements
directly contrary to facts.»

10
-1

Revue intern. de Théologie. Heft 62, 1903,



— 18 —

4° The Bishop of London in Russia. I.e Ch. T. du 24 février
dernier a publié l'importante notice suivante:

« Tue Bishop of London, after a sojourn of several days at
St. Petersburg, left for Moskow on Monday night. He has paid
visits to many eminent persons, including the Tsar and Tsaritsa.
The reports of the conversations which have appeared in some of
the papers are purely conjectural. The Bishop, in an interview,
said that he had been received with the most warm-hearted cor-
diality by both Church and State. He was much impressed by
the pomp and splendour of the Russian services, and especially by
the magnificent singing.

By special invitation of the Metropolitan Anthony, the Bishop
of London attended Saturday morning’s service of the Purification
of the Blessed Virgin at St. Isaac’s Cathedral. The Bishop, who
was vested in cope and mitre, was attended by the Rev. A. M. Ca-
zalet, his Chaplain. The Mass was celebrated by Bishop Viadimir,
wo extended the most brotherly welcome to Dr. Winnington-Ingram.
The other dignitaries were presented to the Bishop.

The Bishop preached at the English Church on Sunday
morning, before a crowded congregation, including the British
Ambassador and the staffs of the British and American Embassies.
In the afternoon his lordship administered the rite of Confirmation
to about forty persons, including two Poles. In the evening the
Bishop addressed a large gathering of factory and mill employees. »

30 Une lettre du Rev. Oxenkam swr le pape. On lit dans le
« Guardian » du 24 décembre dernier:

¢« SIR—The very clear and forcible articles which you have
published on “The Pope of To-day,” from the pen of my friend
Provost Ball, have left Papal claims, as now asserted by the Va-
tican, in very small shreds. But the one inaccuracy (so far as I see)
in Provost Ball's last article leaves one Papal claim—and that a
much-boasted claim— not torn up into quite such small shreds as
it might be.

Provost Ball writes:—*The early Councils are safe guides as
to how much should be accorded in honour and prerogative to
the Bishop of Old Rome, as sitting in the seat of Peter.” But if
we take the testimony of the four great General Councils, as
reasserted explicitly by the last of them, we shall see that the
“honour and prerogative” accorded to the DBishop of Rome had
nothing whatever to do with his supposed ‘‘sitting in the seat of
Peter.” The 28th Canon of the General Council of Chalcedon
(a.p. 451) runs as follows:—



— 419 —

“As in all things we follow the ordinances of the Holy Fa-
thers, and as we know the recently read Canon of the 150 Bishops
(of the Council of Constantinople; so do we decree the same in
regard to the privileges of the most Holy Church of Constanti-
nople, which is New Rome. Rightly, therefore, have the Fathers
bestowed upon the See of Old Rome its privileges on account of
its character as the imperial city.”—Hefele, FHistory of Councils,
Vol. III, Book XI.

From this decree we are obliged, if we are honest inquirers
after the truth, to draw two conclusions:—First that the “privi-
leges,” whatever they were, which were accorded to the Bishop of
Rome, were accorded to him, not the least as “sitting in the seat
of Peter,” but as “sitting in the Imperial city.” No doubt it was
commonly believed that St. Peter had been Bishop of Rome, and
therefore that all subsequent Bishops of Rome were ‘‘sitting in the
seat of Peter:” but it was not on this account that their primacy
in honour was bestowed on them. In the second place, this decree
of Chalcedon proves to demonstration that neither the Fathers
assembled at that Council nor those at any previous Council had
any idea that Peter and all his successors in the See of Rome were
from the first by Divine appointment absolutely supreme. They
certainly would not have " accorded privileges” to one who was
by the ordinances of God supreme.

These two conclusions, which we are well warranted in drawing
from the above-quoted decree, are obviously entirely fatal to Papal
claim as now asserted by the Vatican.

F. NUTCOMBE OXENHAM.

35, Piazza di Spagna, Rome, December 13, 1907.

0° Une bomne satire a [ladresse des Anglicans vomanisants.
Si les ritualistes de Hzek Church se laissent entrainer de plus en
plus vers la papauté, les hommes de sens droit et de saine théo-
logie savent rire et estimer a sa juste valeur cet engouement mor-
bide pour le systéme papiste; ils viennent de publier la satire sui-
vante, qui n’a pas besoin de commentaire:

The Nicene Creed—as adapted—ijfor the use of Catholic editors.
I believe in one Holy Catholic and Roman See, Maker of bishops,
priests, and laymen, And of all doctrines true and untrue.

And in one Holy Infallible Pontiff, only legitimate occupier
of the See, Pope of Popes, Bishop of Bishops, very Roman of very
Romans, not witnessing to the faith but ruling, Being of one autho-
rity with St. Peter, the only Apostle: Who for us men and for
our infirmities was placed in Rome, And there established as the
Vicar of God and the source of all religion, And was persecuted



— 420 —

also for us under Victor Emanuel. He gave way and was impri-
soned, But afterwards he came out again according to the pro-
phecies, And ruled over the consciences of men, And sitteth on
the throne of St. Peter, And he shall continue, with the sanction of
Catholic editors, to judge all questions: Whose prestige shall not
be allowed to be tarnished.

And I believe in the Holy Roman Congregations, the settlers
of all disputes, Whose authority proceedeth at once from the See
and from the Man, Which with the See and the Man are wor-
shipped and glorified, Who can be shown never really to have
fallen into error. And I believe one catholic and submissive flock
of sheep. I acknowledge one principle of submission for the pre-
servation of appearances, And I hope that all may come right in
the end. Amen.

70 Fin Werk von Bischof Grafton. Bischof Grafton von Fond-
du-Lac hat unter dem Titel « A Catholic Atlas » ein grosses \Werk
erscheinen lassen, das ziemlich die ganze christliche Theologie um-
fasst. Es enthdlt jedoch keine gewohnlichen Abhandlungen, sondern
Skizzen, in welchen je die Hauptpunkte eines Gegenstandes in der
Form kurzer Thesen dargestellt sind. Als Atlas ist das Werk be-
zeichnet, weil diese Skizzen in der Form von Tafeln gedruckt sind,
auf welchen die Thesen nach ithrem innern Zusammenhang durch
Klammern miteinander so verbunden sind, dass man auf den ersten
Blick erkennt, wo der besondere Gedanke, den man wissen mochte,
zu suchen ist. Das Werk des anglo-amerikanischen Bischofs hat aber
deswegen besondere Bedeutung, weil der Verfasser innerhalb seiner
Kirche der streng katholischen Richtung angehort. Das macht sich
namentlich auch in dem Abschnitte bemerkbar, der von den sieben
Sakramenten handelt. Das Buch, das bei LLongmans, Green, and Co.
in New-York erschienen ist, darf Theologen, die sich liber die Lehre
der anglo-amerikanischen Kirche orientieren wollen, sehr empfohlen
werden.

8° Catholiques ct protestants en Ivlande. 1.e D* Doyle, éveque
catholique de Kildare et Leighlin, a adressé, en mai 1824, au
chancelier de I’Echiquier, une lettre en faveur de l'union des deux
confessions. La « Revue catholique des Eglises », de janvier 1903,
I'a reproduite a titre de document. Quoique nous ne voyions pas
le motif de cette reproduction, nous en exirayons volontiers les
passages suivants, notamment ceux qui sont soulignés :

« Le moment est favorable, car le Gouvernement est puissani et
en paix, le Pape, moins fort, a un grand désir de concilzation, les
catholiques irlandais sont épuisés ct avides de repos. La Religion
Etablie est presque réduite a rien, et la Monarchie, chose sans pre-



e B

cédent dans un Etat chrétien, voit dans l'un des pays son part
réduit aux seuls membres du corps ecclésiastique, et, dans l'autre,
la Hiérarchie soutenue par a peine la moitié du peuple...

«Le clergé de I’Eglise ¢tablie est impopulaire, et le sent; ses
ministres demeurent sans troupeau et souffrent de leur inutilité;
leurs propriétés sont attaquées et souvent en grand danger, car
I'Etat, d’'une part, a prise sur elles et, d’autre part, le peuple ne
les respecte pas. Les dissidents usurpent leurs droits, tandis que
de maints cotés le clergé catholique les dépouille de leurs troupeaux.

« Les catholiques laiques, comme je ’ai déja dit, sont fatigués
de leur humiliation, épuisés par leurs efforts pour acquérir la
liberté; ils aiment leur pays et aspirent au repos. Leur clergé,
sans une Seule exception, je le cros, serait prét a tous les sacrifices
pour arviver a I'Union. Moz-méme, et avec joie, sans aucun espory
démolument own de pension, je résignerais les fonctions que je vein-
plis, sz, par ce fait, jo pouvars contribuer a l'union de mes freves
ot awn bonheur de mmon pays. ..

«Il ne conviendrait pas a I'humble personnage que je suis de
tracer un plan pour la réalisation d’'un événement aussi grand que
le serait I'union des Catholiques et des Protestants en une seule
grande famille chrétienne: mais, comme la difficulté ne me parait
nullement proportionnée a la grandeur du but a atteindre, j'avan-
ceral cependant que si des Protestants et des Catholiques, d'un
savolr ¢prouvé et animés d’intentions conciliatrices, étaient désignés
par la Couronne pour vérifier les points d’accord et de divergence
qui existent entre les deux Eglises, et si du résumé de leurs con-
férences on formait la base d'un projet qui serait débattu entre les
chefs de I'Eglise de Rome et de celle d’Angleterre, le résultat
obtenu serait plus favorable au terme désiré qu’on ne I'imagine de
prime abord.

« Les principaux points a discuter sont: /e canon des Saintes-
Lcritures; la Foi; la Fustification; la Messe; les Sacrements; ['an-
torette de la Tradition, des Conciles, du Pape, le célibat des pré-
tres; la langue [liturgique; [linvocation des Saints; le culte des
unages; la priere pour les morts.

« Sur la plupart de ces points, je ne crois pas qu'il y ait de
différence essentielle entre Catholiques et Protestants. Dans le plus
grand nombre des cas, les diversités d’opinions viennent de cer-
taines acceptations de mots que l'on pourrait facilement expliquer,
ou de lignorance ou d’une fausse interprétation que d’anciens pré-
jugés et la mauvaise volonté entretiennent et fortifient. C’est l'or-
gueil et le point d’honneur qui nous divisent sur beaucoup de ques-
tions, l'absence d’humilité chrétienne, de charité et de vérité. s



La «Revue catholique des Eglises » serait-elle autorisée i re-
nouveler les propositions de 'éveque Doyle?

0° L' Eglise anglicane jugée par la « Revue du clergé francais »
(catholique-romaine). Dans la livraison du 1°F mars dernier (p. 542
a 531), M. G. Planque s’est exprimé ainsi. On y verra de nouveau
la preuve que les avances de lord Halifax et de son parti sont
loin d’avoir, dans I'Eglise papiste, le succes qu'ils esperent. Ou-
vriront-ils enfin les yeux:

« L’anglicanisme, dit M. P., n’est pas un organisme vivant,
une societ¢ dont tous les membres partagent les mémes idées,
tendent au méme but. C'est un composé de choses diverses, par-
Jfois contrazres, souvent cmmemnzes. A la rigueur, wum athée pourrait
étre membre de U Eglise anglicane, pourvu qu'il observe toutes les
lois ecclésiastiques et reconnaisse une certaine autorité a la kzérarchie.
Cette situation découle de ses origines. I.’Eglise anglicane doit sa
naissance a Henry VIII ... Le rituel employé (pour la consécration
de Parker) fut celui que Cranmer avait régle d'accord avec ses
amis les Luthériens, ¢ quz excluait de toute orvdination toute idie
de sacerdoce. C'est Parker, ainsi consacré, qui pourvut au sacre de
toute la hiérarchie nouvelle. Sa consécration est nulle, toute la
hiérarciiwe anglicane cst viciée dans ses origeimes... Il ne reste
plus a U'English Church Union, le principal groupement ritualiste,
qu'a accepter lautorité du pape. Certains signes nous laissent augurer
la chose pour un avenir #res prockain. L.e meilleur Manuel écrit
en anglais en faveur de la primauté du pape, n'est-il pas I'ceuvre
d’un Anglican (le Rev. Spencer Jones) et en usage dans certain
séminaire catholique (celui de Birmingham): Ce serait une grosse
erreur de penser que le ritualisme forme tout 'anglicanisme. Il n’en
est qu’une partie, une minorité méme ... Tandis que l'avant-garde
S‘abreuve aux sources romaznes, 'arricre-garde reprend le vieux cri
No Popery, a bas le papisme... Un abime sépare cette portion
de I'Eglise anglicane dv la faction ritualiste ... De la des querelles
incessantes, des luttes ardentes, furieuses escarmouches avant la
grande bataille civile qui signalera /a fin de langlicanisme tel qu’il
existe aujourd’hui. Rien n’est plus utile & qui veut se faire une
idée nette de ces différences que de lire pendant un mois d’une
part le Church Times et le Guardian, de lautre le Record et
ViEnglish Churchman ... 1. Eglise d’Angleterre est impuissante au
point de vue dogmatique ... Elle est composée de membres qui
professent des doctrines essentziellemnent hostiles sur les questions
vetales du dogme et qui cependant entretiennent des rapports in-
times. .. lLa situation est illogique ¢f ne sawurait plus durer long-
temps. »



Suivent des détails piquants de luttes d’éveques contre leur
clergé, et réciproquement (p. 330).

Et encore: «L’Anglican se sent isolé, il en souffre: ses mul-
tiples essais de rapprochement individuel ou général avec Rome,
la Russie ou I'Eglise grecque ne le prouvent que trop. Du coté de
Rome, lunion ne peut se fazre; I'Lglise anglicane le sait... Toutes
les tentatives faites aupres de I'Eglise grecque ont été malheureuses:
la derniere plus encorve que les autres.» Allusion a la réponse dé-
favorable du patriarche de Jérusalem. M. Planque termine ainsi
brutalement :

« Cette réponse de Grec ou de Byzantin revient a la réponse
de Rome. PFas plus de Férusalemm que de Rome I'Eglise anglicane
ne peut attendre des offres d’union individuelle. L' Eglise anglicane
reste séparée du reste du monde chrétien, elle est isolée dans le
monde, ¢t elle ne sentend pas elle-méme. Le patriarche le lui laisse
sufisamment entendre: <« Quand vous vous serez suffisamment en-
tendus entre vous, venez alors essayer de vous entendre avec nous;
auparavant, z/ n'y a rien de commun entre nous.» (Ces mots sont
le résumé brutal de la lettre polze du patriarche. »

Est-ce clair?

10° L'« Anglo-Roman Union » de New-York. Dans le Ch. T.
du 13 mars dernier, on lit la Correspondance suivante de Chicago:

« Chicago, Febr. 24. IT has come out that on February 1oth
an “Anglo-Roman Union”’ was organized at a dinner given by
Father Paul James Francis (S. A.) Society of the Atonement, in
New York City. The officers chosen are both clerical and lay, and
include Dr. Theodore M. Riley, formerly Professor at Nashotah
and at the General Theological Seminary: the Rev. C. P. A. Bur-
nett, the well known writer on ceremonial topics; and the Rev.
F. E. Aitkins, Dean of the Cathedral of Michigan City. It would
appear that the guests were not expecting to organize, and Dr. Riley,
at least, has withdrawn. The Rev. Augustine Elmendorf, of Jersey
City, is Secretary.

The objects of the Union are defined to be the ‘ maintenance
and defence of Catholic principles and the forwarding of a corporate
reunion of the Anglicans with the Apostolic See, the basis being
the belief in the Roman primacy.” Father Paul has given out a
statement in which he says:—

“This 1s not a plot to get a few Anglicans into the Roman
fold, but is an organization to accomplish the union of the Anglican
Church as a whole with the Church of Rome. It differs from the
so-called ‘quadrilateral plan’ ... in that it recognizes the primacy
of the See of Peter. This does not mean, however, that we acknow-



— 424 —

ledge the supremacy of the Holy See nor the doctrine of Papal
Infallibility. We have no particular method by which to accomplich
the union.” :

Dr. Christian, rector of St. Mary the Virgin's, New York, is
reported by the FEwveming Mazl to have said:—

“It 1s the height of foolishness to talk of uniting the Episcopal
and Roman Catholic Churches, which at the present time are irre-
parably separated, thanks to the “Bull”" of an Infallible Pope. The
meeting of the representatives of the Anglican Church last night
to start a movement intended to unite the Churches was nothing
short of treason to the Episcopal Church on the part of those who
participated.”

On the other hand, Archbishop Ryan (R. C.) of Philadelphia,
being asked if the clergy of the Episcopal Church could be received
into the Roman communion in a body, said: “They are not priests.
They would have to be ordained.”

The Churchmanrn does not regard the movement very seriously,
but concedes that it is as loyal to agitate corporate reunion with
Rome, as it is to work for reunion with Dissenting bodies.

The Living Church devotes some space to a weighty editorial
on the subject. It says significantly, “Our first thought is that the
ground can be paved on our side for eventual reunion only by men
who are themselves sure of the whole Anglican position.”” The un-
balanced criticism of this Church, which characterizes Fr. Paul’s
organ, The Lamp, absolutely unfits him for safe or successful leadership.
Fr. Paul, in spite of his disclaimer as to the principles of the new
organization, is expressly committed to a full acceptance of Papal
claims. Again and again he has pleaded for the belief that the
Pope possesses by Divine apointment the supreme wagzsterzin in
the universal Church, and for the truth of the Vatican decree on
Papal Infallibility. It is a proof of his utter unfitness to be trusted
with leadership that he takes such a position, while in the same
breath announcing that, in the detail of his Orders at least, he will not
submit to the Pope. It is all so #azve and absurd. It will be a happy
consummation if some of our impulsive clergy—they are few in number
— will learn that their discussion of the justification of our break
with Rome in the sixteenth century is purely academic. The living
issue is this, does truth permit us to put the dogmatic office of the
Church “in commission’ in the hands of one very fallible prelate, who
is dominated by an excessively provincial and Italian curzas . . .»

Le Directeur-Geérant : Prof. D E. MICHAUD.

Berne. — Imprimerie STAMPFLT & CIE.



Unentbehrlich fir jeden Theologen !

Im unterzeichneten Verlag erscheint:

B:blmgraph:e der
—— theologischen Literatur

auf das Jahr 1906.

Sonderabdruck aus dem 26. Band des Theologischen Jahresberichts.

Herausgegeben von

Prof. Dr. G. Kriiger und Prof. Dr. W. Kéhler

in Giessen.

Etwa 6 Lieferu'ngen zum Preise von je 1 Mark.

Diese seit dem Jahre 1900 erscheinende Bibliographie, die die
berufensten Fachleute zu ihren Mitarbeitern zahlt, umfasst — im Gegen-
satz zu ahnlichen Unternehmungen, die nur ein bestimmtes einzelnes
Gebiet bearbeiten — die gesamte theologische Literatur samtlicher
Kulturstaaten in grosstmoglicher Vollstindigkeit, und zwar nicht nur
die selbstindigen Werke, sondern auch die in Fraoe kommenden Artikel
aus Zeitschriften. Der umfangreiche Stoff ist in Gbersichtlicher
Weise (alphabetisch und systematisch) geordnet und umfasst fol-
gende Abteilungen: I. Vorderasiatische Literatur und ausser-

biblische Rehgmns&feschwhte —II. Das alte Testament. —

IIl. Das neue Testament. — IV. Kirchengeschichte (Alte Zeit;
Mittelalter; von Beginn der Reformation bis 1648; von 1648 bis 1789;
seit 1789; Lextgeschichlliches?. — V. System atisch'e Theologie (En-
zyklopadie und Methodologie; Religionsphilosophie mit Einschluss der
Apologetik; Dogmatk; Ethik). — VI. Praktische Theologie (Allge-
meines, Predlgt und Erbauuno‘sllteratur Katechetik : Pastoraltheologie;
Vereinswesen und Llebestthkelt Klrchenrncht thur«nk) — VII. Kireh-
liche Kunst. Jede einzelne Abtellung gliedert sich in mehrere Unter-
abteilungen, die so tibersichtlich angeordnet sind, dass jeder Benutzer
der Bibliographie mit Leichtigkeit die Literatur eines bestimmten Sonder-
gebietes findet. — Aber nlcht nur die reichhaltigste und prak-
tischste aller ahnlichen Unternehmungen ist die <« Bibliographie
der theologlschen Literatur», sondern auch die billigste, da
der Preis bei einem Umfang von 30 bis 35 Druckbogen (also mindestens
500 Seiten) in Lexikon-8 nur 6 bis 7 Mark (20 Pfg. far den Druck-
bogen) betragt.

Die «Blbllorrraphle der theologischen Literaturs kann
somit jedem auf irgend einem Gebiet der Theologie literarisch Arbei-
tenden als unentbehrliches Hilfsmittel und treuer Ratgeber von blei=
bendem Wert empfohlen werden, dessen Reichhaltigkeit, Zuver=
ldssigkeit, praktische Brauchbarkeit und wohlfeiler Preis von
keinem anderen bibliographischen Unternehmen erreicht wird.

Leipzig, Dorrienstrasse 13.

M. Heinsius Nachfolger.

Verlagsbuchhandlung.






	Chronique

