
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 62

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


387

CHRONIQUE

THÉOLOGIQUE ET ECCLÉSIASTIQUE.

* A lire: — Dans le Catholique français (31 janvier 1908):
un excellent article de M. Em. Mopinot sur la fausse politique
ecclésiastique de M. Briand (la théologie au Palais-Bourbon) ; et une
réfutation de plusieurs erreurs publiées dans la « Revue chrétienne »

d'octobre 1907, sur la Petite Eglise, article dont la «Revue intern.
de théologie» de janvier 1908 (p. 187-189) a donné des extraits.

— Dans le Deutscher Merkur [\o. Jan. 1908): Der Glaubenssatz

von der unbefleckten Empfängnis der Jungfrau Maria: 7. Febr..
Die Stellung von Hugo Lœrsch zum Vatikanum.

— Dans le Guardian (8 Jan. 1908J: l'étude du chanoine
Carnegie (Birmingham) sur la distinction entre le Dogme et la Doctrine.

— Dans le Hibbert Journal (Jan. 1908): the Prospects of
modernism (Tyrrel); the Papal Encyclical (J. Gerard, S. J.); the
Catholic Church, what is it? (Bishop of Carlisle); the immortality
of the soul 'O. Lodge; : the Papacy in its relation to American ideals
(H. Schwab).

— Dans XInternationale Wochenschrift für loisssnschaftliche
Kunst und Technik (i. Febr. 1908;: Die Enzyklika Pascendi und die
katholische Theologie.

-— Dans le Katholik (Bernj, janvier et février 1908: les
appréciations du modernisme.

— Dans la Ns'a 2iiZv (Jérusalem, décembre 1907,: articles sur
les fêtes principales de l'ancienne Eglise orientale d. Archatzikakis;:
sur le baptême dans l'Eglise anglicane (Cl. Karnapa): sur le
patriarche Dosithée de Jérusalem 'Ph. Photopoulos) : sur une lettre
du patriarche Mélétios Pegas d'Alexandrie relative à l'union des

Eglises en 1595 (Cl. Koikulidos*.
— Dans la Revue chrétienne (mars 1908; : les essais

philosophiques d'un naturaliste (Armand Sabatier), par Ch. Le Cornu :

conclusions (p. 244-245).
— Dans le Rinnovamento 'nov.-déc. 1907): la théorie de

l'évolution au point de vue philosophique (A. Crespi); l'encyclique



— 388 —

<. Pascendi » et la philosophie moderne (Murri) ; foi intellectuelle ou
foi morale? (Valentini).

— Dans I'Umschau (J. H. Bechhold), II. Jan. 1908: Wessen
Sohn ist Christus (Fr. Delitzsch).

— Dans le XX. Jahrhundert (Jan. und Febr. 1908); intéressants

articles sur l'encyclique «Pascendi», sur le modernisme, sut-
la situation de la théologie catholique-romaine, sur la crise des
facultés de théologie catholique d'Allemagne, sur le cas Minocchi,
sur le cas Ehrhard, sur la nouvelle Revue romaine « Nova et
Vetera», etc.

* Ein Hirtenbrief. — Katholischer Sitte gemäss hat Bischof
Herzog auf die Fastenzeit des Jahres 1908 wieder einen Hirtenbrief
veröffentlicht. Im Anschluss an das im letztjährigen Schreiben
behandelte Thema « Der neue Mensch » spricht er diesmal vom
« neuen Gebot ». Das neue Gebot lautet nicht mehr : « Liebe deinen
Nächsten wie dich selbst », sondern : « Liebet einander, Avie ich
euch geliebt habe ». Die Selbstliebe ist ein unvollkommener
Massstab und kein ausreichender Beweggrund zur Übung der
Nächstenliebe, auch kann sie zur Rechtfertigung von Einschränkungen

dienen, die das Gebot der Nächstenliebe tatsächlich
aufheben. Ein vollkommener Massstab ist die Liebe, mit der Christus
uns geliebt hat ; seine Liebe ist die Offenbarung reiner göttlicher
Güte und eben darum durch keine menschliche Engherzigkeit mehr
eingeschränkt. Das neue Gebot : Liebet einander, wie Christus euch
geliebt hat, heisst darum viel mehr als bloss : Liebe deinen Nächsten
Avie dich selbst. — Kann man aber wirklich A'on einem Gebot der
Liebe reden Lässt sich Liebe gesetzlich Abschreiben Eigentlich
nicht. Gesetzlich A'orschreiben lassen sich nur Pflichten der
Gerechtigkeit : denn ohne Gerechtigkeit kann keine menschliche
Gesellschaft bestehen. Was aber über diese Pflichten hinausgeht, ist
Sache persönlichen Beliebens. Weder Rücksichten der Klugheit
noch natürliche Herzensgüte, Fortschritt und Zivilisation vermögen
das Gebot der Liebe zu einem verbindlichen Gesetze zu machen.
Von einem solchen Gesetze kann vernünftigerweise nur die Rede
sein innerhalb der Grenzen des Reiches Gottes, das Christus
gestiftet hat. Wer keinen himmlischen Vater kennt und nichts weiss

von der Liebe, die der Vater uns erwiesen hat, und nichts vom
Reiche Gottes, das durch Christus zu den Menschen gekommen
ist, kann auch von einem verbindlichen Charakter des neuen
Gebotes nichts wissen. Für ihn gibt es nur das Gesetz : « Bezahle,
Avas du schuldig bist» : das neue Gebot : « Musstest du dich nicht
deines Mitknechtes erbarmen, wie ich mich deiner erbarmt habe»,
ist für ihn sinnlos. — Das neue Gebot hatte wenig Aussicht, zu



— 389 —

allgemeinerer Anerkennung zu gelangen. Ist es ohne Wirkung
geblieben Auf diese Frage antwortet der Verfasser mit einem Hinweis

auf die humanitären Bestrebungen und Einrichtungen der
modernen Gesellschaft. Insbesondere gedenkt er der mannigfaltigen
Formen des Samariterwesens. Dieses hat seinen Ursprung nicht
in dem lobenswerten Verhalten eines gewissen Samariters. Die
Samariter waren in Wirklichkeit nicht besser als die Juden. Der
Samariter, der für die Nacfrwelt vorbildlich geAvorden ist, ist
Christus selbst. Er hat Humanität in die Welt gebracht nicht bloss
mit schönen Gleichnissen, die er vorgetragen hat, sondern mehr
noch durch die eigene Selbsthinopferung. Weil er in vollkommener
Weise Liebe geübt hat, konnte er das neue Gebot geben : « Liebet
einander, Avie ich euch geliebt habe ». — Das moderne Zeitalter
unterscheidet sich von frühern Perioden Avesentlich durch die grosse
Herrschaft, die der Mensch über die Kräfte der Natur gewonnen
hat. Darin liegt eine Gefahr. Physische Kraft erscheint mehr und
mehr als das Einzige, was Wert hat. Der Kultus der physischen
Kraft führt zurück zu der Geistesrichtung, nach welcher man auch
den Nebenmenschen nur noch nach seiner physischen Leistung
beAvertet und kein anderes Gesetz anerkennt als das : « Bezahle,

was du schuldig bist ». — Die Kirche, die das Evangelium von
der Liebe des himmlischen Vaters verkündet, ist nicht überflüssig
geworden, sondern steht wieder am Anfang ihrer Aufgabe. Zerfällt
das Reich Gottes unter den Menschen, gerät die Botschaft von der
Liebe, durch die wir Macht erlangt haben, Kinder Gottes zu werden,
in Missachtung und Vergessenheit, so verliert notwendig auch das

neue Gebot seine Verbindlichkeit und seine erlösende und
versöhnende Wirkung. Am « neuen Gebot > hält fest der « neue
Mensch ». Es bleiben Glaube, Hoffnung, Liebe; die grösste ist die
Liebe.

* Hermann Schell nach Franz X. Kiefl. ') — Der im ganzen
so unsagbar hässliche Hader um Schells Grab hat einen lichten
Punkt ; Die Treue, mit der seine Fakultätsgenossen Kiefl und Merkle
dem Heimgegangenen Freundschaft beAvährt haben. Kiefl hat zu
Schells Lebzeiten an seinem Schaffen und Leiden als naher Freund
teilgenommen und versucht nun, der Mitwelt den Weg zu Aveisen

zum Verständnis jenes Schaffens und Leidens. Er teilt Schells
System nicht, hat es nie geteilt, dafür Schells Liebe zur Kirche
und Wahrheit : mit dieser Wahrheitsliebe tritt er jetzt für den
Verkannten und Verlästerten ein und legt Zeugnis ab für ihn kraft
seiner Freundschaft. Nicht ohne Ergriffenheit wird der Leser Zeuge,

') München, Kirchheim, II. Auflage, 1907, M. 2.



— 390 —-

mit welchem Zartsinn hier der verstorbene Dulder Würdigung
findet, als würde über jede herzlos geschlagene Wunde liebevoll
Linderung gebreitet.

Kiefl zeigt, wie der junge Schell, als Schüler Franz Brentanos
in die Restauration der Aristotelischen Philosophie durch die Schule
Trendelenburgs hineingezogen, durch seine Erstlingsarbeit : « Einheit

des Seelenlebens nach den Prinzipien der aristotelischen
Philosophie » ("Freiburg 1873; J) in seinem wissenschaftlichen Lebenswege

bestimmt wurde ; denn diese Arbeit, äusserlich eine
glänzende Apologie des Aristoteles, mündet aus in eine Huldigung für
Augustinus, welchem bekanntlich Plato die Sonne, Aristoteles nur
ein Wandelstern war -, und je länger je mehr scheint ihm « Piatos
uferloser Idealismus geeigneter zu sein zur Aufnahme des unermess-
lich erweiterten, modernen Weltbildes als die nüchterne und starre
Methaphysik des Aristoteles ».

Neben dieser Hinneigung zu Plato war weiter entscheidend,
class ihn als Verteidiger der aristotelischen Ansicht vom
Seelenproblem gleich an der Schwelle seines Gelehrtenlebens das Schicksal

seinem besonderen Gegner, Eduard von Hartmann, gegenüberstellte.

So in seiner wissenschaftlichen Richtung bestimmt, trat Schell
in die theologische Fakultät Würzburgs ein, deren wissenschaftliche
Überlieferung durchbrechend, da diese bis dahin ausschliesslich
dem Molinismus, der offiziellen Theologie des Jesuitenordens,
ergeben war. Wie zuvor den philosophischen, so weist jetzt Kiefl den
theologischen Ausgangspunkt von Schells Lebensarbeit auf : In
seinem Werk « Das Wirken des dreieinigen Gottes » (Mainz 1885J
greift Schell das Problem der Persönlichkeit2) auf und stellt sie
auf christliche Grundlage : « Das Ideal, das ihm hier schon
vorschwebte, hielt er bis zum Ende seiner Erdenlauibahn unentwegt
fest : Der Stern, den das moderne Empfinden als höchsten Licht-
und Lebensquell ersehnt, leuchtet nur am christlichen Himmel,
im höchsten, christlichen Geheimnisse der Trinität. » Von diesen

Ausgangspunkten aus führt Kiefl uns in liebevollem Sichversenken
durch Schells Gedankenwelt und Lebensarbeit. Bei der Behandlung
von Schells Dogmatik (1889/90) ist ausserordentlich Avichtig der
Versuch, « die Richtungen anzugeben, in Avelchen Schells dogmatisches

Lehrsystem der kirchlichen Auktorität bedenklich erscheinen
musste ». Diese Bedenken treffen Schells « Begriff der positiven

1) Sie wurde gegen lautgewordenen Widerspruch scharf verteidigt von Professor

Anton Bullinger in Dillingen (Aristoteles Nouslehre 1882).
2) Hierüber sagt Schell einmal das wunderfeine AVort : « Es gibt nur eine

AVürde, die gottebenbildliche Persönlichkeit. Liebe ist die persönliche Gesinnung,
welche die Persönlichkeit auch im Elendesten als Selbstzweck achtet.»



— 391 —

Ase'ität Gottes, die Auffassung des göttlichen Wesens als
Selbstverursachung, causa sui », im besonderen « die Schatten, welche
dieser Begriff auf das eschatologische Gebiet warf». Auf die
Dogmatik folgte die Apologetik, und zwar « Gott und Geist » (1895/96),
1 Religion und Offenbarung» (1901/02) und « Jahwe und Christus »

(1905;. Ein geplanter Schlussband über die Kirche und das
Verhältnis der christlichen Konfessionen zu einander blieb uns vorenthalten

: Schell starb, bevor er ihn beginnen konnte. Die Apologetik

blieb unvollendet ; gleichsam einen knappen Auszug aus ihr
besitzen wir in seinem « Christus * (Mainz 1902). Von allen diesen

Schöpfungen gibt uns Kiefl keinen Auszug, keine Inhaltsübersicht,
aber er weiss von allen den Feingehalt an Grundwert zur
Vorstellung zu bringen. Weiter prüft und umschreibt er dann Schells
Stellung zu den modernen apologetischen Methoden, der natur-
Avissenschaftlichen, der geschichtlichen und der psychologischethischen,

um zum Schluss ein Bild von seiner Tätigkeit an der
Würzburger Universität als solcher zu geben. Kiefl verteidigt nicht und
\-ertuscht nicht, wo er nach seiner Überzeugung beanstanden muss,
aber er A'ersteht überall und sieht, wo er die Leistungen, die
Ergebnisse ablehnt, mit echtem Christensinn auf die gute Absicht,
die reine Gesinnung des Irrenden : « Wass Schell gewollt, ist hoch
und edel. > Der Polemik geht er, wie um den reinen Entschlafenen
und sich selbst nicht fürder mit diesem Schmutze zu besudeln,
Aveit aus dem Weg ; und auch der Leser wird unter dem Eindruck
des aufgerollten LebensAverkes Schells schier den ganzen Lärm der
letzten Monate vergessen und mit tiefstem Mitempfinden Kiefls
SchlussAA'ort noch einmal wiederholen : Möge, was gross und edel
in seinem Streben Avar, in Liebe gesät, in Treue reifen zum Segen
der Kirche, der er allein dienen wollte Lässt sich aber der
Gedanke an den Tageslärm nicht ganz unterdrücken, dann wird uns
bewusst werden, dass unsere entchristlichte « Öffentlichkeit » sehr
mit Unrecht Schells Namen zu ihrem Schlachtruf machte, denn
zwischen ihr und ihm lag < eine ganze Welt von ehrlicher, christlicher

Überzeugung » und seines ganzen Lebens heisses Streben
war, wehrhafte Waffen zu schmieden für den alten Christenglauben
gegen die Angriffe der Moderne. E. K. Zelenka.

* Encore l'ancien-catholicisme. — Nous avons beau affirmer
et expliquer par le menu, depuis plus de trente-cinq ans, nos
principes religieux et ecclésiastiques, notre attitude théologique, notre
procédé, notre critérium, notre but, et cela avec une clarté qui
nous paraît atteindre à la simplicité — il y a toujours des gens
qui n'en savent pas le premier mot, ou qui, feignant d'ignorer,
observent de Conrart «le silence prudent >. Il faut avouer, d'ail-



— 392 —

leurs, que le gâchis actuellement créé par les disputes des théologiens

de toutes les Eglises, rend plus nécessaires que jamais les
éclaircissements où les questions sont posées nettement et les

réponses loyalement faites. Donc encore un mot d'explication.
Les anciens-catholiques, dès le début de leur mouA'ement, ont

fait appel à toutes les Eglises chrétiennes en vue d'une union.
C'est dire qu'ils n'ont jamais songé à élever un mur de préventions
haineuses entre deux pays ou entre deux Eglises. La haine, nous
la détestons, mais ne la pratiquons pas. Nous n'accédons pas, il
est vrai, aux erreurs des Eglises, nous essayons même de les
réfuter, nous repoussons toute tentative d'empiétement quand il s'en
manifeste: dès qu'une camarilla quelconque cherche à nous en
imposer et à s'imposer soit par ses opinions théologiques, soit par
ses procédés de propagande, nous l'écartons très fermement: nous
pourrions citer des faits très catégoriques. Mais nous ne détestons

personne, pas même ceux qui nous forcent à les traiter en
adversaires.

Ces adversaires cherchent habilement à se faire passer pour
leur propre Eglise, et à nous accuser de manquer de respect à

celle-ci: ils se trompent. Ils ne sont que des individualités dans
leur Eglise, et autant ils comptent peu à nos yeux, autant nous
avons d'égards envers leur Eglise. Si celle-ci se méprend, c'est
sa faute.

Notre attitude théologique est aussi simple que notre attitude
ecclésiastique. Il est à remarquer que, dans la plupart des
opinions, les théologiens se sont divisés en deux camps. Ils ont dit ;

ou ceci, ou cela, et les uns ont opté pour cela, les autres pour
ceci. Or nous nous sommes aperçus qu'à peu près partout il y a

un tertium quid, qui n'a pas été vu ou qui a été dédaigné dans
l'ardeur des partis et des écoles. Et en général c'est ce troisième
point de vue qui paraît juste aujourd'hui. De là notre franchise à

nous séparer des théologiens d'extrême droite et d'extrême gauche,
c'est-à-dire de la presque totalité, et notre devoir de former le très

petit noyau des théologiens, impartiaux et modérés, de la via media.
Et cela nous est d'autant plus facile que l'application du critérium
catholique nous permet de distinguer très nettement le vrai dogme
et les simples spéculations théologiques; distinction qui n'a plus
lieu, actuellement, ni chez les catholiques-romains, ni chez les
protestants. A peu près partout on confond aussi l'Eglise et la hiérarchie:

à peu près partout, les évêques, qui posent pour représenter
à eux seuls Y Ecclesia docens, s'adjugent une autorité et même un
monopole qu'ils n'ont à aucun titre. Les anciens-catholiques
combattent ces erreurs et représentent le vrai catholicisme de l'ancienne



— 393 —

Eglise. Ils demandent qu'aucune légende ne puisse être transformée
en dogme, et que tous les prétendus dogmes qui ne sont que des

légendes soient abolis comme tels.
Enfin, religieusement, notre foi, loin d'être ébranlée par

l'indifférentisme des uns, par l'incrédulité des autres ou par les discussions,

souvent ridicules, des prétendus défenseurs de la saine
doctrine, notre foi, dis-je, se fortifie toujours davantage. Car ce qui tue
la foi, ce n'est pas la science, mais la foi erronée, la fausse dogmatique,

l'histoire dénaturée; c'est la superstition des ignorants et le
fanatisme des exaltés; or ces éléments destructeurs, nous les repoussons

et notre joie est de les mettre à nu, de les réfuter, de manière
à rendre au dogme sa A'raie lumière, à en montrer la beauté et la
bienfaisante fécondité.

Souvent des chrétiens timides, étrangers à toute critique,
naïvement ignorants des besoins les plus impérieux de la société
actuelle, nous opposent les formules qu'ils appellent traditionnelles
et suspectent encore notre orthodoxie. Ils ne voient pas que ces
formules, loin d'avoir été primitives, n'ont été arrêtées qu'à une
époque même tardive, et dans des circonstances particulières qui
ne sont plus du tout les nôtres ; que, si l'Eglise a vécu et a été

prospère sans elles, elle peut encore prospérer sans les tenir pour
divines. Toute formule humaine a le sort de toutes les choses
humaines ; utile quand elle est bien comprise, elle devient nuisible
dès qu'elle n'est plus comprise exactement, dès qu'elle n'est plus
qu'un assemblage de mots sans lumière, et qu'au lieu de vivifier la
foi elle paralyse la pensée.

Notre Revue a développé maintes fois et longuement ces
déclarations. Prière à ceux qui veulent bien leur accorder quelque
crédit, d'en prendre connaissance. Eclairés par elles, ils sauront
aisément à quoi s'en tenir sur les diverses écoles de modernistes,
sur les anathèmes de Pie N, sur les agitations de toutes sortes
auxquelles se livrent actuellement la plupart des Eglises. C'est dans
cet esprit très objectif et très impartial que nous relatons les faits
résumés dans cette Chronique.

M. Briand défenseur des intérêts de la papauté en France.
M. le député Guieysse ayant proposé à la Chambre que les édifices
du culte non réclamés par des associations cultuelles fussent remis
à la disposition des communes, des départements ou de l'Etat, sans
aucune servitude d'affectation à un culte particulier, M. le ministre
Briand s'y est opposé. M. Philibert Desprosles a ainsi résumé et
critiqué cette réponse :

« Les principaux arguments de M. Briand s'inspirent de ce

point de vue que les communes ne devraient pas pratiquer la liberté



— 394 —

des cultes, qui est pleine de dangers en général et spécialement
pleine de périls si elles s'avisent de revendiquer l'usage d'un
bâtiment communal. Les bâtiments communaux affectés aux cultes sont
a l'usage d'une seule catégorie de fidèles, fût-elle en minorité dans
la commune : or, cette catégorie est rébarbative, et l'on doit ceder
a ce groupe oppresseur clans l'intérêt de la tranquillité: il y a de
pieux apaches, la loi les protège, elle doit continuer à les
protéger. C'est une façon d'encourager les apaches que de leur dire:
Pour éviter que a^ous ayez des conflits avec les populations, nous
vous donnons raison, les gendarmes seront avec vous. C'est une
façon de dire aux papistes : Ayez de l'audace I

Notons quelques détails de raisonnements. Si on interdisait
l'accès d'un pont, en mettant des fonctionnaires aux extrémités, il
n'y passerait personne. Pourrait-on dire, après quelques mois de

ce régime: Voilà un pont sur lequel il ne passe personne. Tirons-
en la conséquence administrative. M. Briand dit pourtant quelque
chose d'analogue: il a fait une loi qui interdit aux communes de

disposer de leurs églises, puis il ose dire: il n'}- a que peu de
communes où les municipalités ayant dispose de leurs églises maigre
la loi, il y a eu des difficultés. Eh parbleu on savait quelle loi
plus ou moins provisoire réglait la matière, on s'est abstenu par
crainte des difficultés. Voilà pourquoi il y a eu relativement peu
d'incidents.

M. Briand constate qu'avant la loi on ne connaissait qu'une
sorte de catholiques, mais que depuis!

M. Briand s'est donc étonné qu'une loi sur la liberté des cultes
(il a peut-être oublié l'article de sa loi; ait donné l'idée des cultes
nouveaux, et il a cru bon de dire son mot de ces nouveautés.

Pourtant, dans un régime de liberté, les citoyens adoptent le
culte qui leur plait, le catholicisme du genre qui leur convient: le
législateur n'a rien à y voir, ni le ministre. Voilà FA B C.

Mais M. Briand tient à poser en petit pape, à decider du bon
catholicisme et du mauA'ais, parce qu'il fait une distribution de
récompenses, de prix : le bon catholicisme doit avoir seul les
édifices. Les autres ne méritent que la déchéance.

Si son système prévalait en agriculture, nous aurions les bons
et les mauvais agriculteurs — les bons auraient seuls le droit de
conduire leurs bêtes sur les champs de foire et leurs blés aux marchés

communaux : les bons seraient peut-être ceux qui cultiveraient
d'après les méthodes les plus surannées, les méthodes que nous
connaissons depuis longtemps. Mais ils auraient le monopole tout
de même. Les autres pourraient se bâtir des marchés pour eux.

Au fait, si un groupe d'agriculteurs voulait à main armée
imposer sa prédominance sur les foires, il y aurait un argument:



— 395 —

qu'on leur cède, pourrait-on dire, pour éviter des conflits, peut-
être des conflits sanglants, et il faut régler cette affaire avec
largeur de A'ue. — Ceci paraît un paradoxe : mais si un groupe voulait

monopoliser les foires et marchés, ce serait une force, qui serait
habile à manœuvrer des influences — et ceux qui voudraient lutter
contre cette force seraient peut-être accusés des plus noirs
desseins, même dans des journaux qui ont cle la tenue. M. Briand a

dit textuellement :

« Je ne sais s'il y a intérêt a voir instituer dans le commerce
deux sortes de catholicisme. » (V. p. 3050.)

M. Briand ne se doute pas qu'il a dit quelque chose d'énorme:
S'il était partisan des religions d'Etat, il pourrait manifester ses

sympathies pour l'année actuelle dans les communes, ou ses
préférences pour le partage des fidèles entre certains cultes particuliers.

Mais il a totalement oublié qu'il était chargé d'appliquer une
loi qui comporte la liberté des cultes.

Comme ministre sous le régime actuel, il n'a pas à se demander

s'il y a intérêt à deux sortes de catholicisme. C'est aux citoyens
à se poser la question: lui, il n'a qu'à protéger la liberté de tous,
les mille sortes de catholicisme, s'il s'en produit mille sortes. Engagé
dans une mauvaise voie, M. Briand a été conduit à ce récit: « Les
membres d'une association cultuelle (en Corse) n'ont pas pu avoir
de prêtre de l'Eglise catholique, apostolique et romaine que nous
connaissons — ils en ont trouvé un: d'oii venait-il r où allait-il:
que voulait il r Enfin ils en ont trouvé un, ils ont dit: ce prêtre est
un curé, et c'est notre curé, soit. Nous allons l'installer. Installez-le:
faites Arous-mèmes le nécessaire pour cela. Mais non, nous voulons
l'installer dans l'église catholique! Les autres habitants se dressent
alors, A'iennent dans l'église et disent : Non Là où on a pratiqué
un culte que nous connaissons, auquel nous resterons fidèles, nous
demandons à demeurer! Non, vous n'entrerez pas. Mais nous
sommes plus nombreux Il arrive que c'est avec des bâtons que
le rite risque d'être célébré dans cette commune. »

Le récit est pittoresque, l'adversaire y est discrètement
ridiculisé, c'est un procédé d'avocat, certains détails auront du succès
chez la portière.

On ne tranche pas ainsi le droit : les gens de Corse ont une
église, ils veulent y prier à leur guise, avec le curé de leur choix,
sans demander au ministre si leur curé lui plaît, d'où il vient, où
il va, si leur culte est le culte que M. Briand connaît.

Après ce morceau de plaidoirie, illustré de cancanages, la
question reste entière : on ne résout pas avec des médisances les
hautes questions de liberté des cultes et de propriétés des
communes ...»



— 396 —

Le Temps, chose singulière, ayant pris parti pour M. Briand.
M. Guieysse lui a répliqué par la lettre suivante :

- Paris, 22 décembre 1907.
« Monsieur le Directeur,

«Le Temps de ce soir, dans un article: «les Eglises», interprète

mon intervention dans la discussion d'hier à la Chambre
d'une façon si peu conforme à la pensée qui m'a guidé que je vous
prie de bien vouloir publier ma réponse.

« L'auteur de l'article me traite de sectaire et veut bien
réapprendre que jamais une persécution n'a arrêté la marche d'une
idée. De ceci, je suis absolument convaincu. La persécution est
contraire à l'idéal de justice et finit toujours par se retourner contre
les persécuteurs. C'est précisément cette conviction qui m'a amené
à déposer la proposition de loi, objet de vos critiques.

« Ai-je vraiment été un persécuteur quand j'ai demandé que
chacun pût agir selon sa conscience, et que les municipalités eussent
le droit de disposer des églises selon le vœu de la majorité
Actuellement on empêche, au nom de la loi, des populations entières
de prier dans leur église si elles n'obéissent pas au pape. De quel
côté est la persécution? Votre rédacteur ajoute: «Pour nous, le

pape est comme s'il n'existait pas, nous n'avons pas à nous occuper

de lui. » Il est assez plaisant de me dire cela, à moi, qui depuis
plus de quinze mois ne réclame pas autre chose

« M. Briand m'aurait combattu avec beaucoup d'esprit et de
logique. Je m'inscris contre la logique. Je demandais que les
propriétaires pussent disposer de leur propriété : M. Briand leur enlève
ce droit, leur laissant simplement celui de la carte à payer.

« Je constate que, si ma proposition n'a réuni que 65 voix,
ce sont toutes des voix purement républicaines: les 520 voix qu'a
réunies M. le ministre de l'instruction publique comptent tout
l'appoint de la droite et de la réaction. Je regrette seulement que les
radicaux et les radicaux socialistes se soient presque tous déjugés
en oubliant qu'ils avaient récemment adopté ma proposition au congrès

de Nancy.
« Les idées peuvent paraître momentanément arrêtées : la force

même des événements obligera les Chambres et le gouvernement a

reprendre, plus tôt qu'ils ne le pensent, une question que l'on croyait
enterrée.

«Veuillez agréez, Monsieur le Directeur, l'assurance de ma
considération la plus distinguée.

i Paul Guieysse,
« Député du Morbihan. »

Ajoutons que les tribunaux (M. Briand est actuellement ministre
de la justice et des cultes) donnent presque toujours raison au prêtre



— 397 —

ultramontain lorsqu'il est en conflit avec un prêtre indépendant de
Rome. A celui-ci la porte de l'église paroissiale est fermée, de par
le tribunal et par M. Briand. On comprend, dès lors, que tout
mouvement de réforme catholique soit impossible en France et que
la prétendue separation de l'Eglise et de l'Etat tourne exclusivement

au bénéfice de la papauté, du moins sous le ministère actuel.
C'est un jeu qui n'échappe à personne et dont M. Briand restera
responsable devant l'histoire.

* Dans l'Eglise romaine. — La crise continue et elle continuera

sans doute longtemps encore, parce qu'elle est l'inévitable
résultat d'une mentalité et que les mentalités ne se changent pas
du jour au lendemain. Parlant d'un juge, Anatole France a dit:
« Il avait des principes qu'il pouvait croire inébranlables, ne les

ayant jamais remués. Dès qu'on remue un principe, on trouve
quelque chose dessous, et l'on s'aperçoit que ce n'était pas un principe.

» C'est très vrai, du moins dans un très grand nombre de

cas. Nos excellents aïeux nous ont transmis une quantité d'assertions

que nous avons acceptées au nom d'une tradition respectable
et respectée, et grâce à l'obéissance que toute bonne éducation
doit pratiquer. Nos ancêtres ont fait ce qu'ils ont pu: ils nous ont
légué le meilleur de leur âme, et de la meilleure foi du monde.
Mais toujours est-il qu'ils n'ont pu nous laisser que ce qu'ils
possédaient, c'est-à-dire ce que leur foi, leur science, leur mentalité
leur inspiraient. Or notre mentalité, à nous, n'est plus la même, ni
notre science, ni notre façon d'envisager les questions et les choses.
Oue cela plaise ou déplaise, il faut s'y résigner et en tirer le meilleur

parti possible. Ainsi parle la sagesse.
Dans tous les domaines, il y a trouble, parce que partout il

y a déception : beaucoup des prétendus principes d'autrefois n'en
sont plus, et il en résulte des découragements chez les uns, du
désespoir même chez d'autres, surtout en matière de théologie.
O hommes de peu de foi, reprenez confiance. Un exact examen
des choses vous rassurera. En grammaire, des règles fameuses,
dites classiques et intangibles, n'en sont plus: de même en versification.

Est-ce une raison pour croire que le langage, la versification,

la rhétorique, la poésie vont disparaître? Nullement.
L'ancienne astronomie, l'ancienne chimie ont été changées; avons-nous
perdu au change? Nullement. La physique se transforme, elle
aussi: dans quelques années, elle sera peut-être méconnaissable,
mais plus vraie. Donc progrès. Il en sera de même en théologie.
Des superstitions disparaîtront, de fausses explications également,
mais de meilleures surgiront: elles surgissent déjà. Il n'est pas difficile

de les entrevoir. Ceux qui étudient les questions à fond voient



— 398

très bien où est le granit, la pierre angulaire, le fondement
inébranlable : les plâtras qui s'effritent, les pans de murailles qui
tombent, les lézardes qui apparaissent à gauche et à droite, ne
sauraient les étonner, dès qu'ils savent que ce sont des choses
humaines. Si les plus grands hommes meurent à l'heure marquée,
pourquoi les plus grands systèmes humains ne s'écrouleraient-ils
pas Nous assistons à un évanouissement de maintes choses erronées

ou épuisées. Qu'y a-t-il là qui puisse surprendre les connaisseurs

des choses humaines

Ce qui doit les surprendre, c'est de voir le bon Pie N trembler,

s'effrayer naïvement, pousser des cris puérils, s'imaginer que
c'est l'Eglise du Christ qui croule, quand ce n'est que sa très petite
sacristie. Ses coups d'épaules pour essayer d'étayer ses colonnes
tremblantes, ses anathèmes contre les architectes qui pourraient
peut-être le sauver, ses appels enfantins aux plâtriers impuissants
qui doivent restaurer les moulures et les enjolivements de ses
murailles crevassées et chancelantes, tout cela est peine perdue. Mais
ceux qui distinguent le vrai christianisme de cette fausse théologie,
loin de s'effrayer, se réjouissent. Laissons donc le pape et ses
conseillers à leur désarroi et à leurs vains efforts, et continuons nos
travaux de saine et vigoureuse critique, cle lumineuses recherches,
de fructueuses discussions. Ce qui est au bout, c'est le triomphe
de la vérité, et non celui de l'erreur; c'est la fin du papisme,
espérons-le, mais non celle du \Tai catholicisme, soyons-en certains.

C'est pourquoi les persécutions contre les modernistes seront
finalement vaines : elles feront taire les théologiens sans caractère,
comme les Ehrhard et C'e: mais elles n'ébranleront pas les autres.
Ceux-ci, même muets, vaincront. Il y faudra plus de temps, mais
la victoire restera à la vérité.

Déjà même les partisans de l'évolution des dogmes ne savent
plus où donner de la tète. Leur idole, Newman, est-elle condamnée

par Pie N, ou ne l'est-elle pas? Grosse affaire. Les uns disent non.
les autres oui. Ils finiront par s'apercevoir qu'ils sont en tout cas
condamnés par St. Jean, lorsqu'il dit (IIe Ep., 9 et 10) que celui-
là n'a pas Dieu avec lui, qui ne persévère pas dans la doctrine du
Christ, et qu'il ne faut pas recevoir celui qui n'apporte pas cette
doctrine-là, hanc doctrinam. Jean ne parlait certainement pas d'une
doctrine à venir, mais de celle qui existait déjà et que le Christ
même avait enseignée, hanc doctrinam; il ne disait pas qu'il fallait
attendre une évolution de cette doctrine pour savoir en quoi elle
consistait. Ce point de vue est tellement clair qu'on ne comprend
pas qu'il puisse être question d'une évolution des dogmes. Ces

évolutionnistes veulent sans doute parler de l'évolution de la théologie.



__ 399 —

A la bonne heure! Celle-ci est nécessaire, comme il est nécessaire

que toute science humaine et toute chose humaine évoluent. Ils
confondent le dogme et la théologie, la doctrine fixe du Christ et
la doctrine toujours perfectible des hommes. Donc, vieille foi et

théologie nouvelle, voilà la vraie formule. Pie X, qui est le plus
grand des confusionnistes, confond la vieille foi avec les dogmes
romains ; et quand il voit une nouvelle évolution de ceux-ci, il croit
que tout est remis en discussion : il ignore que les dogmes romains
qu'il veut fixer pour l'éternité, n'ont été tout d'abord que des inno-
A'ations contraires à la foi primitive. Mais l'avenir lui ouvrira les

yeux, ou il les lui fermera ; c'est à son choix. Ceux de ses

disciples qui s'obstinent dans les délices de l'esclavage et dans la

glorification de l'ignorance enfantine, ont beau être encore très
nombreux: le nombre des autres augmente.

Ce seul fait suffirait déjà pour rassurer les vrais catholiques.
Mais, en examinant la situation de plus près, on constate encore
les transformations suivantes. Les meilleurs des modernistes, les

plus instruits, se décident à la résistance. Il est vrai qu'ils conser-
A'ent encore l'étiquette sur laquelle il est écrit en gros caractères :

« Primauté et autorité du pape infaillible. » Mais qu'est-ce qu'une
étiquette dont la chose n'a plus d'efficacité? La papauté-étiquette ne
saurait durer bien longtemps, d'autant plus qu'il est dans la nature
que les persécutés détestent leurs persécuteurs. Déjà ces modernistes

détestent les congrégations romaines. La haine leur fera
contrôler plus attentivement les fameux titres dont Rome abuse encore
contre eux; elle réveillera leur raison, et ils ne tarderont pas à voir
la futilité des prétendus titres.

Telle est la marche des esprits. La hardiesse va croissant.
Syllabus et encyclique ont produit ce grand résultat en Italie, en
France, en Angleterre, même en Allemagne. Attendons.

En sorte que, pour le moment, le monde ultramontain est
divisé en cinq catégories : les littéralistes formalistes qui prennent
tout au pied de la lettre, dans les Ecritures et ailleurs; selon eux,
c'est l'esprit qui tue et la lettre qui vivifie: — les fanatiques, enfiévrés,

qui ne suivent que leur passion comme les premiers ne suivent
que leur entêtement aveugle : — les indifférents, qui passent à

côté de tous ces débats et ne s'en soucient aucunement: ils ne
connaissent que leurs affaires et leur politique: — les mystiques,
dévots, langoureux, qui ne voient que leurs superstitions: — enfin
les modernistes, qui paraissent enfin décidés, quelques-uns du moins.
à poursuivre leurs études et leurs publications malgré Rome, sauf
à se prosterner en principe devant l'autorité papale qu'ils
méconnaissent en fait.



— 400 —

* Peut-on échapper aux injonctions doctrinales de Pie X? —
Voici pourquoi cette question est posée. C'est que, d'une part. Pie N
a ordonné de mettre la philosophie scolastique à la base des sciences
sacrées, au point de refuser le doctorat à quiconque n'a pas suivi
un cours régulier de philosophie scolastique ; et cependant, d'autre
part, Pie N ajoute : « Il va sans dire que, s'il se rencontre chez les
docteurs scolastiques quelque excès de subtilité, ou quelque opinion
ne cadrant pas avec les découvertes postérieures, ou dépourvue de

probabilité, il est loin de notre esprit de vouloir le proposer aux
générations présentes. » Donc, disent les modernistes de son Eglise,
on peut répudier la scolastique à son aise. — Pardon. Pie X s'est
expliqué en ce sens qu'il distingue la doctrine de Thomas d'Aquin
et les opinions erronées de quelques docteurs scolastiques ; celles-ci,
il permet qu'on les répudie, mais non pas la doctrine de Thomas
d'Aquin ; la doctrine de Thomas, voilà la vraie scolastique, la vraie
philosophie selon Pie X, et il l'impose. Que les modernistes de

l'Eglise romaine se le tiennent pour dit. « Rome a parlé net, dit le
P. Baille ; cette fois encore, pour tout catholique (lire romaniste)
sincère, la chose est finie Ce n'est pas à une scolastique
quelconque que l'Eglise (sic) prétend nous ramener, c'est, plus
formellement que jamais, à la scolastique de St. Thomas » '). Les
systèmes périmés que Pie X permet ou ordonne de répudier, sont
« ceux dont les auteurs s'étaient écartés de la droite ligne tracée
par le génie si sûr de St. Thomas». Parmi ces systèmes périmés
et condamnés sont les systèmes modernistes actuels. Voilà donc
le thomisme canonisé une nouvelle fois. « St. Thomas reste debout :

il est recommandé et imposé à l'exclusion de toute autre
philosophie » p. 152). Telle est la philosophia perennis; il n'y en a pas
d'autre pour les catholiques-r^/«^'«^. Est-ce clair?

Et qu'on le remarque bien, ce n'est pas là un règlement de

simple discipline, mais un règlement « de valeur doctrinale » (p. 154).
non pas de valeur doctrinale «négative» (p. 155), mais de valeur
doctrinale « positÎAre », en ce sens que c'est bien la philosophie positive

de Thomas qui est positivement imposée à tous les théologiens
et à tous les philosophes membres de l'Eglise romaine. Ecoutons
encore le P. Baille, réfutant M. Fonsegrive : « Comme précisément
la philosophie de St. Thomas est la seule qui respecte pleinement
la tradition, le pape ne veut pas et ne peut pas vouloir que nous
nous en écartions : il n'admet que cette fidèle et puissante synthèse
au service de la science sacrée» (p. 158).

A ceux qui prétendraient que la philosophie de Thomas n'est
qu'une philosophie particulière et un système ; que par conséquent

'j Etudes, 20 janvier 1908, p. 150-151.



— 401 -
on peut la rejeter, le P. B. répond que, d'après l'encyclique Pascendi,
« la philosophie de St. Thomas est mise en dehors de tous les
systèmes et au-dessus de toutes les philosophies particulières > (p. 161).
« La philosophie de St. Thomas est la philosophie de l'éternel sens

commun ; en tant que telle, elle n'est pas un système, ni une
philosophie particulière Elle n'est que le sain et profond
développement naturel de l'intelligence appliquée aux vérités les plus
hautes » (p. 162).

Qu'une Société qui a produit tant de théologiens hostiles au
thomisme, en produise maintenant qui, comme le P. Baille,
n'admettent plus que la philosophie de Thomas d'Aquin comme
imprescriptible et invariable clans son fond, c'est plus que piquant,
c'est même un blasphème philosophique et une absurdité. Les
modernistes, même ceux de l'Eglise romaine, en sont persuadés ; mais,
qu'ils le veuillent ou non, c'est écrit et impérieusement déclaré.
Ou se soumettre, ou se démettre

N. B. Dans ces mêmes « Etudes » du 20 janvier, le P. Paul
Gény publie ce qui suit (p. 233-235) : « St. Thomas, en prenant
pour maître Aristote, n'a rien changé à la physique, où pourtant
un bouleversement eût été nécessaire ; il n'a rien changé non plus
à la métaphysique, et là, des modifications n'eussent-elles pas été

opportunes.- Ne reste-t-il pas dans le thomisme trop de réalisme
encore, j'entends trop de distinctions réelles et d'abstractions
indûment réalisées? On l'affirme depuis Descartes, et, aujourd'hui
surtout, de façon fort bruyante... A quelque école particulière
qu'il s'adjoigne, le péripatétisme d'aujourd'hui s'entend traiter d'écolier

naïf, encore fasciné par une philosophie toute formelle, un
intellectualisme mort, encore prisonnier de moules de pensée vieillis,
périmés, remplacés par des méthodes d'observation directe, d'intuition
et de vie Au risque de scandaliser, je dirai qu'ici encore la
question se pose, qu'il y a lieu a des travaux non plus seulement

apologétiques, mais critiques aussi, et que des recherches historiques
ne seront pas inutiles Plusieurs des faits sur lesquels Aristote
base ses théories, ont été reconnus ou douteux ou controuvés : en

pareil cas, il y avait lieu de vérifier si la chute du fait n'entraînait
pas celle de la théorie, et peut-être la vérification n'a pas été

toujours faite. » — Y aurait-il dissentiment entre le P. Baille et le
P. Gény Ce dernier serait-il atteint de modernisme

* Les évêques de Pie X en France. — Plus Sganarelle
battait sa femme, plus il était aimé d'elle. Plus Pie X frappe sur
ses évêques, leur enlève leur droit de juger de la doctrine et
d'administrer leurs diocèses avec leurs prêtres et leurs fidèles, plus ces

évêques jubilent et se prosternent d'admiration sous les coups.
Revue intern, de Théologie. Heft 62, 1908. 26



— 402 —

C'est ce qu'on a vu en particulier, à Toulouse, en novembre 1907,
lorsque les archevêques de Toulouse et d'Auch ont acclamé
l'encyclique Pascendi comme « admirable de profondeur, d'ampleur
doctrinale, d'éloquence », « cette merveilleuse constitution qui s'impose

à notre admiration non moins qu'à notre obéissance »

Même monsignor Batiffol s'est cru obligé de faire sa cour en
attaquant le modernisme, en se déclarant «captif» de l'encyclique, lui
aussi, en acceptant la parole pontificale « avec une reconnaissance
profonde », en accusant « d'orgueil et de curiosité » ceux qui lui
sont rebelles. Quels sont les motifs de cette conduite? Un seul:
l'obéissance! Ils n'en ont pas d'autre. Si on leur dit qu'on A'eut
bien obéir au Christ et non à un homme, ils répondent que le pape
n'est pas un homme, mais le Christ. Si on leur dit que le Christ
seul est le Maître, ils répliquent que le magistère du Christ est
celui de l'Eglise et que celui de l'Eglise s'identifie avec celui du

pape. Si on leur dit que la chaire de Pierre à laquelle St. Jérôme
voulait rester uni, était loin d'être celle du XX0 siècle, ils ne
comprennent pas le changement, ils ne voient pas que, sous les mots
« Cathedra Petri », peuvent, aux époques différentes, se cacher des
choses très différentes. Ces distinctions élémentaires les dépassent
« Vive Pie X », telle est toute leur théologie, toute leur exégèse,
toute leur tradition. C'est la scène du valet qui, bâtonné par son
maître, criait, pour l'apaiser : Vive Son Altesse

- Sophisme de Mgr Gibier, évêque de Versailles. — Le
jour cle Noël 1907, Mgr G., au lieu cle prêcher sur la signification
vraie de cette fête, a préféré engager les fidèles à « avoir confiance
dans leur clergé». Le Christ cède le pas au clergé! Et comment
l'éA'êque a-t-il fait sa démonstration En affirmant qu'on ne peut
reprocher au clergé français ni « son manque de vertu, ni son

manque de courage, ni son manque de dévouement » '). Etrange
français! Au lieu cle son, l'orateur aurait dû dire un: car son est

un aveu que le clergé manque en effet des trois choses en question.
Mais transeat. Xe pourrait-on pas répliquer à l'orateur que son
enumeration des parties est incomplète : que la vertu, le courage,
le dévouement ne sont pas tout : que dès lors son argumentation
n'est qu'un sophisme? Effectivement, en dehors de la vertu, du

courage et du dévouement, il y a la science, la possession exacte
de la vérité, chose nécessaire pour provoquer la conscience. Or le
clergé français actuel a-t-il une théologie exacte? Non. Explique-t-il
le catholicisme selon les vrais principes du catholicisme? Non. En-
seigne-t-il les mêmes dogmes que l'ancienne Eglise catholique

') Voir Revue du clergé français, 15 janvier 1908, p.



— 403 —

Non. A-t-il rompu avec la saine tradition catholique ou universelle
cle l'Eglise chrétienne? Oui. Dès lors mérite-t-il la confiance des

fidèles Non. — Tout ce discours de M. Gibier n'est que pathos.

* Quelques autres sophismes ultramontains :

i° Nous sommes XEcclesia docens, nous, prélats romains et
évêques romains: tout le reste (prêtres, théologiens, etc.) n'est que
Y Ecclesia discens. Donc à nous de parler au nom du St-Esprit : à

vous, d'obéir, de croire et de vous taire. — C'est ce sophisme que
le professeur Joseph Schnitzer, de Munich, a relevé avec un parfait
bon sens. L'histoire de l'Eglise étale au grand jour les hérésies de
certains papes, les erreurs des congrégations romaines, le mal
religieux, social et politique causé par la papauté.

2° Il n'y a pas d'Eglise sans une autorité enseignante : or cette
autorité enseignante est le pape. — Réponse. Oui, il faut une
autorité enseignante, et cette autorité est J.-C, seul chef de l'Eglise.
Ses enseignements sont visibles, tangibles, pour quiconque A'eut les
voir. Le Christ a dit à ses disciples qu'il ne doit exister aucun
maître parmi eux, aucun autre magistère que le sien. Donc le
prétendu magistère du pape est antichrétien.

3° Le St-Esprit est dans l'Eglise, donc tout ce que l'Eglise
enseigne A'ient de Dieu, et la voix de l'Eglise c'est le pape. —
Réponse. Le St-Esprit est dans l'Eglise pour sanctifier les âmes, en les

amenant aux enseignements et aux préceptes de J.-C, le seul
Sauveur. Lorsque l'Eglise répète les enseignements du Christ, le

St-Esprit est avec elle; sinon, non. Ce n'est pas au St-Esprit à

ratifier tout ce qui passe par la tète des rédacteurs d'encycliques :

c'est au pape et à chaque chrétien à obéir au Christ, dont la
doctrine est connue et la même pour tous. Le pape n'est nullement
la voix de l'Eglise : la preuve en est qu'il a maintes fois enseigné
l'erreur et qu'il s'est maintes fois contredit.

4° Il faut obéir au pape parce qu'il est le vicaire du Christ,
le chef de l'Eglise, «la plus vénérable autorité qui soit sur terre»,
le père des fidèles, la base infaillible de l'Eglise. — Non, le pape
n'est rien de tout cela. Rabâchage mille fois réfuté. Le pape n'est

que l'évêque de Rome, et non l'Eglise universelle: il n'est pas
même, à lui seul, toute l'Eglise de Rome. Il est donc puéril de

repéter, comme Anient de le faire l'évêque Ireland, que le pape est
le centre de l'Eglise : que, si son autorité absolue Amenait à

disparaître, ce serait le chaos : que ce qui fait la force de la communion
romaine, c'est qu'elle échappe au chaos dogmatique où se trouvent
les Eglises protestantes (voir la North American Reviezv, janvier
1908). Pur pathos! Nul ne peut poser d'autre fondement et d'autre
centre, dans l'Eglise, que le Christ: c'est l'autorité du Christ qui



— 404 —

préserve du chaos ; Pie X avec ses nouveaux décrets jette son
Eglise dans le chaos : prétexter le chaos protestant pour détourner
les yeux du chaos papiste, n'est qu'une ruse puérile.

* M. Paul Bourget et les faux traditionnels. — Parlant à

des étudiants catholiques (romains), en février dernier, M. P. Bourget
a dit des vérités excellentes, trop souvent méconnues, sur la
nécessité de rester fidèle à la vraie et nécessaire tradition. Il s'est
élevé « contre ceux qui nous parlent sans cesse d'une nouvelle
société, d'une nouvelle morale, d'une nouvelle Eglise et pour un

peu d'un nouvel Evangile ». A-t-il nié pour cela une certaine
évolution Non. Mais il y a évolution et évolution. Il y a l'évolution
des esprits qui s'améliorent: celle-là est légitime et nécessaire, mais
elle n'est pas l'évolution de la vérité même, laquelle doit rester
vérité. Sans parler aussi net, c'est cependant dans ce sens, je crois,
qu'il a dit: «Vivre c'est évoluer, soit, mais c'est aussi durer. Dans
l'évolution prise au sens primitif et biologique, il y a un changement

et il y a aussi une constance. Dans l'hypothèse de Darwin,
qui sert de type à nos évolutionnistes moraux, l'espèce n'évolue
que pour se conserver, c'est-à-dire pour garder certains organes
essentiels, qui, eux, ne peuvent pas changer ; car, s'ils changeaient,
ce ne serait pas l'évolution, ce serait la mort. »

Excellent. Et c'est dans ce même sens qu'il a ajouté : « La
patrie est faite du respect et de la défense de ce qu'ont respecté
et défendu nos aïeux, de ce coin du sol où ils l'ont défendue. Il
y a notre Eglise, et ici je ne peux que vous répéter la phrase de

l'Ecriture: Où irions-nous, Seigneur Vous aA'ez des paroles dévie
éternelle. »

Ce sont, en effet, les paroles du Christ qui sont les paroles
de la vie éternehe, donc qui sont les organes essentiels de l'Eglise,
et qui ne peuvent changer. Voilà les vrais dogmes, les seuls dogmes,
immuables, inaltérables, du christianisme, ceux sans lesquels il n'y
a plus ni constance, ni durée.

Malheureusement, M. Bourget, après cette sage déclaration, a

cru devoir citer comme exemple de la vraie tradition l'encyclique
de Pie X contre le modernisme. Il n'a pas remarqué que les
nouveaux dogmes de Rome sont précisément des évolutions de la pire
espèce, des évolutions qui altèrent les anciennes et universelles
traditions de l'Eglise, des évolutions qui faussent les paroles du Christ,
qui expliquent ces paroles dans un sens nouveau que les Pères
n'ont pas connu. Selon M. Bourget, Pie X est un traditionnel parce
qu'il vient d'attaquer certains modernistes. M. Bourget n'examine
pas si les modernistes attaqués ne sont pas précisément des
défenseurs des anciennes traditions catholiques, oubliées, méconnues,



— 405 —

violées par la scolastique et par les papes modernes. M. Bourget
n'a pas songé à étudier les dogmes « modernes » du Concile de

Trente, du Concile du Vatican et des dernières encycliques. S'il
l'avait fait avec exactitude, il aurait constaté que cette papauté
moderne qu'il glorifie n'a rien de la tradition catholique des anciens

siècles; qu'elle est une institution nouvelle et anticatholique, faite
de tous les désordres, de toutes les ambitions, de toutes les rapacités

de certains papes et de leur camarilla. Voilà l'histoire. Ce
n'est pas cette papauté qui est l'Eglise. Son nom est, au contraire,
sœculum, dans le sens de St. Paul disant : Ambulastis secundum
saeculum mundi hujus (Ephes. II, 2) Et nolite conformait huic
saeculo, sed reformamini in novitate sensus vestri (Rom. XII, 2).
Pie X, ou plutôt ses conseillers sont sans cloute persuadés que le

renouvellement de l'intelligence des fidèles de Rome dont parle
St. Paul, consiste dans la soumission de l'intelligence à leurs propres
encycliques Ils en sont bien capables hélas

* Un article de M. de Narfon. — Pie X ayant nommé
cardinaux les évêques Andrieu de Marseille et Luçon de Reims, et
mis de côté l'évêque Cabrières de Montpellier, M. de Narfon en a

exprimé un vif mécontentement. Il trouve que le vieil évêque de

Montpellier, si fidèle à sa foi monarchique, aurait dû être préféré
à de jeunes insignifiants, et que l'insignifiance des deux élus est

par trop grande, allant presque jusqu'au discrédit du chapeau. M.
cle Narfon est trop sévère. Le chapeau rouge a été mis sur tant
de têtes absolument vides que deux de plus ou de moins ne font
pas grand'chose dans ce compte. M. de N. est-il bien sûr, d'ailleurs,
que les évêques non préférés soient supérieurs aux deux préférés
Nous n'en tournerions pas la main, tant l'épiscopat français actuel
est intellectuellement médiocre x). La science y est à la hauteur du
caractère, et celui-ci est malheureusement trop connu. Si l'article
de M. de N. ne contenait que cette récrimination, il ne mériterait
pas d'attirer l'attention : mais il est écrit sur un ton qui, de la part
d'un simple laïque, sort de l'ordinaire et est de nature à faire
comprendre au Vatican (si le Vatican est actuellement capable de

comprendre quelque chose) le peu de respect qu'éprouvent pour
lui même ceux qui lui sont soumis extérieurement. Citons quelques
passages :

« Léon XIII a dépensé beaucoup d'argent pour l'observatoire
du Vatican. Mais il semble que, depuis sa mort, des mains
maladroites aient brouillé les instruments d'optique qu'il a légués à son
successeur. La lunette vaticane n'est plus au point. Rome prive

q Voir la brochure signée Catholici.



— 406 —

cle la pourpre l'évêque de Montpellier, comme on prive de dessert
un enfant pris en faute En toute hypothèse, ce qui est certain,
c'est que la disgrâce de Mgr de Cabrières a causé en France une
A'éritable stupeur. Même la <¦ Libre parole > où l'on appelle
couramment le pape « Pie X le grand», appellation d'ailleurs justifiée
par la grandeur des désastres religieux auxquels le successeur de
Léon XIII a la douleur de présider, — même la « Libre parole »

ne pouvait en croire ses yeux, s

M. de N. qualifie de < stupeur » le très petit événement dont
il s'agit. Hélas que ne réserve-t-il ce substantif à toutes les choses —
effectivement stupéfiantes — qui se passent dans l'Eglise de France:
l'ignorance des séminaires et des evêques, l'aplatissement des caractères

clans le clergé, le refus de former des associations cultuelles
par simple peur de Pie X et de M. Briand : de Pie X disant : Je

vous le défends, la loi cle Briand étant odieuse de M. Briand
disant : Je vous avertis, par mon article IV, que toute association
cultuelle condamnée par le pape sera aussi condamnée par moi
Cette comédie n'est-elle pas stupéfiante?... Jamais l'Eglise de
France ne s'est trouvée dans des circonstances aussi favorables
pour reconquérir son indépendance, et jamais elle ne s'en est
montrée aussi incapable et aussi indigne.

* Comment se font les dogmes romains, et ce qu'il faut
entendre par tradition dans l'Eglise romaine. - Le 24 décembre

1907, Pie X a adressé au cardinal Lecot un bref relatif au
Cinquantenaire de la prétendue apparition merveilleuse de la Vierge
Marie à Lourdes, cinquantenaire qui a été célébré en février. Le
pape estime qu'il doit « rehausser la splendeur de ces solennités
saintes par l'exercice de son autorité». «Des grâces sans nombre
et du plus grand prix, dit-il, n'ont, depuis cinquante ans, cessé de
se répandre de la grotte de Lourdes sur le peuple chrétien, au
point que la bienheureuse Vierge semble avoir établi en ce lieu
comme la source de sa tendresse et de sa miséricorde. Il cornient
donc que, pour en célébrer la mémoire, Notre piété prêche hautement

d'exemple à la piété des fidèles, et que Nous soyons, auprès
de l'auguste Mère de Dieu, l'interprète de la reconnaissance
publique. » En conséquence, le pape a chargé Mgr Lecot de le représenter

à la fête et de bénir le peuple en son nom. Il a accordé,
de plus, aux conditions usuelles, une indulgence plénière à tous
ceux qui recevraient cette bénédiction.

Or, on se rappelle les débats qui ont eu lieu parmi les catholiques

romains, au sujet de la petite bergère Bernadette Soubiran,
et comment les partisans les plus fanatiques de l'apparition étaient
les premiers à concéder qu'il ne s'agissait ni d'un article de foi ni



— 407 —

d'une fête obligatoire. Et maintenant, le bref du pape en fait une
fête majeure. Et comme le pape est infaillible dans la liturgie, la

conséquence est que cette fête ne peut pas être fondée sur une
erreur. Donc

C'est ainsi que Rome a procédé, par des bulles et des brefs,
contre les jansénistes aux XVII" et XVIIIe siècles. Le but de ces

bulles et de ces brefs étaient d'obliger les fidèles à leur obéir
d'abord, puis à croire à leur contenu en conscience et de foi humaine,
ensuite de foi divine, enfin de les tenir pour des dogmes. C'est par
ce jeu qu'on est arrivé à rendre l'infaillibilité du pape d'abord effective,

grâce aux détours et aux palliatifs susdits, puis dogmatique
Erreur grossière autrefois, vérité divine aujourd'hui. Et pour comble,
c'est, dit-on, le St. Esprit qui l'a voulu et décidé

* Le despotisme glorifié par Pie X. — D'après le témoignage

de plusieurs auditeurs, Pie X aurait dit dans une de ses

récentes allocutions : « Un gouvernement, pour bien gouverner, doit
être despotique et tyrannique. » Sa façon de persécuter les
ecclésiastiques dit « modernistes », en France, en Allemagne et ailleurs,
ne prouA'e que trop éloquemment l'authenticité de cette parole.
Cependant la « Corrispondenza romana » a jugé à propos de la
démentir. Sur quoi M. Robert Dell a répliqué : « L'exactitude des

termes de cette déclaration est affirmée par M. Guglielmo
Quadrotta, qui était présent à l'audience et qui a, aussi bien du reste

que toute l'assistance, parfaitement entendu les paroles du pape.
La phrase en question fut supprimée dans le texte officiel du
discours pontifical. »

M. Robert Dell a profité de cette circonstance pour rappeler
le fait suivant, qui montre avec quelle exactitude Rome renseigne
ses fidèles: «Le 22 novembre, la « Corrispondenza romana» signalait

de nombreuses conversions de protestants au catholicisme aux
Etats-Unis. Parmi les plus récentes de ces conversions, elle citait
celle de l'évêque protestant de l'Orégon, avec sa femme et ses

neuf fils. Je me suis adressé à un personnage très en vue de l'Eglise
anglicane qui a bien voulu demander des renseignements sur les

lieux mêmes. Je viens de recevoir ces renseignements, qui prouvent
que les nouvelles de la c Corrispondenza romana », en ce qui
concerne l'évêque de l'Orégon, étaient simplement écloses dans son
imagination. Ni l'évêque ni aucun membre de sa famille n'est devenu
catholique.» (Voir le Temps du 12 janvier 1908.)

* Noch einmal der Kirchenstaat. Mgr L. Duchesne ') und
Prof. Fr. Heiner. — Prof. Dr. Franz Heiner an der Universität

1 The Beginnings of the Temporal Sovereignty of the Popes. A. D. 754—1073.
By Mgr L. Duchesne, D. D. — Authorised Translation from the French by Arnold
Harris Mathew. (De jure Earl of Landaff.) London, Kegan Paul 1908.



— 408 —

Freiburg i. Br., päpstlicher Hausprälat und apostolischer Protonotar,
veröffentlicht in dem von ihm herausgegebenen Archiv für
katholisches Kirchenrecht (III. Lieft, Jahrg. 1907, S. 480—492/ eine

Abhandlung über die Rechtsgültigkeit eines Verzichtes des Papstes
auf den Kirchenstaat. In der Einleitung sagt er, dass er neuestens
« von sehr hoher Stelle » aufgefordert Avorden sei, sich über die
Frage zu äussern. Der zitierte Aufsatz enthält aber nur die Quintessenz
der bezüglichen Erörterungen : weitere Ausführungen werde eine
Broschüre bringen. Prof. kleiner geht äusserst sorgfältig zu Werke.
So behandelt er z. B. zunächst die Frage, ob es einem Katholiken
überhaupt gestattet sei, das angegebene Thema zu erörtern. Erst
nachdem er beAviesen hat, dass das nicht sündhaft sei, geht er auf
die Sache selbst ein. Er gelangt zum Schluss, dass der Papst
allerdings auf die weltliche Herrschaft verzichten dürfe, wenn er
das für gut finde : denn als « höchster Herrscher in der Kirche »

besitze er auch « die freie und uneingeschränkte Herrschaft über
den Kirchenstaat, wie er überhaupt absoluter Herr im Reiche
Christi ist und als solcher deshalb jedes Recht auf kirchlichem
Gebiete, das nicht göttlicher Natur ist, abändern und autheben kann.
Wer das bestreiten Avollte, musste seinen Primat in der Kirche
leugnen ». (S. 488.) So buchstäblich Prof. Heiner. Man wird
zugeben, dass die angeführten Sätze vollkommen ausreichen zum
Beweise dafür, dass der Papst auf den Kirchenstaat verzichten darf.

Ein anderer Beweis läge in der Geschichte der Entstehung der
weltlichen Macht des Papstes. Darüber gibt die vorliegende Schrift
Aufschluss. Sie ist mit der vollen kirchlichen Genehmigung, wie
sie heute gefordert Avird, herausgegeben. Aber schon ihr Titel sagt,
dass die bekannte Legende von einer Schenkung des Kirchenstaates

an den Nachfolger Petri zu Rom fallen gelassen wird. Die
weltliche Herrschaft des römischen Bischofs nimmt erst mit dem
Jahre 754 ihren Anfang. Was so spät in der Kirche erscheint, ist
menschlichen Ursprungs und menschlicher Veränderung und
Vergänglichkeit unterworfen. Verfasser der Schrift ist der bedeutendste
französische Flistoriker unserer Zeit, Mgr L. Duchesne, gegemvärtig
Direktor der Ecole française zu Rom. Die Übersetzung rührt A-on

einem ebenfalls sehr herA'orragenden englischen Geistlichen her,
der zwar einen bürgerlichen Namen trägt, jedoch dem hohen
englischen Adel angehört. Er erklärt in der Einleitung, dass er das

vorliegende Werk als das beste aller bisher erschienenen Bücher
über die wichtige Frage betrachte. Die Übersetzung liest sich Avie

ein Original. Es kann hier nicht der Ort sein, auf Einzelheiten
einzugehen. Wer sich aber über die Geschichte des Kirchenstaates
in den 3 ersten Jahrhunderten seiner Existenz gründlich unter-



— 409 —

richten will, wird zu dem vorliegenden Buche in seiner französischen
oder englischen Ausgabe greifen müssen.

* Pie X et les orthodoxes orientaux. — A l'occasion du

1500e anniversaire de St. Jean Chrysostome, Pie X a adressé quelques
paroles aux Grecs-Unis convoqués à cette cérémonie, et il leur a dit,
très gentiment, que tout ce qui était resté de bon dans les Eglises
orientales aA'ait passé chez les Grecs-Unis, et que, si les Eglises
non-unies consentaient à se soumettre à la papauté romaine et à

subir sa bienfaisante influence, elles reprendraient leur vie d'autrefois

— Que d'orgueil dans cette mentalité peut-être naïve! Si les

Eglises orthodoxes ne sont pas touchées des amoureuses avances
qui leur sont faites, elles ont le cœur bien dur

* Encore l'ecclésiologie de St. Jean Chrysostome. — Nous
l'avons précisée et résumée dans la « Revue int. de théol. » 'juillet
1903, p. 491-520). Il paraît que Dom C. Baur, au dire de l'assomp-
tionniste Jugie, a exécuté «de main de maître» notre étude. Nous
avons le regret de ne pas avoir reçu communication de cette
prétendue « exécution ». M. Jugie nous reproche d'avoir passé sous
silence les textes les plus explicites de Chrysostome sur la
primauté. Nous pourrions également reprocher à M. Jugie d'avoir
omis ceux que nous avons cités : ils sont cependant nombreux et
occupent près de trente pages de cette Revue. Loin de désirer
qu'on ignore ceux que nous avons dû négliger comme peu importants,

nous prions, au contraire, nos lecteurs d'en prendre connaissance

dans les «Echos d'Orient > (janvier 1908, p. 5-15): ils sont
la meilleure preuA'e : i° du style figuré et oratoire de Jean
Chrysostome: 20 des subtilités et des arguties aArec lesquelles on
prétend, à Rome, interpréter, en faveur de la papauté, le Tu es Petrus
et la magnifique confession de St. Pierre. En présence de tels
sophismes, on ne peut que rappeler l'apostrophe grecque « babai »,

non pas comme pluriel de nana!, mais comme caractéristique de
l'enfantillage et de la puérilité du système des nunai. Dans la
colonne suivante, le savant Père J., à propos d'un ouvrage cle

Frohschammer sur la primauté de Pierre et du pape, « exécute »

aussi son traducteur, le métropolite de Nicée, Philothée Bryennios,
à qui le monde savant doit la publication de la Didachè. Nous
sommes en assez bonne compagnie. Décidément, ces messieurs ont
le monopole du grec, de la patristique, de la théologie, de la toute-
science A nous le reste.

* La Néa 2tm\ Revue de l'Ecole théologique de Sainte-
Croix, à Jérusalem. — Les « Echos d'Orient » ne sont pas satisfaits

de cette Revue, où la jeunesse enseignante de ce Séminaire



_ 410 —

« gagne ses éperons scientifiques en pourfendant l'hérésie catholique
(lire papiste) avec un fanatisme un peu seniles. Cette «sénilité»
consiste à «repêcher tous les naufragés de l'orthodoxie». Selon le
chroniqueur des « Echos », « on aura beau savonner Cyrille Lucar,
Marc d'Ephèse, Grégoire Palamas, Michel Cérulaire, Photius, bref
tous les grands ancêtres: même en ne tenant aucun compte de
faits acquis et de documents certains (l), ces lavages énergiques
ne parviendront pas à blanchir ces héros de l'Eglise orthodoxe »

'janvier 1908, p. 53). — Il est douteux qu'une réplique de ce

genre puisse être considérée par la « Nea Sion » comme une
réfutation péremptoire.

* Chez les Protestants français :

— La situation ecclésiastique des Réformés français, d'après
M. Edmond Stapfer. Dans la « Revue chrétienne » du Ier février a

paru une troisième lettre de M. St., dans laquelle on lit:
« Il est désormais certain, pour quiconque sait ouvrir les yeux,

que la théologie s'oriente toujours plus à gauche. L'évolution du
dogme, seulement dans le cours du XIXe siècle, est très
remarquable. Entre 1850 et i860, la théologie du Réveil, avec la
doctrine de l'inspiration plénière à sa base, était celle de la très grande
majorité. Edmond de Pressensé passait pour un demi-hérétique. On

l'appelait dédaigneusement un juste-milieu. Or ses opinions sont
actuellement la stricte orthodoxie. Ed. Schérer écrivait, dans la
«Revue de Strasbourg», des articles contre l'inspiration plénière.
Aujourd'hui, l'orthodoxe le plus déterminé approuve ces articles;
il les trouve anodins et évidents: mais lorsqu'ils parurent, ils étaient
considérés comme les dangereux manifestes de l'incrédulité la plus
hardie et la plus coupable. La Déclaration de 1872 a été obligée
de renoncer à presque toute la dogmatique du Réveil. Elle ne
parle ni de l'inspiration verbale de l'Ecriture sainte, ni de la
Trinité, ni de la Préexistence de J.-C, ni de la Prédestination, ni du
Péché originel, ni de l'éternité des peines Si on compare la
Déclaration de 1872 avec les symboles des XVIe et XVIIe siècles,
son orthodoxie est ime abominable hétérodoxie (p. 92)

» Combien il serait plus sage d'accepter l'inévitable, de reconnaître

qu'aucune société humaine, qu'elle s'appelle Nation ou Eglise,
ne peut se développer et agir sans avoir une droite et une gauche,
que ces antinomies sont nécessaires, qu'elles sont une condition de
vie et que les deux grands partis, orthodoxe et libéral, sont tous
deux les fils légitimes de la Réformation. Jamais les protestants
réformés français n'ont compris une vérité aussi élémentaire, et

cependant le protestantisme, depuis ses origines, présente cette
antinomie et est animé de ce double esprit : conservateur et libéral »

(P- 93)-



— 411 —

* D'une part, M. Doumergue réclame «un peu de sécurité
doctrinale». D'autre part, M. Stapfer réplique que, pour cela, il
faudrait une autorité extérieure, une vérité fixe, immuable, Avenue
du dehors et qu'il n'est pas permis de discuter (p. 94).

S'il nous était permis d'intervenir dans ce débat, nous dirions
simplement: Oui, il faut une sécurité doctrinale. Cette sécurité
doctrinale est, pour les chrétiens, clans les enseignements du Christ,
qui sont les vrais dogmes et les seuls dogmes. Ces enseignements
du Christ sont un fait historique: c'est donc à l'histoire qu'il faut
s'adresser pour les connaître. Les documents historiques qui les

contiennent, sont les écrits canoniques du N. T. et la tradition
universelle, constante et unanime des Eglises qui ont transmis les
enseignements susdits de génération en génération. Ces écrits et
cette tradition constituent le critère historique le plus solide que
nous puissions raisonnablement exiger. Une fois connus, ces
enseignements peuvent et doivent être étudiés, médités, scrutés par chaque
conscience librement et le plus scientifiquement possible: c'est le
travail de la théologie, qui, loin de compromettre la foi ou l'attachement

aux dogmes, ne peut, bien conduite, que la solidifier. En vérité,
n'y a-t-il pas dans cette attitude, dans ce procédé, union parfaite
cle l'autorité, celle de J.-C, et de la liberté individuelle? Tel est le
procédé ancien-catholique, que les protestants ont bien tort de
confondre avec le procédé catholique-romain.

La «Revue chrétienne» du 1e1' mars contient une IVe Lettre de
M. Ed. Stapfer, sur la Déclaration de foi de 1872 et sur la question
d'autorité (p. 200209;. L'auteur répète à plusieurs reprises : « qu'il
n'y a pas actuellement de dogmatique réformée qu'aucune
doctrine n'est clairement définie». Il ajoute: «Pour les uns, il y a une
autorité extérieure indiscutable, les grands faits chrétiens, base
inamovible et qui doit rester à l'abri de toute critique. Pour les

autres, l'autorité intérieure de la pensée et de la conscience doit
passer avant tout. C'est surtout sur la question de la Bible que
le désarroi dogmatique est le plus complet. Or, la formule synodale
ne peut, à cet égard, qu'entretenir l'équivoque. : M. St. Areut que
les paroles attribuées à Jésus dans les quatre EArangiles ne soient

pas acceptées aveuglément comme ayant été nécessairement toutes
prononcées par le Christ pour cette seule et unique raison qu'elles
sont dans la Bible. Un pasteur lui réplique que sa critique est une
«manie d'ergoter*. Il relève ce mot vertement et dit que la
prétendue liberté cle tout interpréter, mais en maintenant la base des
faits chrétiens essentiels — - liberté dont se contentent les protestants
orthodoxes — correspond à celle des catholiques-romains qui
doivent maintenir avant tout l'enseignement du siège apostolique.



— 412 —

M. St. affirme que, dans le protestantisme, s c'est chacun aA'ec son
sens individuel qui décide ce qui est matière de foi». — Attendons
la suite.

— Les agressions de M. le pasteur André Bourrier. Que
M. A. B. attaque les anciens-catholiques et leur reproche de n'avoir
qu'un catholicisme «bâtard», ce n'est peut-être ni très délicat, ni
très péremptoire de la part d'un ex-prètre devenu protestant, et
dont le protestantisme est loin d'être celui de plusieurs protestants
plus authentiques. Mais c'est surtout contre ses propres coreligionnaires

que M. le pasteur sévit dans le « Chrétien » (janvier 1908, n° ij.
D'abord, contre le comité directeur de l'-CEuA're des anciens

prêtres». Cette œuvre, fondée à Paris en 1884, a cessé d'exister.
M. A. B. écrit à ce sujet : « Pourquoi cet abandon Voilà une
question qui mérite d'être étudiée de près avant d'abandonner une
œuvre qui avait donné de si belles espérances lorsqu'elle était confiée

à d'autre mains. Nous demandons encore une fois que la
discussion ne soit pas escamotée et que toutes les voix compétentes
soient entendues. Nous avons conscience de notre peu cle valeur,
mais nous répétons le proverbe : - On a souvent besoin d'un plus
petit que soi. »

Ensuite, contre le protestantisme français. Quelques lignes plus
loin, on lit: «Le protestantisme français n'a qu'un tort, celui de
s'être laissé accaparer par quelques riches et puissants personnages
dont le grand et presque unique mérite est d'être fort riches et
«d'avoir trois siècles de protestantisme clans les veines». Voilà la
plaie du protestantismefrançais. C'est ce qui paralyse ses progrès, ce

qui le rend impopulaire, ce qui, en un mot, le fait marcher à sa ruine.
Nous souhaitons au protestantisme qu'il se débarrasse enfin de ces

pontifes plus ou moins laïques, exploiteurs de « la foi de nos pères »,

quand ils ne sont pas la honte de nos Eglises par leur orgueil, leur
sensualisme insolent et grossier. Puissent-ils se multiplier, les apôtres
indignés et courageux qui ne craindront pas d'élever la A'oix contre
ces caricatures des anciens huguenots pour leur arracher le masque
et les faire rentrer dans l'ombre où ils devraient méditer « l'humilité

et la repentance » qu'ils savent si bien prêcher aux autres.
Le van dont parlait Jean-Baptiste, lequel devait séparer la

paille du bon grain et nettoyer parfaitement l'aire du Maître, voila
ce que nous souhaitons à notre protestantisme français. Le reste
Asendra par surcroit. Les causes de répulsion une fois rejetées, le

protestantisme redeviendra vite populaire. Aux foules désemparées
qui ne comprennent plus rien à la scolastique du Vatican et qui
cherchent pour leur cœur affamé la parole qui sort de la bouche
de Dieu, les protestants apporteront l'Evangile et la France ne regardera

plus aux mots. »



— 413 —

Les paroles qui sortent de la bouche de M. le pasteur sont-
elles bien celles qui sortent de la bouche de Dieu Les protestants
affamés de celles-ci ne trouveront-ils pas celles-là d'un protestantisme

quelque peu « bâtard >>

— Excellent conseil de M. Doumergue. Dans un Rapport officiel

publié par la « Revue de théologie » (Montauban), en
décembre 1907, M. le doyen D. a commenté ainsi un mot d'Ernest
Naville : < Ce qui est aujourd'hui en péril, ne vous y trompez pas,
c'est la raison. »

« C'est la faillite du bon sens philosophique, quand on estime

que les mots sont des idées et même des choses : qu'un mot nou-
Areau résout à lui tout seul un problème ancien ; qu'on peut expliquer

ce qui n'est pas clair par ce qui est tout à fait obscur, et

dissiper les mystères de la réalité en leur substituant les mystères
d'hypothèses infiniment plus mystérieuses encore.

« C'est la faillite du bon sens théologique, quand on fend et
refend en quatre et en huit quelque chose de plus subtil qu'un
cheveu, un texte: quand on prétend refaire les discours qui ont
été prononcés, les livres qui ont été écrits, les vies qui ont été
vécues, à l'aide de documents déclarés au préalable inauthentiques;
et savoir beaucoup mieux, après dix-huit cents ans, dans un cabinet
ou dans une chaire de professeur, ce qui a été dit et fait, que ne
l'ont su ceux qui ont prononcé ou entendu les paroles, ceux qui
ont accompli ou vu les actes eux-mêmes.

« C'est la faillite du bon sens, de toutes les façons et partout,
quand on veut les conséquences sans les principes, l'acte sans la
pensée, la vie sans l'idée, quand on prétend que l'arbre portera
beaucoup plus de fruits lorsque ses racines seront en l'air, que
l'édifice sera infiniment plus solide lorsque ses fondements seront
renversés: qu'il y a un grand aA'antage à changer les liqueurs des

vases, tout en conservant les étiquettes, et qu'en définitive dire le
contraire de ceux que l'on invoque comme autorité est une façon
très logique de leur rester fidèle.

« A ces jeux-là, il n'y aura bientôt plus de cervelle qui n'ait
chaviré. >

i: Chez les Anglicans :

Les journaux théologiques abondent en correspondances
relatives à la préparation du Pan-Anglican Congress, qui semble devoir
traiter à peu près toutes les questions possibles. Intarissables
discussions sur la question de l'instruction publique : évêques d'un
côté, gouvernement de l'autre. De nouveau, l'éternelle question :



— 414 —

The Ornaments Rubric^)'. Beaucoup d'articles et de correspondances
sur le modernisme en Angleterre. On tourne toujours dans les mêmes
cercles et les mêmes redites, et il serait difficile de signaler des

arguments nouveaux: s'il y en a, ils nous ont échappé.
Il va de soi que les publications du Rev. Campbell sont

toujours très discutées. Elles ont un écho en France, et M. Ermoni
les a soumises à une intéressante critique dans la « Revue du clergé
français» (15 février 1908, p. 448-459). M. E. reconnaît que le
Rev. C. maintient pleinement la transcendance de Dieu, mais qu'il
reproche à bon droit à nombre d'esprits de se représenter Dieu
à peu près comme un monarque solitaire, quelque peu semblable
au Jupiter tonnant de l'ancienne mythologie, vivant au ciel et n'entrant

en communication avec les créatures que pour leur intimer
ses ordres ou leur accorder certaines faveurs. « Il est clair, dit
M. Ermoni, qu'il y a là un abus d'anthropomorphisme, que la

logique condamne et auquel la conscience ne saurait souscrire. »

Le Rev. Campbell est, lui aussi, très confus sur la notion du

dogme. M. E. lui reproche de mutiler le christianisme historique et
de rendre ainsi impossible une véritable union des Eglises: car
« l'attachement aux enseignements du Sauveur est un point sur
lequel aucun chrétien ne saurait transiger, et autour duquel doivent
graA'iter toutes les initiatives tendant à promouA'oir l'union des cœurs
et des volontés. La question est donc de savoir, non si la nouA'elle

théologie favorise mieux l'union de tous les hommes de bonne
volonté, mais si elle se meut dans le sillage de J.-C. » On ne saurait

mieux dire, sauf que les derniers mots « le sillage de J.-C. »

me paraissent peu précis. Pourquoi ne pas dire « l'enseignement
même du Maître » Cet enseignement n'est-il pas assez précis
Quelqu'un a-t-il le droit de le compléter par une seconde révélation?
Si M. E. veut ménager à Rome une porte ouverte à toutes les
innovations sous prétexte qu'elles sont «dans le sillage de J.-C», il a

tort, car on pourrait ainsi faire passer pour chrétiennes les choses
les plus étrangères et même les plus opposées à l'Evangile. Rome
n'y a que trop réussi. Mais je n'ai pas à discuter ici les critiques
de M. E. contre M. C. Je préfère, comme simple chroniqueur, constater

les points suivants :

') On lit, par exemple, dans les comptes-rendus de la récente Convocation n'y

Cantorbéry: A la «Chambre haute», le 5 février: Important Report ou vestments.
En voici les rubriques d'après le « Guardian » du 12 : The Ornaments o! the Church
and its Ministers; the Procedure justified; Royal Commissions: the Ritual Question
m its largest aspect; the Bishop of Salisbury's Statement: the Spirit in which t:ie
bub-Committee approached its Task: the Content of the Report; the Ornaments

Rubric; the Character and Authority of the Advertisements: the Ornaments proper
to a Bishop; the Chimere: the Appendices; General Conclusions; — etc., etc.



— 415 —

i° L,a question de la validité des ordinations anglicanes. Elles
ont été remises en discussion dans ces derniers temps, et l'on peut
lire, par exemple, dans le «Guardian» des 8 et 15 janvier
dernier, des lettres importantes, parmi lesquelles je signalerai les deux-

suivantes :

a) SlR—It is often the case that some such statement as this
on the part of an editor prefaces correspondence in newspapers.—
"We are not responsible for the opinions of our correspondents. "

I should Avish to claim some such proviso against responsability
for the publication of "Our Jerusalem Correspondent'' in your issue
of December nth, headed "The Eastern Chuch. " Such a
communication would not have been published by myself until it had
been authoritatively discussed, and I think that the Patriarch of
Jerusalem would probably not have himself expected its publication.

The Patriarchs of the East cannot act or express themselves
singly : they must act all together. And for ourselves, I am not
prepared to speak on such grave subjects singly, or before
discussion. I regret its publication, and I take myself no pessimistic
view of the important subject of our relation Avith other Churches.
1 should feel inclined, if called upon prematurely, to speak with
a reserve similar to that of the Patriarch, Avhose expressions are
certainly judicious. No communication has been made by the
Patriarch to myself on this subject.

E. Popham Blyth, Bishop in Jerusalem.

Jerusalem, December 24, 1907.

b) Sir—It may interest some of your readers to recall that, as

a consequence of the Bonn Conference, the question of Anglican
Orders, Avhich was then (inter alia) left over as unsettled, was
considered by a Committee of Eastern Theologians that sat at St.
Petersburg in 1874-5 under the Grand Duke Constantine. This
Committee, after considerable discussion, discredited the Nag's Head
fable and concluded that something was transmitted, but what they
could not decide. In a letter dated May I3th-25th, 1875, Colonel
Alex. Kiréef, the Committee's Secretary, wrote to Prebendarat Meyrick
that the question at issue was not only "How, but what, as Aveil

has been transmitted? It may be proAred that something
was transmitted in a regular way, but Avhat has been
transmitted? What is Ordination in the English Church?
There lies the difficulty!" To me it seems that the Committee
arrived at the same conclusion as Pope Leo XIII, but did not
express it absolutely. Pope Leo implicitly laid aside the Nag's Head
story, but held that the sacerdotal grace was not transmitted. The



— 416 -
St. Petersburg Committee explicitly rejected that fable, but refused
to admit the transmission of the priestly grace.

F. W. Groves Campbell.
Bournemouth, January io, 1908.

Quoique M. George Angus, clans une lettre publiée le 8 jan-
A'ier dernier, ait introduit les anciens-catholiques dans la question,
cependant nous n'y interviendrons pas en ce moment. Nous le

ferons, s'il y a lieu, pour signaler les modifications qu'on pourrait
ajouter à l'étude publiée dans notre «Revue» en 1895.

2° L'Eglise anglicane jugée par un de ses théologiens. On lit,
dans le « Guardian » du 24 décembre 1907, la correspondance
suivante :

SIR—Without intending to say or imply anything in the least
direspectful toAvards Bishop Blyth, for Avhose person and work I
have very sincere reverence, may I express my sympathy Avith

the letter of Dr. S. B. James which appears in this week's
« Guardian »

A recent Primate (Benson is reported to have said that in
fact there is no "Church of England," but only a collection of
more or less independent Dioceses "in England". If he did say
it, he called attention to a disagreeable, but only too patent, truth.
The want among us of any organised method to secure unanimous

action on the part of our Bishops was, of course, the
foundation of the remark, a Avant that exists not only among the
English Dioceses, but Avhich characterises the Anglican Communion

as a whole. Among the things Avhich are specially affected,
to their untold damage, by this form of Episcopal individualism is

the question of reunion in all its branches. The things that stand
in the way of the reunion of Nonconformist bodies Avith the Church,
and those Avhich keep the Churches of the Roman, the Orthodox,
and the Anglican Communions apart, are matters of ancient date
and Avorld-Avide importance, and no indiA'idual prelate ought to
presume publicly or officially to take action that may seem to
decide them; their importance extends far beyond his own sphere
of jurisdiction. Yet we have individual Bishops Avho rush into the
arms of Presbyterians, others wo send welcomes to Methodists,
impelled by a truly English impulse to overflow Avith unprincipled
gush. This is thought liberal, large-minded, and all the rest of it,
and then we are apt to start back in pained surprise Avhen Ave

find individuals, Roman or Orthodox prelates, refusing to compromise

on their own single authority the communion in which they
hold office by taking an unregulated action in matters Avhich, as

part of a whole, they have no right to decide by themselves. Lux



_ 417 —

ab Oriente. The letter of the Patriarch of Jerusalem sheds a flood
of clear and sober light on the Avhole reunion question. The
controversies and differences which keep religious bodies or Churches

apart can only be satisfactorily adjusted by the legitimate
representatives on each side of the separated bodies in their entirety.
The acceptable time for this must be waited for in prayer and
patience till it is God's good pleasure to bring it about. Single
Churches, or individual Bishops, or others in those Churches, will
only retard matters by sporadic attemps to force on reunion by
action that practically decides questions that are still in solution.
Meanwhile individual bodies or persons need not be idle; they can

pray, they can seek the purging out from among themselves of
things that offend, they can learn, they can explain, they can
cultivate a spirit at least of brotherliness, kindness, and charity, even
if the time for giving it full scope in action has not yet come,
and they can wait in sure and certain hope. "He that believeth
shall not make haste."

Thos. I. Ball.

3° Anglicans et orthodoxes orientaux. Dans un Rapport publié
par l'éditeur Berryman (Londres), le secrétaire FI. J. Fynes-Clinton
mentionne que le T. R. Agathangel, archevêque de Riga et Mitau,
a consenti à être « le président orthodoxe de l'Union » ; que le
Comité exprime sa gratitude au T. R. archeA'êque Nicholai, de Tokyo,
et patron de l'Union; qu'il souhaite la bienvenue à Londres du
Rev. archimandrite Pagonis, d'Alexandrie; qu'il félicite aussi le
nouvel archevêque russe Platon (Amérique du Nord), le T. R. évêque
Raphaël (Grœco-Syrian), et le T. R. évêque du New Hampshire.

Dans la liste des membres de l'Union, je distingue M. Methodius

Kourkoulis, de l'Eglise grecque, NeAv-York: M. D. Botassi,
consul grec, New-York.

Suit la déclaration suiA'ante, qui termine ce Rapport: «Owing
to continued misstatements in " Eroiaiç, " the General Secretary
begs to state that he has received the resignations, to date, of nine
Orthodox Members only since June. A letter appears in the Church
Times from the Bishop of Kissamos, who writes that he resigns
his connection Avith the Society, and that he had written to this
effect to the Secretary. No such resignation has reached me. A
statement to the effect was published in the paper of Fr. Tekno-
poulos, but the Committee gave instructions that they could take
no official notice of anything therein contained, since it Avas not
possible to sift the truth from the maze of published statements
directly contrary to facts. »

Revue intern, de Théologie. Heft 62, 1908. 27



— 418 —

4° The Bishop of London in Russia. Le Ch. T. du 24 février
dernier a publié l'importante notice suivante :

«The Bishop of London, after a sojourn of several days at
St. Petersburg, left for Moskow on Monday night. Fie has paid
visits to many eminent persons, including the Tsar and Tsaritsa.
The reports of the conversations Avhich have appeared in some of
the papers are purely conjectural. The Bishop, in an interview,
said that he had been receiAred with the most warm-hearted
cordiality by both Church and State. He Avas much impressed by
the pomp and splendour of the Russian services, and especially by
the magnificent singing.

By special inA'itation of the Metropolitan Anthony, the Bishop
of London attended Saturday morning's service of the Purification
of the Blessed Virgin at St. Isaac's Cathedral. The Bishop, Avho

was vested in cope and mitre, was attended by the Rev. A. M. Ca-
zalet, his Chaplain. The Mass was celebrated by Bishop Vladimir,
avo extended the most brotherly Avelcome to Dr. Winnington-Ingram.
The other dignitaries were presented to the Bishop.

The Bishop preached at the English Church on Sunday
morning, before a crowded congregation, including the British
Ambassador and the staffs of the British and American Embassies.
In the afternoon his lordship administered the rite of Confirmation
to about forty persons, including two Poles. In the evening the

Bishop addressed a large gathering of factory and mill employees. »

50 Une lettre du Rev. Oxenham sur le pape. On lit dans le
« Guardian » du 24 décembre dernier :

« Sir—The very clear and forcible articles which you haAre

published on "The Pope of To-day," from the pen of my friend
Provost Ball, have left Papal claims, as noAV asserted by the
Vatican, in very small shreds. But the one inaccuracy (so far asi see'
in Provost Ball's last article leaves one Papal claim—and that a

much-boasted claim— not torn up into quite such small shreds as

it might be.

Provost Ball writes :—" The early Councils are safe guides as

to how much should be accorded in honour and prerogative to
the Bishop of Old Rome, as sitting in the seat of Peter." But if
we take the testimony of the four great General Councils, as

reasserted explicitly by the last of them, Ave shall see that the
"honour and prerogative" accorded to the Bishop of Rome had
nothing whatever to do with his supposed "sitting in the seat of
Peter." The 28th Canon of the General Council of Chalcedon
(a.D. 451) runs as follows:—



— 419 —

"As in all things we follow the ordinances of the Holy
Fathers, and as we know the recently read Canon of the 150 Bishops
(of the Council of Constantinople; so do we decree the same in
regard to the privileges of the most Holy Church of Constantinople,

which is New Rome. Rightly, therefore, have the Fathers
bestowed upon the See of Old Rome its privileges on account of
its character as the imperial city."—Hefele, History of Coimcils,
Vol. Ill, Book XL

From this decree Ave are obliged, if we are honest inquirers
after the truth, to draw two conclusions:—First that the "privileges,"

Avhatever they were, Avhich Avere accorded to the Bishop of
Rome, were accorded to him, not the least as "sitting in the seat
of Peter," but as "sitting in the fmperial city." No doubt it Avas

commonly believed that St. Peter had been Bishop of Rome, and
therefore that all subsequent Bishops of Rome Avere "sitting in the
seat of Peter:" but it was not on this account that their primacy
in honour was bestowed on them. In the second place, this decree
of Chalcedon proves to demonstration that neither the Fathers
assembled at that Council nor those at any previous Council had

any idea that Peter and all his successors in the See of Rome were
from the first by Divine appointment absolutely supreme. They
certainly would not have "accorded privileges" to one Avho was
by the ordinances of God supreme.

These two conclusions, which we are Aveil warranted in drawing
from the above-quoted decree, are obviously entirely fatal to Papal
claim as now asserted by the Vatican.

F. NUTCOMBE OXENHAM.

35, Piazza di Spagna, Rome, December 13, 1907.

6° Une bonne satire à l'adresse des Anglicans romanisants.
Si les ritualistes de High Church se laissent entraîner de plus en
plus vers la papauté, les hommes de sens droit et de saine théologie

savent rire et estimer à sa juste valeur cet engouement morbide

pour le système papiste ; ils Ariennent de publier la satire sui-
vante, qui n'a pas besoin de commentaire:

The Nicene Creed—as adapted—-for the use of Catholic editors.
1 believe in one Holy Catholic and Roman See, Maker of bishops,
priests, and laymen, And of all doctrines true and untrue.

And in one Holy Infallible Pontiff, only legitimate occupier
of the See, Pope of Popes, Bishop of Bishops, very Roman of very
Romans, not Avitnessing to the faith but ruling, Being of one authority

with St. Peter, the only Apostle : Who for us men and for
our infirmities was placed in Rome, And there established as the
Vicar of God and the source of all religion, And was persecuted



— 420 —

also for us under Victor Emanuel. He gave Avay and was
imprisoned, But afterwards he came out again according to the
prophecies, And ruled over the consciences of men, And sitteth on
the throne of St. Peter, And he shall continue, with the sanction of
Catholic editors, to judge all questions: Whose prestige shall not
be alloAved to be tarnished.

And I believe in the Holy Roman Congregations, the settlers
of all disputes, Whose authority proceedeth at once from the See

and from the Man, Which Avith the See and the Man are
worshipped and glorified, W7ho can be shown never really to have
fallen into error. And I believe one catholic and submissive flock
of sheep. I acknowledge one principle of submission for the
preservation of appearances, And I hope that all may come right in
the end. Amen.

7° Ein Werk von Bischof Grafton. Bischof Grafton von Fond-
du-Lac hat unter dem Titel « A Catholic Atlas » ein grosses Werk
erscheinen lassen, das ziemlich die ganze christliche Theologie
umfasst. Es enthält jedoch keine geAvöhnlichen Abhandlungen, sondern
Skizzen, in welchen je die Hauptpunkte eines Gegenstandes in der
Form kurzer Thesen dargestellt sind. Als Atlas ist das Werk
bezeichnet, weil diese Skizzen in der Form von Tafeln gedruckt sind,
auf welchen die Thesen nach ihrem innern Zusammenhang durch
Klammern miteinander so \Terbunden sind, class man auf den ersten
Blick erkennt, wo der besondere Gedanke, den man Avissen möchte,
zu suchen ist. Das Werk des anglo-amerikanischen Bischofs hat aber
desAvegen besondere Bedeutung, weil der Verfasser innerhalb seiner
Kirche der streng katholischen Richtung angehört. Das macht sich
namentlich auch in dem Abschnitte bemerkbar, der von den sieben
Sakramenten handelt. Das Buch, das bei Longmans, Green, and Co.
in New-York erschienen ist, darf Theologen, die sich über die Lehre
der anglo-amerikanischen Kirche orientieren Avollen, sehr empfohlen
werden.

8° Catholiques et protestants en Irlande. Le D1' Doyle, évêque
catholique de Kildare et Leighlin, a adressé, en mai 1824, au
chancelier de l'Echiquier, une lettre en faveur de l'union des deux
confessions. La «Revue catholique des Eglises», de janvier 1908,
l'a reproduite à titre de document. Quoique nous ne Aboyions pas
le motif de cette reproduction, nous en extrayons volontiers les

passages suivants, notamment ceux qui sont soulignés :

« Le moment est favorable, car le Gouvernement est puissant et

en paix, le Pape, moins fort, a un grand désir de conciliation, les

catholiques irlandais sont épuisés et avides de repos. La Religion
Etablie est presque réduite à rien, et la Monarchie, chose sans pré-



— 421 —

cèdent dans un Etat chrétien, voit dans l'un des pays son part
réduit aux seuls membres du corps ecclésiastique, et, dans l'autre,
la Hiérarchie soutenue par à peine la moitié du peuple...

« Le clergé de l'Eglise établie est impopulaire, et le sent ; ses

ministres demeurent sans troupeau et souffrent de leur inutilité ;

leurs propriétés sont attaquées et souvent en grand danger, car
l'Etat, d'une part, a prise sur elles et, d'autre part, le peuple ne
les respecte pas. Les dissidents usurpent leurs droits, tandis que
de maints côtés le clergé catholique les dépouille de leurs troupeaux.

« Les catholiques laïques, comme je l'ai déjà dit, sont fatigués
de leur humiliation, épuisés par leurs efforts pour acquérir la
liberté; ils aiment leur pays et aspirent au repos. Leur clergé,
sans une seule exception, je le crois, serait prêt à tous les sacrifices
pour arriver a l'Union. Moi-même, et avec joie, sans aucun espoir
d'émolument ou de pension, je résignerais les fonctions que je remplis,

si, par ce fait, je pouvais contribuer h l'union de mes frères
et au bonheur de mon pays

« Il ne conviendrait pas à l'humble personnage que je suis de

tracer un plan pour la réalisation d'un événement aussi grand que
le serait l'union des Catholiques et des Protestants en une seule

grande famille chrétienne: mais, comme la difficulté ne me paraît
nullement proportionnée à la grandeur du but à atteindre, j'avancerai

cependant que si des Protestants et des Catholiques, d'un
savoir éprouvé et animés d'intentions conciliatrices, étaient désignés
par la Couronne pour vérifier les points d'accord et de divergence
qui existent entre les deux Eglises, et si du résumé de leurs
conférences on formait la base d'un projet qui serait débattu entre les
chefs de l'Eglise de Rome et de celle d'Angleterre, le résultat
obtenu serait plus favorable au terme désiré qu'on ne l'imagine de

prime abord.
« Les principaux points à discuter sont : le canon des Saintes-

Ecritures; la Foi; la Justification; la Messe; les Sacrements;
l'autorité de la Tradition, des Conciles, du Pape ; le célibat des prêtres

; la langue liturgique; l'invocation des Saints; le culte des

images; la prière pour les morts.
« Sur la plupart de ces points, je ne crois pas qu'il y ait de

différence essentielle entre Catholiques et Protestants. Dans le plus
grand nombre des cas, les diversités d'opinions viennent de
certaines acceptations de mots que l'on pourrait facilement expliquer,
ou de l'ignorance ou d'une fausse interprétation que d'anciens
préjugés et la mauvaise volonté entretiennent et fortifient. C'est
l'orgueil et le point d'honneur qui nous divisent sur beaucoup de questions,

l'absence d'humilité chrétienne, de charité et de vérité. »



— 422 —

La « Revue catholique des Eglises » serait-elle autorisée à
renouveler les propositions de l'évêque Doyle?

9° L'Eglise anglicane jugée par la « Revue du clergé français »

(catholique-romaine). Dans la livraison du i" mars dernier (p. 542
à 551), M. G. Planque s'est exprimé ainsi. On y verra de nouveau
la preuve que les avances de lord Halifax et de son parti sont
loin d'avoir, dans l'Eglise papiste, le succès qu'ils espèrent.
Ouvriront-ils enfin les yeux

« L'anglicanisme, dit M. P., n'est pas un organisme vivant,
une société dont tous les membres partagent les mêmes idées,
tendent au même but. C'est un composé de choses diverses, parfois

contraires, souvent ennemies. A la rigueur, un athée pourrait
être membre de l'Eglise anglicane, pourvu qu'il observe toutes les

lois ecclésiastiques et reconnaisse une certaine autorité a la hiérarchie.
Cette situation découle de ses origines. L'Eglise anglicane doit sa
naissance à Henry VIII Le rituel employé (pour la consécration
de Parker; fut celui que Cranmer avait réglé d'accord avec ses
amis les Luthériens, et qui excluait de toute ordination toute idée
de sacerdoce. C'est Parker, ainsi consacré, qui pourvut au sacre de
toute la hiérarchie nouvelle. Sa consécration est nulle, toute la
hiérarchie anglicane est viciée dans ses origines... Il ne reste
plus à YEnglish Church Union, le principal groupement ritualiste.
qu'à accepter l'autorité du pape. Certains signes nous laissent augurer
la chose pour un aA'enir très prochain. Le meilleur Manuel écrit
en anglais en faveur de la primauté du pape, n'est-il pas l'œuvre
d'un Anglican (le Rev. Spencer Jones) et en usage dans certain
séminaire catholique (celui de Birmingham) Ce serait une grosse
erreur de penser que le ritualisme forme tout l'anglicanisme. Il n'en
est qu'une partie, une minorité même Tandis que l'avant-garde
s'abreuve aux sources romaines, l'arrière-garde reprend le vieux cri
No Popery, à bas le papisme Un abîme sépare cette portion
de l'Eglise anglicane de la faction ritualiste De là des querelles
incessantes, des luttes ardentes, furieuses escarmouches avant la

grande bataille civile qui signalera la fin de l'anglicanisme tel qu'il
existe aujourd'hui. Rien n'est plus utile à qui A7eut se faire une
idée nette de ces différences que de lire pendant un mois d'une
part le Church Times et le Guardian, de l'autre le Record et
Y English Churchman L'Eglise d'Angleterre est impuissante au

point de vue dogmatique Elle est composée de membres qui
professent des doctrines essentiellement hostiles sur les questions
vitales du dogme et qui cependant entretiennent des rapports
intimes La situation est illogique et ne saurait plus durer
longtemps. »



— 423 —

Suivent des détails piquants de luttes d'évêques contre leur
clergé, et réciproquement (p. 550).

Et encore : « L'Anglican se sent isolé, il en souffre : ses

multiples essais de rapprochement individuel ou général avec Rome,
la Russie ou l'Eglise grecque ne le prouvent que trop. Du côté dr
Rome, l'union ne peut se faire ; l'Eglise anglicane le sait. Toutes
les tentatives faites auprès de l'Eglise grecque ont été malheureuses :

la dernière plus encore que les autres. » Allusion à la réponse
défavorable du patriarche de Jérusalem. M. Planque termine ainsi
brutalement :

« Cette réponse de Grec ou de Byzantin revient à la réponse
de Rome. Pas plus de Jérusalem que de Rome l'Eglise anglicane
ne peut attendre des offres d'union individuelle. L'Eglise anglicane
reste séparée du reste du monde chrétien, elle est isolée dans le

monde, et elle ne s'entend pas elle-même. Ve patriarche le lui laisse
suffisamment entendre : « Quand vous vous serez suffisamment
entendus entre vous, venez alors essayer de vous entendre avec nous;
auparavant, il n'y a rien de commun entre nous. » Ces mots sont
le résumé brutal cle la lettre polie du patriarche. »

Est-ce clair

io° L'«Anglo-Roman Union» de Neio-York. Dans le Ch. T.
du 13 mars dernier, on lit la Correspondance suivante de Chicago :

« Chicago, Febr. 24. It has come out that on February 10th
an "Anglo-Roman Union" was organized at a dinner given by
Father Paul James Francis (S. A.) Society of the Atonement, in
New York City. The officers chosen are both clerical and lay, and
include Dr. Theodore M. Riley, formerly Professor at Nashotah
and at the General Theological Seminary ; the Rev. C. P. A. Burnett,

the well knoAvn Avriter on ceremonial topics ; and the Rev.
F. E. Aitkins, Dean of the Cathedral of Michigan City. It would
appear that the guests were not expecting to organize, and Dr. Riley,
at least, has withdrawn. The Rev. Augustine Elmendorf, of Jersey-
City, is Secretary.

The objects of the Union are defined to be the " maintenance
and defence of Catholic principles and the forwarding of a corporate
reunion of the Anglicans with the Apostolic See, the basis being
the belief in the Roman primacy." Father Paul has given out a

statement in which he says :—
"This is not a plot to get a few Anglicans into the Roman

fold, but is an organization to accomplish the union of the Anglican
Church as a whole with the Church of Rome. It differs from the
so-called ' quadrilateral plan

' in that it recognizes the primacy
of the See of Peter. This does not mean, hoAvever, that we acknoAv-



— 424 —

ledge the supremacy of the Floly See nor the doctrine of Papal
Infallibility. We have no particular method by which to accomplish
the union."

Dr. Christian, rector of St. Mary the Virgin's, New York, is

reported by the Evening Mail to have said :—
"It is the height of foolishness to talk of uniting the Episcopal

and Roman Catholic Churches, which at the present time are
irreparably separated, thanks to the "Bull" of an Infallible Pope. The
meeting of the representatives of the Anglican Church last night
to start a movement intended to unite the Churches was nothing
short of treason to the Episcopal Church on the part of those Avho

participated."
On the other hand, Archbishop Ryan (R. C.) of Philadelphia,

being asked if the clergy of the Episcopal Church could be received
into the Roman communion in a body, said: "They are not priests.
They Avould have to be ordained."

The Churchman does not regard the movement very seriously,
but concedes that it is as loyal to agitate corporate reunion with
Rome, as it is to Avork for reunion with Dissenting bodies.

The Living Church devotes some space to a weighty editorial
on the subject. It says significantly, " Our first thought is that the

ground can be paved on our side for eA'entual reunion only by men
Avho are themselves sure of the whole Anglican position." The
unbalanced criticism of this Church, which characterizes Fr. Paul's

organ, The Lamp, absolutely unfits him for safe or successful leadership-
Fr. Paul, in spite of his disclaimer as to the principles of the new
organization, is expressly committed to a full acceptance of Papal
claims. Again and again he has pleaded for the belief that the
Pope possesses by Divine apointment the supreme uiagistcrium in
the universal Church, and for the truth of the Vatican decree on
Papal Infallibility. It is a proof of his utter unfitness to be trusted
with leadership that he takes such a position, Avhile in the same
breath announcing that, in the detail of his Orders at least, he will not
submit to the Pope. It is all so naive and absurd. It will be a happy
consummation if some of our impulsive clergy—they are few in number
— Avili learn that their discussion of the justification of our break
with Rome in the sixteenth century is purely academic. The living
issue is this, does truth permit us to put the dogmatic office of the
Church "in commission" in the hands of one very fallible prelate, who
is dominated by an excessively pnmncial and Italian curia: »

Le Directeur-Gérant : Prof. Ur E. MtCHAUU.

Berne. — Imprimerie Stämpflt & CiE.



Unentbehrlich für jeden Theologen
Im unterzeichneten Verlag erscheint:

Bibliographie der :

theologischen Literatur
auf das Jahr 1906.

Sonderabdruck aus dem 26. Band des Theologischen Jahresberichts.
Herausgegeben von

Prof. Dr. G. Krüger und Prof. Dr. W. Köhler
in Giessen.

Etwa 6 Lieferungen zum Preise von je 1 Mark.

Diese seit dem Jahre 1900 erscheinende Bibliographie, die die
berufensten Fachleute zu ihren Mitarbeitern zählt, umfasst — im Gegensatz

zu ähnlichen Unternehmungen, die nur ein bestimmtes einzelnes
Gebiet bearbeiten — die gesamte theologische Literatur sämtlicher
Kulturstaaten in grösstmöglicher Vollständigkeit, und zwar nicht nur
die selbständigen Werke, sondern auch die in Frage kommenden Artikel
aus Zeitschriften. Der umfangreiche Stoff ist in übersichtlicher
Weise (alphabetisch und systematisch) geordnet und umfasst
folgende Abteilungen : I. Vorderasiatische Literatur und ausser-
biblische Beligionsgeschic h te. — II. Das alte Testament.—
III. Das neue Testament. — IV. Kirchengeschichte (Alte Zeit;
Mittelalter; A'on Beginn der Reformation bis 1648; von 1648 bis 1789;
seit 1789; ZeitgeschichtlichesX — V. Systematisch e Th eologi e

(Enzyklopädie und Methodologie; Religionsphilosophie mit Einschluss der
Apologetik; Dogmatic; Ethik). — VI. Praktische Theologie
(Allgemeines, Predigt und Erbauungsliteratur; Katechetik: Pastoraltheologie;
Vereinswesen und Liebestätigkeit; Kirchenrecht; Liturgik). — VII. Kirchliche

Kunst. Jede einzelne Abteilung gliedert sich in mehrere
Unterabteilungen, die so übersichtlich angeordnet sind, dass jeder Benutzer
der Bibliographie mit Leichtigkeit die Literatur eines bestimmten
Sondergebietes findet — Aber nicht nur die reichhaltigste und
praktischste niler ähnlichen Unternehmungen ist die «Bibliographie
der theologischen Literatur», sondern auch die billigste, da
der Preis bei einem Umfang von 30 bis 35 Druckbogen (also mindestens
500 Seiten) in Lexikon-8° nur 6 bis 7 Mark (20 Pfg. für den Druckbogen)

beträgt.
Die «Bibliographie der theologischen Literaturs kann

somit jedem auf irgend einem Gebiet der Theologie literarisch
Arbeitenden als unentbehrliches Hilfsmittel und treuer Ratgeber von
bleibendem Wert empfohlen Averden, dessen Reichhaltigkeit, Zuver=
lässigkeit, praktische Brauchbarkeit und wohlfeiler Preis von
keinem anderen bibliographischen Unternehmen erreicht wird.

Leipzig, Dörrienstrasse 13.

M. Heinsius Nachfolger.
Verlagsbuchhandlung.



Verlag von M. Heinsius Nachfolger in Leipzig.

Alexius Chrosner,
Herzog Georgs von Sachsen evangelischer Hofprediger.

Von

Lie. Dr. Otto Clemen,
Gymnasialoberlehrer in Zwickau i. S.

Preis Mk. 2.—.

Vom Bewusstsein.
Von

Dr. phil. Alfred Hoffmann.
Preis Mk. —. 80.

Das Wesen der Gnade
und ihr Verhältnis zu den natürlichen Funktionen des

Menschen bei Alexander Halesius.

Von

Lie. Dr. Karl Heim,
Privatdozent der Theologie an der Universität Halle a. S

Preis Mk. 4. —.

Einführung
in eine wissenschaftliche Philosophie.

Der Wert der bisherigen und der Zustand
der Philosophie der Gegenwart.

Von

• • Eleutheropulos.
Preis Mk. 3. -.


	Chronique

