Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)
Heft: 62
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 316 —

VARIETES.

I. — Le modernisme italien.

Les modernistes italiens ont publi¢ leur Programme?). Ce
petit volume, extrémement intéressant, contient, d'une part,
des choses magnifiques, mais aussi, d'autre part, des points de
vue auxquels nous ne saurions nous rallier.

Parmi les choses trés dignes d’éloge, nous citerons, en
premier licu, les sentiments de touchante sincérité, de parfaite
dignité, de respect si tranquille envers 1'Eglise, de confiance
si profonde en la Providence et dans le triomphe final de la
vérité. «Notre apostolat, disent les auteurs, ne nous a pas rap-
porté des honneurs, mais bien des persécutions morales et ma-
térielles, des désillusions et des luttes tres pénibles®).» Nous
voudrions pouvoir reproduire ces pages émucs et ¢mouvantes;
nous le voudrions d’autant plus que nous aussi, anciens-catho-
liques, nous avons passé par cette voie é€troite, mais royale,
de toutes les réformations. Les lecteurs y suppléeront.

Nous citerons, enswuite, quelques points sur lesquels les
auteurs nous paraissent avoir entierement raison. Quoi de plus
vrai que leurs réflexions lorsqu’ils démontrent que 1'encyclique
Fascendi les a calomniés dans la question de la valeur com-
parative des religions?®)? C'est le bon sens méme. Quoi de plus
sage que leur maniere d'envisager les nouvelles relations de
I'Eglise catholique et de I'Etat, ainsi que la perte du pouvoir
temporel du pape?)? Quoi de plus perspicace, de plus sensé
que leurs appréciations de la «crise au sein de la pensée catho-
lique » 3)? Quoi de plus noble et de plus touchant que leur ma-

1Y Le Programme des Modernistes, Répligue a FEncycligue du pape Pie X ({4 as-
cendi Dominici gregis). Paris, Em, Nourry, in-12, 171 p., 1908, 2 fr. 3o0.
%) P. 168, — 3) P. 141-144. — %) I, 147-150. — %) P. 150-152.



— 317 —

niere de se plaindre de la persécution dirigée contre eux et de
protester contre leurs persécuteurs?)? Quoi de plus fier et de
plus évident que cet avertissement a Pie X, qu'ils appellent
toujours «le successeur de Pierre» (des hommes aussi érudits
devraient bien, une bonne fois, en finir avec ce verbiage):
«Si le successeur de Pierre, disent-ils, condamne avec une
apreté si inaccoutumée la science et l'apologétique modernes,
nous nous demandons s’il n'en faut pas chercher la raison
dans une nexplicable ignorance des tendances qui caractérisent
I’évolution morale de nos jours et dans une ncapacité radicale
de comprendre le succés auquel sont destinées les énergies
progressistes dans le monde ¥). »

Sur tous ces points, les modernistes italiens ne sont que
les échos des plaintes, plus énergiques encore, que la Fevue
tnternationale de théologie fait entendre depuis 1893 et dont ils
ont eu connaissance.

Cependant, malgré cet accord évident entre les modernistes
italiens et les modernistes anciens-catholiques, nous devons en
conscience élever des doutes et méme des oppositions formelles
sur plusieurs de leurs doctrines. Non, leur modernisme n’est
pas le notre?®). Entrons, encore une fois, dans quelques détails,
et précisons nettement les situations. La vérité y gagnera et
peut-étre aussi la possibilité d'un accord dans l'avenir, aprés
meilleures informations.

Avant tout, nous rendons hommage a I'’érudition des mo-
dernistes italiens, lorsqu’ils se disent calomniés par I'Encyclique
et qu'ils prennent ainsi position: «En réalité, la méthode his-
torique, les procédés, le programme du modernisme sont bien
diftérents de la description qu’en ont faite les rédacteurs de
I'Encyclique®)... Nous avons bien mérité, nous semble-t-il, de
I'apologétique catholique, si nous cherchons loyalement a trans-
porter 1'édifice de la foi des bases fragiles d'une exégese ma-
nifestement anticritique sur les fondements solides, parce qu'in-
attaquables, qu’offrent les exigences profondes de 'esprit humain
et les nécessités vitales d’'ou est sortie l'histoire du christia-

B b.o153-156. — %) P. 158,

3) Voir ce que nous avons publié sur le modernisme dans la KRevwe de janvier
1908, p. 128-132, 191-195 et 199-203.

i) p.oas,



— 318 —

nisme }.» L’Encyclique a publié une «syntheése du moder-
nisme », et les modernistes italiens sont «les premiers a déclarer
hautement et fortement qu'ils n’en ont encore aucune»?). Ce
qu’ils disent de la résistance de St.Colomban au pape Boniface IV
est excellent et de parfaite actualité encore de nos jours?).
Excellente aussi leur déclaration que «1'Eglise et l1a société ne
peuvent se rencontrer sur la base de la mentalité du concile
de Trente»*); qu'«il est impossible d'imposer & I'Ame moderne,
qui ressemble si peu a I'ame du moyen age, l'expérience reli-
gieuse dans les formes qu’elle a revétues autrefois; que
I’Eglise ne peut pas et ne doit pas prétendre que la Sowime
de St.Thomas réponde aux exigences de la pensée religieuse
du XXe siecle»?®); que «toutes ces prétendues bases de la foi
leur ont paru irréparablement caduques» f); qu'une nouvelle
apologie est nécessaire, attendu que la scolastique du moyen
dge a perdu sa valeur malgré la canonisation qui en a été
faite a Trente et malgré la volonté du pape de la réhabiliter 7).
Nous ne saurions assez approuver les griefs des modernistes
italiens contre «le niveau» scientifique de la fameuse Commis-
sion biblique que Pie X vient d’exalter si pompeusement et si
puérilement?®). Trés exactes et trés sages aussi leurs observations
sur les formes littéraires et sur les documents légendaires
contenus dans la Bible, ainsi que sur la véritable nature de
l'inspiration biblique®). Ce sont la des matieéres extrémement
importantes, sur lesquelles les modernistes italiens ont bien fait
de s'exprimer clairement.

Malheureusement ils n’ont pas été aussi clairs dans d’autres
questions. On peut leur reprocher de sembler confondre le pape
et I'Eglise, et d'imputer a I'Eglise les actes erronés et cou-
pables de la hiérarchie. Eglise, hiérarchie, papauté, pape, ces
mots paraissent étre synonymes & leurs yeux: a la p. 6, c'est
au «chef supréme de U'Eglise» qu’ils en ont, tout en se décla-
rant «ses fils soumis»(!); a la p. 8, c'est & «I'Eglise»; a la
p. 13, c'est a «l'autorité supréme», qui «perd la claire notion
de sa véritable fonction et des limites qui lui sont tracées, et
qui se transforme ainsi en un absolutisme incompatible avec
le juste gouvernement religieux voulu par le Christo.

) P. 22, — %) P 26, — ) P. 14-15. — %) P. 9. — %) P, 10. — ) P. 12,
— 7) P. 25, et 105-106. — %) P. 39-40. — %) P. 44-48.



— 319 —

Répétons pour la centiéme fois qu'une des méprises les
plus graves que l'on commet journellement chez les moder-
nistes italiens, comme d’ailleurs chez nombre de protestants et
de libres-penseurs, c'est lidentification de la papauté avec
«|'Eglise catholique », voire méme avec «1'Eglise » tout court.
De 1a mille confusions.

Nousne saurions approuver les modernistes italienslorsque,
tout en résistant aux ordres du pape et en rejetant ses déci-
sions, ils se déclarent néanmoins souwis. Une telle soumission
ne trompe personne. Aussi quelle n’a pas été notre stupéfac-
tion, lorsque nous avons vu ces modernistes prétendre conci-
lier leurs doctrines avec plusieurs décisions du concile du Va-
tican (p. 125-129), comme si une conciliation était possible entre
leur immanentisme et 1'objectivité des preuves de I'existence
de Dieu fondées sur les causes efficientes et finales. Pur so-
phisme. Au lieu de subtilités qui font sourire, ne serait-il pas
plus logique de «répliquer» a ce concile comme ils répliquent
au pape méme? Ce concile aurait-il & leurs yeux plus d'auto-
rité que le pape? Evidemment, l'ecclésiologie des auteurs du
Programme est en défaut.

Non moins obscure est leur opinion sur l'agnosticisme et
sur 'immanentisme. Qu'est-ce au fond que ce «sens illatif» de
Newman auquel ils en appellent (p. 116)? Cette «intuition» de
Dieu qu’ils affirment en eux, estelle un argument capable
d’éclairer ceux qui ne la constatent pas, et dont la raison et
la logique sont cependant aussi fermes que les leurs? Veulent-
ils renouveler l'ontologisme de Malebranche, ou le mysticisme
des protestants partisans de l'inspiration personnelle et du
témoignage de la conscience individuelle comme critere? Cette
prétendue «expérience» personnelle, qui n’est peut-étre qu'une
«illusion» personnelle, et qu'ils cherchent & démontrer par
Clément d’Alexandrie, Tertullien, Origéne, Augustin, et méme
par le chef de la scolastique, Thomas d’Aquin, fait-elle partie
de ce qu'ils appellent science moderne et critique scienti-
fique? (p. 118-123). Nous demandons des explications plus pé-
remptoires.

Mais ce qui est plus grave que leur obscurité, ce sont
leurs contradictions. En voici quelques-unes:

P. 138: D'une part, «le Christ de la foi est bien différent
du Christ de 'histoire », disent-ils. Et, d’autre part, ils ajoutent:



— 320 —

« Nous ne prétendons pas qu’au point de vue ontologique, il
n'y et pas déja, renfermdées dans le Christ de Phistoire, ces
valeurs ¢thiques et ces significations religieuses que l'expé-
rience chrétienne a découvertes lentement, en vivant le mes-
sage évangélique.» Si cette seconde partie de l'assertion est
vraie, la conclusion a tirer n’est-elle pas celle-ci: donc la pre-
mieére assertion, c'est-a-dire l'opposition entre le Christ de la
foi et le Christ de l'histoire, est fausse?

Et encore, p. 140: «Que de tatonnements il a fallu avant
d’'arriver a la représentation exacte de ces dogmes, aux défi-
nitions du concile de Nicée! Le subordinatisme (sic) alexan-
drin, le modalisme sabellien qui sacrifie la distinction des
personnes, la trinité de Tertullien qgui ne sauvegarde pas le
monothéisme, la doctrine d’'Hippolyte des deux hypostases et
du don #mpersonnel, le conflit entre le Denys de Rome et
Denys d'Alexandrie, représentent autant d'efforts accomplis
pour arriver & une formulation de la doctrine trinitaire qui par-
vint, par son efficacité sur la vie éthique du chrétien, a déter-
miner une attitude religieuse spéciale vis-a-vis de Dieu le Pére,
du Christ son envoyé, et de I'Esprit, principe de vie surnatu-
relle, Mais toutes ces fenlalives doctrinales impliquent seule-
ment une fransfiguration gnoséologique des données fondamen-
tales de I'Evangile, parce que les réalités dogmatiques qui y
étaient cachées renfermaient déja en elles les trésors religieux
que la réflexion de la foi a su plus tard y découvrir peu a peu.»
— Parlons net. — Ou bien ces systémes d'explication de la
Trinité, ces tentatives doctrinales, cette transfiguration gnoséo-
logique, ne sont pas le dogme trinitaire méme, et alors quel
est-il? Qu'on le dise clairement, et que 1'on montre en quoi il
differe de cette «formulation». C'est ce que les modernistes
italiens ne font pas.— Ou bien ces «tentatives» sont l'expres-
sion exacte des réalités dogmatiques cachées dans les données
fondamentales de I'Evangile, et alors comment cette expression
exacte qui ne s'est produite que «plus tard», ne s’est-elle pro-
duite que plus tard? Et s'il en est ainsi, les chrétiens anté-
rieurs a cette expression n'ont donc ni connu ni exprimé
exactement le dogme trinitaire? Quelle étrange situation! N'y
a-t-il pas 12 une contradiction manifeste entre la foi trinitaire des
premiers chrétiens et celle des chrétiens subséquents, lesquels,
comme Tertullien, sacrifiaient le monothéisme, disent-ils, ou qui,



— 321 —

comme Hippolyte, ne voyaient dans I'Esprit qu'un don 7mper-
sonnel? Etc. Ne serait-il pas plus clair et plus logique d’ex-
poser d’abord le vrai dogme chrétien de tous les siecles, et
ensuite les variétés et méme les oppositions théologiques dans
les efforts pour expliquer ce dogme primitif, doctrine méme
du Christ? Mais les modernistes italiens ont-ils bien la notion
de l'ancien critére catholique, et savent-ils bien distinguer le
vrai dogme catholique objectif d'avec les systémes et les spé-
culations théologiques? Il ne semble pas.

Autre grief. Avec leur notion de la révélation et de I'évo-
lution dogmatique, Rome peut justifier tous ses dogmes anciens
et nouveaux; en sorte qu'il est difficile de comprendre com-
ment Rome condamne un modernisme qui peut lui étre si
utile, et comment, d’autre part, ces modernistes condamnent
les doctrines de Rome. La contradiction est manifeste. Voici
comment :

IlIs affirment que les «vérités du Credo» n'ont pas été ré-
vélées une fois pour toutes par le Christ!). Mais alors, com-
ment les tenir pour des dogmes ou vérités révélées? Clest trés
simple. Les modernistes italiens, disciples en cela de M. Loisy,
«reconnaissent l'ccuvre latente et ininterrompue d'un divin
esprit révélateur»?). Clest ce qu'ils appellent «la permanence
du divin dans la vie de I'Eglise » 3). «L’Esprit de Dieu, disent-
ils, ne s'est pas restreint 4 une seule époque ou a un cercle
auguste de personnes; il s'est répandu largement au cours des
siecles et des générations humaines, amenant sans cesse son
ceuvre 4 une plus haute perfection» ).

N.B. S'il s’agissait 1a du progrés des esprits par une meil-
leure connaissance des dogmes révélés par le Christ, donc de
'évolution des explications théologiques, dans le maintien du
dépot des dogmes divins, nous serions d'accord: car il n'y
aurait pas de dogmes nouveaux, mais seulement des explica-
tions théologiques nouvelles, toujours humaines et toujours ré-
formables. Mais telle n’est pas la pensée des réformistes en
question. Ils déclarent que «cette élaboration de la conscience
chrétienne sur l'expérience religieuse de I'Evangile leur appa-
rait comme quelque chose qu'zls ne sont pas libves de ne pas
accepter!»?), Méme les formules et les encombrements inutiles

1) P 23. — %) P. 23. — 3) P. 27. — *) P. 51. — %) P. 107-108.
Revue intern. de Théologie. Heft 62, 1908, 21



— 322 —

du moyen age, ils ne veulent pas les combattre; méme les
changements dans la pensée, dans la hiérarchie, dans le culte,
leur apparaissent «comme des moyens providentiels pour la
conservation de l'esprit de I’Evangile»')! En sorte que la sco-
lastique du moyen age, si contraire a I'Evangile, est considérée
par eux comme un moyen providentiel de sauvegarder I'Evan-
gile! Et ce moyen providentiel, ils veulent que <«la masse des
fideles se rende compte de sa caducité»! Comprenne qui pourra.
Oui, ils veulent que ces choses «caduques», ces innovations,
ces institutions autoritaires et si peu modernes soient tenues
par les modernistes comme des choses divines et «indispen-
sables»! Ces contradictions flagrantes sont écrites en toutes
lettres: « Les dogmes #nés de la formulation abstraite de 'expé-
rience chrétienne?), 1'Eglise organisée pour les besoins des
fideles ®), les sacrements produits par la nécessité de confier a
des rites extérieurs le souvenir permanent de l'ccuvre de la
rédemption et d’en communiquer, par lUintermédiaire des sens,
les fruits impérissables*), nous apparaissent aussi comme des
réalités ndispensables a la fusion des admes dans la méme vie
religieuse» ! C'est ce qu'ils appellent «la véritable continuation
historique de l'ceuvre de Jésus»5), et c’est ce qu'on devrait
appeler la destruction doctrinale et historique de l'ccuvre de
Jésus.

On le voit, avec cette théorie de I'évolution des dogmes,
croisement du newmanisme et du loysisme, on arrive & la dog-
matisation et a la divinisation du romanisme. Et c’est sur ces
nouveaux soutiens du romanisme que Kome lance ses ana-
théemes! Quel aveuglement des uns et des autres: de Rome, .
qui se prive d'une arme nouvelle; des modernistes italiens, qui
dogmatisent et divinisent les erreurs, scolastiques et autres,
qu’ils combattent d’autre part!

Que d’autres étrangetés dans leur programme! A les croire,
«rien ne peut pénétrer dans 'homme qui ne jaillisse d'un besoin

1) P. 108,

?) On devrait dire: nés des ténebres de la scolastique, de I'ignorance des théo-
logiens, des passions des papes et de leur camarilla.

) On devrait dire: organisée pour la domination papale sur toute I’Eglise.

4) Etrange notion des sacrements! Ces modernistes admettent-ils le mécanisme
de Pex opere operato?

%) P. 133.



— 323 —

d’expansion et n'y corresponde d'une certaine facon»!). Clest
leur facon de sauver I'Eglise par I'immanentisme. lls ne remar-
quent pas que des idées trés folles peuvent pénétrer dans
'homme, étre trés immanentes 4 ceux qui s'en repaissent, et
que ne plus reconnaitre que l'immanentisme comme démons-
tration de l'existence de Dieu et des choses divines, c'est com-
promettre singulidrement ces grandes vérités?),

Ces modernistes ont aussi une étrange maniere de lire les
Evangiles lorsqu'ils prétendent que J.-C. n’a pas fondé d'Eglise
libre et universelle, et cela, disent-ils, parce que, «si une telle
Eglise avait ¢été instituée immeédiatement par Jésus durant sa
vie terrestre ou méme aussitdt aprés sa résurrection, on ne
s'expliquerait pas (!) la manieére d’agir des apotres, demeurés
pendant longtemps allachés a la synagogue?3)!

Bien faible aussi est leur explication du mot «Fils de Dieu»
appliqué a J.-C.*). Plus faible encore leur explication de la défi-
nition des dogmes, lorsqu’ils prétendent que cette définition
s'est faite en grande partie contre les gnostiques et contre
ceux qui «allaient trop loin» dans leur maniére d’entendre le
Christ et le christianisme. Leur cercle vicieux est visible: car
pour savoir que tel ou tel va trop loin, il faut déja avoir une
norme, donc quelque chose de défini; et cependant, selon eux,
la définition n’a lieu que plus tard, aprés qu’on est allé «trop
loin» (p. 86-87). Il n’est pas jusqu'a ce malheureux Priscillien,
réformateur pourtant et moderniste lui aussi, qu'ils n’éprouvent
le besoin d'attaquer comme hérétique (p. 19).

Cest aussi un devoir de leur signaler leur kantisme
excessif et leur aboutissement fatal au scepticisme, lorsqu’ils
déclarent du haut de leur cathédra, et avec quelle superficia-
lite! que les preuves de l'existence de Dieu tirées de la nature
des choses finies et contingentes, et de la téléologie de I'uni-
vers, «ont aujourd’hui perdu toute valeur» (p. 119), Dans leur
cercle, peut-étre; mais heureusement ce cercle n'est pas con-
sidérable. Non moins superficiel est leur « phénoménisme », qui
les pousse a ne chercher «que des faits» (p. 130), donc a écarter
I'absolu! Et alors, qu'est-ce que Dieu s'il n’'y a que des phe-
nomeénes? Cependant, & la page 131, ils rejettent I'athéisme et
déclarent «avoir foi en un principe supérieur auquel ils s’at-

) P. 109. — %) P. 119. — 3) P. 82. — %) P. 84-85.



324 —

tachent comme a un Pére». Ce langage, qui est celui des
fidéistes et des sentimentalistes, semble ne recouvrir qu'une
philosophie bien fragile, si méme c’en est une.

Bref, ils ne précisent pas le fait chrétien primitif, pas
assez du moins pour avoir le droit de représenter comme une
simple évolution l'expression de ce fait dans les siécles sui-
vants. Ils ne tracent pas nettement la ligne de démarcation
entre le fait primitif ou l'enseignement primitif et 1'évolution,
et cela, parce qu'ils ne distinguent pas le dogme méme et la
spéculation théologique. Cette confusion, a la fois ultramon-
taine et protestante, les place, quoi qu’ils en aient, en dehors
du vrai catholicisme ancien; elle ne peut que paralyser leur

mouvement. C'est tres grand dommage.
E. Micuaup.

P.-S. Ces lignes étaient imprimées lorsque nous avons recu
un compte-rendu d’'une conférence de M. le pasteur Rostagno
(de Palerme), dans lequel on lit: «L'Eglise vaudoise, qui repré-
sente en Italie 1a doctrine de I'Evangile et qui observe, non
sans sympathie, ces symptomes de réveil au sein de l'immo-
bilisme catholique, se tient cependant encore sur la réserve a
I'égard des chefs de ce mouvement réformiste. Les exceés actuels
de ces modernistes, dans le sens de 'hyvpercritique allemande
en matiere d'exégése biblique, semblent prouver qu’ils visent
avant tout a l'affranchissement intellectuel a 'égard des vieilles
méthodes et formules scolastiques, sans vouloir encore toucher
au principe catholique d’obéissance au souverain pontife de
I'’Eglise. Or, I'expérience du passé doit nous mettre en garde
contre certaines illusions: toute réforme du catholicisme comme
tel est destinée & échouer si, ne partant pas d'un bouleverse-
ment profond des consciences individuelles par la grdce de Dieu,
elle n'a pas pour but primordial le renversement de I'auiorité
centrale usurpée parv le pape, et le retour au pur Evangile et
a la personne de Jésus-Christ, seul médiateur entre Dieu et
I'homme. »

Oui, l'autorité usurpée par le pape doit disparaitre; c'est
la conditon essentielle pour réaliser le retour au vrai christia-
nisme primitif, au Christ méme, a ses enseignements positifs et
a ses préceptes directs. Déblayer le terrain, puis construire.

E. M.



— 325 —

II. — Quelques modernistes allemands.

Nos coreligionnaires de langue allemande feront, pour ia
Revue, lorsque le moment sera venu, 1'étude d’ensemble que ce
grave sujet comporte. En attendant, voici, pour nos lecteurs
étrangers, quelques documents substantiels, qu'’il importe de re-
cueillir 1) :

1. Die deutschen Bischife wund der Modernismus. — Der
«Osservatore Romano» bringt in der ersten Nummer des
Jahrgangs 1908 das lateinische Schreiben, das die deutschen
Bischiéfe, an ihrer Spitze die Kardinile Fischer von Kéln und
Kopp von Breslau, am 24. Dezember 1907 an den Papst ge-
richtet haben. Es lautet in deutscher Ubersetzung:

« Heiligster Vater!

Deine Heiligkeit wird sich nicht wundern, sondern es den
Zeitumstinden hochst angemessen finden, dass wir Bischofe des
Konigreichs Preussen zugleich mit den Bischéfen von Maingz,
Strassburg, Metz, Rottenburg und Sachsen, nachdem seit der
Zusammenkunft in Fulda kaum ein oder zwei Monate verflossen
sind, schon wieder zu einer Versammlung eine Reise unter-
nommen haben. Fir diesmal haben wir als Ort unseres Kon-
oresses die Kolner Metropole gewihlt, weil sie vermoge ihrer
Lage fiir die meisten leichter zu erreichen war. Ursache und
Grund, warum wir uns mitten im Winter so bald wieder zu
einer Zusammenkunft reisefertig gemacht haben, liegen auf
der Hand und sind einfach in der hochwichtigen Enzyklika zu
suchen, die du neulich {iber die Irrtiimer der Modernisten
herausgegeben hast. Das war wahrhaftig eine schwere, aber
fiir die Zeitbediirfnisse sehr niitzliche, ja geradezu notwendige
Arbeit, die vielfachen und mannigfaltigen Irrtiimer der Moder-
nisten, die teils offen herumgeboten werden, teils im Verbor-
genen schleichen, mit dem Lichte der natiirlichen und {iber-
natlirlichen Wissenschatt aufzudecken und deutlich zu kenn-
zeichnen, ithren Ursprung und ihre Wurzeln zu erforschen und
ins Auge zu fassen, ihre verhdngnisvollen und verderblichen
Wirkungen anzugeben und endlich zum Heile der Volker die
Gegenmittel ausfindig zu machen und vorzubringen. Darum
Gott sei Lob und Preis! Dir gebiihrt ewiger Dank. Denn wie

") La plupart sont empruntés au FSund (Berne), janvier et février 19o8.



— 326 —

du mit ebensogrosser Autoritit wie mit Freimut gesprochen
hast, ist die christliche Wahrheit wie ein wohltitiger Lichtglanz
iiber dem Erdkreis aufgegangen als wirksamste Macht zur
Verscheuchung der Finsternis der Irrtiimer. Zur Bekidmpfung
eines so grossen Ubels hast du mit ernsten Worten alle Bischofe
der Welt zur Mitwirkung aufgefordert. Wohlan, wir sind bereit,
deine Befehle und Mahnungen aus allen Kriften getreulich zu
vollziehen und vereint mit dir mit allem Eifer und aller Energie
das Unkraut, das der bose Feind auf dem Acker des Herrn
gesit hat, samt der Wurzel auszureissen und auszurotten.
Dazu schenke uns die milde und unbefleckte Jungfrau Maria
ihre Hiilfe und stehe uns bei mit ihrer michtigen Fiirbitte bei
ihrem gottlichen Sohne. — Inzwischen bitten und flehen wir,
hingewilzt zu den Fiissen deiner Heiligkeit, um deinen apo-
stolischen Segen flir uns und die uns anvertrauten Herden.»

Unterzeichnet ist dieser Brief von den Kardinilen Fischer
und Kopp und sdmtlichen deutschen Bischéfen, die nach Koln
gekommen waren.

Soll man lachen oder weinen {iber dieses bléde Schreiben?
Man mochte glauben, irgend ein Schalk habe es erfunden, um
sich tiber die deutschen Bischéfe lustig zu machen. Komisch
nimmt sich schon die breite Einleitung aus. Man stelle sich
doch die Strapazen der hohen Herren vor, die, begleitet von
Kammerdienern, in den verflossenen milden Dezembertagen in
gut gepolsterten und gut erwirmten Wagen erster Klasse nach
Koln fahren mussten, auf jeder Station das Fiirstenzimmer in
Anspruch nahimen und sich, ungesiort von pirofanen Augen, jede
Erquickung und Stidrkung verschaffen konnten, in K&ln selbst
aber entweder in den Prunkgemiichern des erzbisch&flichen
Palastes oder dann doch in den feinen dortigen Palasthotels
eine ganz ertrigliche Aufnahme fanden! Aber die Herren opfern
sich; denn sie haben vom rémischen Papst gehort, dass sie von
grausamen Ketzereien verfolgt werden. Als sie einige Wochen
vorher in Fulda beisammen waren, hatten sie selbst davon
noch nichts gemerkt. Jetzt aber sehen sie ein, dass die Sache
bedenklich ist; mit natiirlicher und tibernatiirlicher Wissenschaft
(tum naturalis tum supernaturalis scientize luminibus) hat ihnen
der Papst ein Licht aufgesteckt. Obwohl es in der Parabel
heisst: «Lasst beides wachsen bis zur Zeit der Ernte», wollen
sie nun doch mit aller Energie an das Ausreissen und Ausrotten



— 327 —

gehen. Und dazu soll ihnen die pia et immaculata virgo Maria
beistehen! So schreiben die deutschen Bischife des zwanzigsten
Jahrhunderts! Also von dieser Seite ist nichts zu hoffen. Von
welchen romischen Bischofen ist etwas zu hoffen?

2. Die Geister rvegen sich! — «Gott sei Lob und Preis!
Dir gebiihrt ewiger Dank. Denn wie du mit ebensogrosser
Autoritiat wie mit Freimut gesprochen hast, ist die christliche
Wahrheit wie ein wohltitiger Lichtglanz iiber den Erdkreis
aufgegangen als wirksamste Macht zur Verscheuchung der
Finsternis der Irrtiimer. Zur Bekimpfung eines so grossen
Ubels (des Modernismus) hast du mit ernsten Worten alle Bi-
schofe der Welt zur Mitwirkung aufgefordert. Wohlan, wir sind
bereit, deine Befehle und Mahnungen aus allen Kriften getreu-
lich zu vollziehen und vereint mit dir mit allem Eifer und aller
Energie das Unkraut, das der bose Feind auf dem Acker des
Herrn gesit hat, samt der Wurzel auszureissen und auszurotten. »

Mit diesem devoten Schreiben an den PFapst haben die
deutschen Bischife ihre Tatigkeit im letzten Jahre abgeschlossen
und damit den Beweis erbracht, dass entgegen dem Jahre 1870,
wo der deutsche Episkopat noch etwas Riickgrat besass und
iiber das «sacrificio dell’ intelletto» die Wissenschaft, iiber den
Kadavergehorsam den Gedanken der Freiheit der einzelnen
Kirchen stellte, die jetzigen Bischofe mit fliegenden Fahnen in
das Lager der kirchlichen Reaktion eingezogen sind.

Allein mit diesem Schritt haben die deutschen Bischofe
nicht den ganzen deutschen Katholizismus hinter sich. Pro-
fessor Ehrhard in Strassburg, der das geistige Erbe Schells
angetreten hat, ist bereits mit einer Erklirung vor die Offentlich-
keit getreten, in der er mit einem unter den deutschen katho-
lischen Hochschullehrern seltenen Freimut das Verderben
schildert, welches mit der praktischen Durchfiihrung der papst-
lichen Enzyklika notwendigerweise iiber die katholischen Lehr-
anstalten, das ganze wissenschaftliche Leben hereinstromen
muss und nichts anderes zur Folge haben kann, als dass all-
méhlich ihre Lichter, eins nach dem andern verdunkelt werden,
so wie es in der gallikanischen Kirche geschehen ist. Ehrhard
sagt unter anderm:

« Durch die Enzyklika entsteht die unmittelbare Gefahr,
dass jeder Willkiir Tiir und Tor geoffnet werde ... Wie sollen



— 328 -

wir unseren Kollegen gegeniiber Massregeln rechtfertigen oder
ihnen nur plausibel machen kénnen, die in einem so schreienden
Widerspruche mit der allgemein giiltigen Auffassung des Lehr.
amts an der Universitit, mit dem sittlichen Empfinden von
Dozenten und Studenten, mit der perstnlichen Ehre des katho-
lischen Theologieprofessors stehen, wie einzelne der Bestim-
mungen {iber das Zensorenwesen, das ganze Institut der Auf-
sichtsbehorde, der zur Pflicht gemacht wird, bis in die Vorlesungen
hinein zu dringen, praktisch gesprochen, Denunsianten unter den
Theologiestudenten zu gewinnen, und die daher den katholischen
Theologieprofessor unter geistige Kuratel stellt. Ich mag die
harten, einen seiner Kirche von Herzen ergebenen Katholiken
tief beschimenden Urteile iiber diese Massregeln nicht wieder-
geben, die man oft genug vernehmen kann; ich gestehe aber,
dass ich sie nicht als unberechtigt zuriickzuweisen vermag.» —

« Die katholische Kirche der Gegenwart, so lidsst sich
Ehrhard weiter vernehmen, hat wohl ein einheitliches Dogma;
sie besitzt aber keine einheitliche Theologie. Es kiimpfen viel-
mehr zwei feindliche Theologien in ihrem Schosse um die
Vorherrschaft; die scholastische und die moderne. Im Verlaufe
des 19. Jahrhunderts hat sich der Kampf zugespitzt, bis er in
unseren Tagen den unheilvollen Charakter eines Kampfes auf
Leben und 7od angenommen hat. »

Der Strassburger Professor steht nicht allein, das ist sicher.
Tausende fiihlen gleich wie er. Auch innert der Geistlichkeit
wird die Enzyklika mit ihrer Predigt eines Kreuzzugs gegen
die Modernisten als ein schwerer, unertriglicher Druck emp-
funden. Von der Gesinnung dieser Kreise gibt unter anderm
die eben in der «Miinchner Allgemeinen Zeitung » abgedruckte
Zuschrift eines Klerikers vom Lande, Ptfarrer Wirsberger in
Klenkheim, ein getreues Bild. Mit offenem Visier, mit Worten
voll Kraft und Feuer ist er vor das Volk getreten und hat
ihm zugerufen, die Fesseln feiger Gedanken zu zerbrechen und
sich zum Kampf fiir die Freiheit der Kirche mit des Geistes
Schwert zu giirten.

Doch lassen wir ihn nun selbst zu Worte kommen! «Auf
allen Gemlitern» — so seine Rede — «lastet wie ein Alpdruck
die Sorge, dass das katholisch-wissenschaftliche Leben zu einem
talmudistischen Petrefakt erstarre. Schon hat man begonnen,
jenes Uberwachungssystem durchzufiihren, das jedem Manne



— 329 —

von Charakter und Ehrgefiihl die Schamréte ins Gesicht treibt,
jenes Uberwachungssystem, das jeden Gebildeten mit innerer
Notwendigkeit an die Seite der Gegner des offiziellen Katho-
lizismus neuesten Datums dringt, jenes Uberwachungssystem,
das die ohnehin grosse Rechtsunsicherheit des katholischen
Klerus derart verstidrkt, dass jegliche Bewegungsfreiheit auch
innerhalb der vom Dogma gesteckten Grenzen vollstindig ge-
hemmt und dem Denunszianten- und Strebertum Tir und Tor
vollends ganz gedffnet wird. Wir erleben es jetzt schon, welch
ein Unfug und welch gefihrliches Spiel mit dem Begriffe
« Modernist » getrieben werden kann. Nicht einmal eine streng
wissenschaftliche Diskussion kann intra nos gefiihrt werden,
ohne dass ein lauschender, ungesehener Denunziant brieflich
mit dem Galgen fiir die Modernisten droht. »

Von den bayrischen Bischiéfen erwartet Wiirzberger mit
Recht in dieser schweren Krise nichts. Sind die Bischife immer
die selbstindigen Regenten ihrer Ditzesen ? Haben wir es nicht
erlebt, dass es auch fiir die geistig Hochststehenden schwer ist,
wider den Stachel zu loken, und Denunziationen in Rom ge-
niigen, ihnen das Riickgrat zu brechen und sie zu weltklugen
Diplomaten zu machen. Und selbst wenn die Enzyklika in der
Hand eines selbstdndigen Episkopats im grossen Ganzen un-
schadlich gemacht wiirde, — eine bequeme, zu allem verwend-
bare Handschelle fiir einen irgendwie unbequem gewordenen
Kleriker bleibt sie immer.

Im Interesse der Erkémpfung der schwer bedrohitenn Rechts-
und Existenzsicherheit des Klerus, wie im Interesse des deut-
schen Vaterlandes wire darum die Entfaltung einer Agitation
grossen Stils dringend zu wiinschen. Und das wire eine herr-
liche Aufgabe des f{reiheitlichen Liberalismus. Im Interesse
der Freiheit und zur Uberwindung der gefahrdrohenden Re-
aktion ist die Erhaltung und Newubelebung des Liberalismus eine
zwingende Notwendigkeit. Wer die siiddeutsche Zentrumspresse
seit dem Commer-Brief aufmerksam verfolgt hat, dem dringte
sich — wider Willen — die Uberzeugung auf: «Bei den ver-
dnderten Verhdiltnissen ist Zentrumsherrschaft gleichbedeutend
mit Knechtung des Klerus und Knechtung der Wissenschaft.
Hundertfach ehrenvoller aber ist eine Knechtung durch anti-
katholische Kulturkdmpfer als die Knechtung durch die eigene
Organisation, die schimpflichste von allen und die hoffnungs-



— 330 —

loseste. Die Zwitterstellung des Zentrums swischen politischer
Demorkratie und brutalstem kirchlichen Absolutismus, mit dem
schweren Druck auf Person und Wissenschaft vertrigt auf die
Dauer kein aufrechter Mann. Daher miisste der Klerus im
Interesse seiner Freiheit und Mannhaftigkeit wie ein Mann gegen
jedwede Eingriffe in das Selbstbestimmungsrecht eines Klerikers
in politischen Fragen protestieren. Allein die kirchlich-politische
Reaktion wird eine katholische Freiheits- oder Fortschritisparter
ins Leben rufen. Und zu diesem Zwecke konnte ein Massen-
flugblatt, zusammengestellt aus den Ausserungen der hervor-
ragendsten katholischen Gelehrten — Modernisten gibt es ja
in Deutschland unter ihnen nicht — iiber die neue Lage der
Katholiken, ausgezeichnete Dienste leisten, mag dasselbe nun
vom Liberalismus oder sonst einer anderen, selbst gegnerischen,
Vereinigung ins katholische Volk geworfen werden. Salus ex
inimicis nostris!»

Die katholische Hierarchie hat mit dem zweiten Syllabus und
der letzten Enzyklika Pius X. den Geist der Neuzeit in die
Schranken gefordert. Wer siegen wird, ist fiir uns nicht abzu-
sehen ; der Kampf der Geister, der jetzt begonnen hat, wird
unser Geschlecht {iberdauern. Aber wir sehen diesem Ringen
im Glauben an die Machte, die unsere Zeit geboren hat, ruhig
entgegen. Stédrker als das Dogma ist die Vernunft, und prahlt
Rom mit den Legionen seiner Gehorsamen, so trauen wir auf
die siegende Macht des freien Gedankens.

3. Ehrhard und Wiireberger. Das Ungewitter zieht sich
bereits iiber Professor Ehrhard und den Pfarrer Wiirzberger
zusammen. Die «Corrispondenza Romana «, bekanntlich ein
von der papstlichen Kurie inspiriertes Blatt, hat bereits zu den
offentlichen Kundgebungen der beiden Genannten Stellung ge-
nommen, natiirlich nicht in zustimmendem Sinne. Von Ehrhard
sagt die «Corrispondenza»: Er sei intelligent und beredt und
habe ausgedehnte historische Kenntnisse, sei aber unzustindig
in Fragen der Philosophie und Theologie. Seine Sprache gegen-
iiber dem Papste sei in Form und Inhalt inkorrekt. Hinsicht-
lich der orthodoxen Fundamentalargumente verdiene er, dass
jeder wahre Katholik in ¢ffentlich tadle.

Sie billigt weiterhin den Freimut Wiirzbergers, fiigt aber
dann gleich hinzu, «die elementarste Ehrlichkeit verlange, dass



— 331 —

diese sogenannten Katholiken sich ausserhalb der Kirche stellen ».
Es gibt in der rémischen Kirche keine Freiheit der Forschung,
keine Freiheit des Gewissens mehr, es heisst entweder ge-
horchen oder austreten, biegen oder brechen.

Von den deutschen Bischifer ist nichts mehr zu erwarten.
In dem eben von ihnen erlassenen Hirfenbrief stellen sie sich
vollstindig auf den Boden der Enzyklika gegen den Modernis-
mus. «Mit aller Gewissenstreue werden wir das unsere tun zur
Bekiampfung moderner Irrtiimer, welche mit dem Leben Christi
in einem unversonlichen Widerspruche stehen und offen oder
versteckt, bewusst oder unbewusst die Autoritiat und Ordnung
der Kirche Christi zu untergraben suchen. »

Die Bischofe stimmen ein Klagelied an {iber die Kritik
die eine Krankheit unserer Zeit sei und selbst vor der kirch-
lichen Autoritdt nicht Halt mache. Gegeniiber den Vereins-
Dildungen erklirt das Hirtenschreiben, dass die Bildung von
Priestervereinen, mit Ausnahme von religiosen Kongregationen,
nicht zugelassen wird. Es heisst dann weiter : Was uns tief-
stens zu Herzen geht, ist die Erfahrung, dass selbst einzelne
Priester sich in Kritiksucht und Verachtung der Autoritit so
weit vergessen, dass sie in Zeitungen, selbst in kirchenfeind-
lichen, kirchliche Institutionen und Vorgesetzte einer unge-
rechten Kritik unterziehen, die Fahne radikalster Opposition
erheben und die Hiilfe bei den Feinden der Kirche suchen. Ihr
fiihlt mit uns, wie unehrenhaft ein solches Verhalten ist, wie
es die Betreffenden brandmarkt, aber auch unseren Stand bloss-
stellt, in schweren Zeiten unsere Einigkeit schwacht. Mogen
die Verirrten das Wehe nicht vergessen, das der Herr iiber
jene gerufen, durch welche Argernis kommt! Mdgen alle Guten
zusammenhelfen, damit diese Unsitte nirgends Wurzel fassen
konne!» Man weiss nun, was die Stunde geschlagen hat.

— Aus dem Vatikarn wird der «Politischen Korrespon-
denz » geschrieben: Ehrhards Kritik der Enzyklika habe dort
sehr peinlich beriihrt. Seine Ausfille hitten um so mehr be-
fremdet, als Ehrhard die Wiirde eines rémischen Prialaten be-
kleidet, und Papst Pius X. ihm jederzeit besonderes Wohlwollen
bewiesen habe. Ferner werde hervorgehoben, dass er sich durch
seine Kundgebung in offenen Gegensatz mit dem gesamten
deutschen Episkopat gebracht habe, der bekanntlich seine Zu-
stimmung zur Enzyklika ausgedriickt habe. Es gelte als wahr-



— 332 —

scheinlich, dass die kirchlichen Behiorden sich durch den
argerniserregenden Artikel zu Dissiplinarmassregeln gegen Ehr-
hard veranlasst sehen werden.

4. Roms Triumph in Deutschland. Was soll man vom
Universitiitsprofessor Ehrhard in Strassburg sagen, der, wie
schon frither einmal, erst ideale Grundsitze mit dem Ausdruck
ehrlicher Uberzeugung mutig kundgibt, und dann, von Rom
geriiffelt, alsbald wieder verleugnet? Schon bei Schell war ja
die Standhaftigkeit recht zweifelhaft. Ehrhard aber scheint gar
keine mehr zu besitzen. Seine am 18. Januar d. J. in der «Inter-
nationalen Wochenschrift fiir Wissenschaft, Kunst und Technik »
(Beigabe zur « Miinchener Allgem. Zeitung ») verdtffentlichte
Abhandlung {iiber «Die neue Lage der katholischen Theologie »
enthielt eine glatte und scharfe Verurteilung der jiingsten Er-
lasse, besonders der Enzyklika Pascendi gregis des Papstes
Pius X. gegen den Modernismus etc. Ehrhard schrieb da u. a.
« Es gibt Augenblicke im Leben, in denen das Gewissen mit
klarer und gebieterischer Stimme verkiindet, was man zu tun
hat ... damit (mit den von der Enzyklika verponten geringsten
Spuren des Modernismus) entsteht die unmittelbare Gefahr, dass
jeder Willkiir Tiir und Tor gedéffnet werde ... Wie sollen wir
aber erst unseren Kollegen gegeniiber Massregeln rechtfertigen
oder ihnen auch nur plausibel machen konnen, die in einem
so schreienden Widerspruch teils mit der allgemein giiltigen
Auffassung des Lehramts an der Universitit, teils mit dem
sittlichen Empfinden von Dozenten und Studenten, teils sogar
mit der persdnlichen Ehre des katholischen Theologieprofessors
stehen? ... Was im Interesse des lebendigen Fortwirkens der
katholisch-theologischen Fakultiten gefordert werden muss, das
ist die endliche Anerkennung der wissenschaftlichen Gleich-
berechtigung der historisch-kritischen Behandlungs- und Be-
trachtungsweise der theologischen Probleme mit der scholastisch-
mittelalterlichen. » Ehrhard schloss pathetisch: « Treten die
praktischen Massregeln der Enzyklika ins Leben, so bedeute
das nichts weniger als den Anfang vom Ende ! » Kaum 14 Tage
spéater aber, von Rom gemassregelt, bedauert und verleugnet
er alles, was er geschrieben, und erkliart éffentlich: « Dass ich
die von der Enzyklika verworfenen dogmatischen Irrtiimer des
Modernismus zuriickweise, geht aus dem Artikel klar hervor.



— 333 —

Ich stehe durchaus auf dem Boden des katholischen Dogmas
und der Anerkennung der kirchlichen Autoritit und hin ge-
willt, unter allen Umstiinden ein treuer Sohn der katholischen
Kirche zu bleiben. »

Ahnliche Charakterfestigkeit zeigt die deutsche katholische
Presse. Die hiesige « Germania » hatte die wesentlichsten Teile
aus Ehrhards Aufsatz ohne irgendwelche Verwahrung wieder-
cegeben, und dieses Verhalten auch auf bose Vorwiirfe seitens
der «Corrispondenza Romana » mit besonderer Hervorhebung
ihrer, der «Germania», Traditionentreue verteidigt. Als dann
aber Ehrhard der Prilatenwiirde verlustig erklart ward, das
beglaubigteste Blatt des Vatikans, der «Osservatore Romano »
unter der Stichmarke <« Eine skandalése Publikation » Ehrhards
Ansichten verdammt und der «Germania» vorgeworfen hatte,
sie unterstiitze die verwegenen Zensoren der pipstlichen Auto-
ritit, die eben so stolz wie gewissenlos seien — da fiel auch
die edle « Germania» innerhalb zwei Tagen génzlich um, «be-
dauerte lebhaft» und «erkliarte ausdriicklich, dass sie den Ar-
tikel nach Form und Inhalt missbillige und den Abdruck besser
ganz unterlassen hitte ». Die « Kélnische Volksztg. » hatte ihre
Missbilligung schon vorher ausgesprochen, aber zur Entschul-
digung Ehrhards hinzugefiigt, dass sein Artikel wohl zu einer
Zeit konzipiert, wenn nicht geschrieben worden sei, als die
Stellungnahme der deutschen Bischife noch nicht bekannt war.
Das «<Polenblatt am Rhein» hat wenigstens Ehrhards Uber-
zeugungstreue und Mut richtig eingeschitzt. Die deutschen
Bischofe ihrerseits ergehen sich in Unterwiirfigkeit und Lob
gegeniiber dem knechtenden Obskurantismus des jlingsten Rom.
Im Jahre 1870 wagte noch die Mehrheit des deutschen Episko-
pats, gegen die Infallibilitit zu stimmen. Dawmals gab es auch
noch Ménner wie Ddéllinger, die sich nicht unterwarfen. Heute
ist die romische Kurie noch schwirzer und der romtreue
deutsche Katholizismus noch schwidcher und kliaglicher als
jemals.

5. Professor Schnitzer. In der «Internationalen Wochen-
schrift fiir Wissenschaft, Kunst und Technik» in Berlin, der
oleichen, in welcher der nun schmihlich zu Kreuz gekrochene
Strassburger Professor Ehrhard iiber die pépstliche Anti-
modernistenbulle gewettert hat, veroffentlichte eben der Miin-



— 33 =

chener Professor der Dogmengeschichte, Dr. Schnilzer, einen
scharfen Artikel gegen den genannten péapstlichen Erlass und
die katholische 7/eologie. Seine Ausfiihrungen, die sich in der
Hauptsache mit dem Nachweis beschiiftigen, dass der Zhowmiss-
mus mit dem wissenschaftlichen Betrieb der deutschen 7Theologie-
Jfakultidten unvereinbar und die Enzyklika fiir Deutschland nicht
andwendbar sei, sind von besonderm Interesse, weil Prof.
Schnitzer Rom genau kennt und ein sicheres Urteil iiber die
romischen Verhiltnisse besitzt. In akademischen und auch in
theologischen Kreisen ist man sehr gespannt, wie der Erz-
bischof von Miinchen-Freising sich dem kithnen Kritiker gegen-
tiber verhalten und ob er den Theologen des erzbischéflichen
theologischen Konviktes in Miinchen den Besuch der Schnitzer-
schen Vorlesungen verbieten wird. Diese Massregel, die {ib-
rigens die streng orthodoxen Kreise der Erzditzese schon linger
gegen Schnitzer fordern, wiirde die Notwendigkeit zur Folge
haben, dass Schnitzer sich zur philosophischen Fakultit ver-
setzen ldsst, dhnlich, wie dies in den siebziger Jahren bei dem
bekannten Gesinnungsgenossen Ddollingers, Professor Johann
Friedrich, der Fall war.

Ganz possierliche Spriinge fiihrt die « Germania» auf. In
einem Anfall von Wagemut hatte sie ohne Kommentar einen
Auszug aus dem bekannten Artikel Ehrhards gebracht. Als sie
deswegen von der «Corrispondenza Romana» geriiffelt wurde,
erkldrte sie, dass sie mit dem Auszug keineswegs ihre Zu-
stimmung dazu aussprechen, sondern lediglich ihre Leser habe
orientieren wollen. « Wir bedauern lebhaft, schricb dic «Ger-
mania » spiter, dadurch zu Missverstiindnissen iiber unsere
Meinung Anlass gegeben zu haben, und erkliren ausdriicklich,
dass wir den Artikel missbilligen und den Abdruck besser ganz
unterlassen hitten.» Damit vollzieht die « Germania» ein publi-
zistisches Harakiri, das fiir die Geistesrichtung des Ultramon-
tanismus recht bezeichnend ist.

Nach neuesten Meldungen hat nun auch der Pfarrer Wiirs-
berger mit tiefstem Bedauern seinen Angriff gegen die Enzyklika
suriickgenommen. Nette Helden der Uberzeugungstreue !

Wie uns der Draht eben meldet, hat der Papst iiber Pro-
fessor Schnitzer wegen seines Artikels die suspensio a divinis
verhingt.



—~ 335 —

6. Prof. joseph Schnitser (Miinchen) iiber die Enzyklika
Pascendi und die katholische Theologie. In der Revue Béné-
dictine (1907, XXIV, 60) erzahlt der gelehrte Benediktiner £.
Morin, in einer zahlreichen und vornehmen roémischen Ver-
sammlung habe jlingst ein romischer Prilat, Vorstand einer
Kongregation, bitter dariiber Beschwerde gefiihrt, dass Ge-
lehrte wie die Bollandisten, P. Grisar, U. Chevalier und auch
P. Morin selbst, sich erlaubten, &ffentlich, sei es in Vortriagen,
sei es in Zeitschriften, Ansichten auszusprechen, die auf eine
Anderung oder Verbesserung in liturgischen Dingen abzielten.
« Dariiber im einzelnen zu schreiben, ist unsere Sache», be-
tonte der Prilat ausdriicklich. « Wir (rémischen Prélaten) allein
erfreuen uns des Beistandes und der Erleuchtung des hl. Geistes,
um solche Fragen zu behandeln. Jeme bilden nur die ecclesia
discens, wir aber die ecclesia docens.»

Das ist der Geist, aus dem die Enzyklika geboren ist!

In den weitesten Kreisen, nicht bloss in protestantischen,
sondern auch in katholischen, wunderte man sich arg iiber
Geist und Ton der Enzyklika, die im «Modernismus» nicht
etwa nur die eine oder andere katholische Schulrichtung ver-
dammt, sondern iiber bedeutsame Ideale unserer Zeit wie
Glaubensfreiheit, Lehrfreiheit, Pressfreiheit, die ganze nicht-
scholastische Philosophie, die historische Kritik und Methode
den Stab bricht. Denn, dariiber gebe man sich doch ja keiner
Tauschung hin, einen katholischen Modernismus, wie die Enzy-
klika ihn kiinstlich zurechtstutzt, gibt es nirgends. Die philo-
sophische, apologetische, theologische, historische, kritische
Arbeitsweise, die die Enzyklika mit Acht und Bann belegt, ist
nichts spezifisch Katholisches, es ist die Arbeitsweise der
modernen wissenschaftlichen Welt, auf die auch die katholischen
Gelehrten nicht verzichten kénnen, wenn sie wissenschaftlich
ernst genommen werden wollen. Die Verdammung des Moder-
nismus konnte nur da iiberraschen, wo man das kuriale Rom
nicht kannte, nicht kennen wollte. Nicht bloss optimistisch ge-
stimmte Katholiken vom Schlage Schells, auch viele Protestanten
malen sich gern ein Idealrom aus, das sie als den Triger er-
habener Kulturmission und als unbezwinglichen Hort echt christ-
licher Religiositit und Nichstenliebe mit schwirmerischen
Worten lobpreisen. Und dann stossen sie mit einem Male auf
das Rom der Enzyklika, und sind dann tief ungliicklich, weil



— 336 —

dieses Rom so ganz anders aussieht, als das Rom ihrer Triume
und ihrer einsamen Gelehrtenstube !

Und doch ist nur das Rom der Enzyklika das wahre Rom.
Der romische Prilat, der sich allen Ernstes fiir das Organ des
hl. Geistes und allein fiir berufen hielt, iiber liturgische Dinge
zu schreiben — er sprach durchaus nichts Neues aus. Er ver-
trat lediglich den korrekt rémischen Standpunkt, wie er seit
der Scholastik, seit dem Tridentinischen und Vatikanischen
Konzil zur Alleinherrschaft gelangt ist. Die lehrende Kirche
ist danach Rom, nur Rom. Wohl bildet auch der Episkopat
einen Bestandteil der lehrenden Kirche, aber nur in Unter-
ordnung unter den romischen Stuhl, nur in der Theorie, auf
dem Papier, nicht in der praktischen Wirklichkeit. Die Bischéfe
haben nach dieser Auffassung nicht mehr die Befugnis, sich als
selbstdndige Kirchenfiirsten zu fiihlen. Theoretisch die Nach-
folger der Apostel, sind sie in Wirklichkeit heute nur noch
Verwaltungsorgane der Kurie.

Diirfen danach die Bischéfe nur mehr lehren, wie Rom
will, so hédngt alle kirchliche Lehre schliesslich einzig von Rom
ab., Rom aber ist der eifrigste Anwalt des Thomismus. Rom
schiitzt und stiitzt den Thomismus, weil der Thomismus Rom
stiitzt. Der Thomismus ist ein in sich abgerundetes, in seiner
Geschlossenheit und Folgerichtigkeit bewunderungswiirdiges
Lehrsystem, das aber sofort in sich selbst zusammenbricht,
wenn man auch nur einen Stein aus dem Gewdlbe nimmt, das
alles trigt. Es ruht auf dem Unterbau der aristotelischen Philo-
sophie, seine Quadern bilden die hl. Schriften des alten und
neuen Bundes, so wie die Kirche sie versteht und erklirt.
Aristotelische Philosophie und Bibel zusammen mit der von
Geschlecht zu Geschlecht vererbten hl. Uberlieferung bilden
den unveriusserlichen kirchlichen Glaubensschatz, dem der hl.
Thomas sein klassisches wissenschaftliches Geprige, seine blen-
dende Fassung verlieh. Roémische Kirche und Scholastizismus
bezw. Thomismus hdngen daher so unaufléslich zusammen, dass
man die eine ohne den anderen weder verteidigen noch be-
streiten kann; und da iiberdies der romische Katholizismus
seiner Lehre geméss die einzig wahre Religion ist, so wird
jeder Vorstoss wider ihn und den Thomismus zugleich ein
Attentat wider die Religion selbst. Aufs eindringlichste empfiehlt
daher wie schon Leo XIII. so die Enzyklika den Thomismus;



— 337 —

aufs nachdriicklichste warnt sie vor jeder Abweichung von
den geheiligten Geleisen der breiten scholastischen Heerstrasse.
Alles Neue ist schon als solches #dusserst verdidchtig. Unnach-
sichtig sollen Professoren, die sich nicht auf das engste an die
iiberlieferten scholastischen Schranken halten, vom Lehramte
entfernt, unerbittlich sollen Studierende, die zu neuen Gedanken
neigen, von den Weihen ausgeschlossen werden. So will es
die Enzyklika Pius’ X.

Demnach fiihrt der rémische Absolutismus wie zum Scho-
lastizismus, so zum Traditionalisinus. Alle theologische Wissen-
schaft, aller theologische Unterricht kann so nur ein Tradieren
sein, ein Nachsprechen, ein Wiederholen. Je sklavischer tradiert
wird, um so besser und kirchlicher. So konnte es denn ein gut
katholischer Schriftsteller, ein Kapuziner, als ganz besonderen
Vorzug seines Werkes riihmen, dass es jeden eigenen Ge-
dankens vollkommen bar sei: «/u 7llo (sc. opere meo) nikhil est,
quod meo ingenio prodierit, sed omnia, prout magis utile judi-
cavi, variis ex fontibus probatisque autoribus ... desumpsi»,
sagt P. Gonzalvus a Reeth im Vorwort seines Manuale Theo-
logiee Dogmaticae 1890.

Mit diesem ihm wesentlich und notwendig anhaftenden
Traditionalismus setzt sich nun aber der rémische Scholasti-
zismus in den entschiedensten Gegensatz zum Studienbetrieb,
der den Stolz unserer deutschen Universititen ausmacht. Der
Traditionalismus, wie er das ganze Mittelalter auf allen Schulen
gehandhabt wurde und in den philosophisch-theologischen Lehr-
anstalten der romanischen Liander wie in den nach romanischem
und romischem Muster cingerichteten einheimischen Schulen
noch heutzutage getreulich gehandhabt wird, ist fiir die deut-
schen Universititen lingst ein iiberwundener Standpunkt. Léngst
setzen sie ihre Ehre darein, nicht bloss Lehr-, sondern auch
Forschungsstitten zu sein, ihre Zoglinge nicht bloss mit dem
fiir ihren spiteren Beruf unerlasslichen Wissen auszustatten,
sondern auch in die wissenschaftliche Arbeitsmethode einzu-
flihren. So gehen unsere Universititen geradezu darauf aus,
das {iiberlieferte Wissen mit neuwem Stoff zu bereichern und zu
erweitern, wihrend die Kirche vor neuen Erkenntnissen nicht
angelegentlich genug warnen kann. Die Universitiat will forschen
und forschen lehren. Die Kirche will nur {iberliefern, wieder-
holen. Die Summa des hl. Thomas ist das erhabene Werk, das

Revue intern. de Théologie. Heft 62, 1308. 22



— 338 —

nicht mehr zu erreichen, geschweige zu {iibertreffen ist; und
alle neuen Biicher, Abhandlungen und Untersuchungen {iber
theologische Fragen konnen doch nur, so gelehrt sie auch sein
mogen, das, was Thomas langst viel besser gesagt, mit viel-
leicht etwas anderer Begriindung, mit Beriicksichtigung neuerer
Autoren oder kirchlicher Entscheidungen, aber im Grunde doch
nur mit anderen Worten nochmal sagen, Alles, was in solchen
Biichern gut ist, ist nicht neu, und was neu ist, nicht gut.

Nun kénnen sich die katholisch-theologischen Fakultiten
Deutschlands, dem Organismus unserer Universititen einge-
gliedert, dem wissenschaftlichen Arbeitsbetriebe ihrer Schwester-
fakultdten nicht entziehen. Auch sie wollen und sollen daher
nicht bloss Traditions-, sondern Forschungsstitten sein, berufen,
diejenigen Theologen, die das methodische Riistzeug tibrigens
vielfach schon aus den Laienfakultiten mitbringen, mit der
wissenschaftlichen Arbeitsweise vertraut zu machen und zu
selbstindiger Forschung anzuleiten. Das geschieht bekanntlich
in den wissenschaftlichen Seminarien; und wie philologische
und historische, so erstanden denn iiberall an den theologischen
Fakultiten kirchengeschichtliche, exegetische und kanonistische
Seminarien, die, vom Staate mit reichen literarischen Hiilfs-
mitteln ausgestattet, nicht wenig zu dem Aufschwunge bei-
trugen, der sich in verschiedenen Bereichen der katholischen
theologischen Forschung unverkennbar bemerklich macht. Nichts
illustriert nun aber die instinktive Abneigung, die in streng
kirchlichen Kreisen wider das moderne Universititswesen
herrscht, besser, als die systematische Feindseligkeit, mit der
sie gerade diese Universitits-Seminarien verfolgen. Wo immer
den Seminarien ein Abbruch getan, Studierenden die Teilnahme
erschwert werden Lkann, da wird die Gelegenheit mit Ver-
gniigen benutzt, und die fadenscheinigsten Ausreden, wie die
Hausordnung des Konviktes (!!), aszetische Ubungen (!!), Brevier-
gebet (1) u.s. w. sind hochwillkommen, wenn es gilt, dem ver-
hassten Seminarbesuch ein Bein zu stellen.

Und nicht bloss um ihres unkirchlichen, modernen For-
schungsbetriebes willen sind die theologischen Fakultdten bei
den kirchlichen Wiirdentragern strengerer Observanz unbeliebt:
schon die Gegenstinde, die sie betreiben, miissen ihren Ver-
dacht erwecken, da sie iiber das vom Scholastizismus behan-
delte theologische Wissensgebiet weit hinausgreifen und sich



— 339 —

somit arger Neuerungen schuldig machen. Thomas von Aquin
hatte sein Hauptaugenmerk auf Philosophie, Dogmatik, Moral
und Bibelerklirung geworfen; und in den theologischen An-
stalten, die sich innerhalb der mittelalterlichen Lehrformen noch
heute bewegen, liegt auch noch heute aller Nachdruck auf
diesen Fichern, neben welchen andere entweder gar nicht oder
doch nur kiimmerlich bebaut werden. Natiirlich vermochten
sich die katholischen Fakultiten angesichts des ungeheuren
Aufschwunges, den die Geschichtsforschung im 19. Jahrhundert
nahm, einer sorgsameren Pflege der historischen Fécher, wie
Geschichte der Philosophie, Religions- und Kirchengeschichte,
nicht zu entschlagen; und wenn die katholische Theologie den
grossartigen dogmengeschichtlichen Leistungen, mit denen sich
die protestantische Theologie auszeichnete, etwas Ebenbiirtiges
auch nicht an die Seite zu stellen hatte, so war sie doch weit
entfernt, die dogmengeschichtlichen Studien ganz zu vernach-
lassigen. Nun ist bekannt, dass die Scholastik die Geschichte
nicht liebt, Der Scholastizismus ist Positivismus. Er geht von
der ihm ganz selbstverstindlichen Sicherheit und Unantastbar-
keit seiner Positionen aus, und es ist ihm ein Greuel, sie immer
wieder aufs neue gepriift und untersucht und der Diskussion
unterstellt zu sehen: einer Diskussion, die am Ende gar zur
Verwerfung einer dieser Positionen, zum Nuchweise ihrer un-
zulidnglichen Berechtigung fithren konnte. All dies unternimmt
aber die Kirchen- und Dogmengeschichte, Fécher, die daher
an streng kirchlichen Anstalten entweder gar nicht vorgesehen,
oder doch auf ein Mindestmass beschrinkt und mit allen nur
erdenklichen Vorsichtsmassregeln behandelt werden. Und dieses
Misstrauen ist ja auch wirklich nur zu begriindet ; driangen sich
doch mit diesen kirchen- und dogmengeschichtlichen Studien
neue Fragen, neue Schwierigkeiten, neue Ergebnisse massen-
haft auf, die den scholastischen Besitzstand aufs allerbedenk-
lichste gefdahrden und zu Spannungen und Reibungen und
schliesslich Katastrophen bedauerlichster Art fithren und fiihren
miissen. Je mehr nun gerade die Fakultiten die Heimstitten
der historischen Studien wurden, um so mehr und h&iufiger
mussten sie in Konflikt mit Rom geraten, und um so missliebiger
mussten sie ihm werden. Missmutig gewahrt man es dort, dass
man die theologischen Studien an den Fakultiten doch nicht
so unbedingt in der Gewalt hat wie an den scholastisch-tradi-



340 —

tionalistischen Lehranstalten, dass man auch liber die Professoren
dort nicht so unbedingt verfiigen kann wie hier. Denn wenn
die Kurie auch durchgesetzt hatte, dass ihr der Staat, obschon
er die Professoren zu besolden hat, beziiglich der Ernennungen
weitgehende Zusicherungen gab, ihr genehme Lehrkriifte ein-,
ihr nicht mehr genehme durch andere' zu ersetzen, so kann
sie von ihrer Macht, missliebige Midnner fernzuhalten, an den
Universititen um des damit verbundenen &ffentlichen Aufsehens
willen doch nicht so leicht Gebrauch machen wie an den
Seminarschulen, bei denen die Kirche die Professoren nach
freiem Ermessen ernennt und nach freiem Ermessen in die
Versenkung verschwinden ldsst, sobald sie ihr aus irgend einem
Grunde nicht mehr passen.

So begreiflich daher auch vom Slreng kivchlichen Stand-
punkt aus das entschiedene Eintreten dev Ensyklika fiir Tradi-
tionalismus und Scholastizismus ist, so unmoglich ist es der
theologischen Wissenschaft, sich darauf festzulegen. Ganz un-
moglich kann sie zum Traditionalismus und Scholastizismus
zuriickkehren, ganz unmoéglich kann sie die Forschungsgebiete,
die sie in Angriff genommen, namentlich ihre kirchen- und
dogmengeschichtlichen Studien, preisgeben, wenn sie nicht zu-
gleich auf jeden Anspruch verzichten will, als wirkliche Wissen-
schaft angesehen und geachtet zu werden : und nur als Wissen-
schaft kann die katholische Theologie dem Organismus der
Universitit eingegliedert sein und bleiben. Dartiber kann nicht
der leiseste Zweifel obwalten . . .

1T, — Quelques modernistes francais. — Un nouvel
article de la «Revue d’histoire et de littérature reli-
gieuses », sur la sainte Vierge dans l’histoire.

Cette savante Revue, en publiant son numéro de décem-
bre 1907, prend congé de ses lecteurs en ces termes (p. 661):
« Nous aurions poursuivi notre modeste destinée, si des me-
sures récentes, en instituant dans les pays latins un systeme
d'inquisition sans contréole, ne menacaient avec les auteurs les
lecteurs eux-mémes. Nous n’avons pas voulu concourir, méme
indirectement, a4 cette tentative; nous aflendrons le moment ou



— 341 —

le calme et la sécurité seront rendus au travail des hommes de
science. »

Certes, nous sommes pleins de respect et de tristesse en
présence de cette détermination. Toutes les consciences, méme
quand elles sont trop timorées, sont respectables. C’est le cas.
Sans aucun doute, les hommes de science ont besoin de calme
et de sécurité; mais quand ils sont en méme temps des hommes
de courage — et pourquoi pas? — ils savent prendre eux-
mémes ce calme et cette sécurité que d’autres leur refusent. A
quoi leur sert leur science, si elle ne les délivre avant tout
des obstacles accumulés contre eux et contre leur mission par
I'erreur et l'intrigue? Ils savent, & n'en pas douter, que c’est
bien l'erreur et l'intrigue qui veulent leur fermer la bouche.
Comment, dés lors, leur raison, leur conscience, leur foi ne
leur rappellent-elles pas cette parole de St. Paul a Timothée:
Sed verbum Dei non est alligalum ). Les ouvriers de Dieu doi-
vent travailler méme sans calme et sans sécurité, méme sous
les anathémes et les persécutions. Ff dixit mihi: Sufficit tibi
gratia mea, nam virtus in infirmitate perficitur ... Fropterea
quod placeo mihi in infirmitatibus wmeis, in contumeliis, 1n ne-
cessitatibus, in persecutionibus, in angustiis pro Christo: cum
entm nfivmov, lunc potens sum?).»

Espérons et attendons. Pour le moment, la Revue ol col-
laboraient MM. A. Loisy, P. Lejay, Turmel, Guillaume Herzog,
etc., se condamne au silence. Son dernier numéro contient deux
articles de M. Loisy, 'un sur la transfiguration, 'autre sur le
mouvement biblique; un article de A. Dufourcq sur les Gesta
martyrum,; un de M. de Wulf sur l'histoire de la philosophie
médiévale; un surtout de M. Guillaume Herzog sur «la sainte
Vierge dans l'histoire» (p. 483-607), divisé en sept parties:
«1° La Virginité in pariu,; 2° Débuts de la croyance a la sain-
teté de Marie; 3° Progres de la sainteté de Marie; 4° Nou-
veaux progrés de la sainteté de Marie; 5° La conception de
Marie de St. Augustin a St. Bernard; 6° La conception de Marie
depuis St. Bernard 4 Duns Scot; 7° L'immaculée-conception. »
Cette étude est la piéce capitale de la livraison. Elle fait ma-
nifestement suite a la premitre étude du méme théologien,
parue dans la méme Revue (avril 1907, p. 118-133), sous ce

Y I7 Tim. 10, 9.
*) 71 Cor. XII, g-10.



342 —

titre: « Sur la conception virginale du Christ». Nous en avons
publié quelques passages, simplement pour en indiquer I'esprit,
dans la «Revue intern. de Théol.» (juillet 1907, p. 514-517).
Nous nous bornerons au méme procédé dans la présente livrai-
son; car on n’analyse que trés difficilement un travail aussi
objectif, aussi substantiel, aussi rempli de documents et de
textes, cités dans un ordre chronologique qui fait suivre d’une
maniére inattaquable 1'évolution des opinions et des systemes.
L'auteur, a part dans quelques passages oll perce une claire
et mordante ironie contre les inepties et les roueries de gens
qui veulent tout savoir et qui ignorent les premiers principes
de l'exégese et du raisonnement, s'abstient de réflexjons per-
sonnelles et se borne a accumuler les faits, seuls éléments d’'une
vraie solution. Ne pouvant tout indiquer, quoique tout soit
d'une extréme gravité et plein de conséquences d'une trés
grande portée, notamment en faveur d'une théologie scient:-
Jique destinée a remplacer la théologie /légendaire qui régne
aujourd’hui et qui mine la religion et 1'Eglise — et surtout
I'Eglise romaine — appelons l'attention du lecteur sur les aveux
suivants:

«Il en est de la passion théologique comme des autres:
on ne peut la rassasier. Les textes mal compris ou supposés
de St. Augustin, de St. Anselme et des docteurs du XIII® sigcle,
donnaient une preuve de tradition respectable. Ceia ne faisait
pas encore l'affaire des partisans de l'immaculée-conception.
IIs voulurent avoir une preuve compléte et ils l'eurent. Dans
leurs effusions Ivriques, les Peéres grecs, depuis Proclus et
Cyrille d’Alexandrie, avaient souvent célébré la pureté de la
Vierge et avaient proclamé qu'elle était sans tache, imma-
culée. La plupart des épitheétes pompeunses qu'ils avaient accu-
mulées ainsi en son honneur voulaient simplement dire que le
sceau de sa virginité n’avait jamais été brisé. D’autres faisaient
abstraction de la vie terrestre de Marie et ne la considéraient
que dans le séjour de la gloire. Quelques-uns tout au plus
¢cartaient de Marie le péché a partir du moment de sa ma-
ternité divine. On n’eut aucun égard pour ces restrictions que
I'on ne soupc¢onnait méme pas et I'on étendit les épithétes en
question a la vie entiere de la Vierge, y compris sa concep-
tion. Comme la doctrine du péché originel demeura, méme
aprés St. Augustin, znconnue @ I'Orient, on ne rencontrait pas



— 343 —

dans les écrits des Peres grecs ces déclarations embarrassantes
auxquelles on se heurtait & chaque pas quand on lisait les
Péres latins. Les livres authentiques des docteurs de 1'Orient
fournirent donc une moisson assez abondante de textes favo-
rables a l'immaculée-conception. Les apocryphes donnérent un
appoint considérable (p. 393)...

» Toutes ces entorses a I'histoive ne pouvaient en imposer
aux hommes familiarisés avec les textes. Petau eut le courage
de déclarer qu'il n'y avait absolument rien a chercher chez
les Peres grecs relativement a 'immaculée-conception, par la
raison qu'ils avaient rarement fait mention du péché originel
et qu'ils ne s'en étaient jamais occupés ex professo. 1l avoua
également que St. Augustin avait bel et bien attribué a la sainte
Vierge I'héritage commun du péché originel (p. 596)...

» De nos jours encore, il s'est trouvé des apologistes pour
nier l'authenticité de la Lelire aux chanoines de Lyon (de
St. Bernard); il s'en est trouvé d’autres pour faire la legon a
Mabillon et dire que St.Bernard n’a peut-étre visé dans sa
lettre que la conception active. Quant a St. Augustin et aux
Peres grecs, on a continué de les transformer en défenseurs
de la mowuvelle croyance, Toutes les wmiaiseries débitées par
I’école franciscaine s'étalent dans les livves des théologiens ca-
tholiques contemporains tout comme au XVe siecle (p. 597)...

» Quand on parcourt la série des actes pontificaux relatifs
a la conception de la Vierge, la premiére impression qu'on
éprouve, c'est celle de la stupéfaction. Ce qu'un pape fait,
Uautre le défait; le travail de la veille est détruit le lende-
main; on se croirait en présence de la toile de Pénélope. En
1476, Sixte IV approuve l'office de l'immaculée-conception com-
posé par Léonard de Nogarole. Un siécle plus tard (1568),
S. Pie V supprime cet office qui, & ses yeux, attribue trop
nettement & Marie l'exemption du péché originel, et lui en
substitue un autre ou ce privilége n’est pas mentionné (p. 599)...

» A partir du concile de Trente, la définition du privilege
de 'immaculée-conception fut au premier plan dans les pré-
occupations de l'univers catholique. Objectait-on I'Ecriture, les
théologiens apportaient plusieurs textes du Cantique des canti-
ques, des Psaumes et méme de la Genése, desquels, a l'aide
de linterprétation allégorique et mystique, c'est-a-dive @ coups
de contresens el de non-sens, ils tiraient le privilege... Pour



— 344 —

le peuple, le privilege de Marie était évidemment révélé, puis-
qu'il y élait attaché de tout coeur (p. 602)...

» A partir de 1843 les theses pullulérent. Mentionnons les
travaux de Lambruschini, de Perrone et surtout le monument
gigantesque élevé par Passaglia sous le titre: De fmmaculato
conceptu, Les deux mille et quelques pages in-quarto que le
docte jésuite a consacrées a prouver l'immaculée-conception
sont remplies d’enfantillages quand elles ne sont pas en dehors
de la question. Néanmoins leur masse fit une impression con-
sidérable (p. 603)...

» La divinité du Chrvist w'appelle point nécessatvemeut la
conception virginale, a plus forte raison elle n'appelle point la
naissance virginale ni la virginité perpétuelle de Marie. Tou-
tefois, si le théologien a quelque notion de 1'histoire des dog-
mes, s'il sait que l'acte générateur, avec la concupiscence qui
I'accompagne, passait jadis pour étre le véhicule du péché
originel; s'il sait quelle vogue les idées doceles eurvent de bonne
heure dans les FEglises chrétiennes, il conclura que la concep-
tion virginale de Jésus a été destinée a l'exempter du péché
originel et que la naissance virginale a sa racine dans le do-
cétisme. Quant a la virginité perpétuelle de la meére du Christ,
il la regardera comme la conscience nécessaire de la concep-
tion virginale... Le dogme de la sainteté de Marie plonge
ses racines non pas dans la christologie, mais dans la piété,
et la piélté dont 1l est quesiion ici n'est pas la dévotion a la
Vierge, mais U'ascétisme. C'est seulement aprés coup et arlifi-
ctellement qu'il a été rattaché a la christclogie, qu'il a ¢té greffé
sur elle (p. 603)...

» Le dogme de la conception virginale du Christ!) a été
utilisé, a partir d’ Ambroise et d’Augustin, pour expliquer com-
ment le Christ a échappé a la souillure du péché originel;
mais sa destination primitive étart tout autre. A 1'époque de
son apparition, il servit a expliquer le titre de «Fils de Dieu».
Il rendit cette formule intelligible aux chrétiens de la seconde
et de la troisiéme génération, qui ignoraient ou ne compre-
naient pas la construction métaphysique ébauchée par St. Paul,
et qui ne comprenaient plus quelle sublime simplicité avait cefte

1) L'auteur a certainement lintention, en employant le mot zirginal, de parler
de la conception miraculeuse (sine homine).



— 345 —

Jformutle suy les lévres de celui qui en avail fait la principale
expression de sa dignité. Le dogme de la naissance virginale
du Christ doit son origine awux idées doceétes, mais il ne s'est
imposé a la conscience chrétienne que le jour ol il a brisé
avec ces idées et s’est mis sous le patronage de [!'ascétisme.
Enfin le dogme de la virginité perpétuelle de Marie, qui semble
si naturellement amené par la conception virginale, a été intro-
duit, /ui aussi, dans le patrimoine de la théologie par l'ascé-
tisme. Quand on suit sur une carte le cours d'un fleuve, quand
on voit quels détours il prend, quelles sinuosités il décrit pour
se rendre 4 la mer, on est surpris de tant de caprices. Qu'on
aille sur le terrain, on constate alors que chaque coude,
chaque méandre a eu pour but de tourner un obstacle, et que,
dans son long voyage, la goutte d'eau a invariablement obéi
a la loi du moindre effort (p. 607).»

C'est par cette comparaison du dogme chrétien et de la
goutte d’eau que finit cette étude. Apres un tel étalage de
science, n'est-il pas étrange que l'auteur le couronne par une
telle philosophie, si toutefois on peut appeler philosophie la
prétendue loi du moindre effort en présence des plus vulgaires
accidents de terrain. Pour avoir le droit de conclure ainsi,
M. G. H. devrait d’abord démontrer qu'il en est des ames
intelligentes et libres comme des simples gouttes d’eau; qu’elles
doivent se plier, elles aussi, aux «caprices» du terrain et
s’abandonner paresseusement, lachement, & la loi en question;
enfin que la faculté de saisir la vérité, 1'obligation de lui étre
fidele, le devoir chrétien de tout sacrifier a l'enseignement du
Christ, peuvent étre assimilés & 'aveuglement d’'un cours d’eau,
nécessairement, fatalement dominé par les conditions de la
matiére. Autant dire que toute la sagesse consiste & suivre,
en religion du moins, la fameuse «loi du moindre effort», et
que tous les résultats, méme les plus honteux et les plus né-
fastes du jeu des passions et des erreurs humaines, doivent
étre ratifiés comme voulus par la Providence. En vérité, le
Dieu des chrétiens n'est-il que le Fafum des payens? Et le
Christ n’a-t-il étendu ses bras sur la croix que pour nous
apprendre & croiser tranquillement les nétres? N'est-elle pas
horrible cette légitimation du fait accompli, quel qu'il soit,
cette apothéose du mensonge, cette consécration de l'abomi-
nation de la désolation jusque dans le lieu saint?



— 346 —

Evidemment j'ai mal compris M. G. H. Mais, s'il y a faute
de ma part, il avouera que faire de l'ironie sur les sophismes,
les enfantillages, les contresens, les inepties qu'on accumule &
dessein, et ensuite, & ce spectacle, s'écrier, comme Candide,
que tout est pour le mieux dans le meilleur des mondes, c’est
plus qu'il ne faut pour induire en erreur les lecteurs les plus
sérieux.

C'est la tactique habituelle du plus savant des dogmatistes
francais actuels, dont il est inutile de redire ici le nom, et que
j'ai réfuté plus d’une fois dans cette Revue; mais cette tac-
tique peut-elle faire illusion a qui que ce soit? N'est-il pas trop
naif de saper, dans le cours du volume, la dogmatique romaine,
par un exposé irréfutable des erreurs et des duperies par les-
quelles elle s'est établie, puis de conclure en faveur de cette
méme dogmatique, ou plutdt en faveur du maintien de la pa-
pauté, en disant: Evidemment, cet amas d’inepties est provi-
dentiel et divin puisqu’il a réussi et qu'il triomphe actuellement!

Cette conclusion perverse est I'abime qui sépare les moder-
nistes romanistes actuels d’'avec les anciens-catholiques, qui ne
cesseront de combattre et de réfuter ce coup de Jarnac donné
a la science et a la vraie foi par une peur qui se dissi-
mule mal. E. MicsauD.

IV. — Aveux ultramontains. Nouvelle série.

* Quelques aveux du P. Allo. — Dans son livre sur «l.a
foi et les systémes», le P. a exposé les embarras olt 'on est
actuellement, dans 1'Eglise de Rome, a définir exactement le
dogme!). Voici d'autres aveux:

— Sur Uinfaillibilité. Certains théologiens de 1'Eglise ro-
maine, partisans du « symbolisme instable » ou « transformisme »
en matiére de dogme, enseignent, selon ce Pere, que «l'autorité
de I'Eglise n'impose ses décisions qu'avec une discréfion et une
sagesse inspirée que la theéologie appelle du nom technique d’in-
faillibilité»> (p. 188). N'est-ce pas exquis? Si ce n’était pas man-
quer de discrétion, ne pourrait-on pas demander a4 Rome ce
qu'elle pense de cette notion de l'infaillibilité?

1) Voir la Bibliographie de cette livraison.



— 347 —

— Sur Honorius. Certains ultramontains sont trés embar-
rassés du cas d'Honorius, et pour plus de commodité, ils le
nient ou le réduisent a rien. Le P. A. s'exprime ainsi (p. 200):
« L'Eglise a été jusqu'a anathématiser la mémoire d'un de ses
pontifes, coupable seulement de ne s'étre pas assez nettement
prononcé sur un point de spéculation christologique qui parai-
trait bien secondaire a4 des symbolistes de nos jours.» — Cette
spéculation, peut-étre; mais 'anathéme contre le pontife? Et
c’est ce dernier point qui importe.

— Suy la difficulté de distinguer les dogmes romains ct les
légendes. P. 205, le P. A. dit: «Dira-t-on que l'objectivité de
1nos dogmes sous leur forme historique se déduit de ce qu'ils
sont appropriés a tous les esprits vraiment religieux de tous
les temps (?), au lieu de ne U'étre gu’aux réveries mystiques d'une
époque d'ignorance? Mais c'est 14 justement ce qu'il faudrait
prouver, au fond, nous w'en savons rien, et il pourrait se faire
que, par rapport aux siecles qui nous suivront, nous soyons
relativement dans le méme ctat de narvelé que les lecteurs de
la Légende Dorée comparés & nous. Voila de graves difficultés
a résoudre...» — Je le crois sans peine, et ces difficultés
incombent non seulement aux partisans du symbolisme instable
et & ceux du symbolisme moins instable, mais aussi & ceux de
I'analogisme, dont le P. A. fait partie. Chinoiseries!

* Aveu du P. Lucien Choupin, sur la soumission a Rome
quand méme. — Dans les «Etudes» du 20 décembre 1907, il
est dit: «Non, disons-le franchement, loyalement, le Décret
Lameniabili, émané du St. Office, ne participe pas au privilege
de linfaillibilité; nous lui devons wnéanmoins une adhésion inté-
rieure, un assentiment religieux, ferme, sincére; on ne peut
donc pas tenir en suspens les condamnations portées par ce
décret... De méme, l'encyclique Pascendi est sans contredit
une constitution doctrinale et disciplinaire, Sstrictement obliga-
toire et formellement universelle. Toutefois ce n’est pas une
définition «ex cathedra»; fous les fidéles n'en ont pas moins
lobligation trés grave de se soumettre a la décision du souve-
rvain pontife.» —- Ainsi donc, rien de plus clair: que ce docu-
ment soit infaillible et ex cathedra, ou non, il est toujours obli-
gatoire, et il doit toujours étre obéi. Des lors il est tres oisif
de discuter s'il est ex cathedra ou non; les résultats pratiques



sont les mémes. Avis aux bons et naifs fidéles romanistes qui
disent que l'infaillibilité du pape est une chimeére puisque les
conditions de l'infaillibilité ne se réalisent jamais. Les voila
bien avancés, puisque dans tous les cas ils sont pris et tenus.

* Aveu du P. Joseph Brucker en faveur de la critique
biblique. — Dans un article sur « 'Eglise et la critique biblique»,
paru dans les «Etudes» du 5 janvier 1908 — article ou l'au-
teur a tort de confondre /’Eglise et les congrégaitons romaines
— on lit toutefois les excellentes remarques suivantes (p. 12):

«Quoi qu'il en soit, le principe général de la critique n'est
donc point, par lui-méme, en opposition avec la foi ou avec
PEglise. Et il faut dire la méme chose de ses principes et de
ses procédés essentiels de recherche et d'appréciation. Décom-
poser un livre en ses ¢éléments, essayer d’apres ceux-ci de
reconstituer les sources, refaire en quelque sorte le travail de
rédaction; telle est en gros la tiche que se prescrit la haute
critique a I'égard des textes bibliques. Ici encore, rien d’atten-
tatoive, en théorie, au caractere inspiré, a la dignité, 4 la ma-
jesté des saintes Ecritures. L'inspiration d'un auteur n’exclut
pas le recours a des sources, ni l'utilisation plus ou moins com-
plete, plus ou moins libre, de documents antérieurs. Pour le
montrer, il suffit d'en appeler au fait que plusieurs écrivains
bibliques, notamment l'auteur du II* livre des Macchabées
(IT, 24 sqq.) et St. Luc (I, 3), nous apprennent explicitement
qu’ils ont travaillé de cette maniere. Il n'est pas méme néces-
saire que l'inspiration ajoute & ces secours étrangers un sup-
plément de lumieére et d'instruction. L'auteur sacré, a part I'im-
pulsion a écrire et I'assistance pour éviter les erreurs, a pu
se comporter comme tout autre écrivain dans la recherche et
la mise en ceuvre de ses matériaux. Son inspiration ne nous
défend donc pas de chercher & retrouver la maniere dont il s’y
est pris, par les procédés critiques qui seraient légitimes pour
tout auteur dans le méme genre.»

* M. Lebreton et les congrégations romaines. — M. Lebreton
est sensible aux reproches qu’'adressent a I'Eglise romaine les
savants qui prennent les congrégations romaines et les com-
missions bibliques en flagrant délit d'erreur. Il réplique que,
sans doute, «des décisions comme celle qui concerne le ver-



— 349 —

set des trois témoins sont trés regrettables», mais enfin que
ce ne sont pas la des décisions infaillibles puisque ces insti-
tutions ne sont pas I'Eglise. Cette derniére raison est trés vraie,
mais trés dangereuse sous une plume ultramontaine: car on
peut faire observer que, si I'Eglise seule est infaillible, le pape
ne l'est pas, n’étant pas lui-méme I’Eglise. Aussi M. Lebreton,
en homme prudent, ajoute que les décisions de ces institutions
romaines sont telles que le savant catholique ne peut pas s’y
soustraire. — Situation terrible: car si ces décisions ne sont
pas infaillibles, elles peuvent étre erronées, et si le savant
catholique est obligé de les accepter, il est donc obligé d'ac-
cepter l'erreur! C'est ce que le critique des «Annales de phi-
losophie chrétienne » (janvier 1908, p. 435) fait trés bien observer:
«On aboutit ainsi 4 dire qu’elles ne sont pas infaillibles et que
cependant il faut se comporter avec elles comme si elles étaient
infaillibles » | Cruelle énigme! L’impasse est évidente.

* M. L. Maisonneuve et les miracles. — Cet éminent théo-
logien a écrit dans la «Revue du clergé francais» (1°° dé-
cembre 1907): «Si Francois Xavier ressuscite un mort pour
affirmer qu'il y a trois personnes en Dieu, les Japonais qui sont
témoins de cette résurrection ont une preuve décisive que le
dogme de la trinité est une parole de Dieu. Si un brahmane
revient & la vie aprés sa mort pour affirmer que les Ames hu-
maines sont réincarnées et destinées au Nirvana, les chrétiens
peuvent affirmer avec certitude que sa mort ou sa résurrec-
tion ne sont qu'apparentes.» — Rien de plus commode: ou
bien le miracle est en faveur des dogmes chrétiens (7ire ro-
mains), alors il est vrai; ou bien il est contre, alors il est faux.
Le critique des «Annales de philosophie chrétienne» (jan-
vier 1908, p. 438) remarque: <« Avec cette fagon de raisonner
(celle de M. Maisonneuve), on peut toujours se donner sans
peine raison a4 soi-méme. Mais si le partisan du brahmane rai-
sonne de méme, en sens inverse, que pourra-t-on lui répondre? »
Le théologien romaniste lui répondra: Va donc, brahmane!
Ne vois-tu pas que tu te trompes, puisque tu n'es pas chrétien?
Et ne vois-tu pas que tu n’es pas chrétien, puisque tu n'es pas
romain ?

* Mgr Mignot et la Bible. — Dans une étude sur «I'his-
toire des religions », M. l'archevéque d’Albi a écrit: «Moise,



— 350 —

inspiré de Dieu, a parlé et sans doute pensé comume on par-
lait et pensait de son temps. En inspirant un récit destiné a un
peuple primitif '), Dieu n’était pas plus tenu de faire de l'as-
tronomie que de faire connaitre les propriétés de la vapeur
ou de 1'électricité. Soit, dira-t-on; mais pourquoi I'Eglise, inter-
préte autorisée de I'Ecriture, dont elle déclare posséder seule
le vrai sens, n'a-t-elle pas mieux compris la véritable pensée
de Dieu, celle qui, en raison de l'ignorance des premiers des-
tinataires, se cache derriére le voile d'un langage nexact, telle-
ment inexact que tous les commentateurs s’y sont trompés jus-
qu'a présent? Elle 'ignorait donc? Pourquoi a-t-elle condamné
comme errveurs posilives des points tenus aujourd’hui pour vé-
rités démontrées et acceptées par tous les esprits intelligents?
La réponse est assez simple: c’est qu'en matiére scientifique,
les veprésenlanls de I'Eglise n'en savent pas plus que leurs
contemporains ... Pour rester équitable, il importe aussi de
distinguer l'enseignement authentique de I'Eglise de celui que
nous présentent en son nom el sans v étre suffisamiment anlo-
risés certains de ses enfants.»

Monseigneur confond /' Eglise avec ses représentantset avec
certains de ses enfants. Cependant la différence est grande. Les
hypotheses émises par les théologiens du St. Office, ou d'une
autre congrégation romaine, ou d'une commission biblique, ne
sont nullement émises par /' Eglise méme. Le pape lui-méme
n'est pas I'Eglise. L’Eglise, en vérité, a bon dos, quand on lui
impute les erreurs de Rome. Rome n’est qu'une LEglise parti-
culiere, et non !'Eglise, Deux conséquences a tirer: 1° les
erreurs de Rome ne sont pas des erreurs imputables 4 I'Egllse;
2° les ordres de Rome ne sont nullement des ordres de I'Eglise.
On peut donc servir 'Eglise et combattre Rome; souvent méme,
pour servir I'Eglise, un vrai catholique doit résister 4 Rome
et la réfuter. Aucun des «enfants de I'Eglise » ou des «repré-
sentants de 1'Eglise », disons plutdét des membres de la hié-
rarchie, pas méme le pape, n'a le droit de parler comme étant
IEglise.

Telles sont les conséquences logiques, implicitement con-
tenues dans les phrases (soulignées par nous) de Mgr M. Tou-

1) N’était-il pas destiné a tous les peuples, méme encore aux peuples actuels,
ou Uinspiration n’avait-elle qu'uune portée limitée a 1'époque primitive?



— 351 —

jours est-il que le style de chacun des livres de la Bible est
le style méme de l'auteur ou des auteurs de ces livres, style
imparfait comme celui de leurs contemporains. Avewu considérable.

* M. le curé Fromantin et l'indifférence ultramontaine. —
Certains ultramontains sont trés fanatiques, mais d’autres ne
sont pas moins indifférents. L.a paroisse de St. Germain-1I’Auxer-
rois, située au centre de Paris, passe pour une bonne paroisse.
Or voici ce que son curé, M. F., a écrit dans «La Paroisse »
(Janvier 1908):

« J'ai dit que, sur 13,000 paroissiens, 400 seulement avaient
répondu & mon appel pour le Denier du culte. J'ai dit que,
sur 65 visites faites aux plus grands commercants du quartier,
il avait été obtenu 21 réponses a peu prés favorables, et 44
refus; que 17 avaient été enveloppés de promesses vagues,
ou déguisés, mais que 27 avaient été formulés énergiquement
et souvent avec impiété. J'ai dit encore qu'il y avait 13,000
habitants résidant sur le territoire de St. Germain-’Auxerrois,
par conséquent 6 2 7000 hommes; qu’en retranchant les infirmes,
les enfants, les vieillards, les israélites et les protestants, il
devait bien y avoir environ 4000 catholiques en mesure de
venir & l'église et de rendre & Dieu le culte qui lui est dfi, et
que, quand nous convoquions avec une trés large publicité les
hommes de la paroisse 4 nos conférences, a4 nos retraites ou
a4 nos ceuvres, nous avions habituellement 100 & 150 présences;
donc il y a environ 3900 hommes sur 4000 qui se désinté-
ressent completement des choses rveligieuses. J'avoue que ces
chiffres poussent les choses au noir, et qu’on pourrait par
quelques palliatifs en atténuer la rigueur. Cependant je les
donne dans leur cruelle nefteté, pour qu'on se rende bien compte
de ce qu’est une paroisse catholique qui ne passe pas pour mau-
vaise au centre de Paris.»

Ajoutons qu'il serait bien étrange que, sur les 3900 hommes
hostiles au catholicisme papiste, il n'y en efit pas un grand
nombre resté chrétien et disposé a se déclarer tel, dés qu'on
lui précherait un catholicisme intelligent, raisonnable, vraiment
scientifique, libéral et national. Ce qui tue la religion, ce qui
provoque l'indifférentisme, & Paris comme ailleurs, c’est le papisme
avec ses superstitions et ses inepties.



— 352 —

A rapprocher des aveux de M. le curé Fromantin les fan-
faronnades de M. L. Desmoulins dans le «Gaulois» du 30 dé-
cembre 1907, disant: «On est, au contraire, beaucoup plus
croyant aujourd’hui qu'on ne 1'était il y a 60 ans, et le vol-
tairianisme, qui était de mode de 1831 & 1840, n’existe plus
aujourd’hui qu’au sein de quelques associations radicales, attar-
dées aux vieilles formules!»

* Les faux dans le martyrologe romain. — Dans un article
de M. Pierre Batiffol sur «les martyrologes historiques du
moyen Aage», paru dans le «Bulletin» de Toulouse (décembre
1907), on lit, p. 278: «Adon de Vienne apparait comme /'un
des plus insignes faussaires que le moyen Age ait produits, et
cela, dom Quentin semble 'avoir établi solidement... Adon a
inventé des dates fausses, 7mventé des particularités romaines
ou antiques fausses, exécuté une série de fausses identifications,
en un mot embrouillé foufe une partiec de la littérature hagio-
graphique jusqu’a nos jours... Par Usuard qui l'a résumé et
dont I'ceuvre a eu un succes inoui, ses inventions ont traversé
le moyen Aage, et, au moins en partie, pénétré dans le marty-
rologe vomain. »

V. — M. Loisy contre les récents documents pontificaux.

Dans un nouveau volume intitulé: Simples réflexions sur le
décret du St. Office « Lamentabili> et sur l'encyclique «Pas-
cendi», M. Loisy passe en revue les propositions du décret en
ce qui le concerne, et cet examen mérite une sérieuse atten-
tion. Dans 1'dvant-Propos, on lit les passages suivants:

«On pourra constater sur le fait les procédés suivis par
le plus haut tribunal théologique qui soit dans I'Eglise, et I'on
verra combien cette méthode differe de celle qu'une sincére
et judicieuse critique emploie maintenant dans linterprétation
d'un texte donné. . ..

«A de rares exceptions prés, les chefs du catholicisme
francais partagent les vues du St. Office: ainsi, I'évéque de
Chalons, publiant dans son diocese le décret Lamentabili, n'a
pas hésité a rappeler le pamphlet qu'il avait écrit, en janvier



— 383 —

1804, contre L’'Evangile et I'Eglise et Autour d'un petit livre,
et a déclarer que les «erreurs monstrueuses », par lui dénon-
cées, venaient d'étre solennellement réprouvées par le Saint-
Siege. . . .

«Il n'y a pas lieu non plus de discuter 'autorité du docu-
ment pontifical. On peut se demander, théoriquement, si le
décret n'est qu'un acte de la Congrégation faillible, ou si c'est
un acte du Pape infaillible. La réponse est facile: rien ne res-
semble moins a une définition de foi: le décret émane de la
Ste. Congrégation, dans son ministere de haut tribunal d'in-
quisition. Mais la Ste. Congrégation n’agit que par les ordres
du Pape, et le Pape donne son approbation au décret. Qui-
conque avouerait ne pas sy soumettre, serait traité comme
rebelle et hérétique. Peu importe que l'autorité de I'Eglise ne
soit pas absolument engagée, si l'on exige une soumission
absolue. La contradiction logique entre le caractére du décret
et les exigences de l'autorité ne détruit pas celles-ci. A quoi
m'avance-t-il que 1'Eglise, dans cinquante ans, soit libre d’'ac-
cepter telle opinion, pour laquelle aujourd’hui elle est préte a
m'excommunier? L’attitude de I'Eglise, sa politique, ses inten-
tions, sa pensée nous sont expliquées de bonne foi par Mgr
Baudrillart, recteur de !'Institut catholique de Paris: «Les
égarés qui cherchaient tout de bon la vérité se soumettront
sans retard et sans réserve. Les autres n'auront plus qu’'a
sortir de I'Eglise; c’est douloureux, mais il était temps que
I’équivoque cessat, et que 1'on ne pat plus s’affirmer catholique
en soutenant des théses protestantes ou rationalistes. » Inutile
d'observer que Mgr Baudrillart se met au point de vue de
I'Eglise, soit pour juger les «égarés» qui se soumettront tout
a fait, et ceux qui ne se soumettront pas du tout, soit pour
apprécier 1'équivoque, d’ailleurs réelle, qui régnait depuis quel-
ques années dans le monde théologique. Mais tel est bien l'avis
du Pape, celui du St. Office, de 'immense majorité des évéques
et des prétres dans tout le monde catholique. C'est 1a un fait
considérable, dont nulle considération speculative ne peut dimi-
nuer le poids. ...

» L'orthodoxie, dans I'économie actuelle du catholicisme,
est ce que le pape a décidé. ...

» Les prétendus modernisies sont donc, non pas un groupe
homogene et li¢, comme on pourrait le croire silon s’en rap-

Revue intern. de Théologie. Heft 62, 1908. 23



— 354 —

portait 2 I'Encyclique pontificale, mais un nombre assez déter-
miné de personnes, dont le trait commun est le désir d’adapter
la religion catholique aux besoins intellectuels, moraux, sociaux
du temps présent. Le nom est d'invention récente, et il a été
trouvé par les adversaires orthodoxes de ceux a qui on l'ap-
plique. Pie X le déclare bien trouvé (sic enim jure in vulgus
audiunt), mais sans dire les motifs de ce jugement. . ..

» La philosophie de V'immanence est ainsi dénommée parce
qu'elle cherche et considére, en quelque facon, Dieu dans
I'homme, s’ingéniant a trouver au fond de notre nature, et dans
les conditions de l'action morale, des exigences et des expé-
riences qui impliquent la nécessité, l'existence, la présence de
Dieu, et de Dieu tel que l'enseigne la foi catholique, incarné
en Jésus-Christ et agissant dans I'Eglise: consciencieux essa
d’apologétique, dont le défaut capital n'est peut-étre pas w
certain désaccord avec la doctrine scolastique sur la genése
de la foi et les preuves de la religion catholique, mais, au
moins chez les zmnanentistes francais, la disproportion de ses
conclusions orthodoxes avec le fondement psychologique de sa
démonstration. I1 n’est pas compromettant pour moi d'étre assi-
milé A ces pieux contemplatifs; je dois dire pourtant que je n'y
ai aucun droit; car, si j'apprécie beaucoup certains éléments
du dogmatisme moral, je le répudie en tant que systéme.

« Les représentants les plus célébres de cette doctrine sont,
en France, MM. Blondel et Laberthonniére; mais, ou je me
trompe fort, ou 'Encyclique ne leur a emprunté que certains
termes caractéristiques, plus ou moins détournés de leur sens,
et quelques idées qu'on a passablement altérées pour les faire
entrer dans la synthése de convention qui constitue la premiére
partie de I'Encyclique. . . .

«Les rédacteurs pontificaux ont interprété fort peu exacte-
ment les écrits dont ils ont voulu résumer l'enseignement.
Certaines libertés sont tout a fait inconscientes, et résultent
des transformations, parfois singuliéres, que subissent ces con-
clusions, fondées sur 'expérience psychologique ou historique,
en passant dans le cerveau des théologiens scolastiques, peu
préparés a entendre ce qui n’est pas notion abstraite et argu-
mentation purement logique. D’autres sont a moitié voulues
De méme que les théologiens du St. Office, qui ont rédigé le
décret Lamentabili, pour avoir des propositions parfaitement



— 355 —

condamnables, ont souvent altéré, quant a la forme et quant
au sens, les textes ou ils les voulaient prendre, et dont on a
d'ailleurs tout lieu de croire qu'ils ne cherchaient pas ou ne
savaient pas saisir la signification précise, ainsi les rédacteurs
de I'Encyclique, pour construire, avec des éléments hétéro-
~génes et disparates, un systeme assez cohérent, du moins en
apparence, ont di se livrer a leur exercice favori, la déduc-
tion syllogistique, en partant d'opinions qui ne leur étaient
point familidres, et qu’ils ont faussées par le seul fait de les
transformer en principes absolus et en base de raisonnement.
Ils ont ainsi constitué le systéme que les wmodernisies doivent
avoir, bien qu'ils ne le professent pas. Ils font presque reproche
a ceux-ci de ne le donner que par morceaux, comme si la phi-
losophie du dogmatisme moral n’était pas un systéme complet;
comme si les ouvrages de M. Tyrrel, Lex orandi et Lex cre-
dendi ne contenaient pas aussi une doctrine bien équilibrée;
comme si la syntheése historique de 7L’ Fuvangile et I'Eglise ne
formait pas un tout en son genre. Ces éléments, mélangés
dans 1'Enyclique, sont comme démarqués et changés; la liaison
qu'on y ajoute achéve de les rendre différents d’eux-mémes, si
différent qu'il devient malaisé, en certains cas particuliers, d'en
établir la provenance. . ..

» En toute vérité, les opinions des auteurs visés par 1'En-
cyclique ne sont pas telles que celle-ci les présente; mais I'En-
cyclique les attribue formellement a ceux qu’elle désigne sous
le nom de wmodernistes, elle annonce l'intention de faire con-
naitre un sytéme qu’ils cachent & demi, mais qu’ils adoptent
secrétement, ou sans qu'ils en aient conscience; dans la doc-
trine artificielle qu'elle leur préte, elle englobe les opinions
qu’ils professent en réalité, cette doctrine étant la forme que
prennent ces opinions dans la pensée des théologiens qui ont
préparé le document pontifical. Et, pour quiconque a lu atten-
tivement et sans prévention I'Encyclique, il est évident que le
moindre degré de modernisme, la moindre participation a la
critique historique, ou a une philosophie autre que la scolas-
tique, sont absolument réprouvés. lLes modernistes ont beau
n'étre pas agnostiques, et la critique a beau étre une méthode
vraiment scientifique et toute différente de l'image dérisoire
qu'en trace I'Encyclique, les idées modernistes dans leur variété,
les conclusions critiques dans leurs nuances sont rejetées avec



— 356 —

leur fausse description. N’est-il pas certain que, si quelqu'un
des modernistes s’avisait de rééditer en leur forme propre les
conclusions qu'il a déja émises sur tel point que touche le do-
cument pontifical, on le traiterait de relaps et on le frapperait
de nouveau, sans recevoir ses explications?

Plusieurs diront aussi que I'Encyclique n'est pas un acte
ex cathedra et ne réunit pas les conditions requises pour l'in-
faillibilité. Cela est parfaitement vrai. L'encyclique ne contient
ni définition expresse de la vérité, ni anathéme solennel contre
Perreur.

Mais cette circonstance n’est pas a faire valoir pour éluder
la portée de l'enseignement donné par Pie X. L’Encyclique
Providentissimus Deus, que Léon XIII publia en novembre 1893,
pour étouffer les premiéres manifestations de la critique biblique,
n'était pas non plus un acte du Pontife infaillible; mais il est
incontestable qu'elle exprimait la doctrine traditionnelle de
I’Eglise?) sur linspiration et l'interprétation des Ecritures; il
n'est pas moins incontestable que cette doctrine et I'Encyclique
pontificale ne font aucune place & la critique historique de la
Bible. De méme, I'Encyclique Pascendi dominici gregis, tout
en n'imposant & la foi catholique aucune proposition nouvelle,
n'est que l'expression totale, inéluctablement logique, de 1'en-
seignement recu dans /'Eglise!) depuis la fin du XVII® siécle,
et la répudiation totale de la philosophie et de la critique mo-
dernes. Si donc cette philosophie et cette critique renferment
une semence de vérité, c'est d'ellessmémes qu'elles tiennent
leur droit a Vexistence, non de ce qui mangue aux formalités
canoniques de la sentence qui les condamne; et c'est la notion
méme de l'infaillibilité ecclésiastique, c’est au fond toute la
théologie catholique dans ses principes fondamentaux, c'est la
philosophie générale de la religion, les sources et les lois de
la connaissance religieuse, qui sont en cause. Rien ne serait
donc plus inutile que de vouloir infirmer la condamnation du
modernisme pour défaut d'autorité dans la sentence de répro-
bation. Si l'autorité de I'Eglise est ce qu’enseigne la théologie
catholique %), la condamnation du modernisme par Pie X est un
jugement aussi infaillible et indiscutable que cette autorité méme. »

) 11 faut dire de I'Eglise 7omaine et de la plupart des théologiens. — La Réd.
%) Non la théologie catholigus, mais la catholique-romaine. — L. R.




	Variétés

