
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 62

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


316 —

VARIÉTÉS.

I. — Le modernisme italien.

Les modernistes italiens ont publié leur Programme1). Ce

petit volume, extrêmement intéressant, contient, d'une part,
des choses magnifiques, mais aussi, d'autre part, des points de

A'ue auxquels nous ne saurions nous rallier.
Parmi les choses très dignes d'éloge, nous citerons, en

premier lieu, les sentiments de touchante sincérité, de parfaite
dignité, de respect si tranquille envers l'Eglise, de confiance
si profonde en la Providence et dans le triomphe final de la
vérité. «Notre apostolat, disent les auteurs, ne nous a pas
rapporté des honneurs, mais bien des persécutions morales et
matérielles, des désillusions et des luttes très pénibles2;.» Nous
voudrions pouvoir reproduire ces pages émues et émouvantes;
nous le voudrions d'autant plus que nous aussi, anciens-catholiques,

nous avons passé par cette voie étroite, mais royale,
de toutes les réformations. Les lecteurs y suppléeront.

Nous citerons, ensuite, quelques poincs sur lesquels les
auteurs nous paraissent avoir entièrement raison. Quoi de plus
vrai que leurs réflexions lorsqu'ils démontrent que l'encyclique
Pascendi les a calomniés dans la question de la valeur
comparative des religions3)? C'est le bon sens même. Quoi de plus
sage que leur manière d'envisager les nouvelles relations de

l'Eglise catholique et de l'Etat, ainsi que la perte du pouvoir
temporel du pape*)? Quoi de plus perspicace, de plus sensé

que leurs appréciations de la «crise au sein de la pensée catholique

» 3)? Quoi de plus noble et de plus touchant que leur ma-

') Le Programme des Modernistes, Réplique a fEncyclique dit pape Fie X (l'ascendi

Dominici gregis). Paris, Em. Nourry, in-12, 171 p., 1908, 2 fr. 50.
2) P. 168. — 3) P. 141-144. — ¦>) I'. 147-150.— 5) P. 150-152.



— 317 —

nière de se plaindre de la persécution dirigée contre eux et de

protester contre leurs persécuteurs1)? Quoi de plus fier et de

plus évident que cet avertissement à Pie X, qu'ils appellent
toujours «le successeur de Pierre» (des hommes aussi érudits
devraient bien, une bonne fois, en finir avec ce verbiage):
c Si le successeur de Pierre, disent-ils, condamne avec une

âpreté si inaccoutumée la science et l'apologétique modernes,
nous nous demandons s'il n'en faut pas chercher la raison
dans une inexplicable ignorance des tendances qui caractérisent
l'évolution morale de nos jours et dans une incapacité radicale
de comprendre le succès auquel sont destinées les énergies
progressistes dans le monde 2). »

Sur tous ces points, les modernistes italiens ne sont que
les échos des plaintes, plus énergiques encore, que la Revue
internationale de théologie fait entendre depuis 1893 et dont ils
ont eu connaissance.

Cependant, malgré cet accord évident entre les modernistes
italiens et les modernistes anciens-catholiques, nous devons en
conscience élever des doutes et même des oppositions formelles
sur plusieurs de leurs doctrines. Non, leur modernisme n'est

pas le nôtre3). Entrons, encore une fois, dans quelques détails,
et précisons nettement les situations. La vérité y gagnera et
peut-être aussi la possibilité d'un accord dans l'avenir, après
meilleures informations.

Avant tout, nous rendons hommage à l'érudition des
modernistes italiens, lorsqu'ils se disent calomniés par l'Encyclique
et qu'ils prennent ainsi position: «En réalité, la méthode
historique, les procédés, le programme du modernisme sont bien
différents de la description qu'en ont faite les rédacteurs de

l'Enc}rclique'4).. Nous avons bien mérité, nous semble-t-il, de

l'apologétique catholique, si nous cherchons loyalement à

transporter l'édifice de la foi des bases fragiles d'une exégèse
manifestement anticritique sur les fondements solides, parce
qu'inattaquables, qu'offrent les exigences profondes de l'esprit humain
et les nécessités Aitales d'où est sortie l'histoire du christia-

») P. 153-156- - 2) P- 158-

s) Voir ce que nous avons publié sur le modernisme dans la Revue de janvier
1908, p. 128-132. 191-195 et 199-205.

4) P. iS.



— 318 —

nisme'). » L'Encyclique a publié une «synthèse du
modernisme», et les modernistes italiens sont «les premiers à déclarer
hautement et fortement qu'ils n'en ont encore aucune >2). Ce

qu'ils disent de la résistance de St.Colomban au pape Boniface IV
est excellent et de parfaite actualité encore de nos jours3).
Excellente aussi leur déclaration que «l'Eglise et la société ne
peuvent se rencontrer sur la base de la mentalité du concile
de Trente»4); qu'«il est impossible d'imposer à l'âme moderne,
qui ressemble si peu à l'âme du moyen âge, l'expérience
religieuse dans les formes qu'elle a revêtues autrefois; que
l'Eglise ne peut pas et ne doit pas prétendre que la Somme
de St. Thomas réponde aux exigences de la pensée religieuse
du XXe siècle » 5) ; que « toutes ces prétendues bases de la foi
leur ont paru irréparablement caduques»6); qu'une nouvelle
apologie est nécessaire, attendu que la scolastique du moyen
âge a perdu sa valeur malgré la canonisation qui en a été
faite à Trente et malgré la volonté du pape de la réhabiliter7).
Nous ne saurions assez approuver les griefs des modernistes
italiens contre «le niveau» scientifique de la fameuse Commission

biblique que Pie X vient d'exalter si pompeusement et si

puérilement8). Très exactes et très sages aussi leurs observations
sur les formes littéraires et sur les documents légendaires
contenus dans la Bible, ainsi que sur la véritable nature de

l'inspiration biblique9). Ce sont là des matières extrêmement
importantes, sur lesquelles les modernistes italiens ont bien fait
de s'exprimer clairement.

Malheureusement ils n'ont pas été aussi clairs dans d'autres
questions. On peut leur reprocher de sembler confondre le pape
et l'Eglise, et d'imputer à l'Eglise les actes erronés et
coupables de la hiérarchie. Eglise, hiérarchie, papauté, pape, ces

mots paraissent être synonymes à leurs yeux : à la p. 6, c'est
au «chef suprême de l'Eglise» qu'ils en ont, tout en se déclarant

«ses fils soumis»(!); à la p. 8, c'est à «l'Eglise»; à la

p. 13, c'est à «l'autorité suprême», qui «perd la claire notion
de sa véritable fonction et des limites qui lui sont tracées, et

qui se transforme ainsi en un absolutisme incompatible avec
le juste gouvernement religieux voulu par le Christ».

') P. 22. — 2) P. 26. — P. 14-15. — «) P. 9. — ') P. IO. -- 6) P.

7) P. 25, et 105-106. — 8) P. 39-40. — 9) P. 44-48.



— 319 —

Répétons pour la centième fois qu'une des méprises les
plus graves que l'on commet journellement chez les modernistes

italiens, comme d'ailleurs chez nombre de protestants et
de libres-penseurs, c'est l'identification de la papauté avec
«l'Eglise catholique», voire même avec «l'Eglise» tout court.
De là mille confusions.

Nous ne saurions approuver les modernistes italiens lorsque,
tout en résistant aux ordres du pape et en rejetant ses
décisions, ils se déclarent néanmoins soumis. Une telle soumission
ne trompe personne. Aussi quelle n'a pas été notre stupéfaction,

lorsque nous avons vu ces modernistes prétendre concilier

leurs doctrines avec plusieurs décisions du concile du
Vatican (p. 125-129), comme si une conciliation était possible entre
leur immanentisme et l'objectivité des preuves de l'existence
de Dieu fondées sur les causes efficientes et finales. Pur
sophisme. Au lieu de subtilités qui font sourire, ne serait-il pas
plus logique de «répliquer» à ce concile comme ils répliquent
au pape même? Ce concile aurait-il à leurs yeux plus d'autorité

que le pape? EAidemment, l'ecclésiologie des auteurs du
Programme est en défaut.

Non moins obscure est leur opinion sur l'agnosticisme et
sur l'immanentisme. Qu'est-ce au fond que ce «sens illatif» de
NeAvman auquel ils en appellent (p. 116)? Cette «intuition» de

Dieu qu'ils affirment en eux, est-elle un argument capable
d'éclairer ceux qui ne la constatent pas, et dont la raison et
la logique sont cependant aussi fermes que les leurs? Veulent-
ils renouveler l'ontologisme de Malebranche, ou le mysticisme
des protestants partisans de l'inspiration personnelle et du
témoignage de la conscience individuelle comme critère? Cette
prétendue «expérience» personnelle, qui n'est peut-être qu'une
«illusion» personnelle, et qu'ils cherchent à démontrer par
Clément d'Alexandrie, Tertullien, Origene, Augustin, et même

par le chef de la scolastique, Thomas d'Aquin, fait-elle partie
de ce qu'ils appellent science moderne et critique scientifique?

(p. 118-125). Nous demandons des explications plus pé-
remptoires.

Mais ce qui est plus grave que leur obscurité, ce sont
leurs contradictions. En voici quelques-unes:

P. 138: D'une part, «le Christ de la foi est bien différent
du Christ de l'histoire», disent-ils. Et, d'autre part, ils ajoutent:



— 320 —

« Nous ne prétendons pas qu'au point de vue ontologique, il
n'y eût pas déjà, renfermées dans le Christ de l'histoire, ces
valeurs éthiques et ces significations religieuses que l'expérience

chrétienne a découvertes lentement, en vivant le
message évangélique.» Si cette seconde partie de l'assertion est

vraie, la conclusion à tirer n'est-elle pas celle-ci: donc la
première assertion, c'est-à-dire l'opposition entre le Christ de la
foi et le Christ de l'histoire, est fausse?

Et encore, p. 140: «Que de tâtonnements il a fallu avant
d'arriver à la représentation exacte de ces dogmes, aux
définitions du concile de Nicée! Le subordinatisme (sic) alexandrin,

le modalisme sabellien qui sacrifie la distinction des

personnes, la trinité de Tertullien qui ne sauvegarde pas le

monothéisme, la doctrine d'Hippolyte des deux hypostases et
du don impersonnel, le conflit entre le Denys de Rome et
Denys d'Alexandrie, représentent autant d'efforts accomplis
pour arriver à une formulation de la doctrine trinitaire qui
parvînt, par son efficacité sur la vie éthique du chrétien, à

déterminer une attitude religieuse spéciale vis-à-vis de Dieu le Père,
du Christ son envoyé, et de l'Esprit, principe de vie surnaturelle.

Mais toutes ces tentatives doctrinales impliquent seulement

une transfiguration gnoséologique des données fondamentales

de l'Evangile, parce que les réalités dogmatiques qui y
étaient cachées renfermaient déjà en elles les trésors religieux
que la réflexion de la foi a su plus tard y découvrir peu à peu.»
— Parlons net. — Ou bien ces systèmes d'explication de la
Trinité, ces tentatives doctrinales, cette transfiguration
gnoséologique, ne sont pas le dogme trinitaire même, et alors quel
est-il? Qu'on le dise clairement, et que l'on montre en quoi il
diffère de cette «formulation». C'est ce que les modernistes
italiens ne font pas. — Ou bien ces «tentatiAes» sont l'expression

exacte des réalités dogmatiques cachées dans les données
fondamentales de l'EAengile, et alors comment cette expression
exacte qui ne s'est produite que «plus tard», ne s'est-elle
produite que plus tard? Et s'il en est ainsi, les chrétiens
antérieurs à cette expression n'ont donc ni connu ni exprimé
exactement le dogme trinitaire? Quelle étrange situation! N'y
a-t-il pas là une contradiction manifeste entre la foi trinitaire des

premiers chrétiens et celle des chrétiens subséquents, lesquels,
comme Tertullien, sacrifiaient le monothéisme, disent-ils, ou qui,



— 321 —

comme Hippolyte, ne voyaient dans l'Esprit qu'un don
impersonnel? Etc. Ne serait-il pas plus clair et plus logique
d'exposer d'abord le vrai dogme chrétien de tous les siècles, et
ensuite les variétés et même les oppositions théologiques dans
les efforts pour expliquer ce dogme primitif, doctrine même
du Christ? Mais les modernistes italiens ont-ils bien la notion
de l'ancien critère catholique, et savent-ils bien distinguer le
vrai dogme catholique objectif d'avec les systèmes et les
spéculations théologiques? Il ne semble pas.

Autre grief. Avec leur notion de la révélation et de
l'évolution dogmatique, Rome peut justifier tous ses dogmes anciens
et nouveaux; en sorte qu'il est difficile de comprendre
comment Rome condamne un modernisme qui peut lui être si
utile, et comment, d'autre part, ces modernistes condamnent
les doctrines de Rome. La contradiction est manifeste. Voici
comment :

Ils affirment que les «vérités du Credo» n'ont pas été
révélées une fois pour toutes par le Christ '). Mais alors,
comment les tenir pour des dogmes ou vérités révélées? C'est très
simple. Les modernistes italiens, disciples en cela de M. Loisy,
«reconnaissent l'œuvre latente et ininterrompue d'un divin
esprit révélateur»2). C'est ce qu'ils appellent «la permanence
du divin dans la vie de l'Eglise»8). «L'Esprit de Dieu, disent-
ils, ne s'est pas restreint à une seule époque ou à un cercle
auguste de personnes; il s'est répandu largement au cours des
siècles et des générations humaines, amenant sans cesse son
œuvre à une plus haute perfection»4).

N.B. S'il s'agissait là du progrès des esprits par une
meilleure connaissance des dogmes révélés par le Christ, donc de
l'évolution des explications théologiques, dans le maintien du
dépôt des dogmes divins, nous serions d'accord : car il n'y
aurait pas de dogmes nouveaux, mais seulement des explications

théologiques nouvelles, toujours humaines et toujours ré-
formables. Mais telle n'est pas la pensée des réformistes en
question. Ils déclarent que « cette élaboration de la conscience
chrétienne sur l'expérience religieuse de l'Evangile leur apparaît

comme quelque chose quY/s ne sont pas libres de ne pas
accepter » 5). Même les formules et les encombrements inutiles

') P. 23. — s) P. 23. — 3) P. 27. — *) P. 51. — 5) P. 107-108.

Revue intern, de Théologie. Heft 62, 1908. 21



— 322 —

du moyen âge, ils ne veulent pas les combattre; même les
changements dans la pensée, dans la hiérarchie, dans le culte,
leur apparaissent «comme des moyens providentiels pour la
conservation de l'esprit de l'Evangile»1)] En sorte que la
scolastique du moyen âge, si contraire à l'Evangile, est considérée

par eux comme un moyen providentiel de sauvegarder l'Evangile!

Et ce moyen providentiel, ils veulent que «la masse des
fidèles se rende compte de sa caducité» Comprenne qui pourra.
Oui, ils veulent que ces choses «caduques», ces innovations,
ces institutions autoritaires et si peu modernes soient tenues

par les modernistes comme des choses divines et «indispensables

» Ces contradictions flagrantes sont écrites en toutes
lettres: «Les dogmes nés de la formulation abstraite de l'expérience

chrétienne2), l'Eglise organisée pour les besoins des

fidèles8), les sacrements produits par la nécessité de confier à

des rites extérieurs le souvenir permanent de l'œuvre de la
rédemption et d'en communiquer, par l'intermédiaire des sens,
les fruits impérissables4), nous apparaissent aussi comme des

réalités indispensables à la fusion des âmes dans la même vie
religieuse»! C'est ce qu'ils appellent «la véritable continuation
historique de l'œuvre de Jésus»5), et c'est ce qu'on devrait
appeler la destruction doctrinale et historique de l'œuvre de

Jésus.
On le voit, avec cette théorie de l'évolution des dogmes,

croisement du newmanisme et du loysisme, on arrive à la dog-
matisation et à la divinisation du romanisme. Et c'est sur ces
nouveaux soutiens du romanisme que Rome lance ses
anathèmes! Quel aveuglement des uns et des autres: de Rome,
qui se prive d'une arme nouvelle; des modernistes italiens, qui
dogmatisent et divinisent les erreurs, scolastiques et autres.
qu'ils combattent d'autre part

Que d'autres étrangetés dans leur programme! A les croire.
« rien ne peut pénétrer dans l'homme qui ne jaillisse d'un besoin

J) P. ic8.
2) On devrait dire : nés des ténèbres de la scolastique, de l'ignorance des

théologiens, des passions des papes et de leur camarilla.
3) On devrait dire : organisée pour la domination papale sur toute l'Eglise,
*) Etrange notion des sacrements! Ces modernistes admettent-ils le mécanisme

de Vex opere operato?
5) P- 133-



— 323 —

d'expansion et n'y corresponde d'une certaine façon » '). C'est
leur façon de sauver l'Eglise par l'immanentisme. Ils ne remarquent

pas que des idées très folles peuvent pénétrer dans

l'homme, être très immanentes à ceux qui s'en repaissent, et

que ne plus reconnaître que l'immanentisme comme démonstration

de l'existence de Dieu et des choses divines, c'est
compromettre singulièrement ces grandes vérités2).

Ces modernistes ont aussi une étrange manière de lire les
Evangiles lorsqu'ils prétendent que J.-C. n'a pas fondé d'Eglise
libre et universelle, et cela, disent-ils, parce que, « si une telle
Eglise avait été instituée immédiatement par Jésus durant sa
vie terrestre ou même aussitôt après sa résurrection, on ne
s'expliquerait pas la manière d'agir des apôtres, demeurés
pendant longtemps attachés à la synagogue3)

Bien faible aussi est leur explication du mot «Fils de Dieu-»

appliqué à J.-C.4). Plus faible encore leur explication de la
définition des dogmes, lorsqu'ils prétendent que cette définition
s'est faite en grande partie contre les gnostiques et contre
ceux qui «allaient trop loin» dans leur manière d'entendre le
Christ et le christianisme. Leur cercle vicieux est visible : car
pour savoir que tel ou tel va trop loin, il faut déjà avoir une
norme, donc quelque chose de défini; et cependant, selon eux,
la définition n'a lieu que plus tard, après qu'on est allé «trop
loin » (p. 86-87). Il n'est pas jusqu'à ce malheureux Priscillien,
réformateur pourtant et moderniste lui aussi, qu'ils n'éprouvent
le besoin d'attaquer comme hérétique (p. 19).

C'est aussi un devoir de leur signaler leur kantisme
excessif et leur aboutissement fatal au scepticisme, lorsqu'ils
déclarent du haut de leur cathedra, et avec quelle superficialité

que les preuves de l'existence de Dieu tirées de la nature
des choses finies et contingentes, et de la teleologie de l'univers,

«ont aujourd'hui perdu toute valeur» (p. 119). Dans leur
cercle, peut-être; mais heureusement ce cercle n'est pas
considérable. Non moins superficiel est leur « phénoménisme », qui
les pousse à ne chercher «que des .faits» (p. 130), donc à écarter
l'absolu! Et alors, qu'est-ce que Dieu s'il n'y a que des
phénomènes? Cependant, à la page 131, ils rejettent l'athéisme et
déclarent « avoir foi en un principe supérieur auquel ils s'at-

*) P. IO9. — 2) P. II9. — 3) P. 82. — *) P.



— 324 —

tachent comme à un Père». Ce langage, qui est celui des
fidéistes et des sentimentalistes, semble ne recouvrir qu'une
philosophie bien fragile, si même c'en est une.

Bref, ils ne précisent pas le fait chrétien primitif, pas
assez du moins pour avoir le droit de représenter comme une
simple évolution l'expression de ce fait dans les siècles
suivants. Ils ne tracent pas nettement la ligne de démarcation
entre le fait primitif ou l'enseignement primitif et l'évolution,
et cela, parce qu'ils ne distinguent pas le dogme même et la
spéculation théologique. Cette confusion, à la fois ultramontaine

et protestante, les place, quoi qu'ils en aient, en dehors
du vrai catholicisme ancien; elle ne peut que paralyser leur
mouvement. C'est très grand dommage.

E. Michaud.

P.-S. Ces lignes étaient imprimées lorsque nous avons reçu
un compte-rendu d'une conférence de M. le pasteur Rostagno
(de Païenne), dans lequel on lit: «L'Eglise Araudoise, qui représente

en Italie la doctrine de l'Evangile et qui observe, non
sans sympathie, ces symptômes de réveil au sein de l'immobilisme

catholique, se tient cependant encore sur la réserve à

l'égard des chefs de ce mouvement réformiste. Les excès actuels
de ces modernistes, dans le sens de l'hypercritique allemande
en matière d'exégèse biblique, semblent prouver qu'ils visent
avant tout à l'affranchissement intellectuel à l'égard des vieilles
méthodes et formules scolastiques, sans vouloir encore toucher
au principe catholique d'obéissance au souverain pontife de

l'Eglise. Or, l'expérience du passé doit nous mettre en garde
contre certaines illusions : toute réforme du catholicisme comme
tel est destinée à échouer si, ne partant pas d'un bouleversement

profond des consciences individuelles par la grâce de Dieu,
elle n'a pas pour bitt primordial le renversement de l'autorité
centrale usurpée par le pape, et le retour au pur Evangile et
à la personne de Jésus-Christ, seul médiateur entre Dieu et
l'homme. »

Oui, l'autorité usurpée par le pape doit disparaître; c'est
la conditon essentielle pour réaliser le retour au vrai christianisme

primitif, au Christ même, à ses enseignements positifs et
à ses préceptes directs. Déblayer le terrain, puis construire.

E. M.



— 325 —

II. — Quelques modernistes allemands.

Nos coreligionnaires de langue allemande feront, pour la
Revue, lorsque le moment sera Aenu, l'étude d'ensemble que ce

grave sujet comporte. En attendant, voici, pour nos lecteurs
étrangers, quelques documents substantiels, qu'il importe de

recueillir *) :

1. Die deutschen Bischöfe und der Modernismus. — Der
«Osservatore Romano» bringt in der ersten Nummer des

Jahrgangs 1908 das lateinische Schreiben, das die deutschen

Bischöfe, an ihrer Spitze die Kardinäle Fischer von Köln und
Kopp von Breslau, am 24. Dezember 1907 an den Papst
gerichtet haben. Es lautet in deutscher Übersetzung:

« Heiligster Vater!
Deine Heiligkeit wird sich nicht wundern, sondern es den

Zeitumständen höchst angemessen finden, dass wir Bischöfe des

Königreichs Preussen zugleich mit den Bischöfen von Mainz,
Strassburg, Metz, Rottenburg und Sachsen, nachdem seit der
Zusammenkunft in Fulda kaum ein oder zwei Monate verflossen
sind, schon Avieder zu einer Versammlung eine Reise
unternommen haben. Für diesmal haben wir als Ort unseres
Kongresses die Kölner Metropole geAvählt, Aveil sie vermöge ihrer
Lage für die meisten leichter zu erreichen Avar. Ursache und
Grund, Avarum Avir uns mitten im Winter so bald Avieder zu
einer Zusammenkunft reisefertig gemacht haben, liegen auf
der Hand und sind einfach in der hochwichtigen Enzyklika zu
suchen, die du neulich über die Irrtümer der Modernisten
herausgegeben hast. Das Avar wahrhaftig eine scliAvere, aber
für die Zeitbedürfnisse sehr nützliche, ja geradezu notAvendige
Arbeit, die vielfachen und mannigfaltigen Irrtümer der Modernisten,

die teils offen herumgeboten werden, teils im Verborgenen

schleichen, mit dem Lichte der natürlichen und
übernatürlichen Wissenschaft aufzudecken und deutlich zu
kennzeichnen, ihren Ursprung und ihre Wurzeln zu erforschen und
ins Auge zu fassen, ihre verhängnisvollen und verderblichen
Wirkungen anzugeben und endlich zum Heile der Völker die
Gegenmittel ausfindig zu machen und vorzubringen. Darum
Gott sei Lob und Preis! Dir gebührt ewiger Dank. Denn wie

') La plupart sont empruntés au Bund (Berne), janvier et février iç



— 326 —

du mit ebensogrosser Autorität wie mit Freimut gesprochen
hast, ist die christliche Wahrheit wie ein Avohltätiger Lichtglanz
über dem Erdkreis aufgegangen als wirksamste Macht zur
Verscheuchung der Finsternis der Irrtümer. Zur Bekämpfung
eines so grossen Übels hast du mit ernsten Worten alle Bischöfe
der Welt zur MitAvirkung aufgefordert. Wohlan, wir sind bereit,
deine Befehle und Mahnungen aus allen Kräften getreulich zu
vollziehen und vereint mit dir mit allem Eifer und aller Energie
das Unkraut, das der böse Feind auf dem Acker des Herrn
gesät hat, samt der Wurzel auszureissen und auszurotten.
Dazu schenke uns die milde und unbefleckte Jungfrau Maria
ihre Hülfe und stehe uns bei mit ihrer mächtigen Fürbitte bei
ihrem göttlichen Sohne. — Inzvrischen bitten und flehen wir,
hingewälzt zu den Füssen deiner Heiligkeit, um deinen
apostolischen Segen für uns und die uns anvertrauten Herden.»

Unterzeichnet ist dieser Brief von den Kardinälen Fischer
und Kopp und sämtlichen deutschen Bischöfen, die nach Köln
gekommen waren.

Soll man lachen oder Aveinen über dieses blöde Schreiben?
Man möchte glauben, irgend ein Schalk habe es erfunden, um
sich über die deutschen Bischöfe lustig zu machen. Komisch
nimmt sich schon die breite Einleitung aus. Man stelle sich
doch die Strapazen der hohen Herren vor, die, begleitet von
Kammerdienern, in den verflossenen milden Dezembertagen in
gut gepolsterten und gut erwärmten Wagen erster Klasse nach
Köln fahren mussten, auf jeder Station das Fürstenzimmer in
Anspruch nahmen und sich, ungestört von profanen Augen, jede
Erquickung und Stärkung verschaffen konnten, in Köln selbst
aber entweder in den Prunkgemächern des erzbischöfiichen
Palastes oder dann doch in den feinen dortigen Palasthotels
eine ganz erträgliche Aufnahme fanden! Aber die Herren opfern
sich; denn sie haben vom römischen Papst gehört, dass sie von
grausamen Ketzereien verfolgt werden. Als sie einige Wochen
vorher in Fulda beisammen Avaren, hatten sie selbst davon
noch nichts gemerkt. Jetzt aber sehen sie ein, dass die Sache
bedenklich ist; mit natürlicher und übernatürlicher Wissenschaft
(tum naturalis tum supernaturalis scientise luminibus) hat ihnen
der Papst ein Licht aufgesteckt. ObAvohl es in der Parabel
heisst: «Lasst beides wachsen bis zur Zeit der Ernte», wollen
sie nun doch mit aller Energie an das Ausreissen und Ausrotten



— 327 —

gehen. Und dazu soll ihnen die pia et immaculata virgo Maria
beistehen! So schreiben die deutschen Bischöfe des ZAvanzigsten
Jahrhunderts! Also von dieser Seite ist nichts zu hoffen. Von
Avelchen römischen Bischöfen ist etwas zu hoffen?

2. Die Geister regen sich! — «Gott sei Lob und Preis!
Dir gebührt ewiger Dank. Denn wie du mit ebensogrosser
Autorität wie mit Freimut gesprochen hast, ist die christliche
WTahrheit Avie ein wohltätiger Lichtgianz über den Erdkreis
aufgegangen als wirksamste Macht zur Verscheuchung der
Finsternis der Irrtümer. Zur Bekämpfung eines so grossen
Übels (des Modernismus) hast du mit ernsten Worten alle
Bischöfe der Welt zur Mitwirkung aufgefordert. Wohlan, wir sind
bereit, deine Befehle und Mahnungen aus allen Kräften getreulich

zu vollziehen und vereint mit dir mit allem Eifer und aller
Energie das Unkraut, das der böse Feind auf dem Acker des

Herrn gesät hat, samt der Wurzel auszureissen und auszurotten. »

Mit diesem devoten Schreiben an den Papst haben die
deutschen Bischöfe ihre Tätigkeit im letzten Jahre abgeschlossen
und damit den BeAveis erbracht, dass entgegen dem Jahre 1870,
avo der deutsche Episkopat noch etwas Rückgrat besass und
über das «sacrificio dell'intelletto» die Wissenschaft, über den

Kadavergehorsam den Gedanken der Freiheit der einzelnen
Kirchen stellte, die jetzigen Bischöfe mit fliegenden Fahnen in
das Lager der kirchlichen Reaktion eingezogen sind.

Allein mit diesem Schritt haben die deutschen Bischöfe
nicht den ganzen deutschen Katholizismus hinter sich.
Professor Ehrhard in Strassburg, der das geistige Erbe Schells

angetreten hat, ist bereits mit einer Erklärung vor die Öffentlichkeit

getreten, in der er mit einem unter den deutschen
katholischen Hochschullehrern seltenen Freimut das Verderben
schildert, welches mit der praktischen Durchführung der päpstlichen

Enzyklika notwendigerweise über die katholischen
Lehranstalten, das ganze wissenschaftliche Leben hereinströmen
muss und nichts anderes zur Folge haben kann, als dass
allmählich ihre Lichter, eins nach dem andern verdunkelt werden,
so Avie es in der gallikanischen Kirche geschehen ist. Ehrhard
sagt unter anderm:

«Durch die Enzyklika entsteht die unmittelbare Gefahr,
dass jeder Willkür Tür und Tor geöffnet werde Wie sollen



— 328 —

wir unseren Kollegen gegenüber Massregeln rechtfertigen oder
ihnen nur plausibel machen können, die in einem so schreienden
Widerspruche mit der allgemein gültigen Auffassung des Lehr,
amts an der Universität, mit dem sittlichen Empfinden von
Dozenten und Studenten, mit der persönlichen Ehre des
katholischen Theologieprofessors stehen, wie einzelne der
Bestimmungen über das Zensorenwesen, das ganze Institut der
Aufsichtsbehörde, der zur Pflicht gemacht wird, bis in die Vorlesungen
hinein zu dringen, praktisch gesprochen, Denunsiantcn unter den
Theologiestudenten zu gewinnen, und die daher den katholischen
Theologieprofessor unter geistige Kuratel stellt. Ich mag die
harten, einen seiner Kirche von Herzen ergebenen Katholiken
tief beschämenden Urteile über diese Massregeln nicht wiedergeben,

die man oft genug vernehmen kann; ich gestehe aber,
dass ich sie nicht als unberechtigt zurückzuweisen vermag.» —

« Die katholische Kirche der Gegenwart, so lässt sich
Ehrhard Aveiter vernehmen, hat Avohl ein einheitliches Dogma;
sie besitzt aber keine einheitliche Theologie. Es kämpfen
vielmehr ZAvei feindliche Theologien in ihrem Schosse um die
Vorherrschaft; die scholastische und die moderne. Im Verlaufe
des 19. Jahrhunderts hat sich der Kampf zugespitzt, bis er in
unseren Tagen den unheilvollen Charakter eines Kampfes auf
Leben und Tod angenommen hat. »

Der Strassburger Professor steht nicht allein, das ist sicher.
Tausende fühlen gleich Avie er. Auch innert der Geistlichkeit
wird die Enzyklika mit ihrer Predigt eines Kreuzzugs gegen
die Modernisten als ein sclvwerer, unerträglicher Druck
empfunden. Von der Gesinnung dieser Kreise gibt unter anderm
die eben in der «Münchner Allgemeinen Zeitung» abgedruckte
Zuschrift eines Klerikers vom Lande, Pfarrer Würsberger in
Klenkheim, ein getreues Bild. Mit offenem Visier, mit Worten
voll Kraft und Feuer ist er vor das Volk getreten und hat
ihm zugerufen, die Fesseln feiger Gedanken zu zerbrechen und
sich zum Kampf für die Freiheit der Kirche mit des Geistes
Schwert zu gürten.

Doch lassen wir ihn nun selbst zu Worte kommen! «Auf
allen Gemütern » —¦ so seine Rede — « lastet wie ein Alpdruck
die Sorge, dass das kathoüsch-Avissenschaftliche Leben zu einem
talmudistischen Petrefakt erstarre. Schon hat man begonnen,
jenes Überwachungssystem durchzuführen, das jedem Manne



— 329 —

von Charakter und Ehrgefühl die Schamröte ins Gesicht treibt,
jenes Überwachungssystem, das jeden Gebildeten mit innerer
Notwendigkeit an die Seite der Gegner des offiziellen
Katholizismus neuesten Datums drängt, jenes Überwachungssystem,
das die ohnehin grosse Rechtsunsicherheit des katholischen
Klerus derart verstärkt, dass jegliche BeAvegungsfreiheit auch
innerhalb der vom Dogma gesteckten Grenzen vollständig
gehemmt und dem Denunzianten- und Strebertum Tür und Tor
vollends ganz geöffnet Avird. Wir erleben es jetzt schon, welch
ein Unfug und welch gefährliches Spiel mit dem Begriffe
«Modernist» getrieben werden kann. Nicht einmal eine streng
AAissenschaftliche Diskussion kann intra nos geführt werden,
ohne dass ein lauschender, ungesehener Denunziant brieflich
mit dem Galgen für die Modernisten droht. »

Von den bayrischen Bischöfen erAvartet Würzberger mit
Recht in dieser sclrweren Krise nichts. Sind die Bischöfe immer
die selbständigen Regenten ihrer Diözesen Haben Avir es nicht
erlebt, dass es auch für die geistig Höchststehenden schwer ist,
wider den Stachel zu 5öken, und Denunziationen in Rom
genügen, ihnen das Rückgrat zu brechen und sie zu Aveltklugen
Diplomaten zu machen. Und selbst wenn die Enzyklika in der
Hand eines selbständigen Episkopats im grossen Ganzen
unschädlich gemacht würde, — eine bequeme, zu allem verwendbare

Handschelle für einen irgenchAie unbequem geAAerdenen
Kleriker bleibt sie immer.

Im Interesse der Erkämpfung der schAver bedrohten Rechtsund

Existenzsicherheit des Klerus, \Aie im Interesse des
deutschen Vaterlandes wäre darum die Entfaltung einer Agitation
grossen Stils dringend zu wünschen. Und das Aväre eine
herrliche Aufgabe des freiheitlichen Liberalismus. Im Interesse
der Freiheit und zur Überwindung der gefahrdrohenden
Reaktion ist die Erhaltung und Neubelebung des Liberalismus eine
zwingende NotAvendigkeit. Wer die süddeutsche Zentrumspresse
seit dem Commer-Brief aufmerksam verfolgt hat, dem drängte
sich — Avider Willen — die Überzeugung auf: «Bei den
veränderten Verhältnissen ist Zentrumsherrschaft gleichbedeutend
mit Knechtung des Klerus und Knechtung der Wissenschaft.
Hundertfach ehrenvoller aber ist eine Knechtung durch
antikatholische Kulturkämpfer als die Knechtung durch die eigene
Organisation, die schimpflichste von allen und die hoffnungs-



— 330 —

loseste. Die Zwitterstellung des Zentrums zwischen politischer
Demokratie und brutalstem kirchlichen Absolutismus, mit dem
schweren Druck auf Person und Wissenschaft verträgt auf die
Daner kein aufrechter Mann. Daher musste der Klerus im
Interesse seiner Freiheit und Mannhaftigkeit wie ein Mann gegen
jedwede Eingriffe in das Selbstbestimmungsrecht eines Klerikers
in politischen Fragen protestieren. Allein die kirchlich-politische
Reaktion wird eine katholische Freiheits- oder Fortschrittspartei
ins Leben rufen. Und zu diesem Zwecke könnte ein
Massenflugblatt, zusammengestellt aus den Äusserungen der
hervorragendsten katholischen Gelehrten — Modernisten gibt es ja
in Deutschland unter ihnen nicht — über die neue Lage der
Katholiken, ausgezeichnete Dienste leisten, mag dasselbe nun
vom Liberalismus oder sonst einer anderen, selbst gegnerischen,
Vereinigung ins katholische Volk geworfen werden. Salus ex
inimicis nostris »

Die katholische Hierarchie hat mit dem zweiten Syllabus und
der letzten Enzyklika Pius X. den Geist der Neuzeit in die
Schranken gefordert. Wer siegen wird, ist für uns nicht
abzusehen ; der Kampf der Geister, der jetzt begonnen hat, wird
unser Geschlecht überdauern. Aber Avir sehen diesem Ringen
im Glauben an die Mächte, die unsere Zeit geboren hat, ruhig
entgegen. Stärker als das Dogma ist die Vernunft, und prahlt
Rom mit den Legionen seiner Gehorsamen, so trauen Avir auf
die siegende Macht des freien Gedankens.

3. Ehrhard und Wiirgbcrger. Das LIngeAvitter zieht sich
bereits über Professor Ehrhard und den Pfarrer Würzberger
zusammen. Die « Corrispondenza Romana «, bekanntlich ein
von der päpstlichen Kurie inspiriertes Blatt, hat bereits zu den
öffentlichen Kundgebungen der beiden Genannten Stellung
genommen, natürlich nicht in zustimmendem Sinne. Von Ehrhard
sagt die « Corrispondenza » : Er sei intelligent und beredt und
habe ausgedehnte historische Kenntnisse, sei aber unzuständig
in Fragen der Philosophie und Theologie. Seine Sprache gegenüber

dem Papste sei in Form und Inhalt inkorrekt. Llinsicht-
üch der orthodoxen Fundamentalargumente verdiene er, dass

jeder wahre Katholik in öffentlich tadle.
Sie billigt weiterhin den Freimut Würzbergers, fügt aber

dann gleich hinzu, « die elementarste Ehrlichkeit verlange, dass



- 331 —

diese sogenannten Katholiken sich ausserhalb der Kirche stellen».
Es gibt in der römischen Kirche keine Freiheit der Forschung,
keine Freiheit des Gewissens mehr, es heisst entweder
gehorchen oder austreten, biegen oder brechen.

Von den deutschen Bischöfen ist nichts mehr zu erwarten.
In dem eben von ihnen erlassenen Hirtenbrief stellen sie sich
vollständig auf den Boden der Enzyklika gegen den Modernismus.

« Mit aller Gewissenstreue Averden wir das unsere tun zur
Bekämpfung moderner Irrtümer, welche mit dem Leben Christi
in einem unversönlichen Widerspruche stehen und offen oder
versteckt, beAvusst oder unbeAvusst die Autorität und Ordnung
der Kirche Christi zu untergraben suchen. »

Die Bischöfe stimmen ein Klagelied an über die Kritik
die eine Krankheit unserer Zeit sei und selbst vor der
kirchlichen Autorität nicht Halt mache. Gegenüber den
Vereinsbildungen erklärt das Hirtenschreiben, dass die Bildung von
Priestervereinen, mit Ausnahme von religiösen Kongregationen,
nicht zugelassen Avird. Es heisst dann weiter : Was uns tief-
stens zu Herzen geht, ist die Erfahrung, dass selbst einzelne
Priester sich in Kritiksucht und Verachtung der Autorität so
AAeit vergessen, dass sie in Zeitungen, selbst in kirchenfeindlichen,

kirchliche Institutionen und Vorgesetzte einer
ungerechten Kritik unterziehen, die Fahne radikalster Opposition
erheben und die Hülfe bei den Feinden der Kirche suchen. Ihr
fühlt mit uns, wie unehrenhaft ein solches Verhalten ist, Avie

es die Betreffenden brandmarkt, aber auch unseren Stand bloss-

stellt, in schweren Zeiten unsere Einigkeit schwächt. Mögen
die Verirrten das Wehe nicht vergessen, das der Herr über
jene gerufen, durch welche Ärgernis kommt Mögen alle Guten
zusammenhelfen, damit diese Unsitte nirgends Wurzel fassen
könne » Man weiss nun, Avas die Stunde geschlagen hat.

— Aus dem Vatikan Avird der « Politischen Korrespondenz

» geschrieben : Ehrhards Kritik der Enzyklika habe dort
sehr peinlich berührt. Seine Ausfälle hätten um so mehr
befremdet, als Ehrhard die Würde eines römischen Prälaten
bekleidet, und Papst Pius X. ihm jederzeit besonderes Wohlwollen
bewiesen habe. Ferner werde hervorgehoben, dass er sich durch
seine Kundgebung in offenen Gegensatz mit dem gesamten
deutschen Episkopat gebracht habe, der bekanntlich seine
Zustimmung zur Enzyklika ausgedrückt habe. Es gelte als wahr-



— 332 —

scheinlich, dass die kirchlichen Behörden sich durch den

ärgerniserregenden Artikel zuDissiplinarmassregeln gegen
Ehrhard veranlasst sehen Averden.

4. Roms Triumph in Deutschland. Was soll man vom
Universitätsprofessor Ehrhard in Strassburg sagen, der, wie
schon früher einmal, erst ideale Grundsätze mit dem Ausdruck
ehrlicher Überzeugung mutig kundgibt, und dann, von Rom
gerüffelt, alsbald Avieder verleugnet? Schon bei Schell Avar ja
die Standhaftigkeit recht zweifelhaft. Ehrhard aber scheint gar
keine mehr zu besitzen. Seine am 18. Januar d. J. in der «

Internationalen Wochenschrift für Wissenschaft, Kunst und Technik»
(Beigabe zur «Münchener Allgem. Zeitung») veröffentlichte
Abhandlung über « Die neue Lage der katholischen Theologie »

enthielt eine glatte und scharfe Verurteilung der jüngsten
Erlasse, besonders der Enzyklika Pascendi gregis des Papstes
Pius X. gegen den Modernismus etc. Ehrhard schrieb da u. a.
« Es gibt Augenblicke im Leben, in denen das GeAvissen mit
klarer und gebieterischer Stimme A'erkündet, Avas man zu tun
hat damit (mit den von der Enzyklika verpönten geringsten
Spuren des Modernismus) entsteht die unmittelbare Gefahr, dass

jeder Willkür Tür und Tor geöffnet Averde Wie sollen wir
aber erst unseren Kollegen gegenüber Massregeln rechtfertigen
oder ihnen auch nur plausibel machen können, die in einem
so schreienden Widerspruch teils mit der allgemein gültigen
Auffassung des Lehramts an der Universität, teils mit dem
sittlichen Empfinden von Dozenten und Studenten, teils sogar
mit der persönlichen Ehre des katholischen Theologieprofessors
stehen Was im Interesse des lebendigen FortAvirkens der
katholisch-theologischen Fakultäten gefordert werden muss, das
ist die endliche Anerkennung der wissenschaftlichen
Gleichberechtigung der historisch-kritischen Behandlungs- und
Betrachtungsweise der theologischen Probleme mit der scholastisch-
mittelalterlichen. » Ehrhard schloss pathetisch : « Treten die
praktischen Massregeln der Enzyklika ins Leben, so bedeute
das nichts Aveniger als den Anfang vom Ende » Kaum 14 Tage
später aber, von Rom gemassregelt, bedauert und verleugnet
er alles, was er geschrieben, und erklärt öffentlich : « Dass ich
die von der Enzyklika venvorfenen dogmatischen Irrtümer des
Modernismus zurückweise, geht aus dem Artikel klar hener.



— 333 —

Ich stehe durchaus auf dem Boden des katholischen Dogmas
und der Anerkennung der kirchlichen Autorität und bin ge-
Avillt, unter allen Umständen ein treuer Sohn der katholischen
Kirche zu bleiben. »

Ähnliche Charakterfestigkeit zeigt die deutsche katholische
Presse. Die hiesige « Germania » hatte die wesentlichsten Teile
aus Ehrhards Aufsatz ohne irgendwelche VerAvahrung
wiedergegeben, und dieses Verhalten auch auf böse Vorwürfe seitens
der « Corrispondenza Romana » mit besonderer Hervorhebung
ihrer, der «Germania», Traditionentreue verteidigt. Als dann
aber Ehrhard der Prälatenwürde Aerlustig erklärt ward, das

beglaubigteste Blatt des Vatikans, der « Osservatore Romano »

unter der Stichmarke « Eine skandalöse Publikation » Ehrhards
Ansichten verdammt und der «Germania» vorgeworfen hatte,
sie unterstütze die venvegenen Zensoren der päpstlichen Autorität,

die eben so stolz wie gewissenlos seien — da fiel auch
die edle « Germania » innerhalb zwei Tagen gänzlich um, «

bedauerte lebhaft » und < erklärte ausdrücklich, dass sie den
Artikel nach Form und Inhalt missbillige und den Abdruck besser

ganz unterlassen hätte ». Die « Kölnische Volksztg. » hatte ihre
Missbilligung schon vorher ausgesprochen, aber zur Entschuldigung

Ehrhards hinzugefügt, dass sein Artikel Avohl zu einer
Zeit konzipiert, wenn nicht geschrieben worden sei, als die
Stellungnahme der deutschen Bischöfe noch nicht bekannt war.
Das < Polenblatt am Rhein » hat wenigstens Ehrhards
Überzeugungstreue und Mut richtig eingeschätzt. Die deutschen
Bischöfe ihrerseits ergehen sich in Unterwürfigkeit und Lob
gegenüber dem knechtenden Obskurantismus des jüngsten Rom.
Im Jahre 1870 wagte noch die Mehrheit des deutschen Episkopats,

gegen die Infallibilität zu stimmen. Damals gab es auch
noch Männer wie Döllinger, die sich nicht unterwarfen. Heute
ist die römische Kurie noch schAVärzer und der romtreue
deutsche Katholizismus noch schwächer und kläglicher als
jemals.

5. Professor Schnitzer. In der « Internationalen Wochenschrift

für Wissenschaft, Kunst und Technik » in Berlin, der
gleichen, in Avelcher der nun schmählich zu Kreuz gekrochene
Strassburger Professor Ehrhard über die päpstliche Anti-
modernistenbulle gewettert hat, veröffentlichte eben der Mün-



— 334 —

chener Professor der Dogmengeschichte, Dr. Schnitser, einen
scharfen Artikel gegen den genannten päpstlichen Erlass und
die katholische Theologie. Seine Ausführungen, die sich in der
Hauptsache mit dem Nachweis beschäftigen, dass der Thomismus

mit dem wissenschaftlichen Betrieb der deutschen Theologie-
fakultälen unvereinbar und die Enzyklika für Deutschland nicht
andwendbar sei, sind von besonderm Interesse, weil Prof.
Schnitzer Rom genau kennt und ein sicheres Urteil über die
römischen Verhältnisse besitzt. In akademischen und auch in
theologischen Kreisen ist man sehr gespannt, Avie der
Erzbischof von München-Freising sich dem kühnen Kritiker gegenüber

verhalten und ob er den Theologen des erzbischöflichen
theologischen Konviktes in München den Besuch der Schnitzer-
schen Vorlesungen verbieten Avird. Diese Massregel, die
übrigens die streng orthodoxen Kreise der Erzdiözese schon länger
gegen Schnitzer fordern, würde die NotAvendigkeit zur Folge
haben, dass Schnitzer sich zur philosophischen Fakultät
versetzen lässt, ähnlich, wie dies in den siebziger Jahren bei dem
bekannten Gesinnungsgenossen Döllingers, Professor Johann
Friedrich, der Fall war.

Ganz possierliche Sprünge führt die « Germania » auf. In
einem Anfall von Wagemut hatte sie ohne Kommentar einen
Auszug aus dem bekannten Artikel Ehrhards gebracht. Als sie
deswegen von der « Corrispondenza Romana » gerüffelt Avurde,
erklärte sie, dass sie mit dem Auszug keineswegs ihre
Zustimmung dazu aussprechen, sondern lediglich ihre Leser habe
orientieren wollen. « Wir bedauern lebhaft, schrieb die «

Germania » später, dadurch zu Missverständnissen über unsere
Meinung Anlass gegeben zu haben, und erklären ausdrücklich,
dass wir den Artikel missbilligen und den Abdruck besser ganz
unterlassen hätten. » Damit vollzieht die « Germania » ein
publizistisches Harakiri, das für die Geistesrichtung des Ultramontanismus

recht bezeichnend ist.
Nach neuesten Meldungen hat nun auch der Pfarrer Würs-

berger mit tiefstem Bedauern seinen Angriff gegen die Enzyklika
surückgenommen. Nette Helden der Überzeugungstreue

Wie uns der Draht eben meldet, hat der Papst über
Professor Schnitzer Avegen seines Artikels die suspensio a divinis
verhängt.



- 335 —

6. Prof. Joseph Schnitzer (München) über die Enzyklika
Pascendi und die katholische Theologie. In der Revue
Bénédictine (1907, XXIV, 60) erzählt der gelehrte Benediktiner P.

Morin, in einer zahlreichen und vornehmen römischen
Versammlung habe jüngst ein römischer Prälat, Vorstand einer

Kongregation, bitter darüber Beschwerde geführt, dass
Gelehrte wie die Bollandisten, P. Grisar, U. Chevalier und auch
P. Morin selbst, sich erlaubten, öffentlich, sei es in Vorträgen,
sei es in Zeitschriften, Ansichten auszusprechen, die auf eine
Änderung oder Verbesserung in liturgischen Dingen abzielten.
«Darüber im einzelnen zu schreiben, ist unsere Sache»,
betonte der Prälat ausdrücklich. « Wir (römischen Prälaten) allein
erfreuen uns des Beistandes und der Erleuchtung des hl. Geistes,
um solche Fragen zu behandeln. Jene bilden nur die ecclesia
discens, wir aber die ecclesia docens. »

Das ist der Geist, aus dem die Enzyklika geboren ist
In den Aveitesten Kreisen, nicht bloss in protestantischen,

sondern auch in katholischen, Avunderte man sich arg über
Geist und Ton der Enzyklika, die im « Modernismus » nicht
etwa nur die eine oder andere katholische Schulrichtung
verdammt, sondern über bedeutsame Ideale unserer Zeit wie
Glaubensfreiheit, Lehrfreiheit, Pressfreiheit, die ganze
nichtscholastische Philosophie, die historische Kritik und Methode
den Stab bricht. Denn, darüber gebe man sich doch ja keiner
Täuschung hin, einen katholischen Modernismus, Avie die Enzyklika

ihn künstlich zurechtstutzt, gibt es nirgends. Die
philosophische, apologetische, theologische, historische, kritische
ArbeitSAveise, die die Enzyklika mit Acht und Bann belegt, ist
nichts spezifisch Katholisches, es ist die Arbeitsweise der
modernen Avissenschaftlichen Welt, auf die auch die katholischen
Gelehrten nicht verzichten können, wenn sie Avissenschaftlich
ernst genommen Averden wollen. Die Verdammung des
Modernismus konnte nur da überraschen, avo man das kuriale Rom
nicht kannte, nicht kennen Avollte. Nicht bloss optimistisch
gestimmte Katholiken vom Schlage Schells, auch viele Protestanten
malen sich gern ein Idealrom aus, das sie als den Träger
erhabener Kulturmission und als unbezwingiiehen Hort echt christlicher

Religiosität und Nächstenliebe mit schwärmerischen
Worten lobpreisen. Und dann stossen sie mit einem Male auf
das Rom der Enzyklika, und sind dann tief unglücklich, weil



— 336 —

dieses Rom so ganz anders aussieht, als das Rom ihrer Träume
und ihrer einsamen Gelehrtenstube

Und doch ist nur das Rom der Enzyklika das wahre Rom.
Der römische Prälat, der sich allen Ernstes für das Organ des
hl. Geistes und allein für berufen hielt, über liturgische Dinge
zu schreiben — er sprach durchaus nichts Neues aus. Er vertrat

lediglich den korrekt römischen Standpunkt, wie er seit
der Scholastik, seit dem Tridentinischen und Vatikanischen
Konzil zur Alleinherrschaft gelangt ist. Die lehrende Kirche
ist danach Rom, nur Rom. Wohl bildet auch der Episkopat
einen Bestandteil der lehrenden Kirche, aber nur in
Unterordnung unter den römischen Stuhl, nur in der Theorie, auf
dem Papier, nicht in der praktischen Wirklichkeit. Die Bischöfe
haben nach dieser Auffassung nicht mehr die Befugnis, sich als
selbständige Kirchenfürsten zu fühlen. Theoretisch die
Nachfolger der Apostel, sind sie in Wirklichkeit heute nur noch
Verwaltungsorgane der Kurie.

Dürfen danach die Bischöfe nur mehr lehren, wie Rom

will, so hängt alle kirchliche Lehre schliesslich einzig von Rom
ab. Rom aber ist der eifrigste Anwalt des Thomismus. Rom
schützt und stützt den Thomismus, weil der Thomismus Rom
stützt. Der Thomismus ist ein in sich abgerundetes, in seiner
Geschlossenheit und Folgerichtigkeit bewunderungswürdiges
Lehrsystem, das aber sofort in sich selbst zusammenbricht,
wenn man auch nur einen Stein aus dem GeAvölbe nimmt, das
alles trägt. Es ruht auf dem Unterbau der aristotelischen
Philosophie, seine Quadern bilden die hl. Schriften des alten und
neuen Bundes, so wie die Kirche sie versteht und erklärt.
Aristotelische Philosophie und Bibel zusammen mit der von
Geschlecht zu Geschlecht vererbten hl. Überlieferung bilden
den unveräusserlichen kirchlichen Glaubensschatz, dem der hl.
Thomas sein klassisches Avissenschaftliches Gepräge, seine
blendende Fassung verlieh. Römische Kirche und Scholastizismus
bezw. Thomismus hängen daher so unauflöslich zusammen, dass

man die eine ohne den anderen Aveder verteidigen noch
bestreiten kann ; und da überdies der römische Katholizismus
seiner Lehre gemäss die einzig wahre Religion ist, so Avird

jeder Vorstoss Avider ihn und den Thomismus zugleich ein
Attentat Avider die Religion selbst. Aufs eindringlichste empfiehlt
daher Avie schon Leo XIIL so die Enzyklika den Thomismus ;



— 337 —

aufs nachdrücklichste Avarnt sie vor jeder AbAveichung von
den geheiligten Geleisen der breiten scholastischen Heerstrasse.
Alles Neue ist schon als solches äusserst verdächtig. Unnachsichtig

sollen Professoren, die sich nicht auf das engste an die
überlieferten scholastischen Schranken halten, vom Lehramte
entfernt, unerbittlich sollen Studierende, die zu neuen Gedanken
neigen, von den Weihen ausgeschlossen Averden. So will es
die Enzyklika Pius' X.

Demnach führt der römische Absolutismus Avie zum
Scholastizismus, so zum Traditionalisinus. Alle theologische Wissenschaft,

aller theologische Unterricht kann so nur ein Tradieren
sein, ein Nachsprechen, ein Wiederholen. Je sklavischer tradiert
wird, um so besser und kirchlicher. So konnte es denn ein gut
katholischer Schriftsteller, ein Kapuziner, als ganz besonderen
Vorzug seines Werkes rühmen, dass es jeden eigenen
Gedankens vollkommen bar sei : « In ilio (sc. opere meo) nihil est,

quod meo ingenio prodierit, sed omnia, prout magis utile judi-
<:avi, variis ex fontibus probatisque autoribus desumpsi»,
sagt P. Gonzalvus et Reeth im VorAvort seines Manuale Theo-
logiae Dogmatica? 1890.

Mit diesem ihm wesentlich und notAvendig anhaftenden
Traditionalismus setzt sich nun aber der römische Scholastizismus

in den entschiedensten Gegensatz zum Studienbetrieb,
der den Stolz unserer deutschen UniAersitäten ausmacht. Der
Traditionalismus, Avie er das ganze Mittelalter auf allen Schulen
gehandhabt AAUirde und in den philosophisch-theologischen
Lehranstalten der romanischen Länder wie in den nach romanischem
und römischem Muster eingerichteten einheimischen Schulen
noch heutzutage getreulich gehandhabt wird, ist für die
deutschen Universitäten längstein überwundener Standpunkt. Längst
setzen sie ihre Ehre darein, nicht bloss Lehr-, sondern auch
Forschungsstätten zu sein, ihre Zöglinge nicht bloss mit dem
für ihren späteren Beruf unerlässlichen Wissen auszustatten,
sondern auch in die Avissenschaftliche Arbeitsmethode
einzuführen. So gehen unsere Universitäten geradezu darauf aus,
das überlieferte Wissen mit neuem Stoff zu bereichern und zu
erweitern, Avährend die Kirche vor neuen Erkenntnissen nicht
angelegentlich genug Avarnen kann. Die Universität will forschen
und forschen lehren. Die Kirche will nur überliefern, wiederholen.

Die Summa des hl. Thomas ist das erhabene Werk, das

Eevue intern, de Théologie. Heft 62, 1908. 22



— 338 —

nicht mehr zu erreichen, geschweige zu übertreffen ist ; und
alle neuen Bücher, Abhandlungen und Untersuchungen über
theologische Fragen können doch nur, so gelehrt sie auch sein

mögen, das, was Thomas längst viel besser gesagt, mit
vielleicht etAvas anderer Begründung, mit Berücksichtigung neuerer
Autoren oder kirchlicher Entscheidungen, aber im Grunde doch
nur mit anderen Worten nochmal sagen. Alles, was in solchen
Büchern gut ist, ist nicht neu, und was neu ist, nicht gut.

Nun können sich die katholisch-theologischen Fakultäten
Deutschlands, dem Organismus unserer Universitäten
eingegliedert, dem Avissenschaftlichen Arbeitsbetriebe ihrer SchAvester-

fakultäten nicht entziehen. Auch sie wollen und sollen daher
nicht bloss Traditions-, sondern Forschungsstätten sein, berufen,
diejenigen Theologen, die das methodische Rüstzeug übrigens
vielfach schon aus den Laienfakultäten mitbringen, mit der
wissenschaftlichen ArbeitSAveise vertraut zu machen und zu
selbständiger Forschung anzuleiten. Das geschieht bekanntlich
in den Avissenschaftlichen Seminarien ; und Avie philologische
und historische, so erstanden denn überall an den theologischen
Fakultäten kirchengeschichtliche, exegetische und kanonistische
Seminarien, die, vom Staate mit reichen literarischen Hülfs-
mitteln ausgestattet, nicht wenig zu dem Aufschwünge
beitrugen, der sich in verschiedenen Bereichen der katholischen
theologischen Forschung unverkennbar bemerklich macht. Nichts
illustriert nun aber die instinktive Abneigung, die in streng
kirchlichen Kreisen wider das moderne Universitätswesen
herrscht, besser, als die systematische Feindseligkeit, mit der
sie gerade diese Universitäts-Seminarien verfolgen. Wo immer
den Seminarien ein Abbruch getan, Studierenden die Teilnahme
erschwert Averden kann, da AAird die Gelegenheit mit
Vergnügen benutzt, und die fadenscheinigsten Ausreden, wie die
Hausordnung des Konviktes aszetische Übungen Breviergebet

u. s. w. sind hochwillkommen, wenn es gilt, dem ver-
hassten Seminarbesuch ein Bein zu stellen.

Und nicht bloss um ihres unkirchlichen, modernen
Forschungsbetriebes willen sind die theologischen Fakultäten bei
den kirchlichen Würdenträgern strengerer Observanz unbeliebt :

schon die Gegenstände, die sie betreiben, müssen ihren
Verdacht envecken, da sie über das vom Scholastizismus behandelte

theologische Wissensgebiet Aveit hinausgreifen und sich



— 339 -
somit arger Neuerungen schuldig machen. Thomas von Aquin
hatte sein Hauptaugenmerk auf Philosophie, Dogmatik, Moral
und Bibelerklärung geAvorfen ; und in den theologischen
Anstalten, die sich innerhalb der mittelalterlichen Lehrformen noch
heute bewegen, liegt auch noch heute aller Nachdruck auf
diesen Fächern, neben welchen andere entweder gar nicht oder
doch nur kümmerlich bebaut werden. Natürlich vermochten
sich die katholischen Fakultäten angesichts des ungeheuren
Aufsclrwunges, den die Geschichtsforschung im 19. Jahrhundert
nahm, einer sorgsameren Pflege der historischen Fächer, wie
Geschichte der Philosophie, Religions- und Kirchengeschichte,
nicht zu entschlagen ; und wenn die katholische Theologie den

grossartigen dogmengeschichtlichen Leistungen, mit denen sich
die protestantische Theologie auszeichnete, etAvas Ebenbürtiges
auch nicht an die Seite zu stellen hatte, so Avar sie doch weit
entfernt, die dogmengeschichtlichen Studien ganz zu vernachlässigen.

Nun ist bekannt, dass die Scholastik die Geschichte
nicht liebt. Der Scholastizismus ist Positivismus. Er geht von
der ihm ganz selbstverständlichen Sicherheit und Unantastbarkeit

seiner Positionen aus, und es ist ihm ein Greuel, sie immer
wieder aufs neue geprüft und untersucht und der Diskussion
unterstellt zu sehen : einer Diskussion, die am Ende gar zur
Verwerfung einer dieser Positionen, zum Nachweise ihrer
unzulänglichen Berechtigung führen könnte. All dies unternimmt
aber die Kirchen- und Dogmengeschichte, Fächer, die daher
an streng kirchlichen Anstalten entweder gar nicht Aergesehen,
oder doch auf ein Mindestmass beschränkt und mit allen nur
erdenklichen Vorsichtsmassregeln behandelt Averden. Und dieses
Misstrauen ist ja auch Avirklich nur zu begründet ; drängen sich
doch mit diesen kirchen- und dogmengeschichtlichen Studien
neue Fragen, neue Sclrwierigkeiten, neue Ergebnisse massenhaft

auf, die den scholastischen Besitzstand aufs allerbedenk-
lichste gefährden und zu Spannungen und Reibungen und
schliesslich Katastrophen bedauerlichster Art führen und führen
müssen. Je mehr nun gerade die Fakultäten die Heimstätten
der historischen Studien wurden, um so mehr und häufiger
mussten sie in Konflikt mit Rom geraten, und um so missliebiger
mussten sie ihm werden. Missmutig gewahrt man es dort, dass
man die theologischen Studien an den Fakultäten doch nicht
so unbedingt in der Gewalt hat wie an den scholastisch-tradi-



— 340 —

tionaüstischenLehranstalten, dass man auch über die Professoren
dort nicht so unbedingt verfügen kann Avie hier. Denn wenn
die Kurie auch durchgesetzt hatte, dass ihr der Staat, obschon
er die Professoren zu besolden hat, bezüglich der Ernennungen
weitgehende Zusicherungen gab, ihr genehme Lehrkräfte ein-,
ihr nicht mehr genehme durch andere' zu ersetzen, so kann
sie von ihrer Macht, missliebige Männer fernzuhalten, an den
Universitäten um des damit verbundenen öffentlichen Aufsehens
AAillen doch nicht so leicht Gebrauch machen wie an den
Seminarschulen, bei denen die Kirche die Professoren nach
freiem Ermessen ernennt und nach freiem Ermessen in die
Versenkung verschAvinden lässt, sobald sie ihr aus irgend einem
Grunde nicht mehr passen.

So begreiflich daher auch vom streng kirchlichen Standpunkt

aus das entschiedene Eintreten der Enzyklika für Tradi-
tionalismus und Scholcistizismus ist, so unmöglich ist es der
theologischen Wissenschaft, sich darciuf festzulegen. Ganz
unmöglich kann sie zum Traditionalismus und Scholastizismus
zurückkehren, ganz unmöglich kann sie die Forschungsgebiete,
die sie in Angriff genommen, namentlich ihre kirchen- und
dogmengeschichtlichen Studien, preisgeben, Avenn sie nicht
zugleich auf jeden Anspruch verzichten will, als AAirkliche Wissenschaft

angesehen und geachtet zu werden : und nur als Wissenschaft

kann die katholische Theologie dem Organismus der
Universität eingegliedert sein und bleiben. Darüber kann nicht
der leiseste Zweifel obAvalten

III. — Quelques modernistes français. — Un nouvel
article de la «Revue d'histoire et de littérature
religieuses », sur la sainte Vierge dans l'histoire.

Cette savante Revue, en publiant son numéro de décembre

1907, prend congé de ses lecteurs en ces termes (p. 661):
« Nous aurions poursuivi notre modeste destinée, si des

mesures récentes, en instituant dans les pays latins un système
^inquisition sans contrôle, ne menaçaient avec les auteurs les
lecteurs eux-mêmes. Nous n'avons pas voulu concourir, même
indirectement, à cette tentative; nous attendrons le moment où



— 341 —

le calme et la sécurité seront rendus au travail des hommes de
science. »

Certes, nous sommes pleins de respect et de tristesse en

présence de cette détermination. Toutes les consciences, même
quand elles sont trop timorées, sont respectables. C'est le cas.
Sans aucun cloute, les hommes de science ont besoin de calme
et de sécurité; mais quand ils sont en même temps des hommes
de courage — et pourquoi pas? — ils savent prendre eux-
mêmes ce calme et cette sécurité que d'autres leur refusent. A
quoi leur sert leur science, si elle ne les délivre avant tout
des obstacles accumulés contre eux et contre leur mission par
l'erreur et l'intrigue? Ils savent, à n'en pas douter, que c'est
bien l'erreur et l'intrigue qui veulent leur fermer la bouche.
Comment, dès lors, leur raison, leur conscience, leur foi ne
leur rappellent-elles pas cette parole de St. Paul à Timothée :

Sed verbum Dei non est alligatimil). Les ouvriers de Dieu
doivent travailler même sans calme et sans sécurité, même sous
les anathèmes et les persécutions. Et dixit mihi: Sufficit tibi
gratia mea, nam virtus in infirmitate perficitur Propterea
quod placeo mihi in infirmitatibus meis, in contumeliis, in nc-
cessitalibus, in persccutionibus, in angusttis pro Christo: cum
enim infirmor, tunc potens sum2). »

Espérons et attendons. Pour le moment, la Revue où
collaboraient MM. A. Loisy, P. Lejay, Turmel, Guillaume Herzog,
etc., se condamne au silence. Son dernier numéro contient deux
articles de M. Loisy, l'un sur la transfiguration, l'autre sur le
mouvement biblique; un article de A. Dufourcq sur les Gesta

martyrum ; un de M. de Wulf sur l'histoire de la philosophie
médiévale; un surtout de M. Guillaume Herzog sur « la sainte
Vierge dans l'histoire» (p. 483-607), divisé en sept parties:
« 1° La Virginité in partu; 2° Débuts de la croyance à la sainteté

de Marie; 3° Progrès de la sainteté de Marie; 4°

Nouveaux progrès de la sainteté de Marie; 5° La conception de
Marie de St. Augustin à St. Bernard; 6° La conception de Marie
depuis St. Bernard à Duns Scot; 7° L'immaculée-conception.»
Cette étude est la pièce capitale de la livraison. Elle fait
manifestement suite à la première étude du même théologien,
parue dans la même Revue (avril 1907, p. 118-133), sous ce

») // Tim. 11. 9.
*) // Cor. XII, 9-10.



- 342 —

titre: «Sur la conception virginale du Christ». Nous en avons
publié quelques passages, simplement pour en indiquer l'esprit,
dans la «Revue intern, de Théol.» (juillet 1907, p. 514-517).
Nous nous bornerons au même procédé dans la présente livraison;

car on n'analyse que très difficilement un travail aussi
objectif, aussi substantiel, aussi rempli de documents et de

textes, cités dans un ordre chronologique qui fait suivre d'une
manière inattaquable l'évolution des opinions et des systèmes.
L'auteur, à part dans quelques passages où perce une claire
et mordante ironie contre les inepties et les roueries de gens
qui veulent tout savoir et qui ignorent les premiers principes
de l'exégèse et du raisonnement, s'abstient de réflexions
personnelles et se borne à accumuler les faits, seuls éléments d'une
vraie solution. Ne pouvant tout indiquer, quoique tout soit
d'une extrême gravité et plein de conséquences d'une très
grande portée, notamment en faveur d'une théologie scientifique

destinée à remplacer la théologie légendaire qui règne
aujourd'hui et qui mine la religion et l'Eglise — et surtout
l'Eglise romaine — appelons l'attention du lecteur sur les aveux
suivants:

« Il en est de la passion théologique comme des autres :

on ne peut la rassasier. Les textes mal compris ou supposés
de St. Augustin, de St. Anselme et des docteurs du XIIIe siècle,
donnaient une preuve de tradition respectable. Cela ne faisait
pas encore l'affaire des partisans de l'immaculée-conception.
Ils voulurent avoir une preuve complète et ils l'eurent. Dans
leurs effusions lyriques, les Pères grecs, depuis Proclus et
Cyrille d'Alexandrie, avaient souvent célébré la pureté de la
Vierge et avaient proclamé qu'elle était sans tache, immaculée.

La plupart des épithètes pompeuses qu'ils avaient
accumulées ainsi en son honneur Aeulaient simplement dire que le
sceau de sa virginité n'avait jamais été brisé. D'autres faisaient
abstraction de la vie terrestre de Marie et ne la considéraient
que dans le séjour de la gloire. Quelques-uns tout au plus
écartaient de Marie le péché à partir du moment de sa
maternité diAine. On n'eut aucun égard pour ces restrictions que
l'on ne soupçonnait même pas et l'on étendit les épithètes en
question à la vie entière de la Vierge, y compris sa conception.

Comme la doctrine du péché originel demeura, même
après St. Augustin, inconnue à l'Orient, on ne rencontrait pas



— 343 —

dans les écrits des Pères grecs ces déclarations embarrassantes
auxquelles on se heurtait à chaque pas quand on lisait les
Pères latins. Les livres authentiques des docteurs de l'Orient
fournirent donc une moisson assez abondante de textes
favorables à l'immaculée-conception. Les apocryphes donnèrent un
appoint considérable (p. 595).

» Toutes ces entorses à l'histoire ne pouvaient en imposer
aux hommes familiarisés avec les textes. Petau eut le courage
de déclarer qu'il n'y avait absolument rien à chercher chez
les Pères grecs relativement à l'immaculée-conception, par la
raison qu'ils avaient rarement fait mention du péché originel
et qu'ils ne s'en étaient jamais occupés ex professo. Il avoua
également que St. Augustin avait bel et bien attribué à la sainte
Vierge l'héritage commun du péché originel (p. 596)..

»De nos jours encore, il s'est trouvé des apologistes pour
nier l'authenticité de la Lettre aux chanoines de Lyon (de
St. Bernard); il s'en est trouvé d'autres pour faire la leçon à

Mabillon et dire que St. Bernard n'a peut-être visé dans sa
lettre que la conception active. Quant à St. Augustin et aux
Pères grecs, on a continué de les transformer en défenseurs
de la nouvelle croyance. Toutes les niaiseries débitées par
l'école franciscaine s'étalent dans les livres des théologiens
catholiques contemporains tout comme au XVe siècle (p. 597)

» Quand on parcourt la série des actes pontificaux relatifs
à la conception de la Vierge, la première impression qu'on
éprouve, c'est celle de la stupéfaction. Ce qu'un pape fait,
l'autre le défait; le travail de la veille est détruit le lendemain;

on se croirait en présence de la toile de Pénélope. En
1476, Sixte IV approuve l'office de l'immaculée-conception composé

par Léonard de Nogarole. Un siècle plus tard (1568),
S. Pie V supprime cet office qui, à ses yeux, attribue trop
nettement à Marie l'exemption du péché originel, et lui en
substitue un autre où ce privilège n'est pas mentionné (p. 599)...

» A partir du concile de Trente, la définition du privilège
de l'immaculée-conception fut au premier plan dans les
préoccupations de l'univers catholique. Objectait-on l'Ecriture, les

théologiens apportaient plusieurs textes du Cantique des cantiques,

des Psaumes et même de la Genèse, desquels, à l'aide
de l'interprétation allégorique et mystique, c'est-à-dire à coups
de contresens et de non-sens, ils tiraient le privilège Pour



— 344 —

le peuple, le privilège de Marie était évidemment révélé, puisqu'il

y était attaché de tout cœur (p. 602)

»A partir de 1843 les thèses pullulèrent. Mentionnons les
travaux de Lambruschini, de Perrone et surtout le monument
gigantesque élevé par Passaglia sous le titre : De immaculato
conceptu. Les deux mille et quelques pages in-quarto que le
docte jésuite a consacrées à prouver l'immaculée-conception
sont remplies d'enfantillages quand elles ne sont pas en dehors
de la question. Néanmoins leur masse fit une impression
considérable (p. 603)

» La divinité du Christ n'appelle point nécessairement la
conception virginale; à plus forte raison elle n'appelle point la
naissance virginale ni la virginité perpétuelle de Marie.
Toutefois, si le théologien a quelque notion de l'histoire des

dogmes, s'il sait que l'acte générateur, avec la concupiscence qui
l'accompagne, passait jadis pour être le véhicule du péché
originel; s'il sait quelle vogue les idées docètes eurent de bonne
heure dans les Eglises chrétiennes, il conclura que la conception

virginale de Jésus a été destinée à l'exempter du péché
originel et que la naissance virginale a sa racine dans le
docétisme. Quant à la virginité perpétuelle de la mère du Christ,
il la regardera comme la conscience nécessaire de la conception

virginale... Le dogme de la sainteté de Marie plonge
ses racines non pas dans la christologie, mais dans la piété,
et la piété dont il est question ici n'est pas la dévotion à la
Vierge, mais l'ascétisme. C'est seulement après coup et
artificiellement qu'il a été rattaché à la christologie, qu'il a été greffé
sur elle (p. 605).

» Le dogme de la conception virginale du Christl) a été
utilisé, à partir d'Ambroise et d'Augustin, pour expliquer
comment le Christ a échappé à la souillure du péché originel;
mais sa destination primitive était tout autre. A l'époque de

son apparition, il servit à expliquer le titre de «Fils de Dieu».
Il rendit cette formule intelligible aux chrétiens de la seconde

et de la troisième génération, qui ignoraient ou ne comprenaient

pas la construction métaphysique ébauchée par St. Paul,
et qui ne comprenaient plus quelle sublime simplicité avait cette

') L'auteur a certainement l'intention, en employant le mot virginal, de parler
de la conception miraculeuse (sine nomine).



— 345 —

formule sur les lèvres de celui qui en avait fait la principale
expression de sa dignité. Le dogme de la naissance virginale
du Christ doit son origine aux idées docètes; mais il ne s'est
imposé à la conscience chrétienne que le jour où il a brisé
avec ces idées et s'est mis sous le patronage de l'ascétisme.
Enfin le dogme de la virginité perpétuelle de Marie, qui semble
si naturellement amené par la conception virginale, a été introduit,

lui aussi, dans le patrimoine de la théologie par l'ascétisme.

Quand on suit sur une carte le cours d'un fleuve, quand
on voit quels détours il prend, quelles sinuosités il décrit pour
se rendre à la mer, on est surpris de tant de caprices. Qu'on
aille sur le terrain, on constate alors que chaque coude,
chaque méandre a eu pour but de tourner un obstacle, et que,
dans son long voyage, la goutte d'eau a invariablement obéi
à la loi du moindre effort (p. 607).»

C'est par cette comparaison du dogme chrétien et de la
goutte d'eau que finit cette étude. Après un tel étalage de

science, n'est-il pas étrange que l'auteur le couronne par une
telle philosophie, si toutefois on peut appeler philosophie la
prétendue loi du moindre effort en présence des plus vulgaires
accidents de terrain. Pour avoir le droit de conclure ainsi,
M. G. H. devrait d'abord démontrer qu'il en est des âmes
intelligentes et libres comme des simples gouttes d'eau; qu'elles
doivent se plier, elles aussi, aux « caprices » du terrain et
s'abandonner paresseusement, lâchement, à la loi en question;
enfin que la faculté de saisir la vérité, l'obligation de lui être
fidèle, le devoir chrétien de tout sacrifier à l'enseignement du

Christ, peuvent être assimilés à l'aveuglement d'un cours d'eau,
nécessairement, fatalement dominé par les conditions de la
matière. Autant dire que toute la sagesse consiste à suivre,
en religion du moins, la fameuse «loi du moindre effort», et

que tous les résultats, même les plus honteux et les plus
néfastes du jeu des passions et des erreurs humaines, doivent
être ratifiés comme voulus par la Providence. En vérité, le
Dieu des chrétiens n'est-il que le Fatum des payens? Et le
Christ n'a-t-il étendu ses bras sur la croix que pour nous
apprendre à croiser tranquillement les nôtres? N'est-elle pas
horrible cette légitimation du fait accompli, quel qu'il soit,
cette apothéose du mensonge, cette consécration de l'abomination

de la désolation jusque dans le lieu saint?



— 346 —

Evidemment j'ai mal compris M. G. H. Mais, s'il y a faute
de ma part, il avouera que faire de l'ironie sur les sophismes,
les enfantillages, les contresens, les inepties qu'on accumule à

dessein, et ensuite, à ce spectacle, s'écrier, comme Candide,
que tout est pour le mieux dans le meilleur des mondes, c'est
plus qu'il ne faut pour induire en erreur les lecteurs les plus
sérieux.

C'est la tactique habituelle du plus savant des dogmatistes
français actuels, dont il est inutile de redire ici le nom, et que
j'ai réfuté plus d'une fois dans cette Revue; mais cette
tactique peut-elle faire illusion à qui que ce soit? N'est-il pas trop
naïf de saper, dans le cours du volume, la dogmatique romaine,
par un exposé irréfutable des erreurs et des duperies par
lesquelles elle s'est établie, puis de conclure en faveur de cette
même dogmatique, ou plutôt en faveur du maintien de la
papauté, en disant : Evidemment, cet amas d'inepties est
providentiel et divin puisqu'il a réussi et qu'il triomphe actuellement!

Cette conclusion perverse est l'abîme qui sépare les modernistes

romanistes actuels d'avec les anciens-catholiques, qui ne
cesseront de combattre et de réfuter ce coup de Jarnac donné
à la science et à la vraie foi par une peur qui se dissimule

mal. E. Michaud.

TV. — Aveux ultramontains. Nouvelle série.

* Quelques aveux du P. Allo. — Dans son livre sur «La
foi et les systèmes», le P. a exposé les embarras où l'on est
actuellement, dans l'Eglise de Rome, à définir exactement le
dogmel). Voici d'autres aveux :

— Sur l'infaillibilité. Certains théologiens de l'Eglise
romaine, partisans du « symbolisme instable » ou « transformisme »

en matière de dogme, enseignent, selon ce Père, que «l'autorité
de l'Eglise n'impose ses décisions qu'avec une discrétion et une
sagesse inspirée que la théologie appelle du nom technique
d'infaillibilité» (p. 188). N'est-ce pas exquis? Si ce n'était pas manquer

de discrétion, ne pourrait-on pas demander à Rome ce
qu'elle pense de cette notion de l'infaillibilité?

Voir la Bibliographie de cette livraison.



— 347 —

—¦ Sur Honorius. Certains ultramontains sont très embarrassés

du cas d'Honorius, et pour plus de commodité, ils le
nient ou le réduisent à rien. Le P. A. s'exprime ainsi (p. 200):
« L'Eglise a été jusqu'à anathématiser la mémoire d'un de ses

pontifes, coupable seulement de ne s'être pas assez nettement
prononcé sur un point de spéculation christologique qui paraîtrait

bien secondaire à des symbolistes de nos jours.» — Cette
spéculation, peut-être; mais l'anathème contre le pontife? Et
c'est ce dernier point qui importe.

— Sur la difficulté de distinguer les dogmes romains et les
légendes. P. 205, le P. A. dit : « Dira-t-on que l'objectivité de

nos dogmes sous leur forme historique se déduit de ce qu'ils
sont appropriés à tous les esprits vraiment religieux de tous
les temps au lieu de ne l'être qu'aux rêveries mystiques d'une
époque d'ignorance? Mais c'est là justement ce qu'il faudrait
prouver ; au fond, nous n'en savons rien, et il pourrait se faire
que, par rapport aux siècles qui nous suivront, nous soyons
relativement dans le même état de naïveté que les lecteurs de

la Légende Dorée comparés à nous. Voilà de graves difficultés
à résoudre...» — Je le crois sans peine, et ces difficultés
incombent non seulement aux partisans du symbolisme instable
et à ceux du symbolisme moins instable, mais aussi à ceux de

l'analogisme, dont le P. A. fait partie. Chinoiseries

* Aveu du P. Lucien Choupin, sur la soumission à Rome
quand même. — Dans les «Etudes» du 20 décembre 1907, il
est dit: «Non, disons-le franchement, loyalement, le Décret
Lamentabili, émané du St. Office, ne participe pas au privilège
de l'infaillibilité ; nous lui devons néanmoins une adhésion
intérieure, un assentiment religieux, ferme, sincère; on ne peut
donc pas tenir en suspens les condamnations portées par ce
décret... De même, l'encyclique Pascendi est sans contredit
une constitution doctrinale et disciplinaire, strictement obligatoire

et formellement universelle. Toutefois ce n'est pas une
définition « ex cathedra » ; tous les fidèles n'en ont pas moins
l'obligation très grave de se soumettre à la décision du souverain

pontife. » — Ainsi donc, rien de plus clair : que ce document

soit infaillible et ex cathedra, ou non, il est toujours
obligatoire, et il doit toujours être obéi. Dès lors il est très oisif
de discuter s'il est ex cathedra ou non; les résultats pratiques



— 348 —

sont les mêmes. Avis aux bons et naïfs fidèles romanistes qui
disent que l'infaillibilité du pape est une chimère puisque les
conditions de l'infaillibilité ne se réalisent jamais. Les voilà
bien avancés, puisque dans tous les cas ils sont pris et tenus.

* Aveu du P. Joseph Brucker en faveur de la critique
biblique. — Dans un article sur « l'Eglise et la critique biblique»,
paru dans les «Etudes» du 5 janvier 1908 — article où l'auteur

a tort de confondre l'Eglise et les congrcgaitons romaines
— on lit toutefois les excellentes remarques suivantes (p. 12):

« Quoi qu'il en soit, le principe général de la critique n'est
donc point, par lui-même, en opposition avec la foi ou avec
l'Eglise. Et il faut dire la même chose de ses principes et de

ses procédés essentiels de recherche et d'appréciation. Décomposer

un livre en ses éléments, essayer d'après ceux-ci de
reconstituer les sources, refaire en quelque sorte le traA^ail de

rédaction; telle est en gros la tâche que se prescrit la haute
critique à l'égard des textes bibliques. Ici encore, rien d'attentatoire,

en théorie, au caractère inspiré, à la dignité, à la
majesté des saintes Ecritures. L'inspiration d'un auteur n'exclut
pas le recours à des sources, ni l'utilisation plus ou moins
complète, plus ou moins libre, de documents antérieurs. Pour le

montrer, il suffit d'en appeler au fait que plusieurs écrivains
bibliques, notamment l'auteur du IIe livre des Macchabées
(II, 24 sqq.) et St. Luc (I, 3), nous apprennent explicitement
qu'ils ont travaillé de cette manière. Il n'est pas même nécessaire

que l'inspiration ajoute à ces secours étrangers un
supplément de lumière et d'instruction. L'auteur sacré, à part
l'impulsion à écrire et l'assistance pour éviter les erreurs, a pu
se comporter comme tout autre écrivain dans la recherche et
la mise en œuvre de ses matériaux. Son inspiration ne nous
défend donc pas de chercher à retrouver la manière dont il s'y
est pris, par les procédés critiques qui seraient légitimes pour
tout auteur dans le même genre. »

* M. Lebreton et les congrégations romaines. — M.Lebreton
est sensible aux reproches qu'adressent à l'Eglise romaine les

savants qui prennent les congrégations romaines et les
commissions bibliques en flagrant délit d'erreur. Il réplique que,
sans doute, « des décisions comme celle qui concerne le ver-



— 349 —

set des trois témoins sont très regrettables», mais enfin que
ce ne sont pas là des décisions infaillibles puisque ces
institutions ne sont pas l'Eglise. Cette dernière raison est très vraie,
mais très dangereuse sous une plume ultramontaine: car on
peut faire observer que, si l'Eglise seule est infaillible, le pape
ne l'est pas, n'étant pas lui-même l'Eglise. Aussi M. Lebreton,
en homme prudent, ajoute que les décisions de ces institutions
romaines sont telles que le savant catholique ne peut pas s'y
soustraire. — Situation terrible: car si ces décisions ne sont
pas infaillibles, elles peuvent être erronées, et si le savant
catholique est obligé de les accepter, il est donc obligé
d'accepter l'erreur! C'est ce que le critique des «Annales de
philosophie chrétienne» (janvier 1908, p. 435) fait très bien observer:
« On aboutit ainsi à dire qu'elles ne sont pas infaillibles et que
cependant il faut se comporter avec elles comme si elles étaient
infaillibles»! Cruelle énigme! L'impasse est évidente.

* M. L. Maisonneuve et les miracles. — Cet eminent
théologien a écrit dans la «Revue du clergé français» (1er

décembre 1907): «Si François Xavier ressuscite un mort pour
affirmer qu'il y a trois personnes en Dieu, les Japonais qui sont
témoins de cette résurrection ont une preuve décisive que le
dogme de la trinité est une parole de Dieu, Si un brahmane
revient à la vie après sa mort pour affirmer que les âmes
humaines sont réincarnées et destinées au Nirvana, les chrétiens
peuvent affirmer avec certitude que sa mort ou sa résurrection

ne sont qu'apparentes. » — Rien de plus commode : ou
bien le miracle est en faveur des dogmes chrétiens (lire
romains), alors il est vrai; ou bien il est contre, alors il est faux.
Le critique des «Annales de philosophie chrétienne» (janvier

1908, p. 438) remarque: «Avec cette façon de raisonner
(celle de M. Maisonneuve), on peut toujours se donner sans
peine raison à soi-même. Mais si le partisan du brahmane
raisonne de même, en sens inverse, que pourra-t-on lui répondre?»
Le théologien romaniste lui répondra: Va donc, brahmane!
Ne vois-tu pas que tu te trompes, puisque tu n'es pas chrétien?
Et ne vois-tu pas que tu n'es pas chrétien, puisque tu n'es pas
romain?

* Mgr Mignot et la Bible. — Dans une étude sur « l'histoire

des religions», M. l'archevêque d'Albi a écrit: «Moïse,



— 350 —

inspiré de Dieu, a parlé et sans doute pensé comme on parlait

et pensait de son temps. En inspirant un récit destiné à un
peuple primitif1), Dieu n'était pas plus tenu de faire de
l'astronomie que de faire connaître les propriétés de la vapeur
ou de l'électricité. Soit, dira-t-on; mais pourquoi l'Eglise, interprète

autorisée de l'Ecriture, dont elle déclare posséder seule
le vrai sens, n'a-t-elle pas mieux compris la véritable pensée
de Dieu, celle qui, en raison de l'ignorance des premiers
destinataires, se cache derrière le voile d'un langage inexact,
tellement inexact que tous les commentateurs s'y sont trompés
jusqu'à présent? Elle l'ignorait donc? Pourquoi a-t-elle condamné
comme erreurs positives des points tenus aujourd'hui pour
vérités démontrées et acceptées par tous les esprits intelligents?
La réponse est assez simple: c'est qu'en matière scientifique,
les représentants de l'Eglise n'en savent pas plus que leurs
contemporains. Pour rester équitable, il importe aussi de

distinguer l'enseignement authentique de l'Eglise de celui que
nous présentent en son nom et sans y être suffisamment autorisés

certains de ses enfants. »

Monseigneur confond l'Eglise avec ses représentants et avec
certains de ses enfants. Cependant la différence est grande. Les
hypothèses émises par les théologiens du St. Office, ou d'une
autre congrégation romaine, ou d'une commission biblique, ne
sont nullement émises par l'Eglise même. Le pape lui-même
n'est pas l'Eglise. L'Eglise, en vérité, a bon dos, quand on lui
impute les erreurs de Rome. Rome n'est qu'une Eglise
particulière, et non l'Eglise. Deux conséquences à tirer: 1° les

erreurs de Rome ne sont pas des erreurs imputables à l'Eglise ;

2° les ordres de Rome ne sont nullement des ordres de l'Eglise.
On peut donc servir l'Eglise et combattre Rome; souvent même,
pour servir l'Eglise, un vrai catholique doit résister à Rome
et la réfuter. Aucun des « enfants de l'Eglise» ou des
«représentants de l'Eglise», disons plutôt des membres de la
hiérarchie, pas même le pape, n'a le droit de parler comme étant
l'Eglise.

Telles sont les conséquences logiques, implicitement
contenues dans les phrases (soulignées par nous) de Mgr M. Tou-

') N'était-il pas destiné à tous les peuples, même encore aux peuples actuels.
ou l'inspiration n'avait-elle qu'une portée limitée à l'époque primitive?



— 351 —

jours est-il que le style de chacun des livres de la Bible est
le style même de l'auteur ou des auteurs de ces livres, style
imparfait comme celui de leurs contemporains. Aveu considérable.

* M. le curé Fromantin et l'indifférence ultramontaine. —
Certains ultramontains sont très fanatiques, mais d'autres ne
sont pas moins indifférents. La paroisse de St. Germain-l'Auxer-
rois, située au centre de Paris, passe pour une bonne paroisse.
Or voici ce que son curé, M. F., a écrit dans « La Paroisse »

/Janvier 1908):

«J'ai dit que, sur 13,000 paroissiens, 400 seulement avaient
répondu à mon appel pour le Denier du culte. J'ai dit que,
sur 65 visites faites aux plus grands commerçants du quartier,
il avait été obtenu 21 réponses à peu près favorables, et 44

refus; que 17 avaient été enveloppés de promesses vagues,
ou déguisés, mais que 27 avaient été formulés énergiquement
et souvent avec impiété. J'ai dit encore qu'il y avait 13,000
habitants résidant sur le territoire de St. Germain-fAuxerrois,
par conséquent 6 à 7000 hommes ; qu'en retranchant les infirmes,
les enfants, les vieillards, les israélites et les protestants, il
devait bien y avoir environ 4000 catholiques en mesure de

venir à l'église et de rendre à Dieu le culte qui lui est dû, et
que, quand nous convoquions avec une très large publicité les
hommes de la paroisse à nos conférences, à nos retraites ou
à nos œuvres, nous avions habituellement 100 à 150 présences;
donc il y a environ 3900 hommes sur 4000 qui se désintéressent

complètement des choses religieuses. J'avoue que ces
chiffres poussent les choses au noir, et qu'on pourrait par
quelques palliatifs en atténuer la rigueur. Cependant je les
donne dans leur cruelle netteté, pour qu'on se rende bien compte
de ce qu'est une paroisse catholique qui ne passe pas pour
mauvaise au centre de Paris. »

Ajoutons qu'il serait bien étrange que, sur les 3900 hommes
hostiles au catholicisme papiste, il n'y en eût pas un grand
nombre resté chrétien et disposé à se déclarer tel, dès qu'on
lui prêcherait un catholicisme intelligent, raisonnable, vraiment
scientifique, libéral et national. Ce qui tue la religion, ce qui
provoque l'indifférentisme, à Paris comme ailleurs, c'est le papisme
avec ses superstitions et ses inepties.



— 352 —

A rapprocher des aveux de M. le curé Fromantin les
fanfaronnades de M. L. Desmoulins dans le «Gaulois» du 30
décembre 1907, disant: «On est, au contraire, beaucoup plus
croyant aujourd'hui qu'on ne l'était il y a 60 ans, et le
voltairianisme, qui était de mode de 1831 à 1840, n'existe plus
aujourd'hui qu'au sein de quelques associations radicales, attardées

aux vieilles formules!»

* Les faux dans le martyrologe romain. — Dans un article
de M. Pierre Batiffol sur « les martyrologes historiques du

moyen âge», paru dans le «Bulletin» de Toulouse (décembre
1907), on lit, p. 278: «Adon de Vienne apparaît comme l'un
des plus insignes faussaires que le moyen âge ait produits, et
cela, dom Quentin semble l'avoir établi solidement... Adon a
inventé des dates fausses, inventé des particularités romaines
ou antiques fausses, exécuté une série de fausses identifications,
en un mot embrouillé toute une partie de la littérature
hagiographique jusqu'à nos jours. Par Usuard qui l'a résumé et
dont l'œuvre a eu un succès inouï, ses inventions ont traversé
le moyen âge, et, au moins en partie, pénétré dans le martyrologe

romain. »

V. — M. Loisy contre les récents documents pontificaux.

Dans un nouveau volume intitulé : Simples réflexions sur le

décret du St. Office « Lamentabili » et sur l'encyclique « Pas-

cendi», M. Loisy passe en revue les propositions du décret en
ce qui le concerne, et cet examen mérite une sérieuse attention.

Dans YAvant-Propos, on lit les passages suivants :

« On pourra constater sur le fait les procédés suivis par
le plus haut tribunal théologique qui soit dans l'Eglise, et l'on
verra combien cette méthode diffère de celle qu'une sincère
et judicieuse critique emploie maintenant dans l'interprétation
d'un texte donné.

« A de rares exceptions près, les chefs du catholicisme
français partagent les vues du St. Office : ainsi, l'évêque de

Châlons, publiant dans son diocèse le décret Lamentabili, n'a
pas hésité à rappeler le pamphlet qu'il avait écrit, en janvier



— 353 —

1904, contre L'Evangile et l'Eglise et Autour d'un petit livre,
et à déclarer que les «erreurs monstrueuses», par lui dénoncées,

venaient d'être solennellement réprouvées par le Saint-
Siège.

«Il n'y a pas lieu non plus de discuter l'autorité du document

pontifical. On peut se demander, théoriquement, si le
décret n'est qu'un acte de la Congrégation faillible, ou si c'est
un acte du Pape infaillible. La réponse est facile: rien ne
ressemble moins à une définition de foi: le décret émane de la
Ste. Congrégation, dans son ministère de haut tribunal
d'inquisition. Mais la Ste. Congrégation n'agit que par les ordres
du Pape, et le Pape donne son approbation au décret.
Quiconque avouerait ne pas s'y soumettre, serait traité comme
rebelle et hérétique. Peu importe que l'autorité de l'Eglise ne
soit pas absolument engagée, si l'on exige une soumission
absolue. La contradiction logique entre le caractère du décret
et les exigences de l'autorité ne détruit pas celles-ci. A quoi
m'avance-t-il que l'Eglise, dans cinquante ans, soit libre
d'accepter telle opinion, pour laquelle aujourd'hui elle est prête à
m'excommunier? L'attitude de l'Eglise, sa politique, ses intentions,

sa pensée nous sont expliquées de bonne foi par Mgr
Baudrillart, recteur de l'Institut catholique de Paris : « Les
égarés qui cherchaient tout de bon la vérité se soumettront
sans retard et sans réserve. Les autres n'auront plus qu'à
sortir de l'Eglise; c'est douloureux, mais il était temps que
l'équivoque cessât, et que l'on ne pût plus s'affirmer catholique
en soutenant des thèses protestantes ou rationalistes. » Inutile
d'observer que Mgr Baudrillart se met au point de vue de

l'Eglise, soit pour juger les «égarés» qui se soumettront tout
à fait, et ceux qui ne se soumettront pas du tout, soit pour
apprécier l'équivoque, d'ailleurs réelle, qui régnait depuis quelques

années dans le monde théologique. Mais tel est bien l'avis
du Pape, celui du St. Office, de l'immense majorité des évêques
et des prêtres dans tout le monde catholique. C'est là un fait
considérable, dont nulle considération speculative ne peut diminuer

le poids.
» L'orthodoxie, dans l'économie actuelle du catholicisme,

est ce que le pape a décidé.
» Les prétendus modernistes sont donc, non pas un groupe

homogène et lié, comme on pourrait le croire si l'on s'en rap-
Revue intern, de Théologie. Heft 62, 190S. 23



— 354 —

portait à l'Encyclique pontificale, mais un nombre assez déterminé

de personnes, dont le trait commun est le désir d'adapter
la religion catholique aux besoins intellectuels, moraux, sociaux
du temps présent. Le nom est d'invention récente, et il a été
trouvé par les adversaires orthodoxes de ceux à qui on
l'applique. Pie X le déclare bien trouvé (sic enim jure in vulgus
audiunt), mais sans dire les motifs de ce jugement.

» La philosophie de l'immanence est ainsi dénommée parce
qu'elle cherche et considère, en quelque façon, Dieu dans
l'homme, s'ingéniant à trouver au fond de notre nature, et dans
les conditions de l'action morale, des exigences et des
expériences qui impliquent la nécessité, l'existence, la présence de

Dieu, et de Dieu tel que l'enseigne la foi catholique, incarné
en Jésus-Christ et agissant dans l'Eglise : consciencieux essa
d'apologétique, dont le défaut capital n'est peut-être pas ui
certain désaccord avec la doctrine scolastique sur la genèse
de la foi et les preuves de la religion catholique, mais, au
moins chez les immanentistes français, la disproportion de ses
conclusions orthodoxes avec le fondement psychologique de sa
démonstration. Il n'est pas compromettant pour moi d'être assimilé

à ces pieux contemplatifs; je dois dire pourtant que je n'y
ai aucun droit; car, si j'apprécie beaucoup certains éléments
du dogmatisme moral, je le répudie en tant que système.

« Les représentants les plus célèbres de cette doctrine sont,
en France, MM. Blondel et Laberthonnière; mais, ou je me
trompe fort, ou l'Encyclique ne leur a emprunté que certains
termes caractéristiques, plus ou moins détournés de leur sens,
et quelques idées qu'on a passablement altérées pour les faire
entrer dans la synthèse de convention qui constitue la première
partie de l'Encyclique.

« Les rédacteurs pontificaux ont interprété fort peu exactement

les écrits dont ils ont veulu résumer l'enseignement.
Certaines libertés sont tout à fait inconscientes, et résultent
des transformations, parfois singulières, que subissent ces
conclusions, fondées sur l'expérience psychologique ou historique,
en passant dans le cerveau des théologiens scolastiques, peu
préparés à entendre ce qui n'est pas notion abstraite et
argumentation purement logique. D'autres sont à moitié voulues
De même que les théologiens du St. Office, qui ont rédigé le
décret Lamentabili, pour avoir des propositions parfaitement



— 355 —

condamnables, ont souvent altéré, quant à la forme et quant
au sens, les textes où ils les voulaient prendre, et dont on a

d'ailleurs tout lieu de croire qu'ils ne cherchaient pas ou ne
savaient pas saisir la signification précise, ainsi les rédacteurs
de l'Encyclique, pour construire, avec des éléments hétérogènes

et disparates, un système assez cohérent, du moins en

apparence, ont dû se livrer à leur exercice favori, la déduction

syllogistique, en partant d'opinions qui ne leur étaient
point familières, et qu'ils ont faussées par le seul fait de les
transformer en principes absolus et en base de raisonnement.
Ils ont ainsi constitué le système que les modernistes doivent
avoir, bien qu'ils ne le professent pas. Ils font presque reproche
à ceux-ci de ne le donner que par morceaux, comme si la
philosophie du dogmatisme moral n'était pas un système complet;
comme si les ouvrages de M. Tyrrel, Lex orandi et Lex ere-
dendi ne contenaient pas aussi une doctrine bien équilibrée;
comme si la synthèse historique de L'Evangile et l'Eglise ne
formait pas un tout en son genre. Ces éléments, mélangés
dans l'Enyclique, sont comme démarqués et changés; la liaison
qu'on y ajoute achève de les rendre différents d'eux-mêmes, si
différent qu'il devient malaisé, en certains cas particuliers, d'en
établir la provenance.

» En toute vérité, les opinions des auteurs visés par
l'Encyclique ne sont pas telles que celle-ci les présente; mais
l'Encyclique les attribue formellement à ceux qu'elle désigne sous
le nom de modernistes ; elle annonce l'intention de faire
connaître un sytème qu'ils cachent à demi, mais qu'ils adoptent
secrètement, ou sans qu'ils en aient conscience; dans la
doctrine artificielle qu'elle leur prête, elle englobe les opinions
qu'ils professent en réalité, cette doctrine étant la forme que
prennent ces opinions dans la pensée des théologiens qui ont
préparé le document pontifical. Et, pour quiconque a lu
attentivement et sans prévention l'Encyclique, il est évident que le
moindre degré de modernisme, la moindre participation à la
critique historique, ou à une philosophie autre que la scolastique,

sont absolument réprouvés. Les modernistes ont beau
n'être pas agnostiques, et la critique a beau être une méthode
vraiment scientifique et toute différente de l'image dérisoire
qu'en trace l'Encyclique, les idées modernistes dans leur variété,
les conclusions critiques dans leurs nuances sont rejetées avec



— 356 —

leur fausse description. N'est-il pas certain que, si quelqu'un
des modernistes s'avisait de rééditer en leur forme propre les
conclusions qu'il a déjà émises sur tel point que touche le
document pontifical, on le traiterait de relaps et on le frapperait
de nouveau, sans recevoir ses explications?

Plusieurs diront aussi que l'Encyclique n'est pas un acte
ex cathedra et ne réunit pas les conditions requises pour
l'infaillibilité. Cela est parfaitement vrai. L'encyclique ne contient
ni définition expresse de la vérité, ni anathème solennel contre
l'erreur.

Mais cette circonstance n'est pas à faire valoir pour éluder
la portée de l'enseignement donné par Pie X. L'Encyclique
Providentissimus Deus, que Léon XIII publia en novembre 1893,

pour étouffer les premières manifestations de la critique biblique,
n'était pas non plus un acte du Pontife infaillible; mais il est
incontestable qu'elle exprimait la doctrine traditionnelle de

l'Eglise1) sur l'inspiration et l'interprétation des Ecritures; il
n'est pas moins incontestable que cette doctrine et l'Encyclique
pontificale ne font aucune place à la critique historique de la
Bible. De même, l'Encyclique Pascendi dominici gregis, tout
en n'imposant à la foi catholique aucune proposition nouvelle,
n'est que l'expression totale, inéluctablement logique, de

l'enseignement reçu dans l'Eglisex) depuis la fin du XVIIe siècle,
et la répudiation totale de la philosophie et de la critique
modernes. Si donc cette philosophie et cette critique renferment
une semence de vérité, c'est d'elles-mêmes qu'elles tiennent
leur droit à l'existence, non de ce qui manque aux formalités
canoniques de la sentence qui les condamne; et c'est la notion
même de l'infaillibilité ecclésiastique, c'est au fond toute la
théologie catholique dans ses principes fondamentaux, c'est la
philosophie générale de la religion, les sources et les lois de

la connaissance religieuse, qui sont en cause. Rien ne serait
donc plus inutile que de vouloir infirmer la condamnation du
modernisme pour défaut d'autorité dans la sentence de
réprobation. Si l'autorité de l'Eglise est ce qu'enseigne la théologie
catholique 2), la condamnation du modernisme par Pie X est un
jugement aussi infaillible et indiscutable que cette autorité même. »

') Il faut dire de l'Eglise romaine et de la plupart des théologiens. — La Réd.

3) Non la théologie catholique, mais la catholique-nv»«/'««. — L. R.


	Variétés

