
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 62

Artikel: Johannes van Neerkassel und sein Amor Poenitens [Fortsetzung]

Autor: Moog, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403703

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403703
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 279

JOHANNES VAN NEERKASSEL

UND SEIN AMOR PŒNITENS.

(Fortsetzung.)

Kapitel X.
§ 1 und 2. Erweis der Notwendigkeit der Liebe zu Gott

über alles in den Sakramenten der Taufe und der Busse aus
den „Bündnissen", welche darin mit Gott eingegangen werden.
In der Taufe (nach dem rituale Romanum) die Formel: Du
sollst den Herrn, deinen Gott, lieben u. s. w., und als Korrelat
hierzu die Abschwörung an den Teufel. (S. 133 ff.)

§ 3. Die Busse ist das Sakrament für diejenigen, wrelche
das Taufbündnis gebrochen haben: „Es ist also nötig, dass die
Büsser, wenn sie es wahrhaft und nicht Spötter sein sollen, die
heiligen Taufgelöbnisse erneuern. Jene können aber kaum
wahrhaft und aufrichtig eingegangen werden, wenn nicht die
Liebe zur Sonne der Gerechtigkeit im Herzen zu herrschen
beginnt. Denn wie kann jemand sich mit der Sonne der
Gerechtigkeit verbünden, der sie nicht liebt?; wer nicht liebt,
was sie vorschreibt?; und wer liebt, was sie verdammt? Es

liebt aber, was sie verdammt, derjenige, Avelcher die Kreatur
dem Schöpfer vorzuziehen liebt. Es kann also im Sakramente
der Busse Aveder Rechtfertigung noch Vergebung dem Sünder
zu teil Averden, wrenn nicht in seinem Herzen die Liebe herrscht."
(S. 136 f.)

§ 4. „Um diese Lehre noch ausführlicher zu beAveisen,
möchte ich beachtet Avissen, dass es ein doppeltes Tribunal der
Gerechtigkeit gibt: das eine, bei welchem nur darauf gedrungen
Avird, dass die Schande (dedecus) der Sünde nicht ohne die
„Zierde" (decus) der Strafe sei. Auf diese WTeise werden in den

Zuchthäusern, Tretmühlen, auf den Dreirudern und am Galgen



— 280 —

die Schuldigen gestraft, ohne dass die Richter sich darum
bekümmern, dass sie Freunde der Richter oder der Gerechtigkeit
werden. Auf diese Art straft Gott in der Hölle die Verdammten,
ohne ihnen die Gnade einzuhauchen, um durch sie den schlechten
Willen der Verdammten zu verbessern, von ihm (dem Willen) die
Schande der Sünde zu entfernen und die Zierde der Tugenden
einzugiessen. (S. 137.) Das andere Tribunal der Gerechtigkeit
ist das, wobei „die Zierde der Strafe" so für die Schande der
Sünden angewandt wird, damit zugleich der schlechte Wille
gründlich geheilt AAird und nach dessen Heilung derjenige ein
Freund der Gerechtigkeit werde, der durch die Sünde ihr Feind
geworden war. Auf diese Art straft der Vater den Sohn, welcher
sündigt; denn er strebt dahin, class derselbe, den schlechten
Willen ablegend, zur Pflicht zurückkehre und wiederum der
väterlichen Liebe würdig Averde. Auf diese Weise Averden bei
den Tribunalen der Busse den Schuldigen Strafen auferlegt,
Avodurch nicht nur die Sünden gestraft, sondern auch Avegge-
nommen Averden, und der Schuldige nicht nur geschlagen,
sondern auch gebessert Avird, damit er aus einem Schlechten ein
Guter und aus einem A'erletzer der Gerechtigkeit ein Liebhaber
und Verehrer derselben Averde. (S. 137 f.) Daher Avird das

Sakrament der Busse vom Konzil von Trient das Sakrament
der Versöhnung genannt Demi Aveit entfernt, dass jemand
im Sakrament der Busse nicht A'erpflichtet Aväre, Gott vor allem
und über alles zu lieben, Avird er im Gegenteil beim Gebrauche
desselben so stark als möglich zu dieser Pflicht angehalten.
Denn Avann ist es nötiger zu lieben, als Avenn man Versöhnung
mit dem Avünscht, den man durch nicht lieben oder Aveniger
lieben beleidigt hatte Wann ist es nötiger, dass man Gott,
den man durch die Hintansetzung hinter die Geschöpfe verun-
ehrt hatte, den Geschöpfen voranstellt, als wenn man sich
bemüht, sich mit ihm zu versöhnen? Wann ist es nötiger, Aron

dem Unrecht und der Beleidigung Gottes abzustehn, die darin
A'or allem oder zumeist beruht, dass man die Kreatur mehr oder
ebenso liebt als ihn, als Avenn man nach Versöhnung mit ihm
strebt? Wann ist es nötiger, dass man Gott das, Avas er A'or
allem A'on uns verlangt, gibt, als wenn man ihn um seine Gnade
und Gunst angeht? Und was verlangt Gott vor allein und über
alles von dir und \o\\ jedem ATernünftigen Geschöpf, als dein
Herz und deine Liebe, als dass du liebst, was er gebietet, und



— 231 —

hoffst, was er ATerspricht? In törichter Weise Avurde ein Sohn
seinen Vater, den er beleidigte, zu besänftigen suchen, wenn
er ihm sagte, dass sein Herz von ihm abgewandt sei. Diese
Torheit begehen bei der Versöhnung mit Gott, vor dessen Augen
alles offen liegt, diejenigen, Avelche, mehr das Geschöpf als ihn
selbst liebend, nicht durch Worte, aber durch ihr Verhalten
selbst ihm sagen, dass sie A*on ihm geliebt werden Avollen,
obgleich sie ihn nicht wiederlieben Avollen ; dass sie wünschen,
von ihm für Kinder gehalten zu Averden, obAvohl sie nicht
danach begehren, ihn als Vater zu lieben noch zu ehren; dass
sie auf die Erbschaft der Kinder Anspruch erheben, obAvohl sie

von der Begehrlichkeit und Furcht von Sklaven nicht im
geringsten zur freien Liebe von Kindern übergehen. (S. 137 f.)

Gewiss ist: Aver glaubt, das Sakrament der Versöhnung
habe die Kraft, dass es die in der Liebe zu den Geschöpfen
festgehaltenen und von Gott abgewandten Menschen seiner
wohlwollenden Gunst AviedergeAvinnen könne, der misst ihm die
Kraft zu, dass der Mensch ohne die Verletzung des ersten und
grössten Gebotes, ohne irgend eine Beleidigung Gottes mehr
das Geschöpf als ihn selbst, mehr das niedrigste als das höchste
Gut lieben könne, und dass er ohne Verkehrtheit das zu
Geniessende gebrauche und das zu Gebrauchende gemesse; dass

er schliesslich ohne Schuld das liebe und \-erehre, Avas unter
ihm erschaffen ist, und den vernachlässige und Arerunehre, \Ton

dem er erschaffen ist. Denn da der Mensch ohne Liebe nicht
sein kann, und da er notAvendig ein Liebhaber Gottes oder der
Welt ist, so folgt daraus, dass er, wenn er beim Gebrauch des
Sakramentes der Versöhnung Gott überhaupt nicht liebt oder
nicht über alles liebt, in der Liebe zu den Geschöpfen
festhängen bleibt, sie geniesst und Gott gebraucht (s. o. |, sie verehrt

und Gott vernachlässigt ; und wird also nicht das die
Wirkung des Sakramentes sein, dass es Liebe, Avodurch die
Geschöpfe um ihrer selbst willen geliebt und Gott A-orgezogen
werden, erlaubt und ehrenhaft macht?" (S. 139.)

§ 5. Zitate. — »Wie Christus von sich selbst gesagt hat,
dass er nicht gekommen sei, das Gesetz aufzulösen, sondern
zu erfüllen, so kann von den Sakramenten gesagt wrerden, dass
sie nicht eingesetzt sind, um das erste und grösste Gebot aufzulösen,

sondern um es zu erfüllen und zu befestigen." Iß. 141.)



— 282 —

Kapitel XI.
§ 1. „Bekanntlich ist zwischen einem Luden und einem

Christen der Unterschied: Der Jude verhält sich zur ewigen
Gerechtigkeit, welche der vernünftigen Kreatur die Liebe zu
ihrer Schönheit und die Enthaltung vom Irdischen zuschreibt,
Avenn sie ihm sagt : Du sollst mich lieben und das Irdische
nicht begehren, abwehrend; und Avenn er etwas vom Gesetz
Vorgeschriebenes oder Verbotenes äusserlich tut oder unter-
lässt, dann tut und unterlässt er es nicht, weil ihn die Liebe
zur Gerechtigkeit zieht, sondern die Begierde nach den
vergänglichen Dingen ; oder nicht, weil ihn die Schändlichkeit der
Sünde schreckt, sondern die Furcht vor Strafen. Dagegen
umfängt der wahre Christ das ewige Gesetz, die unveränderliche
Wahrheit, seinen Gott, Avelcher befiehlt, dass der Mensch, sein
Ebenbild, vom Irdischen sich zum Ewigen Avende, mit Liebe,
und wird zu dein, was gerecht ist, durch die Liebe zur
Gerechtigkeit getrieben; und vom Ungerechten enthält er sich
aus Hass gegen die Ungerechtigkeit so sehr, dass er nichts
von dem, Avas Gott gebietet, unterlassen, und von nichts von
dem, Avas er verbietet, abgehn wollte, selbst wenn er ungestraft

könnte." (S. 141.)

§ 2. Zitate mit bezug auf obiges. (S. 143 ff.)

§ 3. „Das ist also das Vorrecht derer, welche vom Geiste
Gottes oder ATon der Liebe zur Gerechtigkeit, die der hl. Geist
in die Herzen giesst, getrieben Averden (nach Röm. 8, 14), dass
sie Kinder und Erben Gottes und Miterben Christi sind; Avährend

im Gegenteil diejenigen, Avelche vom Geiste der Furcht
oder von der Begierde zu den erschaffenen Dingen oder von
der Furcht vor Strafen getrieben Averden, Sklaven sind, welche
weder Anteil noch Erbschaft im Reiche Gottes des Vaters
haben Averden gemäss dem Worte des Paulus (Gal. 4, 30):
„Treibe die Magd aus", nämlich das alte Testament; „und
ihren Sohn", nämlich denjenigen, Avelcher vom Geiste irdischer
Begierde und Furcht getrieben wird; „denn nicht Avird Erbe
sein der Sohn der Magd mit dem Sohne der Freien", d. h. mit
dem wahren Christen, Avelcher durch den Geist der Liebe
Gottes getrieben Avird, Aveil er aus Liebe zu den in dem eAvigen
Gesetz Gottes leuchtenden Geboten mehr die Sünde als die
Hölle und andere Strafen verabscheut." (S. 147.)



— 283 —

„Dieses Vorrecht der Kinder Gottes übertragen gegen die
Lehre des Apostels diejenigen auf die Sklaven, Avelche behaupten,
dass die. Avelche nur den Geist der Knechtschaft in der Furcht
empfangen haben und Avelche ohne die Liebe zu Gott nur unter
dem Triebe der Strafen zu dem, Avas recht ist, getrieben Averden,
Kinder, Erben und Miterben Christi Avurden, wenn sie nur mit
Höllenfurcht entAveder die Taufe oder das Sakrament der Busse

empfingen. (S. 147 f.) — Denn was ist das anderes als gegen
den „Lehrer der Völker" i^Paulusj dem Sohne der Magd
dieselbe Würde zuerteilen, Avelche dem Sohne der Freien eignet?
Fürwahr, Avas ist das anders, als den Ismael dem Isaak, und
den Sklaven dem Freien gleichmachen und ebensoviel denen
bewilligen, die unter dem Druck des Gesetzes sind, als denen,
welche unter der befreienden Gnade sich beAnden? Heisst
das nicht die, welche begehren und fürchten mit der Furcht
von Knechten, zu Söhnen und Erben Gottes und Miterben Christi
machen, obgleich sie den Geist und das Wesen von Kindern,
Avelches die Liebe zu Gott als Vater ist, nicht im geringsten
haben? Heisst das nicht, den Sakramenten, Avie sehr sie auch
als äussere Zeichen und die Schale der christlichen Religion
aufs höchste zu verehren sind, so viel Kraft und Heil
zuerkennen, als der göttlichen Liebe, Avelche das Wesen und die
Vollendung der Religion ist, welche Christus gegründet hat und
die der Vater sucht, wenn er im Geiste und in der Wahrheit
der keuschen Liebe verehrt werden aaìII? — Mögen die anderen
sagen, Avas ihnen beliebt, und irgendwelche Sakramente als
Sklaven empfangen, niemals Averden es Söhne sein, niemals
Erben Gottes, niemals Miterben Christi, so wie Sklavenfurcht
niemals Kindesfurcht und Begehrlichkeit keusche Liebe sein
wird. GleichAvohl können Sklaven, wenn sie die Begehrlichkeit

und Knechtesfurcht ablegen, den Geist der Annahme zur
Gotteskindschaft empfangen und empfangen ihn sehr oft, in
Avelchem wir rufen : Abba, Vater." (S. 148.)

§ 4. „Ferner: Wenn die Furcht vor Strafen die Sünde
nicht aus dem Herzen, sondern nur aus der äusseren Handlung

ausschliesst, und nicht die Seele des Begehrenden, sondern
nur die Hand des Handelnden im Zaum hält, weil, Avie der
hl. Thomas sagt: Der, Avelcher aus Furcht vor der Strafe sich
von irgend einer Sünde enthält, dessen Wille entfernt sich nicht
aufrichtig von der Sünde Avie der Wille dessen, der aus Liebe



— 284 —

zur Gerechtigkeit sich von ihr entfernt; deshalb enthalten sich

diejenigen, Avelche ohne Liebe zur Gerechtigkeit mit der Sündenfurcht

allein das Sakrament der Busse gebrauchen und von
den Priestern mit dem Schein der Lossprechung beschenkt
werden, nicht lange von ihren Freveltaten, sondern werden
schnell wieder zu deren Vollbringung hingerissen Der Wolf,
welcher von der Begierde, die Schafe zu verschlingen, erfasst
ist, und der Dieb, Avelcher vor Begierde brennt, fremdes Gut
zu rauben, legen ZAA^ar, jener, solange er den Hirten und die
wachsamen Hunde, dieser, wenn er den Richter und die Liktoren
sieht, den Willen, hier und da zu rauben, ab ; aber von der
Begierde, zu rauben, die in ihrem innersten Marke brennt,
kommen sie nicht im geringsten ab. Deshalb zeigt sich sowTohl

bei dem Diebe als bei dem Wolfe, sobald Straflosigkeit in
Aussicht kommt oder an die Strafe nicht gedacht Avird, schleunigst
die durch Furcht so lange eingedämmte Gier, zu rauben, und
treibt sie zum Rauben und Stehlen vorwärts. Weil die luden
die Pein der Schläge und nicht die Liebe zur Gerechtigkeit
von FreAreltaten zurückhielt, verharrten sie nicht lange in der
Beobachtung der Gebote. Denn niemand A'erharrt lange bei
dem, Avas er nicht liebt, und verehrt das lange, von dem sein
Herz fern ist.11 (S. 148 f.) — „Weil die Furcht vor Strafen allein
ihr Herz nicht in die rechte Richtung zu Gott bringen konnte,
deshalb wurden sie weder treu noch standhaft in seinem Bunde
erfunden ; sie Avaren aber standhaft gewesen, wenn sie ein
recht gerichtetes Herz gehabt hätten. Dieses ist aber ein
solches, das dem Willen Gottes und der Gerechtigkeit mit einer
umvandelbaren Liebe anhängt und sich ihm völlig anpasst."
(S. 149 f.)

Aus demselben Grunde »wie bei den Juden) wird keine
Treue in den Versprechungen, keine Standhaftigkeit in den
Vorsätzen jener Christen gefunden, welche ihre Sünden den
Priestern bekennen und Besserung des Lebens, Fernbleiben
von den nächsten Gelegenheiten zur Sünde, Wiedererstattung
des Weggenommenen und Bezahlung des Schuldigen geloben
und dann unverzüglich A*on den Priestern losgesprochen werden
wollen, obwohl kein Funken göttlicher Liebe, kein frommes
Gefühl gegen die eAvige Gerechtigkeit Gottes, keine Herzensfreude

an dem eAvigen Gesetze, kein Geschmack an den
himmlischen Dingen, sondern nur Furcht vor den Strafen, sei es in



— 2S5 —

diesem oder in dem anderen Leben in ihnen sich zeigt. Solche
kehren alsbald zu ihrem Gespeie (vomitum) zurück, indem sie

alles das vergessen, was sie vor dem Tribunal der Busse
versprochen haben Denn die Furcht, welche jene drückte,
schwindet alsbald, weil sie die traurige und lästige Vorstellung
der Strafen, aus Avelcher die Furcht entsteht, schnell abwerfen.
Denn von dem Denken an das, was Schrecken einjagt und
das Leben traurig macht, wenden sie eifrig den Geist ab, wie
sie im Gegenteil das, was sie ergötzt, gern im Geiste erwägen.
Denn wo die Liebe, da ist das Auge ; wo also jener traurige
Zuchtmeister „Furcht", der ihre Begierden niederhielt, gewichen
ist, erheben sich alsbald die gedrückten Begierden, damit sie
die in übler Weise freie Herrschaft über sie wiedererlangen.
Und so geschieht es, dass die letzten Dinge dieser falschen
Büsser (pseudopcenitentium) schlimmer sind als die ersten.
(S. 150 f.)

§ 5. „Ja noch mehr : Die meisten, welche nach Art der
Juden Reue empfinden aus der Überzeugung, dass die Furcht
unter Hinzukommen der sakramentalen Lossprechung einen
des ewigen Todes schuldigen Sohn der Hölle ohne Verzug zu
einem Sohne und Erben Gottes und Miterben Christi umwandle,
nehmen die hartnäckigste Kühnheit zum Sündigen an. Denn
während sie auf der einen Seite durch die Erfahrung lernen,
dass sie an die ewigen Strafen ernstlich nicht ohne Furcht
denken können, und anderseits glauben, class ihnen in der
letzten Krankheit die Priester nicht fehlen würden, von denen
sie mit der Lossprechung beschenkt Averden, halten sie sich
ihres Heils bei solcher Leichtigkeit der Furcht und solcher Menge
der Priester gleichsam sicher. Kaum also scheint etwas dem,
wTas die Verderbnis der Christen heilen soll, mehr entgegengesetzt

zu sein als die Lehre, welche behauptet, dass zur
Erlangung der Gerechtigkeit und Freundschaft Gottes im Sakramente

der Busse die Furcht vor der Hölle reichlich genüge.
Denn ausser vorübergehenden Bekehrungen und der Kühnheit,
zu sündigen, ZAvei gewaltigen Übeln, welche nach unserer
Vorstellung aus ihr (jener Lehre) entstehn, erwächst daraus auch
eine fluchwürdige Weichlichkeit und Lässigkeit der Christen, indem
sie nach der Taufe und dem Sakramente der Busse, das durch
eine ungeheure Menge von Freveln oft vron ihnen verletzt
wurde, für die Hervorbringung würdiger Früchte der Busse



— 286 —

Aveder besorgt sind noch daran denken, und vielleicht glauben,
sie würden die Höllenfurcht um so leichter in sich erregen,
je mehr Gründe zur Furcht sie in sich fänden, d. h. möglichst
viele Verbrechen und (indem sie glauben) es gäbe keine
Werke der Busse, durch welche die Verbrechen ausgeglichen
würden. (S. 151 f.)

§ 6. Deshalb urteilten die hl. Väter, dass zur Tilgung der
Sünden eine viel geringere Busse vor als nach der Taufe
gefordert werde. (S. 152.) — „Wenn also von denen, Avelche die
Taufe verletzt haben, (nach dem Tridentinum) viele Tränen
und Mühsale gefordert werden, damit Gott sich mit ihnen
versöhne, werden dann nicht noch reichlichere Tränen und härtere
Mühen der Busse von denen erfordert, die nicht nur das Sakrament

der Taufe, sondern auch das Sakrament der Busse und
des Leibes des Herrn sehr oft verletzt haben, indem sie nach
dem Bade der Busse wie Schweine, denen der grösste Schmutz
das höchste Vergnügen ist, zum Schlammbade (volutabrum luti)
eilig zurücklaufen, und indem sie nach dem Genüsse des Engelbrotes

wie scheussliche Hunde zum ekelhaftesten Gespeie heiss-

hungrig zurückkehren? Gleichwohl reden sie sich ein, die
göttliche Liebe liege ihnen immer bereit, wenn sie nur die
Hölle fürchteten und die priesterliche Lossprechung erlangten,
nicht im geringsten darum bekümmert, dass sie entweder durch
grosse Mühen der Busse die Begehrlichkeit und Sündengewohnheit

bekämpfen oder unter vielem Weinen der bittenden Seele
die himmlische Hülfe erflehen müssen, durch Avelche der Hass

gegen die Sünde und die Liebe zur Gerechtigkeit in das Herz
gegossen wird. Denn sie glauben, ohne Sündenhass, ohne Liebe
zu Gott und ohne harte Mühe der Busse Gottes Gerechtigkeit
und das Heil sich erwerben zu können, wenn sie nur vor den

ewigen Strafen sich fürchten und den Händen der Priester die
Fesseln der Sünden, in welche sie sich verstrickt haben, zum
Lösen darbieten. Aber diese ihre Meinung stammt weder von
Christus noch von den Aposteln und seinen Heiligen. Denn
diese lehren, wie wir gesehen haben, die nach der Taufe
begangenen Sünden seien nicht anders heilbar als mit vielen
Tränen, mit Weinen und Trauer, mit Fasten und einer Mühe,
die der Grösse der begangenen Sünden entspricht." (S. 155 f.)

„Da also die Lehre, welche behauptet, ^dass die Höllenfurcht

beim Sakramente der Busse genüge, auf diejenigen,



— 287 —

welche wie Sklaven fürchten und nicht Avie Söhne lieben, die
Herrlichkeit und das Erbe der Kinder überträgt, da sie
unbeständigen und falschen (fucatis) Bekehrungen Vorschub leistet,
da die Leichtigkeit der Vergebung, welche sie behauptet, die
Kühnheit, zu sündigen, eingibt, deshalb erscheint die Lehre,
Avelche besagt, dass die Liebe zu Gott für die Rechtfertigung
des Menschen notwendig sei, als die den Verheissungen des
neuen Testamentes und dem Geiste der Annahme zur
Kindschaft Gottes angemessenere einzig und allein annehmbar und
verkündigenswert zu sein." (S. 157.)

Kapitel XII.
§ 1. „Die Lehre, welche behauptet, dass ohne eine solche

Liebe zu Gott, die über alle anderen Arten Liebe hinausgeht,
niemandem Heil oder Rechtfertigung zu teil werden könne,
leidet an keiner der Unzuträglichkeiten, die Avir bei jener
Ansicht hervorgehoben haben, welche die Höllenfurcht als zur
Erlangung der Rechtfertigung für hinreichend erklärt, wenn
nur die Taufe des Wassers oder der Tränen hinzukommt.

Wir haben jener Lehre zuerst vorgeworfen, dass sie die
Würde und das Erbe der Kinder des neuen Bundes auf die
Kinder des alten Bundes übertrage. Die andere Lehre aber
bezieht diese (die Würde und das Erbe der Kinder) allein auf
die Kinder des neuen Bundes. Diejenigen, welche wiederum
den Geist der Knechtschaft in der Furcht empfangen haben,
so dass sie nicht rufen können: Abba, Vater, erkennt sie (d. i.
die richtige Lehre) weder als Erben Gottes noch als Miterben
Christi an, mit Avelchen Sakramenten man sie auch schmücken
möge. Jenen allen, welche beschenkt mit dem Geiste der
Kindschaft der Söhne Gott im Lieben fürchten und im Fürchten
lieben, erkennt sie dieses Vorrecht zu. Nur jene ehrt sie als
Erben Gottes, welche die ewige Gerechtigkeit, die Gott ist,
nach ihr als dem höchsten Gute dürstend anbeten; nur von
denen behauptet sie, dass sie Miterben Christi seien, welche,
den Geist Christi besitzend, das lieben, was er liebt, und das
verabscheuen, was er selbst verabscheut. Sie duldet also nicht,
dass Ismael dem Isaak gleichgestellt werde, oder dass der
Sohn der Magd Erbe sei mit dem Sohne der Freien."

§ 2. „Bei der anderen (der falschen) Meinung ist auch
das zu verwerfen, dass sie weder das Gesetz benutzt, um zu



— 288 —

Christus zu kommen, noch die Furcht, um durch sie gleichsam
wie an einer Angelschnur (seta) den Faden der Liebe in die
Herzen einzuführen. Sind aber die Menschen von dieser (der
richtigen) Lehre durchdrungen, dann werden sie, indem sie
hier das befehlende und schreckende Gesetz, dort ihres Herzens
Verkehrtheit und Übertretungen gewahren, zwar von Furcht
erschüttert wegen der durch die Verletzung des Gesetzes
drohenden Strafen, aber ermahnt von dem befehlenden und
schreckenden Gesetze, was sie tun, und wenn sie es nicht tun,
was sie fürchten müssen, und erkennend, dass sie weder der
Vollführung des Gesetzes noch dem Ertragen der Strafen ge-
Avachsen sind, gebrauchen sie das Gesetz als einen Erzieher,
von dem sie zu Christus geführt icerden, damit sie Aron ihm
Hülfe empfangen, um das zu tun, Avas das Gesetz empfiehlt,
und Verzeihung, um dem zu entgehen, Avas es androht. (S. 158.)
Daher sagt Paulus (Röm. 10,4): Das Ende des Gesetzes ist
Christus zur Gerechtigkeit für jeden, der da glaubt. Das Ende
ist selbstverständlich die Vollendung und nicht ein Zwischenzustand

(finis scilicet perficiens et non interficiens), Aveil er
(Christus=finis) den Auserwählten durch seinen Tod verdient
hat und durch seinen Geist schenkt die Liebe, mit welcher die,
Avelche daran glauben und darum bitten, beschenkt Averden,
damit sie, was immer das Gesetz als gerecht vorschreibt, lieben
und in Liebe vollenden (perAciant, Avie oben).

Die also mit dieser Lehre erfüllt sind, hängen nicht an
der Erkenntnis des befehlenden und schreckenden Gesetzes
und vertrauen darauf in der Axt, als ob jene Erkenntnis und
Furcht den zu den Sakramenten Kommenden zur Erlangung
der Rechtfertigung genüge sondern da sie einsehen, dass
die Erkenntnis der Gerechtigkeit, Avelche das Gesetz verleiht,
und die Furcht A*or der Strafe, welche es den Übertretern
eingibt, zur Vertreibung der bösen Begierden und zur Heilung
ihrer Seelenwunden nicht genügen, nehmen sie im Glauben
und Beten zu Christus ihre Zuflucht, um A'on ihm nicht nur die
Kenntnis, sondern auch die Liebe des Gesetzes zu empfangen,
damit es, AAie es in der blossen Erkenntnis schreckt, in der
Liebe ergötzt." (S. 159.)

§ 3. „Hieraus entsteht der dritte Unterschied zwischen
jenen, die zum Rechten durch den Geist der Furcht und der
Knechtschaft getrieben Averden, und jenen, welche die geliebte



— 289 —

Schönheit (das Rechte) zieht. Denn Avie jene die Mühe der
Busse scheuen, so nehmen diese sie gern auf sich durch die

Wirkung der Liebe zur Schönheit der ewigen Gerechtigkeit,
damit sie im Blick auf die Schändlichkeit ihrer Begierden sich
selbst missfallen und zürnen, d. h. Büsser werden. (S. 195 f.)

Damit sie also mit der göttlichen Gerechtigkeit, deren
Schönheit sie aus göttlicher Gnade zu lieben begonnen haben,
näher und inniger sich Aerbinden und ihr fester anhängen,
lassen sie je nach der Stärke ihrer Liebe zu Gott nicht ab,
zu bekämpfen und auszurotten, Avas in ihnen aus ihnen selbst
Gott zuwider ist. Daraus kommen ihre Busswerke, Almosen,
Nachtwrachen, Fasten, ihr Meiden von ansteckendem Umgang,
von verführerischen Welthändeln und ihnen gefährlichen
Geschäften, wenn diese auch an sich unschuldig sind ; das Lesen
und Betrachten des Wortes Gottes, endlich die Benutzung
derjenigen Umstände, durch welche der Zunder (fomes) der Sünde

ausgelöscht und die göttliche Liebe mehr und mehr grossgezogen

Avird. Diejenigen also, Avelche vom Geiste der Liebe
getrieben werden, fliehen die Werke der Busse nicht, sondern
suchen sie. Und das nimmt kein Wunder; denn die Tränen
der Büsser sind süsser als die Freuden der Schauspiele."
(S. 160.)

Diese Werke der Busse aber, durch Avelche die Liebe zur
Gerechtigkeit und der Hass gegen die Ungerechtigkeit genährt
werden, Averden auf doppelte Weise ven den Büssenden
verrichtet, nämlich nach eigener Wahl oder nach der Vorschrift
des Priesters. In der alten Kirche offenbarten die Gefallenen
ihre Sünden den Priestern in der Beichte, damit sie von ihnen
den Grad der Busse nach der Grösse und Art der Sünden
bekämen und nach Beobachtung und Erfüllung desselben von
ihnen losgesprochen Avurden. Ihre BussAverke folgten also
dem Bekenntnisse und gingen als Vorbereitungen der Los-
sprechung voraus. Und diese Busswerke hatten ein um so
reicheres Verdienst, als sie, vom Priester auferlegt, Teile des

Busssakrameutes Avaren. Jetzt schreiben nicht selten die
Gefallenen selbst, wenn sie durch Furcht vor Gott erschreckt zu
seiner Barmherzigkeit ihre Zuflucht nehmen und durch Christi
Verdienst die Gnade der Busse verlangen, sich Werke der
Busse vor, um durch sie die in ihnen entstehende Liebe zur
göttlichen Gerechtigkeit zu fördern und bis zu dem Grade zu

Eevue intern, de Théologie. Heft 62, 1908. 19



— 290 —

nähren, class sie mit Reue (contritione) beichtend sofort nach
der Beichte losgesprochen Averden können, da sie dem Priester
nicht nur die Blätter der Beichte, sondern auch würdige Früchte
der Busse zeigen, aus denen er über ihre Bekehrung und
Vorbereitung zum Empfange der Lossprechung ein kluges Urteil
fällen kann. (S. 161.)

§ 4. „Aus dieser Liebe zu Gott und diesem Hasse gegen die
Sünde entsteht der vierte Unterschied ZAvischen denen, welche
aus Furcht, und denen, welche aus Liebe die Sünde bereuen. Jene
nämlich (wie wir gesehen haben) verharren nicht lange in ihrer
Enthaltung von der Sünde, weil sie das, was sie nach aussen nicht
tun, inwendig dennnoch zu tun begehren; diese aber sind in ihrer
Abkehr von den Sünden beständig, Aveil sie dieselben hassen
und Gott lieben. Denn niemand lässt sich zu dem, Avas er
hasst, und Avas dem, Avelches er allem vorzieht, entgegen ist,
leicht zurückführen, zumal wenn der Hass gegen jenes der
höchste und die Liebe zu diesem die grösste ist. Nun Arerhält
sich die Sache aber so, dass zur wahren Bekehrung und
Versöhnung mit Gott der höchste Hass gegen die Sünde und die
grösste Liebe zu Gott verlangt Avird." (S. 161 f.) — „Derjenige
Affekt aber, Avelcher in der Seele über alle anderen Affekte
herrscht, Avird aus ihr am schAversten losgerissen. Selten legen
diejenigen den Geiz ab, deren Aerherrschencler Affekt er ist;
kaum besiegen den Ehrgeiz die, in deren Herzen er die erste
Stelle hat. Ebenso wenn die Liebe zu Gott und der Hass Avider

die Sünde die anderen Affekte überschreiten, so haften sie fest;
und jene, welche, wie der Apostel sagt (Eph. 3, 17), „in der
Liebe gewurzelt und gegründet sind", sind in ihr fest und
beständig. Denn wie die durch tiefe Wurzeln in der Erde
haftenden Bäume und die auf ein tiefes Fundament gestützten
Häuser kaum beAvegt Averden können, so Averden auch jene,
welche in der Liebe gegründet und gewurzelt sind, von dem,
was die Liebe liebt, niemals abgebracht, weil sie nicht
abgebracht Averden Avollen." (S. 162.)

§ 5. „Jene also, Avelche aus Hass gegen die Sünde und.

aus Liebe zu Gott Reue empfinden, sind im Guten beständig.
Denn der Unbeständigkeit des freien Willens ivolubilitatem
liberi arbitrii) macht die in ihnen gewurzelte und gegründete
Liebe ein Ende. Damit aber die Liebe ihnen nicht fehle,
befestigt Gott sie (die Liebe) durch seinen Geist Wie nie-



— 291 —

mand aus diesen (für die Beständigkeit der Liebe verlier
angeführten) Stellen richtig schüessen würde, dass die einmal
besessene Liebe zu Gott niemals verloren gehe (denn das ist
offenbar ganz falsch nach mehreren sehr deutlichen Stellen
und Beispielen der Schrift) so ist gegen die, Avelche sie

(die Liebe) als flüchtig und unbeständig darstellen nach Art der
Tiere, die an demselben Tage, avo sie geboren werden, sterben,
oder der Meereswellen, die, sobald sie die Ufer überflutet haben,
sich von denselben eilends zurückziehen, um in den Busen des
Meeres sich zu ergiessen, mit Recht zu behaupten, dass sie

(die Liebe), sobald sie in den Herzen der Erwachsenen einmal
ihren Thron befestigt oder die erste Stelle eingenommen hat,
viel beständiger ist, als Avie jene meinen. Denn wenn sie so

vergänglich (occiduus) wäre, würden die heiligen Väter nicht so

einstimmig lehren, diejenigen empfänden keine Reue, sondern
seien Spötter, welche nach empfangenem Busssakramente
entweder das Leben nicht änderten oder zu dem zurückkehrten,
was sie bereut hatten, oder nicht aufhörten, das zu tun,
worüber sie in der Beichte sich angeklagt hatten." (S. 163 f.)

„Man darf also schüessen, dass die Liebe zu Gott und der
Hass gegen die Sünde, wenn sie, wie es nötig ist, über alle
anderen Arten von Liebe und Ha-s hinausgehen, in den Herzen
meistens beständig und dauerhaft sind, und dass so die wahre
Reue und Bekehrung, Avelche aus ihnen hervorgehen oder in
ihnen beruhen, von einer Aiel anhaltenderen Natur sind, als
wie diejenigen meinen, vAelche zur wahren Reue entgegen den
heiligen Vätern mehr nicht forclern als eine mit dem Sakrament

der Busse verbundene Höllenfurcht, die, da sie ein flüchtiger

Affekt ist, nichts anderes als flüchtige Bekehrungen
erzeugen kann, wenn sie nicht etAva als „Erzieher" zu Christus
führt, welcher das Ende des Gesetzes ist zur Gerechtigkeit, und
zwar zur beständigen für jeden, der da glaubt, indem sie dem
Glaubenden und Betenden die Liebe zu ihr einflösst, weil sie

niemals, Avie die Kirche sagt, denen ihre Leitung entzieht, die
sie in der Festigkeit ihrer Liebe begründet." (S. 165.)

Kapitel XIII.
§ 1. „Gott dienen ist sein Geschenk. Er selbst haucht

denen, die er zu seinen Söhnen und Dienern erAVählt, den
Willen, mit Anstand zu dienen und liebevoll (amanter) zu ge-



— 292 -
horchen, ein Und wenn Gott den Menschen diese Gnade
nicht schenkt, dann dient ihm niemand ven Herzen, niemand
hat das Herz oder den Willen, ihn zu verehren : Ohne mich,
sagt Christus, könnt ihr nichts, nämlich mit bezug auf die
Verehrung Gottes, tun. (S. 166.) Daher ist es Gottes Werk, sich
durch das Wirken seiner Erbarmung Anbeter zu bilden, wie
er sie selbst sucht und wie sie ihm geziemen, d. h. Anbeter
im Geiste und in der Wahrheit (Joh. 4, 24). Damit aber jemand
im Geiste anbetet, ist ZAveierlei erforderlich: Zuerst, dass er
mit innerlichen Gefühlen anbetet und nicht bloss mit den Lippen
oder mit Zeremonien nach Art der Juden, ven denen Christus
sagt : Dieses Volk ehrt mich mit den Lippen, aber ihr Herz ist
fern von mir (Matth. 15. 8) ; zweitens, dass jene Gefühle geistige
sind, cl. h. nichts Fleischliches begehren, nichts Irdisches suchen."
(S. 1(57 f.)

Zur Anbetung in der Wahrheit gehören ebenfalls ZAvei

Dinge: Zuerst, dass im Geiste des Anbetenden Aveder ein falscher
Gott besteht, Avie im Herzen der Heiden, noch sich über den
Avahren Gott, avìc im Denken der Samaritaner, eine falsche
Meinung findet; zAveitens, dass, was immer mit Zeremonien
und Worten ausgeschmückt Avird, den inneren Gefühlen des
Geistes in Wirklichkeit entspricht. Daher betet der Knecht
der Sünde nicht in Wahrheit an, wenn er ohne Verlangen nach
der Annahme zur Gotteskindschaft gleichwohl Gott als seinen
Vater anzureden Avagt. Darum ist derjenige, Avelcher sagt:
Geheiligt werde dein Name, ohne vom Hass gegen die Sünde,
durch Avelche der Name Goties verunehrt wird, entzündet zu
sein, und ohne von Eifer, durch den seine Anbetung gefördert
Avird. zu brennen, kein wahrer, ein vorgeblicher Verehrer.
Indem er kühl im Verlangen nach dem ewigen Leben und
brennend von Liebe zum gegenwärtigen Leben sagt: Dein
Reich komme, entehrt er mehr Gott durch Lüge, als dass er
ihn in der WTahrheit anbetet. Der an den Altären stehende
Priester begeht, wenn er auch den Leib Christi opfert, eine
Heuchelei, wenn er nicht entzündet Aen der Flamme der Liebe
zu Gott bei der Opfergabe, die er darbringt, sich auch selbst
opfert. — Es betet nicht im Geiste und in der Wahrheit an,
wer die heiligen (äusseren) Zeichen der Busse anwendet, aber
weder das Herz noch die Sitten zum Besseren ändert. — Der
Christ, der in der Eucharistie den Leib des Herrn geniesst, ver-



— 293 —

dient unter die falschen Verehrer gezählt zu werden, wenn er
nicht aus Liebe zu Gott gemäss Christo und unter Christus
lebt. — Endlich ist das keine Anbetung im Geiste und in der
Wahrheit, wenn das, was durch die Sakramente versinnbildet
wird, nicht im Herzen gefunden Avird. Es wird also zur
Anbetung im Geiste und in der Wahrheit erfordert: wahre
Erkenntnis Gottes und geistige Liebe zu ihm ; und weil geistige
Liebe zu Gott ohne Avahre Erkenntnis Aen ihm nicht bestehen

kann, darum sagt Augustinus oft, die aufrichtige Verehrung
Gottes beruhe auf der Liebe zu ihm." (S. 168 f.)

§ 2. „Wenn also Christus solche Anbeter bildet, wie Gott
sie sucht und sie ihm ziemen, dann giesst er in ihre Herzen
die Liebe, durch die allein Gott verehrt wird, weil anderes
ohne die Liebe nichts nützt, und weil sie allein genügt, wenn
anderes aus Notwendigkeit nicht angewandt werden kann
Ohne diese Liebe also genügen weder die Höllenfurcht, wenn
sie mit den Sakramenten verbunden ist, noch die Sakramente,
wenn sie mit der Höllenfurcht verbunden sind, weder zu
unserem Heile noch zur Anbetung Gottes, weil er nur durch
Liebe verehrt wird und weil, wenn die Liebe allein mangelt,
uns nichts zum Heile nützt, was man auch besessen hat.
Diejenigen also, welche ohne Liebe Gott anbeten, sind, mögen sie
noch so sehr die ewigen Strafen fürchten und noch so viele
Sakramente empfangen, dennoch keine Verehrer im Geiste und
in der Wahrheit, wie der Vater sie sucht, und wie sie Gott
ziemen und AAie sie Christus der Samariterin als bald kommend
Aveissagt, Aveil die Zeit nahe war, avo er seinen Geist über
alles Fleisch ausgiessen wellte, damit die im Fleische
Streitenden nicht nach dem Fleische leben, sondern mit dem Geiste
die Werke des Fleisches tötend den Vater im Geiste und in
der Wahrheit anbeteten, indem sie ihre Zuversicht nicht wie
die Juden auf die Sakramente setzten und auf äussere Werke
und auf die Gerechtigkeit des Fleisches, die von der Gerechtigkeit,

welche aus Gott ist, oder von der Liebe getrennt sind ;

und indem sie auch nicht streitend sich rühmten über den
Tempel und den Ort der Anbetung, sondern sich freuten „in
Christus Jesus zu sein, welcher uns geAvorden ist Weisheit von
Gott und Gerechtigkeit und Heiligung und Erlösung, Avie
geschrieben steht: „wer sich rühmen will, der rühme sich im
Herrn" (1. Kor. 1, 30) und nicht in Tempeln Um derartige



— 294 —

Anbeter zu bilden, kam er in die Welt, und weil er wusste,
dass er in kurzer Zeit den hl. Geist senden würde, der sie zu
Anbetern im Geiste und in der Wahrheit machen werde, darum
sagte er zu der Samariterin : Es kommt die Stunde und sie ist
schon da, wo die wahren Anbeter den Vater im Geiste und in
der Wahrheit anbeten Averden." (S. 169 f.i

§ 3. „Es Aväre leicht, Avenn nötig, durch Aveitere Stellen
der Schrift zu beweisen, dass Christus gekommen ist, nicht um
sich ein Volk zu bilden, das durch Höllenfurcht und Gebrauch
der Sakramente ohne die keusche Liebe Gott Aerehrte oder zu
ehren vorgebe, sondern dass er Fleisch geAvorden ist, um sich
und seinem Vater ein Volk zu schaffen, das nicht nur gut
handelt, sondern auch das gute Handeln liebt, und nicht nur
Gott Verehrung darbringt, sondern auch in die Verehrung-
Gottes seine Seligkeit und seinen Ruhm setzt." (S. 170.) —
„Diese brennende Liebe zur Gerechtigkeit und nicht eine kalte
Ilöllenfurcht ist die Gnade, durch welche Christus uns von der
Sündenknechtschaft erlöst, durch welche er uns als sein Eigentum

behütet und beAvahrt, durch Avelche er uns nicht nur zu
Tätern des Gesetzes macht, sondern auch zu glühenden
Liebhabern der Gerechtigkeit, welche im Gesetze ist. Fort daher
mit der Lehre jener, welche die Menschen, die die Sakramente
empfangen haben, obwohl sie leer sind von göttlicher Liebe,
und nur in Höllenfurcht kalt sind, zu denen zu zählen Avagen,
die Gott im Geiste und in der Wahrheit anbeten und die „von
aller Ungerechtigkeit befreit ein Gott angenehmes Volk sind,
das guten Werken nachstrebt." (Tit. 2, 14.) Hierzu sind
nur diejenigen zu zählen, die, nachdem in ihre Herzen die
Liebe ausgegossen ist, gern und freudig den göttlichen Willen
beobachten und erfüllen." (S. 172.)

§ 4. „Ferner folgt aus den Worten sowohl Christi als
Pauli (Tit. 2, 14) nicht nur, dass Christus gekommen ist,
dass ein angenehmes und guten Werken nachstrebendes Volk
Gott mit freier Liebe diene, sondern auch, dass er gekommen
ist, damit es mit Standhaftigkeit in den Wegen der Gerechtigkeit

Avandle. Oben haben Avir behauptet, dass dasjenige standhaft

von den Menschen getan Averde, Avas „aus Geist und Liebe"
getan wird, vor allem, wenn es aus solcher Liebe geschieht,
Avelche die übrigen Arten von Liebe übertrifft. Der himmlische
Vater sucht nicht solche Anbeter, die Reichtümer, Wollüste



— 295 —

und Ruhm der Welt und andere Götzen mit dem innersten
Herzen verehren und dann, Avenn sie die Sakramente empfangen,
ihre Gefühle durch Höllenfurcht niederdrücken und sich einige
Tage Aen Sünden freihalten Wie Gott, weil er Geist ist,
eine Anbetung im Geiste und in der Wahrheit geziemt, so

geziemt ihm auch, weil er beständig und ewig ist, eine beständige
und anhaltende Anbetung. Es lässt auch kein Vernunftgrund
zu, dass diejenigen Anbeter im Geiste und in der Wahrheit
genannt werden, welche die Treue, die sie Gott in den
Sakramenten schwören, beständig verletzen ; man könnte sie besser

Anbeter im Fleische und in der Falschheit nennen. Solche
Anbeter gehören also nicht zu denen, von Avelchen Christus
verhiess, dass sie bald kommen Avurden" (S. 172 f.)

Was die Worte Pauli (siehe oben) angeht, so lehren sie

klar, dass Christus gekommen ist, um die Seinigen mit einer
beständigen Gerechtigkeit zu beschenken. Können diese Gaben
(nach Tit. 2, 14) als jenen bewilligt angesehen werden, eieren

Leben ein beständiger Wechsel von Beichten und Sünden ist?
Sind diejenigen „erlöst von aller Ungerechtigkeit" zu nennen,
welche die Sakramente des Heils, sobald sie dieselben empfangen
haben, entweihen, indem sie in einer noch schwereren und
hartnäckigeren Sündenknechtschaft dienen? Sind die gereinigt
Aen Sündenbefleckung zu einem „angenehmen Volke", die,
kaum dass sie das Bad unserer Reinigung benutzt haben, wie
gebadete Schweine schnell zu ihrem Schlammbad zurückeilen,
um sich in ihm zu wTälzen und aufzuhalten? Können die für
„Nacheiferer von guten Werken" gehalten Averden, die wie
abscheuliche Hunde, nuchdem sie in der Beichte ihre Sünden
ausgespieen haben, zu ihrem Gespeie zurückkehren, nicht um es

für den Augenblick zu belecken, sondern um es fast Avährend
ihres ganzen Lebens hinabzuschlürfen? Diejenigen also, bei
denen nichts anderes als die Wiederholung von Beichten und
Sünden zu finden ist, und deren ganzer Lebenslauf nichts ist
als eine Fortsetzung der Sünden (wenn sie nicht etwa einigemal

im Jahre an dem einen oder anderen Tage, warm sie die
Sakramente empfangen, von der Ausübung der Sünden in den

Augen der Menschen ruhen), können nicht als solche bezeichnet
werden, die durch Christus entweder von aller Ungerechtigkeit

erlöst oder zu einem angenehmen und guten Werken
nacheifernden Volke gereinigt sind." (S. 173 f.)



— 296 —

§ 5. „Die Erlösung, Heiligung und der Eifer nach guten
Werken, welche Christus seinen Auserwählten verdient hat
und schenkt, sind uns nicht gegeben, damit wir nur einen oder
den anderen Tag darin wrandeln, Avie die Juden nur eine Weile
sich an dem Lichte des Johannes ergötzen Avollten sondern
Christus schenkt seinen Auserwählten eine beständige, nicht
flatterhafte Freiheit; nicht eine flüchtige, sondern anhaltende
Reinheit; einen nicht im Augenblick entschwindenden, sondern
immer bleibenden Eifer für gute Werke." (S. 174.) Es offenbart

also Christus das Geschenk seiner Gnade, wann er seinen
Auserwählten eine so brennende und beständige Liebe zur
Gerechtigkeit gibt, dass diese Welt mit allen Arten der Liebe,
des Schreckens und des Irrtums von ihnen überwunden Avird.
Dieses Geschenk würde nicht hervorragend sein, wenn sie
meistens nur in seltenen, kurzen Zwischenräumen die Welt
überwänden und in dazwischenliegenden, sehr langen
Zeiträumen besiegt unterlägen. Es würde nicht bei den Märtyrern
hervorleuchten, was die Hülfe der Gnade vermöchte, wenn sie
unter den Martern Christum häufiger verleugneten als
bekennten Es wäre Christi Stärke nicht herrlich bei den zur
Keuschheit Versprochenen, wenn sie den Lockungen häufiger
nachgäben als widerständen Unbekannt wäre die Helden-
haftigkeit unseres Erlösers, wenn seine Erlösten so viel als
möglich in kurzen Stunden von der Sklaverei der Sünde frei
und in der ganzen dazwischenliegenden Zeit in dieselbe
verstrickt wären Das Heilmittel würde sein Lob verlieren,
wenn es nicht die Krankheit aus dem Inneren wegnähme,
sondern nur bewirkte, class sie nicht an gewissen Tagen nach
aussen hin wütete Man würde dem Arzte unserer Seele
Aveniger vertrauen können, wenn er ihre Krankheit nur für
eine Weile höbe und keine beständige, sondern bald vergehende
Gesundheit gewährte Nachdem also die göttliche Vorsehung
gezeigt hatte, was der freie Wille im Paradiese vermöge, wollte
sie danach offenbaren, was die Hülfe der Gnade vermöge-
Damit sie diese ihre Absicht erreiche, haucht sie in die Herzen
ihrer Auserwählten und beAvahrt darin eine beständige Liebe

„zum Lobe der Herrlichkeit seiner Gnade, mit Avelcher er uns
begnadigt hat in seinem geliebten Sohn." (Eph. 1, 6; S. 177 f.)

§ 6. „Obwohl wir aber in den Gerechten, Avelche zu den
Jahren der Unterscheidung gelangt sind, die Liebe zu Gott



— 297 —

meist für beständig halten, so glauben wir doch keinesAvegs,
dass sie unverlierbar sei," (Irrtum der Calvinisten in dieser
Beziehung.) Man muss vielmehr glauben und bekennen, „class
Gott zuweilen erlaubt, dass nicht wenige, auch Erwachsene,
aus der Gerechtigkeit und Heiligkeit herausgleiten, in die sie

von Gott und vor Gott eingeweiht worden waren. Und ZAvar
erlaubt dieses Gott, damit die Auserwählten vom Falle lernen,
dass sie nicht aus sich selbst, sondern aus göttlicher Erbarmung

gerecht leben, dass sie nicht auf ihre Tüchtigkeit
vertrauen und sich nicht der Menge ihrer geistlichen Reichtümer
rühmen, sondern mit Furcht und Zittern ihr Heil Avirken, avìs-

send, dass Gott es ist, „der in ihnen das Wollen und das
Vollbringen beAvirkt nach seinem Wohlgefallen". (S. 178.) Es
lässt also Christus zu, dass die Auserwählten zinveilen von der
Gerechtigkeit abweichen, damit sie demütiger und belehrter
sich erheben, indem sie nicht Avie aus eigener Kraft sich das
Vertrauen auf das Beharren anmassen. Er bringt auch einige,
die nicht beharren werden, unter die gesicherte Zahl seiner
Heiligen, damit sie (die Heiligen), denen die Sicherheit in der
Versuchung dieses Lebens nicht zuträglich ist, nicht sicher sein
können. Die meisten aber lässt er nicht abweichen vom
gerechten Wege, sondern unbefleckt im Gesetze des Herrn wandeln

und Aen Tugend zu Tugend fortschreiten, bis der höchste
Gott in Sion erscheint, damit wir, durch unzählige Beispiele
belehrt, Avas das Geschenk der göttlichen Gnade Aermöge,
Vertrauen fassen, dass „der, welcher in uns das gute Werk
angefangen hat, es vollenden wird bis auf den Tag Jesu Christi"
(Phil. 1, 6), und bei unserer unausgesetzten Standhaftigkeit im
Guten sprechen : „Wir sind nicht Kinder des Zagens zum
Verderben" (Hebr. 10, 39), Avie die, Avelche nach empfangenen
Sakramenten bald das Vertrauen verlieren, „sondern des Glaubens

zur Erlangung des Heils", Avie die, Avelche ihr Vertrauen,
das sie durch Empfang der Sakramente Gott verpfänden (op-
pignerant), niemals ven ihm abkehren." (S. 180.)

Georg Moog.
(Fortsetzung folgt.)


	Johannes van Neerkassel und sein Amor Poenitens [Fortsetzung]

