Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 62

Artikel: Johannes van Neerkassel und sein Amor Poenitens [Fortsetzung]
Autor: Moog, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403703

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403703
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 279 —

JOHANNES VAN NEERKASSEL
UND SEIN AMOR PENITENS.

(Fortsetzung.)

Kapitel X.

§ 1 und 2. Erweis der Notwendigkeit der Liebe zu Gott
tiber alles in den Sakramenten der Taufe und der Busse aus
den ,Biindnissen“, welche darin mit Gott eingegangen werden.
In der Taufe (nach dem rituale Romanum) die Formel: Du
sollst den Herrn, deinen Gott, lieben u.s. w., und als Korrelat
hierzu die Abschworung an den Teufel. (S. 133 ff.)

§ 3. Die Busse ist das Sakrament fiir diejenigen, welche
das Taufbtindnis gebrochen haben:  Es ist also ndtig, dass die
Biisser, wenn sie es wahrhaft und nicht Spoétter sein sollen, die
heiligen Taufgeldbnisse erneuern. Jene kénnen aber ... kaum
wahrhaft und aufrichtig eingegangen werden, wenn nicht die
Liebe zur Sonne der Gerechtigkeit im Herzen zu herrschen
beginnt. Denn wie kann jemand sich mit der Sonne der Ge-
rechtigkeit verbiinden, der sie nicht liebt?; wer nicht liebt,
was sie vorschreibt?; und wer liebt, was sie verdammt? KEs
liebt aber, was sie verdammt, derjenige, welcher die Kreatur
dem Schopfer vorzuziehen liebt. Es kann also im Sakramente
der Busse weder Rechtfertigung noch Vergebung dem Siinder
zu teil werden, wenn nicht in seinem Herzen die Liebe herrscht.“
(S. 136 f.)

§ 4. ,Um diese Lehre noch ausfithrlicher zu beweisen,
mochte ich beachtet wissen, dass es ein doppeltes Tribunal der
Gerechtigkeit gibt: das eine, bei welchem nur darauf gedrungen
wird, dass die Schande (dedecus) der Siinde nicht ohne die
yZierde“ (decus) der Strafe sei. Auf diese Weise werden in den
Zuchthéiusern, Tretmiihlen, auf den Dreirudern und am Galgen



— 280 —

die Schuldigen gestraft, ohne dass die Richter sich darum be-
kiimmern, dass sie Freunde der Richter oder der Gerechtigkeit
werden. Auf diese Art straft Gott in der Holle die Verdammten,
ohne ihnen die Gnade einzuhauchen, um durch sie den schlechten
Willen der Verdammten zu verbessern, von ihm (dem Willen) die
Schande der Siunde zu entfernen und die Zierde der Tugenden
einzugiessen. (S. 137.) Das andere Tribunal der Gerechtigkeit
ist das, wobei ,die Zierde der Strafe“ so fiir die Schande der
Stinden angewandt wird, damit zugleich der schlechte Wille
grindlich geheilt wird und nach dessen Heilung derjenige ein
Freund der Gerechtigkeit werde, der durch die Stinde ihr Feind
geworden war. Auf diese Art straft der Vater den Sohn, welcher
stindigt; denn er strebt dahin, dass derselbe, den schlechten
Willen ablegend, zur Pflicht zurtickkehre und wiederum der
vaterlichen Liebe wiirdig werde. Auf diese Weise werden bei
den 7Tvribunalen der Busse den Schuldigen Strafen auferlegt,
wodurch nicht nur die Stnden gestraft, sondern auch wegge-
nommen werden, und der Schuldige nicht nur geschlagen, son-
dern auch gebessert wird, damit er aus einem Schlechten ein
Guter und aus einem Verletzer der Gerechtigkeit ein Liebhaber
und Verehrer derselben werde. (S. 157 f.) ... Daher wird das
Sakrament der Busse vom Konzil von Trient das Sakrament
der Versohnung genannt ... Denn weit entfernt, dass jemand
im Sakrament der Busse nicht verpflichtet wiire, Gott vor allem
und tiber alles zu lieben, wird er im Gegenteil beim Gebrauche
desselben so stark als moglich zu dieser Pflicht angehalten.
Denn wann ist es ndétiger zu lieben, als wenn man Verschnung
mit dem winscht, den mwan durch nicht lieben oder weniger
lieben beleidigt hatte? Wann ist es notiger, dass man (Gott,
den man durch die Hintansetzung hinter die GGeschépfe verun-
ehrt hatte, den Geschopfen voranstellt, als wenn man sich
bemiiht, sich mit ihm zu verséhnen? Wann ist es nétiger, von
dem Unrecht und der Beleidigung Gottes abzustehn, die darin
vor allem oder zumeist beruht, dass man die Kreatur mehr oder
ebenso liebt als ihn, als wenn man nach Versohnung mit ihm
strebt? Wann ist es notiger, dass man Gott das, was er vor
allem von uns verlangt, gibt, als wenn man ihn um seine Gnade
und Gunst angeht? Und was verlangt Gott vor allem und tber
alles von dir und von jedem verniinftigen Geschopf, als dein
Herz und deine Liebe, als dass du liebst, was er gebietet, und



— 231 —

hoffst, was er verspricht? In térichter Weise wiirde ein Sohn
seinen Vater, den er beleidigte, zu besinftigen suchen, wenn
er ihm sagte, dass sein Herz von ihm abgewandt sei. Diese
Torheit begehen bei der Versohnung mit Gott, vor dessen Augen
alles offen liegt, diejenigen, welche, mehr das Geschopf als ihn
selbst liebend, nicht durch Worte, aber durch ihr Verhalten
selbst ihm sagen, dass sie von ihm geliebt werden wollen, ob-
gleich sie ihn nicht wiederlieben wollen; dass sie winschen,
von ihm fiar Kinder gehalten zu werden, obwohl sie nicht da-
nach begehren, ihn als Vater zu lieben noch zu ehren; dass
sie auf die Erbschaft der Kinder Anspruch erheben, obwohl sie
von der Begehrlichkeit und Furcht von Sklaven nicht im ge-
ringsten zur freien Liebe von Kindern tbergehen. (5. 137 f)

Gewiss ist: wer glaubt, das Sakrament der Versohnung
habe die Kraft, dass es die in der Liebe zu den Geschopfen
festgehaltenen und von Gott abgewandten Menschen seiner
wohlwollenden Gunst wiedergewinnen kénne, der misst ihm die
Kraft zu, dass der Mensch ohne die Verletzung des ersten und
grossten Gebotes, ohne irgend eine Beleidigung Gottes mehr
das Geschopf als ihn selbst, mehr das niedrigste als das hichste
Gut lieben konne, und dass er ohne Verkehrtheit das zu Ge-
niessende gebrauche und das zu Gebrauchende geniesse; dass
er schliesslich ohne Schuld das liebe und verehre, was wunfer
ihm erschaffen ist, und den vernachlissige und verunehre, von
dem er erschatten ist. Denn da der Mensch ohne Liebe nicht
sein kann, und da er notwendig ein Liebhaber Gottes oder der
Welt ist, so folgt daraus, dass er, wenn er beim Gebrauch des
Sakramentes der Versohnung Gott berhaupt nicht liebt oder
nicht tiber alles liebt, in der Liebe zu den Geschopfen fest-
hingen bleibt, sie geniesst und Gott gebraucht (s. 0.), sie ver-
ehrt und Gott vernachlassigt: und wird also nicht das die Wir-
kung des Sakramentes sein, dass es Liebe, wodurch die Ge-
schopfe um ihrer selbst willen geliebt und Gott vorgezogen
werden, erlaubt und ehrenhaft macht?“ (S. 139.)

§ 5. Zitate. — ,Wie Christus von sich selbst gesagt hat,
dass er nicht gekommen sei, das Gesetz aufzulosen, sondern
zu erfiillen, so kann von den Sakramenten gesagt werden, dass
sie nicht eingesetzt sind, um das erste und grisste Gebot aufzu-
losen, sondern um es zu erfiilllen und zu befestigen.* (S, 141.)



— 282 —

Kapitel XI.

§ 1. ,Bekanntlich ist zwischen einem Juden und einem
Christen der Unterschied: Der Jude verhilt sich zur ewigen
Gerechtigkeit, welche der verniinftigen Kreatur die Liebe zu
ihrer Schoénheit und die Enthaltung vom Irdischen zuschreibt,
wenn sie ihm sagt: Du sollst mich lieben und das Irdische
nicht begehren, abwehrend; und wenn er etwas vom Gesetz
Vorgeschriebenes oder Verbotenes #usserlich tut oder unter-
lasst, dann tut und unterlésst er es nicht, weil ihn die Liebe
zur Gerechtigkeit zieht, sondern die Begierde nach den ver-
ginglichen Dingen; oder nicht, weil ihn die Schindlichkeit der
Sinde schreckt, sondern die Furcht vor Strafen. Dagegen um-
fingt der wahre Christ das ewige Gesetz, die unverinderliche
Wahrheit, seinen Gott, welcher befiehlt, dass der Mensch, sein
Ebenbild, vom Irdischen sich zum Ewigen wende, mit Liebe,
und wird zu dem, was gerecht ist, durch die Liebe zur Ge-
rechtigkeit getrieben; und vom Ungerechten enthilt er sich
aus Hass gegen die Ungerechtigkeit so sehr, dass er nichts
von dem, was (Gott gebietet, unterlassen, und von nichts von
dem, was er verbietet, abgehn wollte, selbst wenn er unge-
straft konnte.“ (S. 141.)

§ 2. Zitate mit bezug auf obiges. (S. 143 ff.)

§ 3. ,Das ist also das Vorreeht derer, welche vom Geiste
Gottes oder von der Liebe zur Gerechtigkeit, die der hl. Geist
in die Herzen giesst, getrieben werden (nach Rom. &, 14), dass
sie Kinder und Erben Gottes und Miterben Christi sind; wéih-
rend im Gegenteil diejenigen, welche vom Geiste der Furcht
oder von der Begierde zu den erschaffenen Dingen oder von
der Furcht vor Strafen getrieben werden, Sklaven sind, welche
weder Anteil noch Erbschaft im Reiche Gottes des Vaters
haben werden gemiss dem Worte des Paulus (Gal. 4, 30):
,Treibe die Magd aus“, nédmlich das alte Testament; ,und
ihren Sohn“, nidmlich denjenigen, welcher vom Geiste irdischer
Begierde und Furcht getrieben wird; ,denn nicht wird Erbe
sein der Sohn der Magd mit dem Sohne der Freien“, d. h. mit
dem wahren Christen, welcher durch den Geist der Liebe
Gottes getrieben wird, weil er aus Liebe zu den in dem ewigen
Gesetz Gottes leuchtenden Geboten mehr die Siinde als die
Hoélle und andere Strafen verabscheut.“ (S. 147.)



,Dieses Vorrecht der Kinder Gottes tibertragen gegen die
Lehre des Apostels diejenigen auf die Sklaven, welche behaupten,
dass die, welche nur den Geist der Knechtschaft in der Furcht
empfangen haben und welche ohne die Liebe zu Gott nur unter
dem Triebe der Strafen zu dem, was recht ist, getrieben werden,
Kinder, rben und Miterben Christi wiirden, wenn sie nur mit
Hollenfurcht entweder die Taufe oder das Sakrament der Busse
empfingen. (8. 147 f) — Denn was ist das anderes als gegen
den ,Lehrer der Volker® (Paulus) dem Sohne der Magd die-
selbe Wiirde zuerteilen, welche dem Sohne der Freien eignet?
Furwahr, was ist das anders, als den Ismael dem Isaak, und
den Sklaven dem Freien gleichmachen und ebensoviel denen
bewilligen, die unter dem Druck des Gesetzes sind, als denen,
welche unter der befreienden Gnade sich befinden? Heisst
das nicht die, welche begehren und firchten mit der Furcht
von Knechten, zu Sohnen und Erben Gottes und Miterben Christi
machen, obgleich sie den Geist und das Wesen von Kindern,
welches die Liebe zu Gott als Vater ist, nicht im geringsten
haben? Heisst das nicht, den Sakramenten, wie sehr sie auch
als fussere Zeichen und die Schale der christlichen Religion
aufs hichste zu verehren sind, so viel Kraft und Heil zuer-
kennen, als der gottlichen Liebe, welche das Wesen und die
Vollendung der Religion ist, welche Christus gegrindet hat und
die der Vater sucht, wenn er im Geiste und in der Wahrheit
der keuschen Liebe verehrt werden will ? — Moégen die anderen
sagen, was ihnen beliebt, und irgendwelche Sakramente als
Sklaven empfangen, niemals werden es Schne sein, niemals
Erben Gottes, niemals Miterben Christi, so wie Sklavenfurcht
niemals Kindesfurcht und Begehrlichkeit keusche Liebe sein
wird. Gleichwohl kénnen Sklaven, wenn sie die Begehrlich-
keit und Knechtesfurcht ablegen, den Geist der Annahme zur
Gotteskindschaft empfangen und empfangen ihn sehr oft, in
welchem wir rufen: Abba, Vater.“ (S. 148.)

§ 4. ,Ferner: Wenn die Furcht vor Strafen die Stinde
nicht aus dem Herzen, sondern nur aus der idusseren Hand-
lung ausschliesst, und nicht die Seele des Begehrenden, sondern
nur die Hand des Handelnden im Zaum hilt, weil, wie der
hl. Thomas sagt: Der, welcher aus Furcht vor der Strafe sich
von irgend einer Siinde enthiilt, dessen Wille entfernt sich nicht
aufrichtig von der Sinde wie der Wille dessen, der aus Liebe



s TP

zur Gerechtigkeit sich von ihr entfernt; deshalb enthalten sich
diejenigen, welche ohne Liebe zur Gerechtigkeit mit der Siinden-
furcht allein das Sakrament der Busse gebrauchen und von
den Priestern mit dem Schein der Lossprechung beschenkt
werden, nicht lange von ihren Freveltaten, sondern werden
schnell wieder zu deren Vollbringung hingerissen! Der Wolf,
welcher von der Begierde, die Schate zu verschlingen, erfasst
-ist, und der Dieb, welcher vor Begierde brennt, fremdes Gut
zu rauben, legen zwar, jener, solange er den Hirten und die
wachsamen Hunde, dieser, wenn er den Richter und die Liktoren
sieht, den Willen, hier und da zu rauben, ab; aber von der
Begierde, zu rauben, die in ihrem innersten Marke brennt,
kommen sie nicht im geringsten ab. Deshalb zeigt sich sowohl
bei dem Diebe als bei dem Wolfe, sobald Straflosigkeit in Aus-
sicht kommt oder an die Strafe nicht gedacht wird, schleunigst
die durch Furcht so lange eingeddmmte Gier, zu rauben, und
treibt sie zum Rauben und Stehlen vorwirts. Weil die Juden
die Pein der Schliige und nicht die l.iebe zur Gerechtigkeit
von Freveltaten zurtickhielt, verharrten sie nicht lange in der
Beobachtung der Gebote. Denn niemand verharrt lange bei
dem, was er nicht liebt, und verehrt das lange, von dem sein
Herz fern ist.* (S. 148 f.) — _Weil die Furcht vor Strafen allein
ihr Herz nicht in die rechte Richtung zu Gott bringen konnte,
deshalb wurden sie weder treu noch standhaft in seinem Bunde
erfunden; sie wiren aber standhaft gewesen, wenn sie ein
recht gerichtetes Herz gehabt hatten. Dieses ist aber ein
solches, das dem Willen Gottes und der Gerechtigkeit mit einer
unwandelbaren Liebe anhéngt und sich ihm vollig anpasst.©
(S. 149 1.)

Aus demselben Grunde (wie bei den Juden) wird keine
Treue in den Versprechungen, keine Standhaftigkeit in den
Vorsiitzen jener Christen gefunden, welche ihre Stinden den
Priestern bekennen und Besserung des Lebens, Fernbleiben
von den nichsten Gelegenheiten zur Siinde, Wiedererstattung
des Weggenommenen und Bezahlung des Schuldigen geloben
und dann unverziiglich von den Priestern losgesprochen werden
wollen, obwohl kein Funken gottlicher Liebe, kein frommes
Gefithl gegen die ewige Gerechtigkeit Gottes, keine Herzens-
freude an dem ewigen Gesetze, kein Geschmack an den himm-
lischen Dingen, sondern nur Furcht vor den Strafen, sei es in



— 285 —

diesem oder in dem anderen Leben in ihnen sich zeigt. Solche
kehren alsbald zu ihrem Gespeie (vomitum) zuriick, indem sie
alles das vergessen, was sie vor dem Tribunal der Busse ver-
gsprochen haben ... Denn die Furcht, welche jene driickte,
schwindet alsbald, weil sie die traurige und listige Vorstellung
der Strafen, aus weleher die Furcht entsteht, schnell abwerfen.
Denn von dem Denken an das, was Schrecken einjagt und
das Leben traurig macht, wenden sie eifrig den Geist ab, wie
sie im Gegenteil das, was sie ergotzt, gern im (Geiste erwégen.
Denn wo die Liebe, da ist das Auge; wo also jener traurige
Zuchtmeister ,Furcht®, der ihre Begierden niederhielt, gewichen
ist, erheben sich alsbald die gedriickten Begierden, damit sie
die in tbler Weise freie Herrschaft tiber sie wiedererlangen.
Und so geschieht es, dass die letzten Dinge dieser falschen
Biisser (pseudopcenitentium) schlimmer sind als die ersten.
(S« 150 1.)

§ 5. ,Ja noch mehr: Die meisten, welche nach Art der
Juden Reue empfinden aus der Uberzeugung, dass die Furcht
unter Hinzukommen der sakramentalen Lossprechung einen
des ewigen Todes schuldigen Sohn der Hoélle ohne Verzug zu
einem Sohne und Erben Gottes und Miterben Christi umwandle,
nchmen die flartndckigste Kiihnheit zum Sindigen an. Denn
wihrend sie auf der einen Seite durch die Erfahrung lernen,
dass sie an die ewigen Strafen ernstlich nicht ohne Furcht
denken koénnen, und anderseits glauben, dass ihnen in der
letzten Krankheit die Priester nicht fehlen wiirden, von denen
sie mit der Lossprechung beschenkt werden, halten sie sich
ihres Heils bei solcher Leichtigkeit der Furcht und solcher Menge
der Priester gleichsam sicher. Kaum also scheint etwas dem,
was die Verderbnis der Christen heilen soll, mehr entgegen-
gesetzt zu sein als die Lehre, welche behauptet, dass zur Er-
langung der Gerechtigkeit und Freundschaft Gottes im Sakra-
mente der Busse die Furcht vor der Holle reichlich geniige.
Denn ausser voriibergehenden Bekehrungen und der Kiihnheit,
zu siindigen, zwei gewaitigen Ubeln, welche nach unserer Vor-
stellung aus ihr (jener Lehre) entstehn, erwéchst daraus auch
eine fluchwiirdige Weichlichkeit und Liissigkeit der Christen, indem
sie nach der Taufe und dem Sakramente der Busse, das durch
eine ungeheure Menge von Freveln oft von ihnen verletzt
wurde, fir die Hervorbringung wiirdiger Friichte der Busse



— 286 —

weder besorgt sind noch daran denken, und vielleicht glauben,
sie wiirden die Hollenfurcht um so leichter in sich erregen,
je mehr Grinde zur Furcht sie in sich fanden, d. h. moéglichst
viele Verbrechen ... und (indem sie glauben) es gibe keine
Werke der Busse, durch welche die Verbrechen ausgeglichen
wiirden. (S. 151 f.)

§ 6. Deshalb urteilten die hl. Viter, dass zur Tilgung der
Stinden eine viel geringere Busse vor als nach der Taufe ge-
fordert werde. (S. 152.) — _,Wenn also von denen, welche die
Taufe verletzt haben, (nach dem Tridentinum) viele Trianen
und Miihsale gefordert werden, damit Gott sich mit ihnen ver-
sohne, werden dann nicht noch reichlichere Trénen und hértere
Miihen der Busse von denen erfordert, die nicht nur das Sakra-
ment der Taufe, sondern auch das Sakrament der Busse und
des Leibes des Herrn sehr oft verletzt haben, indem sie nach
dem Bade der Busse wie Schweine, denen der grosste Schmutz
das hochste Vergniigen ist, zum Schlammbade (volutabrum luti)
eilig zurticklaufen, und indem sie nach dem Genusse des Engel-
brotes wie scheussliche Hunde zum ekelhaftesten Gespeie heiss-
hungrig zurtickkehren? Gleichwohl reden sie sich ein, die
gottliche Liebe liege ihnen immer bereit, wenn sie nur die
Holle fiirchteten und die priesterliche Lossprechung erlangten,
nicht im geringsten darum bekiimmert, dass sie entweder durch
grosse Mithen der Busse die Begehrlichkeit und Stindengewohn-
heit bekidmpfen oder unter vielem Weinen der bittenden Seele
die himmlische Hillfe erflehen missen, durch welche der Hass
gegen die Sinde und die Liebe zur Gerechtigkeit in das Herz
gegossen wird. Denn sie glauben, ohne Siindenhass, ohne Liebe
zu Gott und ohne harte Mithe der Busse Gottes Gerechtigkeit
und das Heil sich erwerben zu kénnen, wenn sie nur vor den
ewigen Strafen sich flirchten und den Hénden der Priester die
Fesseln der Stinden, in welche sie sich verstrickt haben, zum
Losen darbieten. Aber diese ihre Meinung stammt weder von
Christus noch von den Aposteln und seinen Heiligen. Denn
diese lehren, wie wir gesehen haben, die nach der Taufe be-
gangenen Siinden seien nicht anders heilbar als mit vielen
Trinen, mit Weinen und Trauer, mit Fasten und einer Miihe,
die der Griosse der begangenen Siinden entspricht.® (S. 155 f.)

,Da also die Lehre, welche behauptet, dass die Hollen-
furcht beim Sakramente der Busse geniige, auf diejenigen,



— 287 —

welche wie Sklaven fiirchten und nicht wie Sohne lieben, die
Herrlichkeit und das Erbe der Kinder tibertrigt, da sie unbe-
stindigen und falschen (fucatis) Bekehrungen Vorschub leistet,
da die Leichtigkeit der Vergebung, welche sie behauptet, die
Kiihnheit, zu siindigen, eingibt, ... deshalb erscheint die Lehre,
welche besagt, dass die Liebe zu Gott fiir die Rechtfertigung
des Menschen notwendig sel, als die den Verheissungen des
neuen Testamentes und dem Geiste der Annahme zur Kind-
schaft Gottes angemessenere einzig und allein annehmbar und
verkiindigenswert zu sein.“ (S. 157.)

Kapitel XII.

§ 1. ,Die Lehre, welche behauptet, dass ohne eine solche
Liebe zu Gott, die iiber alle anderen Arten Liebe hinausgeht,
niemandem Heil oder Rechtfertigung zu teil werden konne,
leidet an keiner der Unzutriiglichkeiten, die wir bei jener An-
sicht hervorgehoben haben, welche die Hollenfurcht als zur
Erlangung der Rechtfertigung fiir hinreichend erkliart, wenn
nur die Taufe des Wassers oder der Tranen hinzukommt.

Wir haben jener Lehre zuerst vorgeworfen, dass sie die
Wiirde und das Erbe der Kinder des neuen Bundes auf die
-Kinder des alten Bundes iibertrage. Die andere Lehre aber
bezieht diese (die Wiirde und das Erbe der Kinder) allein auf
die Kinder des neuen Bundes. Diejenigen, welche wiederum
den Geist der Knechtschaft in der Furcht empfangen haben,
so dass sie nicht rufen konnen: Abba, Vater, erkennt sie (d. i.
die richtige Liehre) weder als Erben Gottes noch als Miterben
Christi an, mit welchen Sakramenten man sie auch schmiicken
moge. Jenen allen, welche beschenkt mit dem Geiste der Kind-
schaft der Sohne Gott im Lieben fiirchten und im Firchten
lieben, erkennt sie dieses Vorrecht zu. Nur jene ehrt sie als
Erben Gottes, welche die ewige Gerechtigkeit, die Gott ist,
nach ihr als dem hochsten Gute diirstend anbeten; nur von
denen behauptet sie, dass sie Miterben Christi seien, welche,
den Geist Christi besitzend, das lieben, was er liebt, und das
verabscheuen, was er selbst verabscheut. Sie duldet also nicht,
dass Ismael dem Isaak gleichgestellt werde, oder dass der
Sohn der Magd Erbe sei mit dem Sohne der Freien.“

§ 2. ,Bei der anderen (der falschen) Meinung ist auch
das zu verwerfen, dass sie weder das Gesetz benutzt, um zu



— 288 —

Christus zu kommen, noch die Furcht, um durch sie gleichsam
wie an einer Angelschnur (seta) den Faden der Liebe in die
Herzen einzufithren. Sind aber die Menschen von dieser (der
richtigen) Lehre durchdrungen, dann werden sie, indem sie
hier das befehlende und schreckende Gesetz, dort ihres Herzens
Verkehrtheit und Ubertretungen gewahren, zwar von Furcht
erschiittert wegen der durch die Verletzung des Gesetzes dro-
henden Strafen, ... aber ermahnt von dem befehlenden und
schreckenden Gesetze, was sie tun, und wenn sie es nicht tun,
was sie flirchten missen, und erkennend, dass sie weder der
Vollfihrung des Gesetzes noch dem Ertragen der Strafen ge-
wachsen sind, gebrauchen sie das Gesetz als einen Erzieher,
von dem sie zu Christus gefithrt werden, damit sie von ihm
Hilfe empfangen, um das zu tun, was das Gesetz empfiehlt,
und Verzeihung, um dem zu entgehen, was es androht. (S. 158.)
Daher sagt Paulus (Rom. 10, 4): Das Ende des Gesetzes ist
Christus zur Gerechtigkeit fir jeden, der da glaubt. Das Ende
ist selbstverstindlich die Vollendung und nicht ein Zwischen-
zustand (finis scilicet perficiens et non interficiens), weil er
(Christus=finis) den Auserwéhlten durch seinen Tod verdient
hat und durch seinen Geist schenkt die Liebe, mit welcher die,
welche daran glauben und darum bitten, beschenkt werden,
damit sie, was immer das Gesetz als gerecht vorschreibt, lieben
und in Liebe vollenden (perficiant, wie oben).

Die also mit dieser Lehre erfillt sind, héingen nicht an
der Erkenntnis des befehlenden und schreckenden Gesetzes
und vertrauen darauf in der Art, als ob jence Erkenntnis und
Furcht den zu den Sakramenten Kommenden zur Erlangung
der Rechtfertigung gentige ..., sondern da sie einsehen, dass
die Erkenntnis der Gerechtigkeit, welche das Gesetz verleiht,
und die Furcht vor der Strafe, welche es den Ubertretern ein-
gibt, zur Vertreibung der bosen Begierden und zur Heilung
ihrer Seelenwunden nicht geniigen, nehmen sie im Glauben
und Beten zu Christus ihre Zuflucht, um von ihm nicht nur die
Kenntnis, sondern auch die Liebe des Gesetzes zu empfangen,
damit es, wie es in der blossen Erkenntnis schreckt, in der
Liebe ergotzt.* (S. 159.)

§ 3. ,Hieraus entsteht der dritte Unterschied zwischen
jenen, die zum Rechten durch den Geist der Furcht und der
Knechtschaft getrieben werden, und jenen, welche die geliebte



— 289 —

Schonheit (das Rechte) zieht, Denn wie jene die Miihe der
Busse scheuen, so nehmen diese sie gern auf sich durch die
Wirkung der Liebe zur Schonheit der ewigen Gerechtigkeit,
damit sie im Blick auf die Schandlichkeit ihrer Begierden sich
selbst missfallen und ziirnen, d. h. Biisser werden. (S. 195 f.)
... Damit sie also mit der gottlichen Gerechtigkeit, deren
Schonheit sie aus gottlicher Gnade zu lieben begonnen haben,
niher und inniger sich verbinden und ihr fester anhéngen,
lassen sie je nach der Stdrke ihrer Liebe zu Gott nicht ab,
zu bekampfen und auszurotten, was in ihnen aus ihnen selbst
Gott zuwider ist. Daraus kommen ihre Busswerke, Almosen,
Nachtwachen, Fasten, ihr Meiden von ansteckendem Umgang,
von verfiihrerischen Welthéindeln und ihnen gefihrlichen Ge-
schéften, wenn diese auch an sich unschuldig sind; das Lesen
und Betrachten des Wortes Gottes, endlich die Benutzung der-
jenigen Umsténde, durch welche der Zunder (fomes) der Siinde
ausgeloscht und die gottliche Liebe mehr und mehr grossge-
zogen wird. Diejenigen also, welche vom Geiste der Liebe
getrieben werden, fliechen die Werke der Busse nicht, sondern
suchen sie. Und das nimmt kein Wunder; denn die Trénen
der Biisser sind stisser als die Freuden der Schauspiele.“
(S. 160.)

Diese Werke der Busse aber, durch welche die Liebe zur
Gerechtigkeit und der Hass gegen die Ungerechtigkeit genihrt
werden, werden auf doppelte Weise von den Blissenden ver-
richtet, namlich nach eigener Wahl oder nach der Vorschrift
des Priesters. In der alten Kirche offenbarten die Gefallenen
ihre Siinden den Priestern in der Beichte, damit sie von ihnen
den Grad der Busse nach der Grosse und Art der Siinden be-
kidmen und nach Beobachtung und Erfiilllung desselben von
ihnen losgesprochen wiirden. ... Ihre Busswerke folgten also
dem Bekenntnisse und gingen als Vorbereitungen der ILos-
sprechung voraus. Und diese Busswerke hatten ein um so
reicheres Verdienst, als sie, vom Priester auferlegt, Teile des
Busssakramentes waren. Jetzt schreiben nicht selten die Ge-
fallenen selbst, wenn sie durch Furcht vor Gott erschreckt zu
seiner Barmherzigkeit ihre Zuflucht nehmen und durch Christi
Verdienst die Gnade der Busse verlangen, sich Werke der
Busse vor, um durch sie die in ihnen entstehende Liebe zur
gottlichen Gerechtigkeit zu fordern und bis zu dem Grade zu

Revue intern. de Théologie. Heft 62, 1908, 19



— 290 —

niihren, dass sie mit Reue (contritione) beichtend sofort nach
der Beichte losgesprochen werden konnen, da sie dem Priester
nicht nur die Blitter der Beichte, sondern auch wiirdige Friichte
der Busse zeigen, aus denen er tber ihre Bekehrung und Vor-
bereitung zum Empfange der Lossprechung ein kluges Urteil
fallen kann. (8. 161.)

§ 4. ,Aus dieser Liebe zu Gott und diesem Hasse gegen die
Siinde entsteht der vierte Unterschied zwischen denen, welche
aus Furcht, und denen, welche aus Liebe die Stinde bereuen. Jene
namlich (wie wir gesehen haben) verharren nicht lange in ihrer
Enthaltung von der Stinde, weil sie das, was sie nach aussen nicht
tun, inwendig dennnoch zu tun begehren: diese aber sind in ihrer
Abkehr von den Sitnden bestindig, weil sie dieselben hassen
und Gott lieben. Denn niemand ldsst sich zu dem, was er
hasst, und was dem, welches er allem vorzieht, entgegen ist,
leicht zurtickfiihren, zumal wenn der Hass gegen jenes der
hochste und die Liebe zu diesem die grosste ist. Nun verhilt
sich die Sache aber so, dass zur wahren Bekehrung und Ver-
sohnung mit Gott der hochste Hass gegen die Siinde und die
grosste Liebe zu Gott verlangt wird.“* (S. 161 f.) — ,Derjenige
Affekt aber, welcher in der Seele iliber alle anderen Affekte
herrscht, wird aus ihr am schwersten losgerissen. Selten legen
diejenigen den Geiz ab, deren vorherrschender Affekt er ist;
kaum besiegen den Ehrgeiz die, in deren Herzen er die erste
Stelle hat. Ebenso wenn die Liebe zu Gott und der Hass wider
die Siinde die anderen Affekte liberschreiten, so haften sie fest;
und jene, welche, wie der Apostel sagt (Eph. 3, 17), ,in der
Liebe gewurzelt und gegrindet sind“, sind in ihr fest und be-
stiindig. Denn wie die durch tiefe Wurzeln in der Krde haf-
tenden Biaume und die auf ein tiefes Fundament gestiitzten
Hiauser kaum bewegt werden koénnen, so werden auch jene,
welche in der Liebe gegriindet und gewurzelt sind, von dem,
was die Liebe liebt, niemals abgebracht, weil sie nicht abge-
bracht werden wollen.“ (8. 162.)

§ 5. .Jene also, welche aus Hass gegen die Siinde und
aus Liebe zu Gott Reue empfinden, sind im Guten bestindig.
Denn der Unbestindigkeit des freien Willens (volubilitatem
liberi arbitrii) macht die in ihnen gewurzelte und gegriindete
Liebe ein Ende. Damit aber die Liebe ihnen nicht fehle, be-
festigt Gott sie (die Liebe) durch seinen Geist ... Wie nie-



201

mand aus diesen (fir die Bestindigkeit der Liebe vorher an-
gefiihrten) Stellen richtig schliessen wiirde, dass die einmal
besessene Liebe zu Gott niemals verloren gehe (denn das ist
offenbar ganz falsch nach mehreren sehr deutlichen Stellen
und Beispielen der Schrift) ..., so ist gegen die, welche sie
(die Liebe) als fliichtig und unbestdndig darstellen nach Art der
Tiere, die an demselben Tage, wo sie geboren werden, sterben,
oder der Meereswellen, die, sobald sie die Ufer iiberflutet haben,
sich von denselben eilends zuriickziehen, um in den Busen des
Meeres sich zu ergiessen, mit Recht zu behaupten, dass sie
(die Liebe), sobald sie in den Herzen der Erwachsenen einmal
ihren Thron befestigt oder die erste Stelle eingenommen hat,
viel bestandiger ist, als wie jene meinen. Denn wenn sie so ver-
ginglich (occiduus) wéare, wiirden die heiligen Viter nicht so
einstimmig lehren, diejenigen empfinden keine Reue, sondern
seien Spotter, welche nach empfangenem Busssakramente ent-
weder das Leben nicht dnderten oder zu dem zuriickkehrten,
was sie bereut batten, oder nicht aufhorten, das zu tun,
woriiber sie in der Beichte sich angeklagt hatten.“ (S, 163 f.)

,Man darf also schliessen, dass die Liebe zu Gott und der
Hass gegen die Sinde, wenn sie, wie es notig ist, tiber alle
anderen Arten von Liebe und Hass hinausgehen, in den Herzen
meistens bestdndig und dauerhaft sind, und dass so die wahre
Reue und Bekehrung, welche aus ihnen hervorgehen oder in
ihnen beruhen, von einer viel anhaltenderen Natur sind, als
wie diejenigen meinen, welche zur wahren Reue entgegen den
heiligen Vitern mehr nicht fordern als eine mit dem Sakra-
ment der Busse verbundene Héllenfurcht, die, da sie ein flich-
tiger Affekt ist, nichts anderes als fliichtige Bekehrungen er-
zeugen kann, wenn sie nicht etwa als ,Erzieher“ zu Christus
fithrt, welcher das Ende des Gesetzes ist zur Gerechtigkeit, und
zwar zur bestandigen fir jeden, der da glaubt, indem sie dem
(laubenden und Betenden die Liebe zu ihr einflosst, weil sie
niemals, wie die Kirche sagt, denen ihre Leitung entzieht, die
sie in der Festigkeit ihrer Liebe begriindet.* (S. 165.)

Kapitel XIII.

§ 1. ,Gott dienen ist sein Geschenk. Er selbst haucht
denen, die er zu seinen Sohnen und Dienern erwihlt, den
Willen, mit Anstand zu dienen und liebevoll (amanter) zu ge-



— 292 -

horchen, ein ... Und wenn Gott den Menschen diese Gnade
nicht schenkt, dann dient ihm niemand von Herzen, niemand
hat das Herz oder den Willen, ihn zu verehren: Ohne mich,
sagt Christus, konnt ihr nichts, ndmlich mit bezug auf die Ver-
ehrung Gottes, tun. (S. 166.) ... Daher ist es Gottes Werk, sich
durch das Wirken seiner Erbarmung Anbeter zu bilden, wie
er sie selbst sucht und wie sie ihm geziemen, d. h. Anbeter
im Geiste und in der Wahrheit (Joh. 4, 24). Damit aber jemand
im Geiste anbetet, ist zweierlei erforderlich: Zuerst, dass er
mit innerlichen Gefithlen anbetet und nicht bloss mit den Lippen
oder mit Zeremonien nach Art der Juden, von denen Christus
sagt: Dieses Volk ehrt mich mit den Lippen, aber ihr Herz ist
fern von mir (Matth. 15, 8); zweitens, dass jene Gefiihle geistige
sind, d. h. nichts Fleischliches begehren, nichts Irdisches suchen.*
(S. 167 £.)

Zur Anbetung in der Wuahrheit gehoren ebenfalls zwei
Dinge: Zuerst, dass im Geiste des Anbetenden weder ein falscher
Gott besteht, wie im Herzen der Heiden, noch sich iiber den
wahren Gott, wie im Denken der Samaritaner, eine falsche
Meinung findet; zweitens, dass, was immer mit Zeremonien
und Worten ausgeschmiickt wird, den inneren Gefiihlen des
Geistes in Wirklichkeit entspricht. Daher betet der Knecht
der Siinde nicht in Wahrheit an, wenn er ohne Verlangen nach
der Annahme zur Gotteskindschaft gleichwohl Gott als seinen
Vater anzureden wagt. Darum ist derjenige, welcher sagt:
Geheiligt werde dein Name, ohne vom Ilass gegen die Siinde,
durch welche der Name Gottes verunehrt wird, entztindet zu
sein, und ohne von Eifer, durch den seine Anbetung gefordert
wird, zu brennen, kein wahrer, ein vorgeblicher Verehrer.
Indem er kiihl im Verlangen nach dem ewigen Leben und
brennend von Liebe zum gegenwiirtigen Leben sagt: Dein
Reich komme, entehrt er mehr Gott durch Liige, als dass er
ihn in der Wahrheit anbetet. Der an den Altdren stehende
Priester begeht, wenn er auch den Leib Christi opfert, eine
Heuchelei, wenn er nicht entziindet von der Flamme der Liebe
zu Gott bei der Opfergabe, die er darbringt, sich auch selbst
opfert. — Es betet nicht im Geiste und in der Wahrheit an,
wer die heiligen (dusseren) Zeichen der Busse anwendet, aber
weder das Herz noch die Sitten zum Besseren dndert. — Der

Christ, der in der Eucharistie den Leib des Herrn geniesst, ver-



— 293 —

dient unter die falschen Verehrer gezihlt zu werden, wenn er
nicht aus Liebe zu Gott gemiss Christo und unter Christus
lebt. — Endlich ist das keine Anbetung im Geiste und in der
Wahrheit, wenn das, was durch die Sakramente versinnbildet
wird, nicht im Herzen gefunden wird. Es wird also zur An-
betung im Geiste und in der Wahrheit erfordert: wahre Ir-
kenntnis Gottes und geistige Liebe zu ihm; und weil geistige
Liebe zu Gott ohne wahre Erkenntnis von ihm nicht bestehen
kann, darum sagt Augustinus oft, die aufrichtige Verehrung
Gottes beruhe auf der Liebe zu ihm.* (S. 168 f.)

§ 2. ,Wenn also Christus solche Anbeter bildet, wie Gott
sie sucht und sie ihm ziemen, dann giesst er in ihre Herzen
die Liebe, durch die allein ... Gott verehrt wird, weil anderes
ohne die Liebe niebts niitzt, und weil sie allein gentigt, weun
anderes aus Notwendigkeit nicht angewandt werden kann...
Ohne diese Liebe also gentigen weder die Hollenfurcht, wenn
siec mit den Sakramenten verbunden ist, noch die Sakramente,
wenn sie mit der Hollenfurcht verbunden sind, weder zu un-
serem Heile noch zur Anbetung Gottes, weil er nur durch
Liebe verehrt wird und weil, wenn die Liebe allein mangelt,
uns nichts zum Heile niitzt, was man auch besessen hat. Die-
jenigen also, welche ohne Liebe Gott anbeten, sind, mogen sie
noch so sehr die ewigen Strafen fiirchten und noch so viele
Sakramente empfangen, dennoch keine Verehrer im Geiste und
in der Wahrheit, wie der Vater sie sucht, und wie sie (Gott
ziemen und wie sie Christus der Samariterin als bald kommend
weissagt, weil die Zeit nahe war, wo er seinen Geist uber
alles Fleisch ausgiessen wollte, damit die im Fleische Strei-
tenden nicht nach dem Fleische leben, sondern mit dem Geiste
die Werke des Fleisches totend den Vater im Geiste und in
der Wahrheit anbeteten, indem sie ihre Zuversicht nicht wie
die Juden auf die Sakramente setzten und auf iussere Werke
und auf die Gerechtigkeit des Fleisches, die von der Gerech-
tigkeit, welche aus Gott ist, oder von der Liebe getrennt sind;
und indem sie auch nicht streitend sich rithmten iiber den
Tempel und den Ort der Anbetung, sondern sich freuten ,in
Christus Jesus zu sein, welcher uns geworden ist Weisheit von
Gott und Gerechtigkeit und Heiligung und Erlosung, wie ge-
schrieben steht: ,wer sich rihmen will, der rithme sich im
Herrn® (1. Kor. 1, 30) und nicht in Tempeln ... Um derartige



. 294 —

Anbeter zu bilden, kam er in die Welt, und weil er wusste,
dass er in kurzer Zeit den hl. Geist senden wiirde, der sie zu
Anbetern im Geiste und in der Wahrheit machen werde, darum
sagte er zu der Samariterin: Es kommt die Stunde und sie ist
schon da, wo die wahren Anbeter den Vater im Geiste und in
der Wahrheit anbeten werden.“ (S, 169 f.)

§ 3. ,Es wire leicht, wenn notig, durch weitere Stellen
der Schrift zu beweisen, dass Christus gekommen ist, nicht um
sich ein Volk zu bilden, das durch Héllenfurcht und Gebrauch
der Sakramente ohne die keusche Liebe Gott verehrte oder zu
ehren vorgebe, sondern dass er Fleisch geworden ist, um sich
und seinem Vater ein Volk zu schaffen, das nicht nur gut
handelt, sondern auch das gute Handeln liebt, und nicht nur
Gott Verehrung darbringt, sondern auch in die Verehrung
Gottes scine Seligkeit und seinen Ruhm setzt.® (S. 170.) —
,Diese brennende Liebe zur Gerechtigkeit und nicht eine kalte
Héllenfurcht ist die Gnrade, durch welche Christus uns von der
Stindenknechtschaft erlost, durch welche er uns als sein Eigen-
tum behiitet und bewahrt, durch welche er uns nicht nur zu
Tatern des Gesetzes macht, sondern auch zu glihenden Lieb-
habern der Gerechtigkeit, welche im Gesetze ist. Fort daher
mit der Lehre jener, welche die Menschen, die die Sakramente
empfangen haben, obwohl sie leer sind von gottlicher Liebe,
und nur in Héllenfurcht kalt sind, zu denen zu zéhlen wagen,
die Gott im Geiste und in der Wahrheit anbeten und die ,von
aller Ungerechtigkeit befreit ein Gott angenehmes Volk sind,
das guten Werken nachstrebt.“ (Tit. 2, 14.) ... Hierzu sind
nur diejenigen zu =zéhlen, die, nachdem in ihre Herzen die
Liebe ausgegossen ist, gern und freudig den gottlichen Willen
beobachten und erfiillen. (S. 172.)

§ 4. ,Ferner folgt aus den Worten sowohl Christi als
Pauli (Tit. 2, 14) ... nicht nur, dass Christus gekommen ist,
dass ein angenehmes und guten Werken nachstrebendes Volk
Gott mit freier Liebe diene, sondern auch, dass er gekommen
ist, damit es mit Standhaftigkeit in den Wegen der Gerechtig-
keit wandle. Oben haben wir behauptet, dass dasjenige stand-
haft von den Menschen getan werde, was ,aus Geist und Liebe“
getan wird, vor allem, wenn es aus solcher Liebe geschieht,
welche die tibrigen Arten von Liebe iibertrifft. Der himmlische
Vater sucht nicht solche Anbeter, die Reichtiimer, Wolliiste



— 295 —

und Ruhm der Welt und andere Goétzen mit dem innersten
Herzen verehren und dann, wenn sie die Sakramente empfangen,
ihre Gefiihle durch Hoéllenfurcht niederdriicken und sich einige
Tage von Sinden freihalten ... Wie Gott, weil er Geist ist,
eine Anbetung im Geiste und in der Wahrheit geziemt, so ge-
ziemt ihm auch, weil er bestindig und ewig ist, eine bestindige
und anhaltende Anbetung. Iis ldsst auch Kein Vernunftgrund
zu, dass diejenigen Anbeter im Geiste und in der Wahrheit
genannt werden, welche die Treue, die sie Gott in den Sakra-
menten schworen, bestindig verletzen; man konnte sie besser
Anbeter im Fleische und in der Falschheit nennen. Solche
Anbeter gehoren also nicht zu denen, von welchen Christus
verhiess, dass sie bald kommen wiirden® ... (8. 172 f,)

Was die Worte Pauli (siehe oben) angeht, so lehren sie
klar, dass Christus gekommen ist, um die Seinigen mit einer
bestiindigen Gerechtigkeit zu beschenken. Konnen diese Gaben
(nach Tit. 2, 14) als jenen bewilligt angesehen werden, deren
Leben ein bestiindiger Wechsel von Beichten und Sinden ist?
Sind diejenigen ,erlost von aller Ungerechtigkeit® zu nennen,
welche die Sakramente des Heils, sobald sie dieselben empfangen
haben, entweihen, indem sie in einer noch schwereren und
hartnickigeren Stindenknechtschaft dienen? Sind die gereinigt
von Siindenbefleckung zu einem jangenehmen Volke® die,
kaum dass sie das Bad unserer Reinigung benutzt haben, wie
gebadete Schweine schnell zu ihrem Schlammbad zuriickeilen,
um sich in ihm zu wilzen und aufzuhalten? Konnen die fir
,Nacheiferer von guten Werken® gehalten werden, die wie ab-
scheuliche Hunde, nuchdem sie in der Beichte ihre Siinden
ausgespieen haben, zu ihrem Gespeie zuriickkehren, nicht um es
fiir den Augenblick zu belccken, sondern um es fast wihrend
ihres ganzen Lebens hinabzuschlirten? Diejenigen also, bei
denen nichts anderes als die Wiederholung von Beichten und
Siinden zu finden ist, und deren ganzer Lebenslauf nichts ist
als eine Fortsetzung der Siinden (wenn sie nicht etwa einige-
mal im Jahre an dem einen oder anderen Tage, wann sie die
Sakramente empfangen, von der Ausiibung der Stinden in den
Augen der Menschen ruhen), kénnen nicht als solche bezeichnet
werden, die durch Christus entweder von aller Ungerechtig-
keit erlost oder zu einem angenehmen und guten Werken nach-
eifernden Volke gereinigt sind.“ (S. 173 f.)



— 296 —

§ 5. ,Die Erlosung, Heiligung und der Eifer nach guten
Werken, welche Christus seinen Auserwihlten verdient hat
und schenkt, sind uns nicht gegeben, damit wir nur einen oder
den anderen Tag darin wandeln, wie die Juden nur eine Weile
sich an dem ILichte des Johannes ergétzen wollten ..., sondern
Christus schenkt seinen Auserwiihlten eine bestindige, nicht
flatterhafte Freiheit; nicht eine fliichtige, sondern anhaltende
Reinheit; einen nicht im Augenblick entschwindenden, sondern
immer bleibenden Eifer fir gute Werke.“ (S. 174.) ... Es offen-
bart also Christus das Geschenk seiner Gnrade, wann er seinen
Auserwiihlten eine so brennende und bestéindige Liebe zur Ge-
rechtigkeit gibt, dass diese Welt mit allen Arten der Liebe,
des Schreckens und des Irrtums von ihnen iiberwunden wird.
Dieses Geschenk wiirde nicht hervorragend sein, wenn sie
meistens nur in seltenen, kurzen Zwischenriumen die Welt
tiberwiinden und in dazwischenliegenden, sehr langen Zeit-
rdaumen besiegt unterligen. Es wiirde nicht bei den Mirtyrern
hervorleuchten, was die Hilfe der Gnade vermochte, wenn sie
unter den Martern Christum hiufiger verleugneten als be-
kennten ... Es wiire Christi Stirke nicht herrlich bei den zur
Keuschheit Versprochenen, wenn sie den Lockungen haufiger
nachgiben als widerstinden ... Unbekannt wire die Helden-
haftigkeit unseres Erlosers, wenn seine Erlosten so viel als
mdglich in kurzen Stunden von der Sklaverei der Siinde frei
und in der ganzen dazwischenliegenden Zeit in dieselbe ver-
strickt wéren ... Das Heilmittel wiirde sein l.ob verlieren,
wenn es nicht die Krankheit aus dem Inneren wegnihme, son-
dern nur bewirkte, dass sie nicht an gewissen Tagen nach
aussen hin wiitete ... DMan wiirde dem Arzte unserer Seele
weniger vertrauen konnen, wenn er ihre Krankheit nur fir
eine Weile hobe und keine bestindige, sondern bald vergehende
Gesundheit gewéihrte ... Nachdem also die gottliche Vorsehung
gezeigt hatte, was der freie Wille im Paradiese vermoge, wollte
sie danach offenbaren, was die Hulfe der Gunade vermoge.
Damit sie diese ihre Absicht erreiche, haucht sie in die Herzen
ihrer Auserwihlten und bewahrt darin eine bestindige Liebe
w,zum Lobe der Herrlichkeit seiner Gnade, mit welcher er uns
begnadigt hat in seinem geliebten Sohn.* (Eph. 1, 6; S. 177 £,

§ 6. ,Obwohl wir aber in den Gerechten, welche zu den
Jahren der Unterscheidung gelangt sind, die Liebe zu Gott



— 297 —

meist fiir bestindig halten, so glauben wir doch keineswegs,
dass sie wnverlierbar sei,“ ... (Irrtum der Calvinisten in dieser
Beziehung.) Man muss vielmehr glauben und bekennen, ,dass
Gott zuweilen erlaubt, dass nicht wenige, auch Erwachsene,
aus der (erechtigkeit und Heiligkeit herausgleiten, in die sie
von Gott und vor Gott eingeweiht worden waren. Und zwar
erlaubt dieses Gott, damit die Auserwihlten vom Falle lernen,
dass sie nicht aus sich selbst, sondern aus goéttlicher Erbar-
mung gerecht leben, dass sie nicht auf ihre Tichtigkeit ver-
trauen und sich nicht der Menge ihrer geistlichen Reichtiimer
rithmen, sondern mit Furcht und Zittern ihr Heil wirken, wis-
send, dass Gott es ist, ,der in ihnen das Wollen und das Voll-
bringen bewirkt nach seinem Wohlgefallen®. (S.178.) ... Ls
lisst also Christus zu, dass die Auserwihlten zuweilen von der
(rerechtigkeit abweichen, damit sie demdiitiger und belehrter
sich erheben, indem sie nicht wie aus eigener Kraft sich das
Vertrauen auf das Beharren anmassen. Er bringt auch einige,
die nicht beharren werden, unter die gesicherte Zahl seiner
Heiligen, damit sie (die Heiligen), denen die Sicherheit in der
Versuchung dieses Lebens nicht zutréiglich ist, nicht sicher sein
konnen. Die meisten aber lasst er nicht abweichen vom ge-
rechten Wege, sondern unbefleckt im Gesetze des Herrn wan-
deln und von Tugend zu Tugend fortschreiten, bis der hochste
Gott in Sion erscheint, damit wir, durch unzihlige Beispiele
belehrt, was das Geschenk der gottlichen Gnade vermoge, Ver-
trauen fassen, dass ,der, welcher in uns das gute Werk ange-
fangen hat, es vollenden wird bis auf den Tag Jesu Christi®
(Phil. 1, 6), und bei unserer unausgesetzten Standhaftigkeit im
Guten sprechen: ,Wir sind nicht Kinder des Zagens zum Ver-
derben“ (Hebr. 10, 39), wie die, welche nach empfangenen
Sakramenten bald das Vertrauen verlieren, ,sondern des Glau-
bens zur Erlangung des Heils®, wie die, welche ihr Vertrauen,
das sie durch Empfang der Sakramente Gott verpfinden (op-
pignerant), niemals von ihm abkehren.“ (S. 180.)
Georg MooG.
(Fortsetzung folgt.)




	Johannes van Neerkassel und sein Amor Poenitens [Fortsetzung]

