
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 62

Artikel: Peter Franz Knoodt : Dr. und Professor der Philosophie an der
Universität Bonn, Generalvikar des Bischofes Dr. J. H. Reinkens, als
Schrifsteller : 1811-1889 [Schluss]

Autor: Menn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403702

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403702
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 256

PETER FRANZ KNOODT,
Dr. und Professor der Philosophie an der Universität Bonn,

Generalvikar des Bischofes Dr. J. H. Reinkens,

ALS SCHRIFTSTELLER.

(1811—1889.)

(Schluss.)

VII. In der dritten Serie seiner Briefe erbringt Knoodt
zunächst den Nachweis, dass Günthers Verlassen des

Standpunktes der alten Schillphilosophie und das Betreten eines

neuen zu keinem Widerspruch mit dem Glauben und seinen
Wahrheiten führe, sondern gerade umgekehrt den bisher
vorhandenen Widerspruch zwischen Wissen und Glauben beseitige.
Zu diesem Zwecke erörtert er die Stellung der neuen (Güntherschen)

zur alten (scholastischen) Schule.
1. Knoodt macht eine bedeutsame Unterscheidung bezüglich

der Lehre der Kirchenväter und der Scholastiker. Von
dem Gesichtspunkte aus, wo nicht sie sprechen, sondern der
Glaube der allgemeinen Kirche durch sie sich kundgibt, haben
sie allerdings eine bestimmende Autorität. Für das subjektive
Eindringen aber in die an sich unveränderliche Heilslehre sind
die Kirchenväter und Scholastiker durchaus nicht massgebend,
und kein Stillstand ist durch sie geboten. Man wird daher
auch Falsches und Verkehrtes in der patristischen und
scholastischen Philosophie nachweisen dürfen, ohne deshalb auch nur
von ferne das kirchliche Dogma zu verdächtigen oder zu
alterieren.

Die Spekulation der Väter und Kirchenlehrer ist nach
Günther, der ihre Leistungen und Verdienste übrigens nicht
herabsetzt, nicht eine durchaus, aber doch insowed verfehlte,



— 257 —

als sie sich von dem logischen Formalismus der antiken
Philosophie bestimmen liess. Sie hat sich aber nicht gänzlich von
derselben bestimmen lassen ; sie hat auch durch eigenes

selbständiges Nachdenken ein im Geiste des Christentums icieder-

geborenes philosophisches Wissen hervorgebracht; aber diese

selbständige, unter Beachtung der metaphysischen
Voraussetzungen des Christentums angestellte Forschung und ihre
Resultate haben sich nicht so mächtig erwiesen, dass das

Wahre und Falsche in den Lehren des heidnischen Altertums
genau unterschieden, und das Falsche vollständig aus der christlichen

Philosophie ausgeschieden worden wäre. Denn jener
logische Formalismus und mit ihm die Emanationstheorie des

Pantheismus ist nicht vollständig und gründlich überwunden
worden ; die Väter und Scholastiker haben die Schöpfungsidee
nicht philosophisch festgestellt und durchgebildet, und, was
davon unzertrennlich ist, sie haben nicht einen onto- oder
metalogischen Transszendentalismus enthüllt und mit demselben
die Immanenz des logischen Formalismus erfolgreich
überwunden. Gezeigt wird dies an Augustin und Thomas, die beide,
trotz ihrer, die metaphysischen Voraussetzungen des Christentums

richtig wiedergebenden Ideen, doch auf der andern Seite
sich vom Aristotelismus nicht freimachen konnten. So negiert
denn der letztere, als aristotelischer Philosoph, die eigentliche
Weltschöpfung, die er im blossen Glauben festhält (mundum
ccepisse sola .fide tenetur), indem er sie philosophisch als Aus-
fluss des Weltwesens aus der allgemeinen Ursache, welche Gott
ist, bestimmt. Nomine creationis, sagt er, designamus emana-
tionem totius entis a causa universali, quse est Deus. Und ähnlich

verhält es sich mit der philosophischen Schöpfungslehre
des hl. Augustinus, der als Christ zwar den icesentlichen Unterschied

zwischen Schöpfer und Geschöpf festhielt, als Philosoph
aber unter dem Einfluss der platonischen Ideenlehre stand und
sich deshalb von der pantheisierenden Tendenz derselben nicht
frei hielt.

So standen sich also im Mittelalter die Idee der Kreation
und die der Emanation feindselig gegenüber als Prinzipien der
Spekulation. Demnach musste Günther es als seine Aufgabe
betrachten, die Tenne der alten Spekulation zu säubern, die

gewichtigen Körner, deren es genug zu Anden gab, sorgfältig
aufzusammeln, die pantheistische Spreu aber zu verbrennen.

Revne intern, de Théologie Heft 62, 1908. 17



— 258 —

2. Nunmehr geht unser Gelehrter zum Hauptgegenstand
dieses Briefes über: durch eine Vergleichung der scholastischen

mit der Güntherschen Philosophie die Bedeutung und
Berechtigung der letzteren darzulegen. Er beschränkt sich
dabei auf den Kardinalpunkt, in welchem der Gegensatz beider
Schulen seinen schärfsten Ausdruck findet. Und dieser ist das

Vernunftkriterium, welches Günther als ein positives, die Scholastik

als ein negatives aufstellt.
a) Thomas hält in allen seinen Untersuchungen über den

positiven Inhalt der geoft'enbarten Glaubenslehre an der
Überzeugung fest: dass die Philosophie nichts weiter zu zeigen im
stände sei, als dass jener der Vernunft nicht widerspreche, dass
sie aber nicht positiv zeigen könne, dass die Offenbarungswahr
heiten den Vernunftwahrheiten entsprechen. Der Grund liegt
darin, dass die Vernunft es zu keiner vollkommenen
Gotteserkenntnis bringt. Wir können nämlich Gott nur aus seinen
Wirkungen erkennen, die Wirkungen kommen aber den
Ursachen nicht gleich, sondern sind ihnen nur ähnlich. Diese
Ähnlichkeit der Geschöpfe mit dem Schöpfer ist begründet in
den gradweise absteigenden Schöpfungen (Emanationen) Gottes,
denn Gott kann nicht etwas sich ganz Unähnliches machen. Auf
dieser Ähnlichkeit des graduell Niederen mit dem Höchsten
beruht die Möglichkeit : die Wahrscheinlichkeit der Offenbarungswahrheiten

zu beweisen, also die negativen, die Widerspruchs-
losigkeit beweisenden Gründe durch positive Wahrscheinlichkeitsgründe

zu unterstützen. So ist in analoger Weise eine
positive Erkenntnis Gottes möglich.

Die scholastische Auffassung lässt sich also dahin zusammenfassen

: Die Offenbarungswahrheiten können den Vernunftwahr-
heiten nicht widersprechen, weil sonst Gott sich selber
widersprechen würde. Zugleich aber wird gesagt: Die Offenbarungs-
wahrheiten liegen über die Vernunft hinaus, sind übervernünftig,
weil der offenbarende Gott über die Vernunft hinausliegt ; jene
können daher so wenig als dieser von der Vernunft ergründet
oder begriffen werden. Das positive Vernunftkriterium mit seiner
Forderung: die Offenbarungswahrheiten müssen den
Vernunftwahrheiten entsprechen, darf nicht aufgestellt werden.

b) Ganz anders verfährt Günther, dessen wissenschaftlich
durchgeführter Kreatianismus eine bloss analoge Erkenntnis
Gottes aus- und dessen positive Erkenntnis einschliesst. Nicht



— 259 —

mittelst logischer Abstraktion, sondern auf dem ideellen Wege
bestimmt er positiv, was Gott sei, nicht bloss negativ, was er
nicht sei. Erkennt nämlich der Geist, dass er als der bedingte
Realgrund seiner beschränkten Erscheinungen ein Quantum
oder ein Sein an und für sich und zugleich als Quale kein
Sein schlechtweg sei, dass er also weder sich noch irgend einen
andern Faktor des kreatürlichen Seins als die Besonderung
eines Allgemeinen denken könne, so kann er direkt von sich
und seiner Mitkreatur aus auf Gott übergehen und positiv, was
dieser sei, bestimmen, weil er durch die Weise, wie dieses
geschieht, seine und der übrigen Welt Nichtgöttlichkeit nicht nur
nicht negiert, sondern affirmiert. Im Besitze der Idee des
Sichwissens darf sich also der Geist nicht scheuen, den WTeg der
ideellen — nicht begriffliehen — oder der transszendenten
Negation der Negativität des eigenen Seins zu beschreiten und
durch diese doppelte Negation Affirmationsakte in Beziehung auf
die Gottesidee vorzunehmen, denn dadurch wird durchaus nichts
an der Bedingtheit und Beschränktheit als den Momenten seiner
Endlichkeit geändert. Jene Umkehrung stellt vielmehr diese
aufs kräftigste heraus, indem sie zeigt, wie der Grund davon,
dass der menschliche Geist Gott zu erkennen vermag, nicht
etwa, wie die Scholastiker meinten, darin liege, weil Göttliches
das Göttliche, Gleiches das Gleiche erkennen könne, sondern
darin, dass auch das Ungleiche das Ungleiche — wie das Geist
und Gott als Koeffizienten eines kontradiktorischen Gegensatzes
sind — bezeugen und ins Bewusstsein rufen kann. Kurz: die
Erkenntnis des wahren Zusammenhanges unserer Gottes- mit
unserer Ichidee ermöglicht es uns, die Momente der Gottesidee
positiv festzustellen.

c) So hat denn Günther, nachdem er durch die Theorie
des Selbstbewusstseins das ideelle — im Unterschiede vom
begrifflichen — Denken kennen gelehrt, auf diesem ideellen
Wege positiv gezeigt, dass und was Gott sei. Durch diese
Behauptung der Möglichkeit und den Nachweis der Wirklichkeit
einer solchen positiven Erkenntnis hat er aber so wenig die
Vernunft des Menschen verabsolutiert, dass sich letztere gerade
dadurch auf das bestimmteste als nichtabsolut herausstellte.
So erkennen wrir z. B. unter Günthers Leitung, dass Gott ist
und zwar schlechtweg ist, weil der Geist ist, ohne doch schlechtweg
zu sein. Gott ist ferner absolute oder vollendete Persönlichkeit,



— 260 —

weil der Geist Persönlichkeit, aber nicht absolute Persönlichkeit
ist. Gott ist rein durch sich vollkommene Persönlichkeit, weil
der Geist nicht bloss durch sich, sondern unter fremder Mithülfe
Persönlichkeit wird. Gott ist solche Persönlichkeit durch einen
ewigen Prozess absolut vollkommener oder reiner Entgegen- und
Gleichsetzung seines Wesens, weil der Geist seine Persönlichkeit

durch einen Prozess unvollkommener Entgegen- und
Gleichsetzung gewinnt.

Durch dieses Verfahren übertragen aber Günther und seine
Schule keineswegs die Idee unserer Persönlichkeit auf Gott;
denn das Endliche daran wird negiert, die Kategorien des
Geistes selber aber als solche von Gott negieren, würde nichts
anderes heissen, als die Bestimmtheit des absoluten Seins
negieren. Auf diesem Wege käme man also dazu, Gott zum
unbestimmten Sein zu machen, dessen Bestimmtheit somit die
Welt wäre. Wäre letzteres richtig, hätte also Gott auf dem
Wege stufenweise herabsteigender Konkretion die Welt gesetzt,
so würden wir nur auf dem umgekehrten Wege der aufsteigenden

Abstraktion (via logica; negationis seu remotionis) zu
Gott gelangen können. Da aber Gott nicht sich — weder ganz
noch teilweise, weder als Allgemeines noch als Besondertes,
weder als Höchstes noch als Niederes — dachte, als er die
Welt dachte, sondern seinen kontradiktorischen Gegensatz, so

können wir nur mittels der ideellen Kontradiktion die wahre
Gottesidee gewinnen (contradictio, principium duplicis
negationis).

Zu diesem positiven, weil durch doppelte Negation zu stände
kommenden Schlussverfahren ist aber die Vernunft gegenüber
dem Christentum vollkommen berechtigt, weil dadurch die Lehren
desselben, insbesondere die Grundlehre von der Schöpfung, also
die Nichtgöttlichkeit der Welt, nicht nur nicht negiert, sondern
philosophisch begründet und bestätigt werden. Gerät aber eine
Philosophie in ihren Resultaten mit dem Christentum nicht nur
nicht in Widerspruch, sondern erhärtet und erklärt sogar seine

Lehren, so muss die Kirche die Methode, wodurch solches
geschieht, vollkommen freigeben und darf dieselbe wegen ihrer
Neuheit nicht angreifen.

VIII. Aus dem anschliessenden Briefe über ^Glauben und
Wissen"- mögen folgende Abschnitte hervorgehoben werden.



— 261 —

1. Der Ichgedanke ist primitiv ein Gegebenes, zu dem der
Geist kommt, ohne das „Wie" (als Warum und Wozu, denn das

eigentliche Wie ist nie Aufgabe selbst des höhern, spekulativen
Wissens) zu begreifen, d. h. er ist ein Glauben und zwrar unser
primitiver Glaube. Und es ist dieser Glaube und unser Glaube
überhaupt ein Fürwahr- und Fürwirklichhalten, welches 1. sein
Objekt nicht schauen kann (dià m'orsœç yào nsQiTcuzoiqisv, ov did

tïôovç, 2. Kor. 5, 7), und welches sich 2. auf eine Autorität
stützt und durch diese Autorität zu stände kommt. So zeigt
es sich im primitiven Denk- als Glaubensakte des Geistes.
An mich selber muss ich glauben, und mir selber muss ich
glauben.

a) An mich muss ich glauben, weil und insofern ich mich,
als Ich, als reales und kausales Sein, als substantielles Prinzip,
nicht schauen kann. Die Schauung seiner selbst und darin eigentliches,

unmittelbares Wissen hat nur Gott. In dieser Beziehung
also, dass ich mein Glauben nicht in Schauen umwandeln kann,
bleibt auch das unter den günstigsten Verhältnissen errungene
höchstmögliche Wissen (die höchstmögliche Einsicht in die

denknotwendigen Vermittlungen des Glaubens) ein Glauben,
und der Abstand vom göttlichen Wissen ein unendlicher, weil
qualitativer.

b) Mir muss ich glauben, weil das Ich selber es ist, welches
im Ichgedanken Zeugnis ablegt von seiner prinzipiellen Wesenheit,

also sich selber Autorität ist für die Gewissheit seiner
Existenz. Oder wie man sonst zu sagen pflegt: die natürliche
Glaubens- (und Wissens-) Autorität ist die Vernunft. Diese
Autorität der eigenen Vernunft kann auch das höchstmögliche
Wissen nicht los werden. Wie also unser Wissen ein Glauben
ist und bleibt, so ist auch umgekehrt unser Glauben insofern
ein Wissen, als es ein gewisses Erfassen des Wesens hinter den

Erscheinungen ist. Ein und derselbe Denkakt heisst Wissen,
insofern durch ihn das Wesen mit Gewissheit ergriffen wird;
Glauben, insofern er auf einer sich geltend machenden Autorität
beruht, und insofern das Gewusste ein Unsichtbares ist. In
diesem mit dem Glauben zusammenfallenden Wissen ist aber
das Warum und Wozu der Glaubensnötigung noch nicht
begriffen ; und erst, wo dieses der Fall ist, redet man von Wissen
im Gegensatze zum Glauben, oder vom höhern Wissen. Weil
nämlich der Geist zwar ohne Willkür, aber nicht ohne Spon-



— 262 —

taneität zum Glauben an sich gekommen ist, so kann er
denselben Weg mit Freiheit abermal betreten, um, was er, ohne
es zu suchen, gefunden, nämlich das Wissen um sich, seine
Ichheit, zu untersuchen ; d. h. er kann den ursprünglichen Selbst-
bewusstseinsprozess rekonstruieren. Durch diese freie
Rekonstruktion kann er das Glauben in Wissen umwandeln, so dass
der Glaube das Wissen nicht aus-, sondern einschliesst.

Gehen wir über zum Glauben an anderes und auf die
Autorität dieses anderen hin. Treten Erscheinungen an den
Geist heran, für die er nicht sieh selber als Prinzip ansetzen
kann, so muss er, treu seinem Kausalitäts- als Glaubensgesetze,
für jene Erscheinungen ein anderes Prinzip voraussetzen. Und
das tut er mit derselben Gewissheit, mit der er sein eigenes
Dasein, als Sein und Erscheinen — und jenes erst nach und
hinter diesem — ursprünglich gefunden.

Bei diesem Vorgange ist also das in unmittelbarer
Wahrnehmung Gegebene immer an den Geist angewiesen. Der Glaube
ist daher nie ein schlechthin Objektives, sondern immer auch
ein subjektiver Geistesakt. Und geglaubt wird zunächst nicht
das in unmittelbarer Wahrnehmung Gegebene (denn dieses
wird geschaut), sondern das in dem Gegebenen zur Offenbarung
kommende Sein, also ein Unsichtbares. Dabei darf nicht
übersehen werden, dass nur der Geist es ist, welcher glaubt, und
welcher nur deshalb glauben kann, wreil sein Denken primitiv
ein Glauben ist, und er in diesem Glauben die Gewissheit seiner
als Seienden und Erscheinenden besitzt. Glaubt daher der
Geist, und muss er glauben, auch anderem und an anderes, so

ist dies nur dadurch möglich, weil er zunächst selber Glaubensautorität

ist. Die fremde Kausalität wird zur Glaubensautorität
für mich (führt die Glaubensnötigung mit sich), weil ich selber
Glaubensautorität bin, und daher, was ich auf meine Autorität
als Kausalität nicht zurückführen kann, auf die fremde
Autorität beziehen muss.

Wegen dieses Zusammenhangs der fremden Glaubensautorität

mit der eigenen Autorität kann der Glaube (an
anderes) auch wieder zum Gegenstande des Wissens erhoben
werden, d. h. es kann die Einsicht in die inneren Vorgänge,
durch welche jener Glaube zu stände gekommen und ein untrüglicher

ist, gewonnen werden. Es kann die Weise der Geltend-



— 263 —

machung der andern Autoritäten in mir, die innere Glaubensnötigung,

in ihren Momenten nachgewiesen wrerden.
Dieses Wissen verstärkt die im Glauben liegende Gewäss-

heit. Solange ich nämlich den Glauben bloss als Glauben
und nicht auch in der Form des Wissens habe, d. h. solange
ich die faktische Glaubensnötigung noch nicht in den sie
vermittelnden Momenten erkenne, so lange ist auch der Gedanke
noch nicht absolut unmöglich gemacht, dass jene Nötigung nur
eine vermeintliche sein könne, während derselbe durch jene
Erkenntnis, durch das Wissen nämlich, ausgeschlossen wird. —

Wie verhält es sich endlich speziell mit dem übernatürlichen

oder Offenbarungs-Glnuhen im engeren Sinne? Hier ist
Gott die äussere Glaubensautorität, während die innere der
eigene Geist ist und bleibt. Wenn dieser sich nämlich zu Gott
verhält wie die selbst- und gottesbewusste freie Kreatur zur
absoluten Persönlichkeit, so ist der Glaubensakt das Produkt
zweier Faktoren, des übernatürlichen und des natürlichen,
Gottes und des Geistes.

Daher ist auf die Frage: Worin besteht die Mitwirkung
des Geistes im übernatürlichen Glauben? und: Worin besteht
also die Möglichkeit einer Wissenschaft des Glaubens? zu
antworten : Gott Andet schon ein Zeugnis von sich im selbstbewußten

Geiste vor, an welches er alle seine weiteren
Bezeugungen anschliessen kann. Es ist dieses das Gottesbewusstsein
in seiner Verbindung mit dem Selbstbewusstsein des Geistes.
Es kann nämlich die freie Kreatur von sich nicht wissen, ohne
von ihrem Kreator mitzuwissen. In diesem metaphysischen
Glauben, in welchem der Geist sich als Noumenon hinter der
Erscheinung Andet und Gott als transszendentes Numen mitfindet,
in diesem Wissen und dem daran sich anschliessenden
Gewissen ist der Anknüpfungspunkt für alle weiteren
Selbstbezeugungen Gottes gegeben.

Wodurch unterscheidet sich aber der göttliche, das ist der
durch Gott vermittelte Glaube von dem blossen Vernunftglsiuben?
Durch das Moment der in ihm sich geltend machenden absoluten

Autorität und der darauf gegründeten Gewissheit. Die
Einwirkung der absoluten Autorität Gottes bestimmt den Geist,

' mit seinem innern Zeugnisse für die Wahrheit (im Wissen und
Gewissen) dem objektiven Zeugnisse entgegenzukommen. Daraus
folgt, dass, wenn der Geist in der Philosophie sich selber Gegen-



— 264 —

stand des Wissens werden kann, er auch die innere Glaubens-
zuständlichkeit sowohl, als auch die ihr entsprechende
Gegenständlichkeit, die das Christentum als welthistorische Tatsache
ist, zum Gegenstande seiner Forschung erheben kann.

Insoweit es daher einem gelingt, im Zusammenhange mit
der Ichidee die Idee Gottes und der Menschheit und der übrigen
Kreatur nach ihren Momenten und Elementen zu erkennen
(und wer sollte die Möglichkeit dessen demjenigen absprechen
dürfen, den die Gnade und das Licht in Jesu Christo
zurückversetzt hat in die ursprüngliche Gerechtigkeit seiner
Relationen?), insoweit muss es ihm auch ermöglicht sein: die
Glaubenswahrheiten mit den Vernunftwahrheiten zu vermitteln,
oder es zur Wissenschaft des Glaubens zu bringen.

2. Was die Autorität der Vernunft angeht, so findet im
Ichgedanken sich der Geist als Autorität, weil als auctor sui.
Das heisst aber nicht: er findet sich als Urheber seines Seins
(solches ist niemand), sondern der Bestimmtheit seines Seins,
oder seines Daseins. Was geistig da ist (Wissen und Gewissen
und Freitätigkeit; Selbstbewusstsein und freie Persönlichkeit;,
das ist vom geistigen Sein selber gesetzt. Dadurch offenbart
dasselbe sich als selbstiges Prinzip seines Lebens, als Lebensprinzip

an und für sich. Und nicht nur ist jenes von ihm
gesetzt, es ist auch für ihn gesetzt, d. h. er findet sich als auctor
sui oder als Autorität für sich. Seine Offenbarung ist Selbst-

offenbarung, sein Zeugnis Selbstzeugnis, seine Betätigung
Selbstbetätigung, die Behauptung in seiner Qualität Selbstbehauptung,
seine Krafterweisungen sind S'eZ&sibekräftigungen, sein Bewusstsein

ist eben darum Selbstbewusstsein. Überall zwar, wo eine
Ur-Sache (res primaria) zum Verursachenden fcaussa) wird,
ist Autorität. Aber nur da, wo die Offenbarung eine solche
ist, dass es zum Wissen um das Prinzip jener kommt, ist die
Autorität eine freie.

Die Autorität hat also zu ihrer Voraussetzung das Sein an
und für sich, so dass es so viele und verschiedene Autoritäten
gibt, als es verschiedenes Sein gibt, das sich in seine Daseinssphäre

entfaltet, und als es qualitativ verschiedene Lebens-
prinzipien gibt. Die Beschaffenheit aber der verschiedenen
Autoritäten hängt von der Qualität der Lebensprinzipien ab.
Soll es daher zur freien Geltendmachung derselben kommen,
so muss das betreffende Prinzip es zur Freiheit des Selbst-



— 265 —

bewusstseins bringen. Während daher die Autorität des Geistes
und die der Natur das Gemeinsame haben, dass dort wie hier
geschaffenes Sein von seiner Beschaffenheit im Leben Zeugnis
ablegt, ist nur der Geist eine freie Autorität. Eben darum kann
er aber auch, was nicht in seiner eigenen Autorität begründet
ist, als solches erkennen, er kann die andern Autoritäten, welche
sich in seinem Leben geltend machen, auffinden, und das
Verhältnis aller Autoritäten zu einander, und ihre Rangordnung
im Leben der Menschheit, feststellen.

Autorität ist aber nicht mit Infallibilität der Vernunft zu
verwechseln. Absolut untrüglich sind nur diejenigen
Selbstbezeugungen der geistigen Substanz, welche sich ganz
unwillkürlich einstellen, z. B. die Tatsachen des Selbst- und des

Gottesbewusstseins, weil in ihnen die Momente der Idee Gottes

vom Geiste ungetrübt zur Offenbarung kommen müssen. In
dem freien Streben nach Selbsterkenntnis, nach Erhebung der
vernünftigen Denkformen und Gesetze, und in der Anwendung
derselben auf die Objekte des Wissens ist der Irrtum möglich
(errare humanuni est), aber auch verbesserlich.

3. Von der Autorität ist die Autonomie der Vernunft
unzertrennlich. Sein eigenes, nicht ein fremdes Gesetz bringt der
Geist in seinem Erkenntnisleben zur Offenbarung; und dieses
Gesetz kann er auffinden und kann es in Grundsätze des
Erkennens umwandeln, wodurch er sich als freier Autonom
betätigt. Die Besitzergreifung aber dieses Gesetzes und seiner
Autorität fällt zusammen mit dem Wissen um sich als durch
einen Schöpfungsakt gesetzten Seins. Und daher wird auch der
Schöpfer uns zur Rechenschaft ziehen wregen unseres freien
Vernunftgebrauchs. Es ist eine religiöse Pfiicht, mit Freiheit den
rechten Gebrauch von der Autorität unserer Denkgesetzlichkeit
zu machen.

4. Über die Autorität der Kirche handelt besonders der
„letzte Symboliker" Günthers. Die daraus von Knoodt mitgeteilten

Stellen zeigen einerseits sein Festhalten am Episkopalsystem,

anderseits aber auch die Alterierung desselben durch
das extreme Papalsystem. Es liegt hier eine Unklarheit und
Unentschiedenheit vor, die vor dem Jahre 1870 nicht selten
war. Zweifellos würde Günther, hätte er das vatikanische
Konzil erlebt, seine Ansicht in ähnlicher Weise revidiert,
geklärt und berichtigt haben, wie es gerade seine hervorragendsten



— 266 —

Anhänger, z. B. Knoodt selber, Baltzer, Elvenich, Weber, durch
die Julidogmen veranlasst, in Wirklichkeit getan haben, ohne

vom wesentlichen Inhalt ihres frühern Glaubens über diesen
Punkt irgend etwas aufzugeben.

Über das gegenseitige Verhältnis der beiden unter 2. und
4. genannten Autoritäten ist bereits unter Nummer 1 das
Notwendigste gesagt. Hier mag noch nachgeholt werden, dass

nach Knoodt die ganze spekulative Theologie Günthers der
faktische Beweis ist für die Vereinbarkeit einer freien Forschung
mit der absoluten Glaubensautorität, und zugleich der
Unvereinbarkeit einer unfreien Forschung und Wissenschaft mit den

Grundvoraussetzungen des Christentums.
5. Was die Ermöglichung' der Wiedervereinigung der

getrennten Christenheit angeht, so weist Knoodt nach, dass gerade
für die Erreichung dieses erstrebenswerten Zieles in der
Güntherschen Philosophie eine mächtige Förderung gelegen sei.

Wir sollen nicht bloss das Unrecht des Protestantismus,
wir sollen auch das Recht desselben anerkennen; wir sollen
nicht bloss auf unser Recht pochen, wir sollen auch unser
Unrecht eingestehen. Das Recht des Protestantismus liegt in
dem Verlangen der freien Forschung, sein Unrecht in der
Verwerfung der kirchlichen Autorität, herbeigeführt durch die
falsche Bestimmung und Geltendmachung der subjektiven
Autorität der Gläubigen ; unser Recht in der Forderung, dass die
Autorität der Kirche unbedingt anerkannt werde, unser Unrecht
darin, dass viele Katholiken der freien Forschung die Aussicht
auf Anerkennung benahmen.

Was will also Günther? Er will die Achtung des Urteils
der Kirche über die Resultate der freien Forschung; er will,
dass die Wissenschaft sich durch dieses Urteil bestimmen lasse,
mit ihrer Forschung nötigenfalls wieder ganz von vorne
anzufangen. — Er will aber zugleich eine Berechtigung der freien
Wissenschaft und der freien Persönlichkeit innerhalb der Kirche.
Er will diese Berechtigung bis dahin, dass selbst der formale
Missbrauch derselben nicht mit Feuer und Schwert verfolgt
werde.

Günther will aber jene freie Forschung nicht unter der
Grundvoraussetzung, unter welcher sie bisher im Protestantismus

stattgefunden hat, d. h. er will sie nicht auf der Basis der
Verabsolutierung der WTelt; denn dadurch wird die Grundvor-



— 267 —

aussetzung des Christentums a priori negiert, die Anerkennung
der Glaubensautorität der Kirche und die Versöhnung des
Wissens mit dem Glauben unmöglich gemacht. Er will sie

unter derselben AToraussetzung, die auch das Christentum macht:
dass die Kreatürlichkeit des Menschengeistes und der übrigen
Wreltfaktoren wissenschaftlich festgestellt und festgehalten
werde.

Vom Protestantismus will also Günther nichts ; nicht dessen

Verwerfung der endgültig entscheidenden Autorität, nicht dessen

Dogma, Kult, Disziplin, allgemeines Priestertum; gar nichts,
als — das Recht auf freie Forschung; aber auch dies nur mit
der erwähnten Einschränkung, denn zwischen freier Forschung
und dem Resultate derselben wraltet ein wohl zu beachtender
Unterschied ob, so dass, wenn auch jene freigegeben, darum
noch nicht jedes Resultat auf gleiche Würde in der Koexistenz
mit andern in der Kirche Anspruch zu machen habe.

Günther fordert demnach die Protestanten nicht zu einem
Verlassen des subjektiven Standpunktes als solchen, nicht zu
einer Verleugnung des Rechtes der freien Forschung als solchen
auf. Wohl aber mutet er ihnen zu : sieh auf des Menschen
clurchwegige Kreatürlichkeit zu besinnen. Dann werde auch
die wreitere Erkenntnis nicht ausbleiben können: dass die relative

Autorität der Vernunft sich mit der absoluten Autorität
des hl. Geistes in der Kirche nicht nur sehr wohl vertrage,
sondern dass beide Autoritäten einander voraussetzen und
fordern.

Ist es der Wissenschaft gelungen, durch das gewonnene
Verständnis der primitiven Offenbarung Gottes zur Erkenntnis
und Anerkenntnis auch seiner sekundären Offenbarung in Jesu
Christo und seiner hl. Kirche durchzudringen, ist der Radikalirrtum

im Protestantismus erkannt und ausgeschieden, ist die
Versöhnung des Wissens mit dem Glauben, der Venranfter-
kenntnis mit der Offenbarungswahrheit, wenigstens im Prinzip,
erreicht, dann ist der Boden bereitet, auf welchem Katholiken
und Protestanten sich begegnen und einander versöhnt die
Hände reichen müssen.

Dass Knoodt als Philosoph kein bloss abstrakter Denker,
sondern ein Mann mit warm fühlendem Herzen war, zeigen
die begeisterten Schlussworte dieses Briefes, wrorin er in
poetischer Sprache die Not und die Forderungen der Zeit — und



— 268 —

diese Äusserungen gelten auch heute noch — schildert, die
Aufgaben des Priestertums und der Wissenschaft in der Kirche
darlegt, und mit der Mahnung endet: Geben wir es auf,
Geschäfte zu machen auf die Glaubens- und Wissensnot unserer
protestantischen Brüder, auf die beginnende Zerbröckelung des
Werkes ihrer Hände! Legen wir vielmehr gemeinschaftlich Hand
an das Werk der Versöhnung des Glaubens mit der Wissenschaft

Wo nicht, so können die Wasser der Trübsal und der
Verwirrung, früher als wir es denken, über uns
hereinbrechen. —

Auf die erste Serie der Knoodtschen Briefe schrieb Clemens
eine Replik unter dem Titel: Offene Darlegung des
Widerspruchs der Güntherschen Spekulation mit der katholischen
Kirchenlehre durch Herrn Prof. Dr. Knoodt in seiner Schrift:
„Günther und Clemens". Eine Replik von Dr. F. J. Clemens.
Köln 1853. Die Antwort darauf enthält der letzte Brief. In
seinem Buche hatte Clemens insbesondere Günthers und Knoodts
Lehren über den Dualismus im Menschen, die Trinität und die
Weltschöpfung als unkirchlich verdächtigt. Indem Knoodt
deren Zulässigkeit gegenüber der Kirchenlehre nachwies, war
er nur bezüglich eines, freilich untergeordneten, Objektes in
der Lage, dem Gegner eine Konzession zu machen, womit
freilich nicht zugleich auch das betreffende Problem der Wissenschaft

gelöst war. Hatte er früher die Möglichkeit offen
gelassen, dass Gott seine Allwissenheit in bezug auf die ursprüngliche

Betätigung des Geistes in der Freiheitsprobe beschränkt
habe, so lässt er nunmehr die in Beziehung auf das Vorherwissen

des Entweder-Oder in der ursprünglichen Freiheitsprobe
aufgeworfene Frage fallen. Er erklärte unter Berufung auf
mehrere Aussprüche Günthers: Ich wTerfe diese Frage nicht
mehr auf; ich glaube an die Allwissenheit Gottes, als ewiges
Vorherwissen, ohne alle Einschränkung.

In eine weitere Polemik mit Clemens hat unser Gelehrter
sich nicht mehr eingelassen; denn, so meint er am Schlüsse:

wer zur Stunde noch zu dem Credo, quia absurdum (weil zu
einer Lehre, die in ihren Gründen möglicherweise als
vollkommen unhaltbar und nichtig sich erweist, d. h. vernunftwidrig

ist) sich zu bekennen wagt, und somit der Wissenschaft,
deren Wesen eben darin besteht, unwiderlegliche Beweise zu
führen, all und jede Berechtigung abspricht, der hat eben



— 269 —t

damit auch alles Recht verwirkt, über katholische Orthodoxie
und Wissenschaft ein Wort zu reden, und andere der Pflicht
enthoben, auf seine Rede zu antworten.

Die Bemühungen Knoodts und seiner Freunde waren insofern

vergeblich, als sie die römische Verurteilung der Güntherschen

Philosophie nicht zu verhindern vermochten. Am 8. Januar
1857 wurden sämtliche Werke Günthers von der Indexkongregation

verboten. Knoodts Schrift : „Günther und Clemens"- wurde
am 12. Dezember 1859 verworfen, am 5. Dezember 1881 hatten
noch mehrere andere Schriften von ihm das gleiche Schicksal.
Günther liess, nach heftigem Widerstreben, wie Knoodt wiederholt

erzählt hat, und Weber in der eingangs erwähnten
Biographie Knoodts berichtet, durch seine Freunde sich bestimmen,
dem römischen Urteil sich zu unterwerfen. Aber zu einer
unbedingten Unterwerfungserklärung hat-er sich nicht verstanden,
vielmehr ausdrücklich betont, dass die scholastische Philosophie
zur Verteidigung der christlichen Wahrheit nicht genüge. Auch
die Verurteilung Knoodts machte die Indexkongregation mit
dem Zusätze bekannt: Auctor iam pridem laudabiliter se sub-
iecit (Reusch, Index II, 1122 sq.).

Beide Männer konnten damals diesen Schritt tun aus dem

Grunde, weil prinzipiell die Hoffnung auf Besserung noch nicht
ausgeschlossen war, wras erst durch das vatikanische Konzil
geschah. Daher war es für Knoodt (Günther starb hochbetagt
1863) selbstverständlich, dass er 1870 unentwegt auf seiten
derjenigen Katholiken stand, welche unter Verwerfung des dort
dogmatisierten Ultramontanismus am alten katholischen Glauben
festhielten. —

Am 4. August 1879 überraschte Leo XIII. die Welt mit
einer Enzyklika, worin er Thomas von Aquin als den normativen

Philosophen und Theologen aufstellte. In einem Vortrage,
der gedruckt erschien unter dem Titel : Die Thomas-Enzyklika
Leos XLII. vom 4. August 1879. Vortrag gehalten zu Bonn am
14. Februar 1880. Bonn 1880, stellte sich Knoodt die Aufgabe,
die Tragweite dieser Entscheidung darzulegen. Er zeigt, wie
Thomas, durch Pseudoisidor und Pseudocyrill getäuscht, die im
Vatikanum dogmatisierten Lehren vortrug und in der
Verhältnisbestimmung zwischen Staat und Kirche die sogenannte
Zweischwertertheorie vertrat. Sodann geht er auf den
aristotelisch-philosophischen Standpunkt des Thomas ein, der eben



— 270 —

dadurch zu einer Auffassung gedrängt wurde, nach der a) bei
der wissenschaftlichen Verhältnisbestimmung zwischen Gott
und Welt die christliche Kreationslehre zu einer Emanation,
also zum Pantheismus, wurde, wenn er auch im Glauben die
Weltschöpfung aus Nichts festhielt, b) Bezüglich der aristote-
lisch-thomistischen Verhältnisbestimmung zwischen Geist und
Natur gibt Knoodt zu bedenken: wenn der Geist sich zur Natur
verhält, wie das Formal- oder belebende Prinzip zum blossen
Material- oder zu belebenden und an sich toten Prinzip, so ist
sie entseelt, so ist das selbsteigene Leben ihr abgesprochen.
Was müssen dazu die Naturwissenschaften auf ihrem heutigen
Standpunkte sagen, um davon zu schweigen, was dann aus der
geistigen Wesenheit wird? c) Was das Verhältnis zwischen
Geist und Leib des Menschen betrifft, so lehrt nach aristotelischer

Weisung Thomas und mit ihm Leo und alle seine
Anhänger, die anima rationalis sei die forma corporis humani, so
dass alle Lebensfunktionen des an sich toten Leibes bis zu den

niedrigsten herab unmittelbar vom Geiste herrühren. Zu welchen
Konsequenzen das führt, haben wir bereits oben bei der
Besprechung des diesen Gegenstand betreffenden Abschnittes in
„Günther und Clemens" gesehen. Auf eine merkwürdige
Übereinstimmung macht Knoodt in diesem Zusammenhang noch
aufmerksam mit den Worten : Es gehört keine übergrosse Dosis
von Scharfsinn dazu, um einzusehen, dass, wenn der Geist zum
unmittelbaren Lebensprinzip des Leibes herabgewürdigt wird.
die Idee der Gottheit in die der Weltseele verkehrt, d. h. die
Gottheit als das Lebensprinzip des ganzen Kosmos angesetzt
werden muss. Somit ziehen Scholastiker und Naturalist an einem
und demselben Karren, mit dem sie im Urschlamm stecken bleiben.

Nachdem er noch auf die Bedeutung und das Schicksal der
Güntherschen Philosophie hingewiesen, zieht er das Fazit aus der
Thomas-Enzyklika für die neu-römische Kirche: Ein Kirchenwesen,

das im letzten Viertel des 19. Jahrhunderts sein ganzes
geistiges Leben auf das 13. Jahrhundert zurückschraubt, und
das Lehrsystem eines Dominikanermönchs aus dieser Zeit mit
seiner heidnischen Basis und seinem unchristlichen Aufbau für
„die höchste Entwicklung des geistig-christlichen Lebens"
erklärt, hat sich eben damit für geistig tot erklärt.

Was ist aber dem gegenüber Aufgabe der Altkatholiken?
Diese Frage beantwortet unser Gelehrter zum Schluss mit den



— 271 —

Worten : Inzwischen handelt es sich für uns, die Altkatholiken,
um eins, um das óóg poi, nov ot«, d. h. um einen festen Punkt
geistigen Landes (im Selbstbewusstsein) unter den Füssen, um
von da aus den Plebei anzusetzen, der den mittelalterlichen
Begriffspalast und Gedankenballast vollends hinauswirft aus
unserer, der wahren katholischen Kirche, dem echten Schiff-
lein Petri, das wir sofort unter der Fahne Christi und dem
Beistande seines hl. Geistes durch alle, auch die gewaltigsten
Stürme und zwischen den gefährlichsten Klippen mit
unerschrockenem Mute und fester Hand hindurchzusteuern die
Aufgabe haben, — damit, wenn die mittelalterliche Papstkirche
abgewirtschaftet haben, das römische Schifflein Petri gescheitert
sein wird, die Insassen desselben in unserer alten und wieder
verjüngten katholischen Kirche den sicheren Hafen des Heils
finden können. —

Hatte unser Schriftsteller in seinem apologetischen Hauptwerke

Günthers Philosophie gegenüber den Angriffen der Gegner
verteidigt und im eben besprochenen Vortrag von neuem auf
die Bedeutung derselben hingewiesen, so veröffentlichte er 1883
den Anti-Savarese, teils zur weitern Abwehr gegen die Thomas-
Enzyklika, besonders aber, um dazu beizutragen, dass die
Philosophen Deutschlands eine grössere Beachtung dem
spekulativen Systeme Günthers schenkten, als es bisher der Fall
gewesen.

Zu Neapel veröffentlichte 1856, also zu der Zeit, wo der
Prozess vor der Indexkongregation noch schwebte, Dr.
Giambattista Savarese ein Buch über christliche und Väterphilosophie

(Introduzione alla storia critica della filosofia dei santi
Padri ovvero idea della filosofia cristiana e patristica), worin
das spekulative System Günthers skizziert und als logischer
Anthropomorphismus kritisiert wurde. Die Schrift war
offensichtlich unter dem Einfluss der Jesuiten verfasst zur
Rechtfertigung ihres Verfahrens gegenüber dem Wiener Philosophen.
Der Angegriffene schrieb sofort eine schneidige Entgegnung.
Das Manuskript blieb aber auf die dringenden Bitten seiner
Freunde hin im Pulte liegen und kam nach Günthers Tod in
Knoodts Besitz. Dieselben Freunde wraren es, die auch Knoodt
bestimmten, die Veröffentlichung auf unbestimmte Zeit
hinauszuschieben.



— 272 —

Als er aber nach dem Tode dieser Ratgeber sich entschloss,
das Manuskript nicht länger dem philosophischen Publikum
vorzuenthalten, musste unser Gelehrter sich zugleich in einem
Anhange zu Erläuterungen und Zusätzen entschliessen, weil
die Auseinandersetzungen Günthers mit Savarese vielfach so

kurz und bündig ausgefallen waren, dass sie für diejenigen,
welche Günthers Schriften nicht gelesen hatten, zum Teil
schwer verständlich, zum Teil sogar leicht missverständlich
wraren.

Das hier in Rede stehende Werk erschien unter dem Titel:
Anti-Savarese von Anton Günther. Herausgegebeil mit einem

Anhange von Peter Knoodt. Wien 1883. Die erste, kleinere, Hälfte
ist ein Abdruck des Güntherschen Manuskripts, worin die
Methode im System Günthers, das Verhältnis von Glauben und
Wissen, die Trinität und der Dualismus abgehandelt werden,
Dem Inhalte nach bedeutender und dem Umfange nach grösser,
als die Günthersche Antikritik, ist der Anhang, worin Knoodt
die wesentlichen Partien der Güntherschen Spekulation
ausführlich bespricht und nach Möglichkeit in klare Beleuchtung
zu setzen trachtet. Diese Hauptpunkte sind: die Selbstbewaisst-

seinstheorie, die Kategorienlehre, der Dualismus, der Mensch
als Synthese von Geist und Natur, die Trinität, die Weltidee
als das Nichtich der Gottheit, die Kreation.

Das Wesentliche dieser Lehren ist bereits bei der Besprechung
des apologetischen Hauptwerkes berührt worden. Besonders
interessant sind die Ausführungen über die Kategorien als
Massstab des menschlichen Denkens, über deren allgemeine
Gültigkeit, subjektive Gewissheit und objektive Sicherheit, sowie
über die Art und Weise ihrer Übertragung auf Gott.

Auch eine Kategorientafel stellt Knoodt auf, die sich von
der Kantischen dadurch unterscheidet, dass bei ihm Quantität,
Qualität und Modalität als selbständige Kategorien in Wegfall
kommen und nur die Relation übrig bleibt. Der Geist ist nämlich

von dem Augenblick seines Selbstbewusstseins an durch
die Beschaffenheit des letztern genötigt, sich innerhalb seines
Daseins aufzufassen in der Relation von Sein und Erscheinen,
welches Verhältnis selber unter einem dreifachen Gesichtspunkte

aufzufassen ist: von Substanz und Accidens, Ursache
und Wirkung, Zweck und Mittel. Alle weiteren Momente sind
nur nähere Bestimmungen dieser drei Stammkategorien, und



— 273 -
somit jener einen Urkategorie der Relation. Warum aber werden
alle Erkenntnisformen des Geistes von der Kategorie der
Relation beherrscht und bestimmt? Weil der Geist nur relativ ist
und da ist, d. h. nur in Relation zu anderem (zu Gott und zur
Mitkreatur) zum Sein und zum Anfange, zur Fortentwicklung
und zum Endziele seines Lebens kommen und auch seine
Realität nur in Relation zum absolut Realen festhalten kann.
Deshalb muss allen seinen Formen der Stempel der Relativität
aufgedrückt sein. Die Relation ist somit die Wurzelkategorie,
die drei Stämme treibt, die Stammkategovien der Substanz, der
Ursache und des Zwecks. Die Kategorientafel Knoodts stellt
sich also folgendermassen dar:

Relation.
1. Substanzialität :

Substanz und Accidens (Subsistenz und Inhärenz, Wesen
und Eigenschaft, Realität und Formalität, Inneres und Äusseres) ;

Subjekt und Objekt; Einheit, Vielheit und Allheit — Zahl —;
kontinuierliche und diskrete Grösse (Quantität)), Teilgrösse;
Qualität ; Raum.

2. Kausalität:
Ursache und Wirkung (Grund und Folge), Prinzip und

Kräfte (Vermögen); Möglichkeit und Unmöglichkeit, Wirklichkeit

und Nichtexistenz, Notwendigkeit und Zufälligkeit, Zwang
und Freitätigkeit (unwillkürliche und willkürliche), Gesetzlichkeit;

Zeit.
3. Finalkausalität :

Zweck und Mittel; Urbestimmung und Endabsicht;
Unbestimmtheit und Bestimmtheit; Ansichsein und Fürsichsein und
Anundfürsichsein und Füranderessein; Wechselwirkung;
Bewegung, Werden und Veränderung; Beschränktheit und
Unbeschränktheit, Bedingtheit und Unbedingtheit (Endlichkeit und
Unendlichkeit); Realität und Negativität; Zeiträumlichkeit. —

Aus dem Nachlasse Günthers erhielt Knoodt im April 1863
eine Autobiographie desselben, deren Herausgabe er indessen
im Einverständnisse mit den Freunden auf spätere Zeit verschob.
Nach der Veröffentlichung der Thomas-Enzyklika Leos XIII.
glaubte Knoodt den geeigneten Zeitpunkt gekommen für das
Erscheinen einer Biographie Günthers, der während drei De-

Revue intern.de Theologie. Heft 62, 1908. 18



— 274 —

zennien die thomistisch-scholastische Philosophie und Theologie
bekämpfte. So erschien: Anton Günther. Eine Biographie. In
zwei Bänden. Wien 1881.

Der erste Band umfasst zunächst, vom Herausgeber leicht
überarbeitet, die Autobiographie, die bis 1828/29, der Zeit des
Erscheinens der Vorschule zur spekulativen Theologie des

positiven Christentums, reicht. Zur Ergänzung lässt Knoodt
einige Briefe aus der Zeit vor 1828 folgen, die sich in Günthers
Nachlass vorfanden, und bietet einen Auszug aus Aufsätzen
Günthers, die in der Wiener Allgemeinen Literaturzeitung und
in den Wiener Jahrbüchern der Literatur erschienen sind.
Hieran schliesst sich die von unserm Gelehrten verfasste
Fortsetzung der Biographie von 1828 bis 1848. Der zweite Band
umfasst die Zeit von 1848 bis zum Tode des Meisters im Jahr
1863.

Charakteristisch für dieses Werk Knoodts ist die reichliche
Verwendung von Auszügen aus Briefen, die Günther geschrieben
oder die an ihn gerichtet sind, und von Briefen, die Knoodt
von Freunden und Schülern empfing. Dies hat allerdings die
Folge, dass der Zusammenhang darunter leidet und die
Selbständigkeit der Darstellung zurücktritt. Aber Knoodt war mit
Recht der Meinung, dass gerade dieses Briefmaterial, namentlich
das von Günther selber herrührende, von besonderer Bedeutung
sei. Denn, so meint er unter Berufung auf M. Frommel, Paulus
der grosse Weltapostel, ein Charakter, Frankfurt a. M. 1878,

p. 5, „gerade diese Art von Selbstbiographie ist um so wertvoller,
als sie völlig unbeabsichtigt war. Ist es doch eine Tatsache, dass
Briefe grosser Männer uns oft in das Triebrad der Gedanken,
in die Tiefe der Seele blicken lassen, wohin ohne sie das Auge
des Biographen nicht eindringen würde".

Mit steigender Teilnahme lesen wir die Biographie des

grossen W7iener Philosophen. Sie zeigt, welch weittragenden
Einfluss schlichte, fromme Eltern auf die Entwicklung ihrer
Kinder ausüben ; zeigt, dass eine unter Entbehrungen
zugebrachte Jugend tüchtige Männer schafft, die für ihre Ideale
materielle und geistige Opfer zu bringen stets bereit sind ; zeigt,
indem sie Günther als frommen Priester und tiefsinnigen
Philosophen darstellt, dass Glauben und Erkenntnis, Wissenschaft
und Frömmigkeit keine Gegensätze sind, sondern vereint
gerade in dem auf den Höhen des Geisteslebens Wandelnden



— 275 —

wirksam sein können und sollen. Und noch mehr lernen wir
daraus. Wir verfolgen den Entwicklungsgang der Güntherschen

Philosophie und deren Bekämpfung durch die immer
mächtiger und rücksichtsloser werdende scholastisch-jesuitische
Richtung, die schliesslich, trotz aller Bemühungen Günthers
und seiner Freunde, vorläufig wenigstens äusserlichen Erfolg
hatte. Hier haben wir also einen instruktiven Beleg dafür, wie
durch die Tätigkeit der Kongregationen des Index und des
Offiziums die wissenschaftliche Entwicklung und Tradition geradezu
gefälscht werden kann, indem eine durchaus auf gläubigem Boden
stehende Richtung mit Gewalt unterdrückt wird, bloss weil sie
mit der als normativ angesehenen Schultheologie nicht
übereinstimmt. Nebstdem ist das Buch eine wichtige Quelle für
die Kirchengeschichte der zweiten Hälfte des vorigen
Jahrhunderts, und als Vorgeschichte des vatikanischen Konzils von
bleibender Bedeutung, indem wir an der Hand desselben das
immer mächtigere Emporkommen des Ultramontanismus
verfolgen, der endlich 1870 dogmatisiert wurde. — Nicht zuletzt
zeigt Knoodts mit Liebe und Sorgfalt ausgearbeitete Biographie
seines Meisters das ergreifende und rührende Bild des
dankbaren Schülers gegenüber dem hochverehrten Lehrer, dem er
seine philosophische Richtung und, was wichtiger ist, seine
wissenschaftliche Erkenntnis der Grundlehren des Christentums
verdankte, so dass der Verfasser mit seinem Buche auch sich
selber ein Denkmal gesetzt hat. —

Kürzere Darstellungen des Lebens und der Philosophie
Günthers veröffentlichte Knoodt unter dem Titel : Anton Günther
und seine Lehre im Brockhausschen Jahrbuch zum Konversationslexikon

„Unsere Zeit", X.Heft, 1857, und Günther, Anton in der
Allgemeinen Deutschen Biographie, Bd. X, 146 sqq. Die Skizze
der Philosophie im Jahrbuch, von der die in der Allgemeinen
Biographie ein Auszug ist, ist von Günther selber approbiert. —

Ausserdem veröffentlichte Knoodt Aufsätze und Rezensionen

in den Philosophischen Monatsheften (damals herausgegeben

von Schaarschmidt), in der Katholischen Vierteljahrsschrift
für Wissenschaft und Kunst, im Deutschen Merkur.

Ferner war er ein fleissiger Mitarbeiter an dem von Reusch
herausgegebenen Theologischen Literaturblatt. Besonderes
Aufsehen erregte seine dort (VIII, 1873, 38 sqq., 54 sqq., 76 sqq.,
102 sqq.) veröffentlichte Kritik über D. F. Strauss, Der alte und



b

— 276 —

der neue Glaube, von der der Nekrolog im Amtlichen Kirchenblatt

sagt, sie sei „wohl das Beste, was dagegen geschrieben
ist". Mit den Mitteln seiner Philosophie und mit grosser
dialektischer Schärfe verteidigt er hier der Reihe nach die Grundlehren

des Christentums gegenüber dem Straussschen
Materialismus und Atheismus. Seine Worte zeigen von neuem,
wie unverantwortlich und wie verhängnisvoll die römische
Damnation der Philosophie Günthers gewesen ist. Wird doch

gerade in ihr uns eine Waffe in die Hand gegeben, womit wir
in Verteidigung und Angriff die christliche Religion stützen
und festigen können.

Wir müssen uns auf zwei Zitate beschränken. Über das
Wunder heisst es u. a. (Spalte 58;: Demjenigen, welcher zu
der Überzeugung vorgedrungen ist, dass das Universum aus
wesensverschiedenen Faktoren bestelle, die eben darum nur
einem Schöpfungsakte ihre Existenz verdanken können, für
den hat das Wunder nichts Verwunderliches. Denn er weiss,
dass nicht alles durch die alleinige Wirksamkeit der
Naturgesetze geschieht. Aber er -kennt zunächst nur Ein Wunder,
die Schöpfung ; und diese ist ihm deshalb ein Wunder, weil sie
das Werk einer transszendenten (über den Kosmos
hinausliegenden) Macht ist; und ausserdem noch ein zweites Wunder,
das infolge des Sündenfalls geschieht. Das ist der Eintritt des

Logos ins Menschengeschlecht; denn dieser war nur mittels
Neuschöpfung auf dem Grunde der alten möglich. Deshalb
bezeichnet auch der Apostel Paulus Christus als die nova creatura,

die neue Schöpfung, den neuen Adam, den zweiten Stammvater

des Geschlechts. Alle anderen Wunder, soweit sie mit
diesen beiden Wundern nicht in notwendigem Zusammenhang
stehen, geben wir der Kritik preis: kein Christ ist verpflichtet,
daran zu glauben.

Das Ergebnis seiner Kritik fasst Knoodt am Schlüsse in
die Worte zusammen ^Spalte 114): Wir, d. h. nicht die Wir
des Strauss, sondern diejenigen Wir, welche sich noch für etwas
anderes als blosse Kinder der Natur halten, lassen uns daher
durch keinen Spott abhalten, von Moses und den Propheten
zu Christus uns hinweisen zu lassen, von dem wir die tröstliche

Verheissung haben : dass, wTer an ihn glaubt, das ewige
Leben habe und von ihm auferweckt werde am jüngsten Tage,
Joh. 6, 40, und dass er bei seiner Kirche bleibe bis ans Ende



— 277 —

der Zeit, Matth. 28, 20. Deshalb glauben wir auch nicht mit
dem Verfasser, dass „alle Mühen und Kosten, die auf die
Ausbesserung der alten Strasse", womit er den „Kirchenglauben"
vergleicht, noch verwendet werden, „vergeudet und verloren
heissen müssen", sondern legen gerade in unsern Tagen, in
welchen die Kirche die gefährlichste aller bisherigen Krisen
zu bestehen hat, mit männlicher Entschlossenheit und in
unerschütterlichem Gottvertrauen Hand an die Zurückführung
derselben auf ihre ursprüngliche Wahrheit und Schönheit. Dem
Buche von Strauss aber wünschen wir die weiteste Verbreitung
unter allen Gebildeten, für welche es geschrieben ist. Denn
wir hoffen, dass dies wesentlich dazu beitragen wird, das ernste
Verlangen nach der Einen, heiligen, apostolischen und
katholischen Kirche zu erwecken und zu steigern, welche uns und
unsere Kinder in dem „alten Glauben" mit dem wahren Lebensbrote

speist. —
Seit dem Beginn der auf die Erhaltung des alten

katholischen Glaubens gegenüber dem Vaticanum gerichteten
Bewegung, für die er auch mit reichen Geldmitteln eintrat,
entfaltete Knoodt neben seinen wissenschaftlichen Arbeiten eine
ausgedehnte und gesegnete Tätigkeit im praktischen Kirchendienste.

Er war eifrig in der Seelsorge tätig, wobei er sich
nicht auf die Gemeinde Bonn beschränkte. Er hielt eine Reihe
von Vorträgen, von denen mehrere gedruckt sind, z. B. : Die
Vernichtung der römischen Kirche durch das Infallibüitätsdogma,
Köln 1872, und Vortrag, gehalten in Düsseldorf 1876. Er
beteiligte sich regelmässig an den Synoden und den meisten
Kongressen. Er war Mitglied der Synodalrepräsentanz und
Mitarbeiter an den liturgischen und den Lehrbüchern. Nach dem
Rücktritte Reuschs von diesem Amte übernahm er Anfang
1878 auf Ansuchen des sei. Bischofs Reinkens das General-
vikariat, das er bis zu seinem Tode bekleidete.

Eine Frucht seiner kirchlichen Tätigkeit sind die : Fünf
Predigten über das Kreuz- und Messopfer. 2. Aufl. Bonn 1875.
In der ersten Predigt wird die Bedeutung der alttestamentlichen,

insbesondere der blutigen, Opfer erläutert, und ihre
Beziehung zum Kreuzesopfer festgestellt. Darauf wird dieses

letztere, im Unterschiede von den jüdischen Opfern, gewürdigt
und gezeigt, wie neben dem besondern in der Kirche das
allgemeine Priestertum besteht, und wie es sich bewähren solle.



— 278 —

Die zweite und dritte Predigt besprechen die Feier des hl.
Altarssakramentes als Opfer und als Mahl, und ihr spezielles
Vorbild, das jüdische Paschalamm. Die folgende Rede gibt
einen Überblick über die Geschichte der Messliturgie und eine
erbauliche Erklärung des heute gebräuchlichen Ritus. Die
fünfte Predigt ist dem Nachweis gewidmet, dass, geschichtlich
und spekulativ betrachtet, die Teilnahme am Opfer seitens des

gläubigen Volkes durch die Kommunion das anzustrebende
Ideal ist. Zum Schlüsse erhalten wir demnach die Mahnung:
So fanget denn an, immer mit uns dieses Mahl zu geniessen,
damit ihr nicht getrennt werdet von dem mystischen Leibe
Christi, und nicht mit König David sprechen müsset: „Mein
Herz ist verdorrt, weil ich vergessen habe, mein Brot zu essen".
Verkostet mit uns und erfahret, wie lieblich der Herr ist!
Amen! —

Möge das Andenken Knoodts unter uns lebendig bleiben,
sein Beispiel Nachahmung finden als eines Mannes, der im
Leben bewährte, was er in der Wissenschaft lehrte: die
Harmonie des Glaubens, Wissens, Handelns. —

Menn.


	Peter Franz Knoodt : Dr. und Professor der Philosophie an der Universität Bonn, Generalvikar des Bischofes Dr. J. H. Reinkens, als Schrifsteller : 1811-1889 [Schluss]

