Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)
Heft: 62
Artikel: Peter Franz Knoodt : Dr. und Professor der Philosophie an der

Universitat Bonn, Generalvikar des Bischofes Dr. J. H. Reinkens, als
Schrifsteller : 1811-1889 [Schluss]

Autor: Menn
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403702

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403702
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 256 —

PETER FRANZ KNOODT,

Dr. und Professor der Philosophie an der Universitit Bonn,
Generalvikar des Bischofes Dr. J. H. Reinkens,

ALS SCHRIFTSTELLER.
(1811—1889.)

(Schluss.)

VII. In der dritten Serie seiner Briefe erbringt Knoodt
zunichst den Nachweis, dass Giinthers Verlassen des Stand-
punktes der alten Schulphilosophie und das Betreten eines
neuen zu Keinem Widerspruch mit dem Glauben und seinen
Wahrheiten fiihre, sondern gerade umgekehrt den bisher vor-
handenenWiderspruch zwischen Wissen und Glauben beseitige.
Zu diesem Zwecke erortert er die Stellung der newen (Ginther-
schen) zur alten (scholastischen) Schule.

1. Knoodt macht eine bedeutsame Unterscheidung beziig-
lich der Lehre der Kirchenviter und der Scholastiker. Von
dem Gesichtspunkte aus, wo nicht sie sprechen, sondern der
Glaube der allgemeinen Kirche durch sie sich kundgibt, haben
sie allerdings eine bestimmende Autoritat. Flr das subjektive
Lindringen aber in die an sich unveridnderliche Heilslehre sind
die Kirchenviter und Scholastiker durchaus nicht massgebend,
und kein Stillstand ist durch sie geboten. Man wird daher
auch Falsches und Verkehrtes in der patristischen und schola-
stischen Philosophie nachweisen diirfen, ohne deshalb auch nur
von ferne das kirchliche Dogma zu verdichtigen oder zu
alterieren.

Die Spekulation der Viiter und Kirchenlehrer ist nach
Ginther, der ihre Leistungen und Verdienste tubrigens nicht
herabsetzt, nicht eine durchaus, aber doch insoweit verfehlite,



= OB =

als sie sich von dem logischen Formalismus der antiken Philo-
sophie bestimmen liess. Sie hat sich aber nicht gdnzlich von
derselben bestimmen lassen; sie hat auch durch eigenes selb-
stiindiges Nachdenken ein im Geiste des Christentums wieder-
geborenes philosophisches Wissen hervorgebracht; aber diese
selbstindige, unter Beachtung der metaphysischen Voraus-
setzungen des Christentums angestellte Forschung und ihre
Resultate haben sich nicht so miéchtig erwiesen, dass das
Wahre und Falsche in den Lehren des heidnischen Altertums
genau unterschieden, und das Falsche vollstindig aus der christ-
lichen Philosophie ausgeschieden worden wire. Denn jener
logische Formalismus und mit ihm die Ewmanationstheorie des
Pantheismus ist nicht wollstdndig und grindlich tberwunden
worden; die Véter und Scholastiker haben die Schipfungsidee
nicht philosophisch festgestellt und durchgebildet, und, was
davon unzertrennlich ist, sie haben nicht einen onto- oder
metalogischen Transszendentalismus enthiillt und mit demselben
die Immanenz des logischen Formalismus erfolgreich iiber-
wunden. Gezeigt wird dies an Augustin und Thomas, die beide,
trotz ihrer, die metaphysischen Voraussetzungen des Christen-
tums richtig wiedergebenden Ideen, doch auf der andern Seite
sich vom Aristotelismus nicht freimachen konnten. So negiert
denn der letztere, als aristotelischer Philosoph, die eigentliche
Weltschopfung, die er im blossen Glauben festhdlt (mundum
ceepisse sola.fide tenetur), indem er sie philosophisch als Aus-
fluss des Weltwesens aus der allgemeinen Ursache, welche Gott
ist, bestimmt. Nomine creationis, sagt er, designamus emana-
tionem totius entis a causa universali, quee est Deus. Und &hn-
lich verhélt es sich mit der philosophischen Schiépfungslehre
des hl. Augustinus, der als Christ zwar den wesentlichen Unter-
schied zwischen Schopfer und Geschopf festhielt, als Philosoph
aber unter dem Einfluss der platonischen Ideenlehre stand und
sich deshalb von der pantheisierenden Tendenz derselben nicht
frei hielt.

So standen sich also im Mittelalter die Idee der Kreation
und die der Emanation feindselig gegeniiber als Prinzipien der
Spekulation. Demnach musste Gilinther es als seine Aufgabe
betrachten, die Tenne der alten Spekulation zu siubern, die
gewichtigen Kérner, deren es genug zu finden gab, sorgfiltig
aufzusammeln, die pantheistische Spreu aber zu verbrennen.

Revue invern. de Thologie Heft 62, 1908. 17



— 258 —

2. Nunmehr geht unser Gelehrter zum Hauptgegenstand
dieses Briefes iiber: durch eine Vergleichung der scholasti-
schen mit der Giintherschen Philosophie die Bedeutung und
Berechtigung der letzteren darzulegen. Er beschrinkt sich
dabei aut den Kardinalpunkt, in welchem der Gegensatz beider
Schulen seinen schiirfsten Ausdruck findet. Und dieser ist das
Vernunftkriterium, welches Giinther als ein positives, die Scho-
lastik als ein negatives aufstellt.

a) Thomas hélt in allen seinen Untersuchungen tiber den
positiven Inhalt der geoffenbarten Glaubenslehre an der Uber-
zeugung fest: dass die Philosophie nichts weiter zu zeigen im
stande sel, als dass jener der Vernunft nicht widerspreche, dass
sie aber nicht positiv zeigen konne, dass die Offenbarungswahr-
heiten den Vernunftwahrheiten entsprechen. Der Grund liegt
darin, dass die Vernunft es zu keiner vollkommenen Gottes-
erkenntnis bringt. Wir konnen némlich Gott nur aus seinen
Wirkungen erkennen, die Wirkungen kommen aber den Ur-
sachen nicht gleich, sondern sind ihnen nur dghnlich. Diese
Ahnlichkeit der Geschopfe mit dem Schépfer ist begrindet in
den gradweise absteigenden Schopfungen (Emanationen) Gottes,
denn Gott kann nicht etwas sich ganz Undhnliches machen. Auf
dieser Ahnlichkeit des graducll Niederen mit dem Héchsten
beruht die Moglichkeit: die Wahrscheinlichkeit der Offenbarungs-
wahrheiten zu beweisen, also die negativen, die Widerspruchs-
losigkeit beweisenden Griinde durch positive Wahrscheinlich-
keitsgriinde zu unterstiitzen. So ist in analoger Weise eine
positive Erkenntnis Gottes moglich.

Die scholastische Auffassung lisst sich also dahin zusammen-
fassen: Die Offenbarungswahrheiten kénnen den Vernunftwahr-
heiten nicht widersprechen, weil sonst Gott sich selber wider-
sprechen wiirde. Zugleich aber wird gesagt: Die Offenbarungs-
wahrheiten liegen iiber die Vernunft hinaus, sind tiberverniinftig,
weil der offenbarende Gott tiber die Vernunft hinausliegt; jene
konnen daher so wenig als dieser von der Vernunft ergriindet
oder begriffen werden. Das positive Vernunftkriterium mit seiner
Forderung: die Offenbarungswahrheiten miissen den Vernunft-
wahrheiten entsprechen, darf nicht aufgestellt werden.

b) Ganz anders verfihrt Giinther, dessen wissenschaftlich
durchgefiihrter Kreatianismus eine bloss analoge Erkenntnis
Gottes aus- und dessen positive Erkenntnis einschliesst. Nicht



— 259 —

mittelst logischer Abstraktion, sondern auf dem ideellen Wege
bestimmt er positiv, was Gott sei, nicht bloss negativ, was er
nicht sei. Erkennt nidmlich der Geist, dass er als der bedingte
Realgrund seiner beschriankten Erscheinungen ein Quantum
oder ein Sein an und fir sich und zugleich als Quale kein
Sein schlechtweg sei, dass er also weder sich noch irgend einen
andern Faktor des kreatiirlichen Seins als die Besonderung
eines Allgemeinen denken konne, so kann er direkt von sich
und seiner Mitkreatur aus auf Gott ibergeben und positiv, was
dieser sei, bestimmen, weil er durch die Weise, wie dieses ge-
schieht, seine und der tibrigen Welt Nichtgottlichkeit nicht nur
nicht negiert, sondern affirmiert. Im Besitze der Idee des Sich-
wissens darf sich also der Geist nicht scheuen, den Weg der
ideellen — nicht begriffiichen — oder der transszendenten Ne-
gation der Negativitit des eigenen Seins zu beschreiten und
durch diese doppelte Negation Affirmationsakte in Beziehung auf
die Gottesidee vorzunehmen, denn dadurch wird durchaus nichts
an der Bedingtheit und Beschrinktheit als den Momenten seiner
Endlichkeit geidndert. Jene Umkehrung stellt vielmehr diese
aufs kriftigste heraus, indem sie zeigt, wie der Grund davon,
dass der menschliche Geist Gott zu erkennen vermag, nicht
etwa, wie die Scholastiker meinten, darin liege, weil Gottliches
das Gottliche, Gleiches das Gleiche erkennen kénne, sondern
darin, dass auch das Ungleiche das Ungleiche — wie das Geist
und Gott als Koeffizienten eines kontradiktorischen Gegensatzes
sind — bezeugen und ins Bewusstsein rufen kann. Kurz: die
Erkenntnis des wahren Zusammenhanges unserer Gottes- mit
unserer Ichidee ermoglicht es uns, die Momente der Gottesidee
positiv festzustellen.

¢) So hat denn Gitinther, nachdem er durch die Theorie
des Selbstbewusstseins das ideelle — im Unterschiede vom
begriflichen — Denken kennen gelehrt, auf diesem ideellen
Wege positiv gezeigt, dass und was Gott sei. Durch diese Be-
hauptung der Moglichkeit und den Nachweis der Wirklichkeit
einer solchen positiven Erkenntnis hat er aber so wenig die
Vernunft des Menschen verabsolutiert, dass sich letztere gerade
dadurch auf das bestimmteste als mnichtabsolut herausstellte.
So erkennen wir z. B. unter Ginthers Leitung, dass Gott ist
und zwar schlechtweg ist, weil der Geist ist, ohne doch schlechtweg
zu sein. Gott ist ferner absolute oder vollendete Persinlichkeit,



— 260 —

weil der Geist Personlichkeit, aber micht absolute Personlichkeit
ist. Gott ist rein durch sich vollkommene Personlichkeit, weil
der Geist nicht bloss durch sich, sondern unter fremder Mithiilfe
Personlichkeit wird. Gott ist solche Personlichkeit durch einen
ewigen Prozess absolut vollkommener oder reiner Entgegen- und
Gleichsetzung seines Wesens, weil der Geist seine Personlich-
keit durch einen Prozess unvollkommener Entgegen- und Gleich-
setzung gewinnt.

Dureh dieses Verfahren tibertragen aber Giinther und seine
Schule keineswegs die Idee wunserer Personlichkeit auf Gott;
denn das Endliche daran wird negiert, die Kategorien des
Geistes selber aber als solche von Gott negieren, wiirde nichts
anderes heissen, als die Bestimmtheit des absoluten Seins ne-
gieren. Auf diesem Wege kidme man also dazu, Gott zum
unbestimmten Sein zu machen, dessen Bestimmtheit somit die
Welt wire. Wiire letzteres richtig, hitte also Gott auf dem
Wege stufenweise herabsteigender Konkretion die Welt gesetzt,
so wiirden wir nur auf dem umgekehrten Wege der aufstei-
genden Abstraktion (via logicee negationis seu remotionis) zu
Gott gelangen konnen. Da aber (Grott nicht sich — weder ganz
noch teilweise, weder als Allgemeines noch als Besondertes,
weder als Hochstes noch als Niederes — dachte, als er die
Welt dachte, sondern seinen Kkontradiktorischen Gegensatz, so
konnen wir nur mittels der ideellen Kontradiktion die wahre
Gottesidee gewinnen (contradictio, principium duplicis nega-
tionis).

Zu diesem positiven, weil durch doppelte Negation zu stande
kommenden Schlussverfahren ist aber die Vernunft gegeniiber
dem Christentum vollkommen berechtigt, weil dadurch die L.ehren
desselben, insbesondere die Grundlehre von der Schépfung, also
die Nichtgottlichkeit der Welt, nicht nur nicht negiert, sondern
philosophisch begriindet und bestitigt werden. Geriit aber eine
Philosophie in ihren Resultaten mit dem Christentum nicht nur
nicht in Widerspruch, sondern erhirtet und erkléirt sogar seine
Lehren, so muss die Kirche die Methode, wodurch solches
geschieht, vollkommen freigeben und darf dieselbe wegen ihrer
Neuheit nicht angreifen.

VIII. Aus dem anschliessenden Briefe liber ,Glauben und
Wissen® mogen folgende Abschnitte hervorgehoben werden.



— 261 —

1. Der Ichgedanke ist primitiv ein Gegebenes, zu dem der
Geist kommt, ohne das ,Wie“ (als Warum und Wozu, denn das
eigentliche Wie ist nie Aufgabe selbst des hohern, spekulativen
Wissens) zu begreifen, d. h. er ist ein Glauben und zwar unser
primitiver Glaube. Und es ist dieser Glaube und unser Glaube
tiberhaupt ein Fiarwahr- und Filirwirklichhalten, welches 1. sein
Objekt nicht schauen kann (dic miorews yeo megurarovusy, ov die
¢idove, 2. Kor. H, 7), und welches sich 2. auf eine Autoritdt
stiitzt und durch diese Autoritit zu stande kommt. So zeigt
es sich im primitiven Denk- als Glaubensakte des Geistes.
An mich selber muss ich glauben, und mir selber muss ich
glauben.

a) An mich muss ich glauben, weil und insofern ich mich,
als Ich, als reales und kausales Sein, als substantielles Prinzip,
nicht schauen kann. Die Schauung seiner selbst und darin eigent-
leches, unmittelbares Wissen hat nur Gott. In dieser Beziehung
also, dass ich mein Glauben nicht in Schauen umwandeln kann,
bleibt auch das unter den giinstigsten Verhéltnissen errungene
hochstmogliche Wissen (die héchstmégliche Einsicht in die
denknotwendigen Vermittlungen des Glaubens) ein Glauben,
und der Abstand vom goéttlichen Wissen ein unendlicher, weil
qualitativer.

b) Mir muss ich glauben, weil das Ich selber es ist, welches
im Ichgedanken Zeugnis ablegt von seiner prinzipiellen Wesen-
heit, also sich selber Autoritit ist fiir die Gewissheit seiner
Existenz. Oder wie man sonst zu sagen pflegt: die natiirliche
Glaubens- (und Wissens-) Autoritit ist die Vernunft. Diese Au-
toritit der eigenen Vernunft kann auch das hochstmogliche
Wissen nicht los werden. Wie also unser Wissen ein Glauben
ist und bleibt, so ist auch umgekehrt unser Glauben insofern
ein Wissen, als es ein gewisses Erfassen des Wesens hinter den
Erscheinungen ist. Ein und derselbe Denkakt heisst Wissen,
insofern durch ihn das Wesen mit Gewissheit ergriffen wird;
Glauben, insofern er auf einer sich geltend machenden Autoritat
beruht, und insofern das Gewusste ein Unsichtbares ist. In
diesem mit dem Glauben zusammenfallenden Wissen ist aber
das Warum und Wozu der Glaubensnétigung noch nicht be-
griffen; und erst, wo dieses der Fall ist, redet man von Wissen
im Gegensatze zum Glauben, oder vom héhern Wissen. Weil
ndmlich der Geist zwar ohne Willkiir, aber nicht ohne Spon-



taneitit zum Glauben an sich gekommen ist, so kann er den-
selben Weg mit Freiheit abermal betreten, um, was er, ohne
es zu suchen, gefunden, nidmlich das Wissen um sich, seine
Ichheit, zu untersuchen; d. h. er kann den urspriinglichen Selbst-
bewusstseinsprozess rekonstruieren. Durch diese freie Rekon-
struktion kann er das Glauben in Wissen umwandeln, so dass
der Glaube das Wissen nicht aus-, sondern einschliesst.

Gehen wir iber zum Glauben an anderes und auf die
Autoritit dieses anderen hin. Treten Erscheinungen an den
Geist heran, ftar die er nicht sich selber als Prinzip ansetzen
kann, so muss er, treu seinem Kausalitits- als Glaubensgesetze,
fir jene Erscheinungen ein anderes Prinzip voraussetzen. Und
das tut er mit derselben Gewissheit, mit der er sein eigenes

Dasein, als Sein und Erscheinen — und jenes erst nach und
hinter diesem — urspriinglich gefunden.

Bei diesem Vorgange ist also das in unmittelbarer Wahr-
nehmung Gegebene immer an den Geist angewiesen. Der Glaube
ist daher nie ein schlechthin Objektives, sondern immer auch
ein subjektiver Geistesukt. Und geglaubt wird zunachst nicht
das in unmittelbarer Wahrnehmung Gegebene (denn dieses
wird geschaut), sondern das in dem Gegebenen zur Offenbarung
kommende Sein, also ein Unsichtbares. Dabei darf nicht tiber-
sehen werden, dass nur der Geist es ist, welcher glaubt, und
welcher nur deshalb glauben kann, weil sein Denken primitiv
ein Glauben ist, und er in diesem Glauben die Gewissheit seiner
als Seienden und Erscheinenden besitzt. Glaubt daher der
Geist, und muss er glauben, auch anderem und an anderes, so
ist dies nur dadurch moglich, weil er zunichst selber Glaubens-
autoritiat ist. Die fremde Kausalitiat wird zur Glaubensautoritét
fir mich (fihrt die Glaubensnotigung mit sich), weil ich selber
Glaubensautoritit bin, und daher, was ich auf meine Autoritiit
als Kausalitit nicht zuriickfihren kann, auf die fremde Au-
toritit beziehen muss.

Wegen dieses Zusammenhangs der fremden Glaubens-
autoritit mit der eigenen Autoritit kann der Glaube (an an-
deres) auch wieder zum Gegenstande des Wissens erhoben
werden, d. h. es kann die Einsicht in die inneren Vorginge,
durch welche jener Glaube zu stande gekommen und ein untrig-
licher ist, gewonnen werden. Es kann die Weise der Geltend-



— 263 —

machung der andern Autorititen in mir, die innere Glaubens-
notigung, in ihren Momenten nachgewiesen werden.

Dieses Wissen verstirkt die im Glauben liegende Gewiss-
heit, Solange ich ndmlich den Glauben bloss als Glauben
und nicht auch in der Form des Wissens habe, d. h. solange
ich die faktische Glaubensnoétigung noch nicht in den sie ver-
mittelnden Momenten erkenne, so lange ist auch der Gedanke
noch nicht absolut unméglich gemacht, dass jene Notigung nur
eine vermeintliche sein konne, wihrend derselbe durch jene
Erkenntnis, durch das Wissen n&mlich, ausgeschlossen wird. —

Wie verhilt es sich endlich speziell mit dem <dbernatiir-
lichen oder Offenbarungs-Glauben im engeren Sinne? lier ist
Gott die dussere (Glaubensautoritit, wihrend die innere der
eigene Geist ist und bleibt. Wenn dieser sich nédmlich zu Gott
verhilt wie die selbst- und gottesbewusste freie Kreatur zur
absoluten Personlichkeit, so ist der Glaubensakt das Produkt
zweier Faktoren, des f{bernatiirlichen und des natiirlichen,
Gottes und des Geistes.

Daher ist auf die Frage: Worin besteht die Mitwirkung
des Geistes im iibernatiirlichen Glauben? und: Worin besteht
also die Moglichkeit einer Wissenschaft des Glaubens? zu ant-
worten: Gott findet schon ein Zeugnis von sich im selbstbe-
wussten Geiste vor, an welches er alle seine weiteren Bezeu-
gungen anschliessen kann. Es ist dieses das Gottesbewusstsein
in seiner Verbindung mit dem Selbstbewusstsein des Geistes.
Es kann niamlich die freie Kreatur von sich nicht wissen, ohne
von ihrem Kreator mitzuwissen. In diesem metaphysischen
Glauben, in welchem der Geist sich als Noumenon hinter der
Erscheinung findet und Gott als transszendentes Numen mitfindet,
in diesem Wissen und dem daran sich anschliessenden Ge-
wissen ist der Ankniipfungspunkt fiir alle weiteren Selbstbe-
zeugungen Gottes gegeben.

Wodurch unterscheidet sich aber der gittliche, das ist der
durch Gott vermittelte Glaube von dem blossen Vernunftglauben?
Durch das Moment der in ihm sich geltend machenden abso-
luten Autoritit und der darauf gegriindeten Gewissheit. Die
Einwirkung der absoluten Autoritit Gottes bestimmt den Geist,
> mit seinem innern Zeugnisse fiir die Wahrheit (im Wissen und
Gewissen) dem objektiven Zeugnisse entgegenzukommen. Daraus
folgt, dass, wenn der Geist in der Philosophie sich selber Gegen-



— 264 —

stand des Wissens werden kann, er auch die innere Glaubens-
zustindlichkeit sowohl, als auch die ihr entsprechende Gegen-
stindlichkeit, die das Christentum als welthistorische Tatsache
ist, zum Gegenstande seiner Forschung erheben kann.

Insoweit es daher einem gelingt, im Zusammenhange mit
der Ichidee die Idee GGottes und der Menschheit und der tibrigen
Kreatur nach ihren Momenten und Elementen zu erkennen
(und wer sollte die Moglichkeit dessen demjenigen absprechen
dirfen, den die Gnade und das Licht in Jesu Christo zuriick-
versetzt hat in die urspriingliche Gerechtigkeit seiner Rela-
tionen ?), insoweit muss es ihm auch ermoglicht sein: die Glau-
benswahrheiten mit den Vernunftwahrheiten zu vermitteln,
oder es zur Wissenschaft des Glaubens zu bringen.

2. Was die Autoritdt der Vernunft angeht, so findet im
Ichgedanken sich der Geist als Autoritit, weil als auctor sui.
Das heisst aber nicht: er findet sich als Urheber seines Seins
(solches ist niemand), sondern der Bestimmtheit seines Seins,
oder seines Daseins. Was geistig da ist (Wissen und Gewissen
und Freititigkeit; Selbstbewusstsein und freie Personlichkeit),
das ist vom geistigen Sein selber gesetzt. Dadurch offenbart
dasselbe sich als selbstiges Prinzip seines Lebens, als Lebens-
prinzip an und fiir sich. Und nicht nur ist jenes von ihm ge-
setzt, es ist auch fiir ihn gesetzt, d. h. er findet sich als auctor
sul cder als Autoritit fir sich. Seine Offenbarung ist Selbst-
offenbarung, sein Zeugnis Selbstzeugnis, seine Betitigung Selbst-
betitigung, die Behauptung in seiner Qualitiat Selbstbehauptung,
seine Krafterweisungen sind Selbstbekriftigungen, sein Bewusst-
sein ist eben darum Selbstbewusstsein. Uberall zwar, wo eine
Ur-Sache (res primaria) zum Verursachenden (caussa) wird,
ist Awutoritdt. Aber nur da, wo die Offenbarung eine solche
ist, dass es zum Wissen um das Prinzip jener kommt, ist die
Autoritat eine freie.

Die Autoritdat hat also zu ihrer Voraussetzung das Sein an
und fiir sich, so dass es so viele und verschiedene Autorititen
gibt, als es verschiedenes Sein gibt, das sich in seine Daseins-
sphire entfaltet, und als es qualitativ verschiedene Lebens-
prinzipien gibt. Die Beschaffenheit aber der verschiedenen
Autoritaten hingt von der Qualitit der Lebensprinzipien ab.
Soll es daher zur freien Geltendmachung derselben kommen,
so muss das betreffende Prinzip es zur Freiheit des Selbst-



we T ==

bewusstseins bringen. Wéihrend daher die Autoritit des Geistes
und die der Natur das Gemeinsame haben, dass dort wie hier
geschaffenes Sein von seiner Beschaffenheit im Leben Zeugnis
ablegt, ist nur der Geist eine freie Autoritit. Eben darum kann
er aber auch, was nicht in seiner eigenen Autoritit begriindet
ist, als solches erkennen, er kann die andern Autoritiiten, welche
sich in seinem Leben geltend machen, auffinden, und das Ver-
haltnis aller Autoritiaten zu einander, und ihre Rangordnung
im Leben der Menschheit, feststellen.

Autoritat ist aber nicht mit Infallibilitdt der Vernunft zu
verwechseln. Absolut untriglich sind nur diejenigen Selbstbe-
zeugungen der geistigen Substanz, welche sich ganz unwill-
kiirlich einstellen, z. B. die Tatsachen des Selbst- und des
Gottesbewusstseins, weil in ihnen die Momente der Idee Gottes
vom @(eiste ungetriibt zur Offenbarung kommen miissen. In
dem freien Streben nach Selbsterkenntnis, nach Erhebung der
verniinftigen Denkformen und Gesetze, und in der Anwendung
derselben auf die Objekte des Wissens ist der Irrtum moglich
(errare humanum est), aber auch verbesserlich.

3. Von der Autoritit ist die Awtonomie der Vernunft un-
zertrennlich. Sein eigenes, nicht ein fremdes Gesetz bringt der
Geist in seinem Erkenntnisleben zur Offenbarung; und dieses
Gesetz kann er auffinden und kann es in Grundsitze des Er-
kennens umwandeln, wodurch er sich als freier Autonom be-
tatigt. Die Besitzergreifung aber dieses (zesetzes und seiner
Autoritat fallt zusammen mit dem Wissen um sich als durch
einen Schipfungsakt gesetzten Seins. Und daher wird auch der
Schopfer uns zur Rechenschaft ziehen wegen unseres freien Ver-
nunftgebrauchs. Es ist eine religiose Pflicht, mit Freiheit den
rechten Gebrauch von der Autoritit unserer Denkgesetzlichkeit
zu machen,

4. Uber die Auforitit der Kirche handelt besonders der
»letzte Symboliker“ Giinthers. Die daraus von Knoodt mitge-
teilten Stellen zeigen einerseits sein Festhalten am Episkopal-
system, anderseits aber auch die Alterierung desselben durch
das extreme Papalsystem. Es liegt hier eine Unklarheit und
Unentschiedenheit vor, die vor dem Jahre 1870 nicht selten
war. Zweifellos wiirde Ginther, hitte er das vatikanische
Konzil erlebt, seine Ansicht in dhnlicher Weise revidiert, ge-
klart und berichtigt haben, wie es gerade seine hervorragendsten



— 266 —

Anhédnger, z. B. Knoodt selber, Baltzer, Elvenich, Weber, durch
die Julidogmen veranlasst, in Wirklichkeit getan haben, ohne
vom wesentlichen Inhalt ihres frithern Glaubens {iiber diesen
Punkt irgend etwas autzugeben.

Uber das gegenseitige Verhiltnis der beiden unter 2. und
4. genannten Autorititen ist bereits unter Nummer 1 das Not-
wendigste gesagt. Hier mag noch nachgeholt werden, dass
nach Knoodt die ganze spekulative Theologie Giinthers der
faktische Beweis ist fiir die Vereinbarkeit einer freien Forschung
mit der absoluten Glaubensautoritit, und zugleich der Unver-
einbarkeit einer unfreien Forschung und Wissenschaft mit den
Grundvoraussetzungen des Christentums.

5. Was die Erméglichung der Wiedervereinigung der ge-
trennten Christenheit angeht, so weist Knoodt nach, dass gerade
tir die Erreichung dieses erstrebenswerten Zieles in der Giin-
therschen Philcsophie eine méchtige Forderung gelegen sei.

Wir sollen nicht bloss das Unrecht des Protestantismus,
wir sollen auch das Recht desselben anerkennen; wir sollen
nicht bloss auf unser Recht pochen, wir sollen auch unser
Unrecht eingestehen. Das Recht des Protestantismus liegt in
dem Verlangen der freien Forschung, sein Unrecht in der Ver-
werfung der kirchlichen Autoritiit, herbeigefiihrt durch die
falsche Bestimmung und Geltendmachung der subjektiven Au-
toritit der Gliubigen; unser Recht in der Forderung, dass die
Autoritiit der Kirche unbedingt anerkannt werde, unser Unrecht
darin, dass viele Katholiken der freien Forschung die Aussicht
auf Anerkennung benahmnen.

Was will also Giinther? Er will die Achtung des Urteils
der Kirche iber die Resultate der freien Forschung; er will,
dass die Wissenschaft sich durch dieses Urteil bestimmen lasse,
mit ihrer Forschung noétigenfalls wieder ganz von vorne an-
zufangen. — Er will aber zugleich eine Berechtigung der freien
Wissenschaft und der freien Personlichkeit innerhalb der Kirche.
Er will diese Berechtigung bis dahin, dass selbst der formale
Missbrauch derselben nicht mit Feuer und Schwert verfolgt
werde.

Ginther will aber jene freie Forschung nicht unter der
Grundvoraussetzung, unter welcher sie bisher im Protestantis-
mus stattgefunden hat, d. h. er will sie nicht auf der Basis der
Verabsolutierung der Welt; denn dadurch wird die Grundvor-



— 267 —

aussetzung des Christentums a priori negiert, die Anerkennung
der Glaubensautoritit der Kirche und die Versshnung des
Wissens mit dem Glauben unmdoglich gemacht. Er will sie
unter derselben Voraussetzung, die auch das Christentum macht:
dass die Kreatiirlichkeit des Menschengeistes und der iibrigen
Weltfaktoren wissenschaftlich festgestellt und festgehalten
werde.

Vom Protestantismus will also Giinther nichts; nicht dessen
Verwerfung der endgiltig entscheidenden Autoritéit, nicht dessen
Dogma, Kult, Disziplin, allgemeines Priestertum; gar nichts,
als — das Recht auf freie Forschung; aber auch dies nur mit
der erwithnten Einschrinkung, denn zwischen freier Forschung
und dem Resultate derselben waltet ein wohl zu beachtender
Unterschied ob, so dass, wenn auch jene freigegeben, darum
noch nicht jedes Resultat auf gleiche Wiirde in der Koexistenz
mit andern in der Kirche Anspruch zu machen habe.’

Giinther fordert demnach die Protestanten nicht zu einem
Verlassen des subjektiven Standpunktes als solchen, nicht zu
einer Verleugnung des Rechtes der freien Forschung als solchen
auf. Wobhl aber mutet er ihmen zu: sich auf des Menschen
durchwegige Kreatiirlichkeit zu besinnen. Dann werde auch
die weitere Erkenntnis nicht ausbleiben kénnen: dass die rela-
tive Autoritat der Vernunft sich mit der absoluten Autoritit
des hl. Geistes in der Kirche nicht nur sehr wohl vertrage,
sondern dass beide Autorititen einander voraussetzen und
fordern.

Ist es der Wissenschaft gelungen, durch das gewonnene
Verstandnis der primitiven Offenbarung Gottes zur Erkenntnis
und Anerkenntnis auch seiner sekundiren Offenbarung in Jesu
Christo und seiner hl. Kirche durchzudringen, ist der Radikal-
irrtum im Protestantismus erkannt und ausgeschieden, ist die
Verschnung des Wissens mit dem Glauben, der Vernunfter-
kenntnis mit der Offenbarungswahrheit, wenigstens im Prinzip,
erreicht, dann ist der Boden bereitet, auf welchem Katholiken
und Protestanten sich begegnen und einander versohnt die
Héande reichen miissen.

Dass Knoodt als Philosoph kein bloss abstrakter Denker,
sondern ein Mann mit warm fiihlendem Herzen war, zeigen
die begeisterten Schlussworte dieses Briefes, worin er in poe-
tischer Sprache die Not und die Forderungen der Zeit — und



— 268 —

diese Ausserungen gelten auch heute noch — schildert, die
Aufgaben des Priestertums und der Wissenschaft in der Kirche
darlegt, und mit der Mahnung endet: Geben wir es auf, Ge-
schiafte zu machen auf die Glaubens- und Wissensnot unserer
protestantischen Briider, auf die beginnende Zerbrockelung des
Werkes ihrer Hinde! Legen wir vielmehr gemeinschaftlich Hand
an das Werk der Versshnung des Glaubens mit der Wissen-
schaft! Wo nicht, so konnen die Wasser der Triibsal und der
Verwirrung, frither als wir es denken, tber uns herein-
brechen. —

Auf die erste Serie der Knoodtschen Briefe schrieb Clemens
eine Replik unter dem Titel: Offene Darlegung des Wider-
spruchs der Giintherschen Spekulation mit der katholischen
Kirchenlehre durch Herrn Prof. Dr. Knoodt in seiner Schrift:
,Gunther und Clemens“. Eine Replik von Dr. F. J. Clemens.
Koln 1853. Die Antwort darauf enthilt der letzte Brief. In
seinem Buche hatte Clemens insbesondere Giinthers und Knoodts
Lehren iiber den Dualismus im Menschen, die Trinitit und die
Weltschépfung als unkirchlich verdachtigt. Indem Knoodt
deren Zulassigkeit gegeniiber der Kirchenlehre nachwies, war
er nur bezliglich eines, freilich untergeordneten, Objektes in
der Lage, dem Gegner eine Konzession zu machen, womit
freilich nicht zugleich auch das betreffende Problem der Wissen-
schaft gelost war. Hatte er frither die Moglichkeit offen ge-
lassen, dass Gott seine Allwissenheit in bezug auf die urspriing-
liche Betiitigung des Geistes in der Freiheitsprobe beschrinkt
habe, so ldsst er nunmehr die in Beziehung auf das Vorher-
wissen des Entweder-Oder in der urspringlichen Freiheitsprobe
aufgeworfene Frage fallen. Er erklirte unter Berufung auf
mehrere Ausspriiche Giinthers: Ich werfe diese Frage nicht
mehr auf; ich glaube an die Allwissenheit Gottes, als ewiges
Vorherwissen, ohne alle Einschrinkung.

In eine weitere Polemik mit Clemens hat unser Gelehrter
sich nicht mehr eingelassen; denn, so meint er am Schlusse:
wer zur Stunde noch zu dem Credo, quia absurdum (weil zu
einer Lehre, die in ihren Griinden moglicherweise als voll-
kommen unhaltbar und nichtig sich erweist, d. h. vernunft-
widrig ist) sich zu bekennen wagt, und somit der Wissenschaft,
deren Wesen eben darin besteht, unwiderlegliche Beweise zu
fihren, all und jede Berechtigung abspricht, der hat eben



— 269 —

damit auch alles Recht verwirkt, tiber katholische Orthodoxie
und Wissenschaft ein Wort zu reden, und andere der Pflicht
enthoben, auf seine Rede zu antworten.

Die Bemiithungen Knoodts und seiner Freunde waren inso-
fern vergeblich, als sie die romische Verurteilung der Giinther-
schen Philosophie nicht zu verhindern vermochten. Am 8. Januar
1857 wurden simtliche Werke Giinthers von der Indexkongre-
gation verboten. Knoodts Schrift: ,Ginther und Clemens“ wurde
am 12. Dezember 1859 verworfen, am 5. Dezember 1881 hatten
noch mehrere andere Schriften von ihm das gleiche Schicksal.
Gilinther liess, nach heftigem Widerstreben, wie Knoodt wieder-
holt erzihlt hat, und Weber in der eingangs erwihnten Bio-
graphie Knoodts berichtet, durch seine Freunde sich bestimmen,
dem romischen Urteil sich zu unterwerfen. Aber zu einer un-
bedingten Unterwerfungserklirung hat @r sich nicht verstanden,
vielmehr ausdriicklich betont, dass die scholastische Philosophie
zur Verteidigung der christlichen Wahrheit nicht geniige. Auch
die Verurteilung Knoodts machte die Indexkongregation mit
dem Zusatze bekannt: Auctor iam pridem laudabiliter se sub-
iecit (Reusch, Index II, 1122 sq.).

Beide Mianner konnten damals diesen Schritt tun aus dem
Grunde, weil prinzipiell die Hoffnung auf Besserung noch nicht
ausgeschlossen war, was erst durch das vatikanische Konzil
geschah. Daher war es fiur Knoodt (Giinther starb hochbetagt
1863) selbstverstindlich, dass er 1870 unentwegt auf seiten der-
jenigen Katholiken stand, welche unter Verwerfung des dort
dogmatisierten Ultramontanismus am alten katholischen Glauben
festhielten. —

Am 4. August 1879 tberraschte Leo XIII. die Welt mit
einer Enzyklika, worin er Thomas von Aquin als den norma-
tiven Philosophen und Theologen aufstellte. In einem Vortrage,
der gedruckt erschien unter dem Titel: Die Thomas-Enzyklika
Leos XIII, vom 4. August 1879, Vortrag gehalten zu Bonn am
14. Februar 1880. Bonn 1880, stellte sich Knoodt die Aufgzabe,
die Tragweite dieser Entscheidung darzulegen. Er zeigt, wie
Thomas, durch Pseudoisidor und Pseudocyrill getdusecht, die im
Vatikanum dogmatisierten Lehren vortrug und in der Ver-
hiltnisbestimmung zwischen Staat und Kirche die sogenannte
Zweischwertertheorie vertrat. Sodann geht er auf den ari-
stotelisch-philosophischen Standpunkt des Thomas ein, der eben



— 270 —

dadurch zu einer Auffassung gedridngt wurde, nach der a) bei
der wissenschaftlichen Verhiltnisbestimmung zwischen Gott
und Welt die christliche Kreationslehre zu einer Emanation,
also zum Pantheismus, wurde, wenn er auch im Glauben die
Weltschopfung aus Nichts festhielt. b) Beziiglich der aristote-
lisch-thomistischen Verhéltnisbestimmung zwischen Geist und
Natur gibt Knoodt zu bedenken: wenn der Geist sich zur Natur
verhilt, wie das Formal- oder belebende Prinzip zum blossen
Material- oder zu belebenden und an sich toten Prinzip, so ist
sie entseelt, so ist das selbsteigene Leben ihr abgesprochen.
Was miissen dazu die Naturwissenschaften auf ihrem heutigen
Standpunkte sagen, um davon zu schweigen, was daun aus der
geistigen Wesenheit wird? ¢) Was das Verhiltnis zwischen
Geist und Leib des Menschen betrifft, so lehrt nach aristote-
lischer Weisung Thomas und mit ihm Leo und alle seine An-
hinger, die anima rationalis sei die forma corporis humani, so
dass alle Lebensfunktionen des an sich toten Leibes bis zu den
niedrigsten herab unmittelbar vom Geiste herrithren. Zu welchen
Konsequenzen das fiihrt, haben wir bereits oben bei der Be-
sprechung des diesen Gegenstand betreffenden Abschnittes in
,Ginther und Clemens“ gesehen. Auf eine merkwiirdige Uber-
einstimmung macht Knoodt in diesem Zusammenhang noch
aufmerksam mit den Worten: Es gehort keine iibergrosse Dosis
von Scharfsinn dazu, um einzusehen, dass, wenn der Geist zum
unmittelbaren Lebensprinzip des Leibes herabgewitrdigt wird,
die Idee der Gottheit in die der Weltseele verkehrt, d. h. die
Gottheit als das L.ebensprinzip des ganzen Kosmos angesetzt
werden muss, Somit ziehen Scholastiker und Naturalist an einem
und demselben Karren, mit dem sie im Urschlamm stecken bleiben.

Nachdem er noch auf die Bedeutung und das Schicksal der
Glintherschen Philosophie hingewiesen, zieht er das Fazit aus der
Thomas-Enzyklika fir die neu-romische Kirche: Ein Kirchen-
wesen, das im letzten Viertel des 19. Jahrhunderts sein ganzes
geistiges Leben auf das 13. Jahrhundert zuriickschraubt, und
das Lehrsystem eines Dominikanermoénchs aus dieser Zeit mit
seiner heidnischen Basis und seinem unchristlichen Aufbau fir
,die hochste Entwicklung des geistig-christlichen Lebens“ er-
klart, hat sich eben damit fiir geistig tot erklirt.

Was ist aber dem gegeniiber Aufgabe der Altkatholiken?
Diese Frage beantwortet unser Gelehrter zum Schluss mit den



— 271 —

Worten: Inzwischen handelt es sich fir uns, die Altkatholiken,
um eins, um das dég por, mov 67w, d. h. um einen festen Punkt
geistigen Landes (im Selbstbewusstsein) unter den Fiissen, um
von da aus den Hebel anzusetzen, der den mittelalterlichen
Begriffspalast und Gedankenballast vollends hinauswirft aus
unserer, der wahren katholischen Kirche, dem echten Schiff-
lein Petri, das wir sofort unter der Fahne Christi und dem
Beistande seines hl. Geistes durch alle, auch die gewaltigsten
Stirme und zwischen den gefihrlichsten Klippen mit uner-
schrockenem Mute und fester Hand hindurchzusteuern die Auf-
gabe haben, — damit, wenn die mittelalterliche Papstkirche
abgewirtschaftet habeun, das romische Schifflein Petri gescheitert
sein wird, die Insassen desselben in unserer alten und wieder
verjingten katholischen Kirche den sicheren Hafen des Heils
finden konnen. —

Hatte unser Schriftsteller in seinem apologetischen Haupt-
werke Giinthers Philosophie gegentiber den Angriffen der Gegner
verteidigt und im eben besprochenen Vortrag von neuem auf
die Bedeutung derselben hingewiesen, so verdéffentlichte er 1883
den Anti-Savarese, teils zur weitern Abwehr gegen die Thomas-
Enzyklika, besonders aber, um dazu beizutragen, dass die
Philosophen Deutschlands eine grossere Beachtung dem spe-
kulativen Systeme Giinthers schenkten, als es bisher der Fall
gewesen.

Zu Neapel veroffentlichte 1856, also zu der Zeit, wo der
Prozess vor der Indexkongregation noch schwebte, Dr. Giam-
battista Savarese ein Buch iiber christliche und Viterphilo-
sophie (Introduzione alla storia critica della filosofia dei santi
Padri ovvero idea della filosofia cristiana e patristica), worin
das spekulative System Gilinthers skizziert und als logischer
Anthropomorphismus Kkritisiert wurde. Die Schrift war often-
sichtlich unter dem Einfluss der Jesuiten verfasst zur Recht-
fertigung ihres Verfahrens gegeniiber dem Wiener Philosophen.
Der Angegriffene schrieb sofort eine schneidige Entgegnung.
Das Manuskript blieb aber auf die dringenden Bitten seiner
Freunde hin im Pulte liegen und kam nach Giinthers Tod in
Knoodts Besitz. Dieselben Freunde waren es, die auch Knoodt
bestimmten, die Veroffentlichung auf unbestimmte Zeit hinaus-
zuschieben.



— 272 —

Als er aber nach dem Tode dieser Ratgeber sich entschloss,
das Manuskript nicht linger dem philosophischen Publikum
vorzuenthalten, musste unser Gelehrter sich zugleich in einem
Anhange -zu FErldauterungen und Zusétzen entschliessen, weil
die Auseinandersetzungen Giinthers mit Savarese vielfach so
kurz und bilindig ausgefallen waren, dass sie fir diejenigen,
welche Giinthers Schriften nicht gelesen hatten, zum Teil
schwer verstdndlich, zum Teil sogar leicht missverstidndlich
waren.

Das hier in Rede stehende Werk erschien unter dem Titel:
Anti-Savarese von Anton Giinther. Herausgegeben mit einem An-
hange von Peter Knoodt. Wien 1883. Die erste, kleinere, Hélfte
ist ein Abdruck des Giintherschen Manuskripts, worin die Me-
thode im System Giinthers, das Verhiltnis von Glauben und
Wissen, die Trinitit und der Dualismus abgehandelt werden,
Dem Inhalte nach bedeutender und dem Umfange nach grosser,
als die Ginthersche Antikritik, ist der Anhang, worin Knoodt
die wesentlichen Partien der Giintherschen Spekulation aus-
fihrlich bespricht und nach Moglichkeit in klare Beleuchtung
zu setzen trachtet. Diese Hauptpunkte sind: die Selbstbewusst-
seinstheorie, die Kategorienlehre, der Dualismus, der Mensch
als Synthese von Geist und Natur, die Trinitit, die Weltidee
als das Nichtich der Gottheit, die Kreation.

Das Wesentliche dieser Lehren ist bereits bei der Besprechung
des apologetischen Hauptwerkes beriihrt worden. Besonders
interessant sind die Ausfiihrungen {iber die Kategorien als
Massstab des menschlichen Denkens, tber deren allgemeine
Giltigkeit, subjektive Gewissheit und objektive Sicherheit, sowie
iiber die Art und Weise ihrer Ubertragung auf Gott.

Auch eine Kategorientafel stellt Knoodt auf, die sich von
der Kantischen dadurch unterscheidet, dass bei ihm Quantitiit,
Qualitit und Modalitat als selbstiindige Kategorien in Wegfall
kommen und nur die Relation tbrig bleibt. Der Geist ist nam-
lich von dem Augenblick seines Selbstbewusstseins an durch
die Beschaffenheit des letztern gendtigt, sich innerhalb seines
Daseins aufzufassen in der Relation von Sein und Erscheinen,
welches Verhdltnis selber unter einem dreifachen Gesichts-
punkte aufzufassen ist: von Substanz und Accidens, Ursache
und Wirkung, Zweck und Mittel. Alle weiteren Momente sind
nur néhere Bestimmungen dieser drei Stammkategorien, und



— 273 —

somit jener einen Urkategorie der Relation. Warum aber werden
alle Erkenntnisformen des Geistes von der Kategorie der FRe-
lation beherrscht und bestimmt? Weil der Geist nur relativ ist
und da ist, d. h. nur in Relation zu anderem (zu Gott und zur
Mitkreatur) zum Sein und zum Anfange, zur Fortentwicklung
und zum Endziele seines Lebens kommen und auch seine
Realitit nur in Relation zum absolut Realen festhalten kann.
Deshalb muss allen seinen Formen der Stempel der Relativitdt
aufgedriickt sein. Die Relation ist somit die Wurzelkategorie,
die drei Stimme treibt, die Stammkategorien der Substanz, der
Ursache und des Zwecks. Die Kategorientafel Knoodts stellt
sich also folgendermassen dar:

Relation.

1. Substanzialitit:

Substanz und Accidens (Subsistenz und Inhédrenz, Wesen
und Eigenschaft, Realitit und Formalitiit, Inneres und Ausseres);
Subjekt und Objekt; Einheit, Vielheit und Allheit — Zahl —;
kontinuierliche und diskrete Grosse (Quantitit)), Teilgrosse;
Qualitit; Raum.

2. Kausalitiit:

Ursache und Wirkung (Grund und Folge), Prinzip und
Krifte {(Vermogen); Moglichkeit und Unmoglichkeit, Wirklich-
keit und Nichtexistenz, Notwendigkeit und Zufalligkeit, Zwang
und Freititigkeit (unwillkirliche und willktrliche), Gesetzlich-
keit; Zeit.

3. Finalkausalitit:

Zweck und Mittel; Urbestimmung und Endabsicht; Unbe-
stimmtheit und Bestimmtheit; Ansichsein und Firsichsein und
Anundftrsichsein und Firanderessein; Wechselwirkung; Be-
wegung, Werden und Verédnderung; Beschrinktheit und Un-
beschranktheit, Bedingtheit und Unbedingtheit (Endlichkeit und
Unendlichkeit) ; Realitat und Negativitat; Zeitrdumlichkeit. —

Aus dem Nachlasse Giinthers erhielt Knoodt im April 1863
eine Autobiographie desselben, deren Herausgabe er indessen
im Einverstindnisse mit den Freunden auf spétere Zeit verschob.
Nach der Verdffentlichung der Thomas-Enzyklika Leos XIII.
glaubte Knoodt den geeigneten Zeitpunkt gekommen fiir das
Erscheinen einer Biographie Giunthers, der wéahrend drei De-

Revue intern, de Théologie. Heft 62, 1908. ' 18



274 —

zennien die thomistisch-scholastische Philosophie und Theologie
bekdampfte. So erschien: Anton Giinther. Eine Biographie. In
zwei Binden. Wien 1881.

Der erste Band umfasst zunichst, vom Herausgeber leicht
iberarbeitet, die Autobiographie, die bis 1828/29, der Zeit des
Erscheinens der Vorschule zur spekulativen Theologie des
positiven Christentums, reicht. Zur Erginzung lidsst Knoodt
cinige Briefe aus der Zeit vor 1828 folgen, die sich in Giinthers
Nachlass vorfanden, und bietet einen Auszug aus Aufsitzen
Gtinthers, die in der Wiener Allgemeinen Literaturzeitung und
in den Wiener Jahrbiichern der Literatur erschienen sind.
Hieran schliesst sich die von unserm Gelehrten verfasste Fort-
setzung der Biographie von 1828 bis 1848. Der zweite Band
umfasst die Zeit von 1848 bis zum Tode des Meisters im Jahr
1863.

Charakteristisch fir dieses Werk Knoodts ist die reichliche
Verwendung von Ausziigen aus Briefen, die Ginther geschrieben
oder die an ihn gerichtet sind, und von Briefen, die Knoodt
von Freunden und Schiilern empfing. Dies hat allerdings die
Folge, dass der Zusammenhang darunter leidet und die Selb-
standigkeit der Darstellung zuricktritt. Aber Knoodt war mit
Recht der Meinung, dass gerade dieses Briefmaterial, namentlich
das von Giinther selber herrithrende, von besonderer Bedeutung
sei. Denn, so meint er unter Berufung auf M. Frommel, Paulus
der grosse Weltapostel, ein Charakter, Frankfurt a. M. 1878,
p. b, ygerade diese Art von Selbstbiographie ist um so wertvoller,
als sie vollig unbeabsichtigt war. Ist es doch eine Tatsache, dass
Briefe grosser Minner uns oft in das Triebrad der Gedanken,
in die Tiefe der Seele blicken lassen, wohin ohne sie das Auge
des Biographen nicht eindringen wiarde®.

Mit steigender Teilnahme lesen wir die Biographie des
grossen Wiener Philosophen. Sie zeigt, welch weittragenden
Einfluss schlichte, fromme Eltern autf die Entwicklung ihrer
Kinder ausiiben; zeigt, dass eine unter Entbehrungen zuge-
brachte Jugend tiichtige Médnner schafft, die fiir ihre Ideale
materielle und geistige Opfer zu bringen stets bereit sind; zeigt,
indem sie Gilinther als frommen Priester und tiefsinnigen Philo-
sophen darstellt, dass Glauben und Erkenntnis, Wissenschaft
und Frommigkeit keine (Gegensitze sind, sondern vereint ge-
rade in dem auf den Hohen des Geisteslebens Wandelnden



— 275 —

wirksam sein konnen und sollen. Und noch mehr lernen wir
daraus. Wir verfolgen den Entwicklungsgang der Giinther-
schen Philosophie und deren Bekdmpfung durch die immer
méichtiger und riicksichtsloser werdende scholastisch-jesuitische
Richtung, die schliesslich, trotz aller Bemiihungen Giinthers
und seiner Freunde, vorldufiz wenigstens &dusserlichen Erfolg
hatte. Hier haben wir also einen instruktiven Beleg dafiir, wie
durch die Titigkeit der Kongregationen des Index und des Offi-
ziums die wissenschaftliche Entwicklung und Tradition geradezu
gefalscht werden kann, indem eine durchaus auf glaubigem Boden
stehende Richtung mit Gewalt unterdriickt wird, bloss weil sie
mit der als normativ angesehenen Schultheologie nicht tiber-
einstimmt. Nebstdem ist das Buch eine wichtige Quelle fiir
die Kirchengeschichte der zweiten Hélfte des vorigen Jahr-
hunderts, und als Vorgeschichte des vatikanischen Konzils von
bleibender Bedeutung, indem wir an der Hand desselben das
immer méchtigere Emporkommen des Ultramontanismus ver-
tolgen, der endlich 1870 dogmatisiert wurde. — Nicht zuletzt
zeigt Knoodts mit Liebe und Sorgfalt ausgearbeitete Biographie
seines Meisters das ergreifende und rithrende Bild des dank-
baren Schiilers gegentiber dem hochverehrten Lehrer, dem er
seine philosophische Richtung und, was wichtiger ist, seine
wissenschaftliche Erkenntnis der Grundlehren des Christentums
verdankte, so dass der Verfasser mit seinem Buche auch sich
selber ein Denkmal gesetzt hat. —

Kiirzere Darstellungen des Lebens und der Philosophie
Giinthers verdffentlichte Knoodt unter dem Titel: Anton Giinther
und seine Lehre im Brockhausschen Jahrbuch zum Konversations-
lexikon ,, Unsere Zeit", X. Heft, 1807, und Giinther, Anton in der
Allgemeinen Deutschen Biographie, Bd. X, 146 sqq. Die Skizze
der Philosophie im Jahrbuch, von der die in der Allgemeinen
Biographie ein Auszug ist, ist von Giinther selber approbiert. —

Ausserdem veroffentlichte Knoodt Aufsitze und Rezen-
sionen in den Philosophischen Monatsheften (damals herausge-
geben von Schaarschmidt), in der Katholischen Vierteljahrsschrift
fiir Wissenschaft und Kunst, im Deutschen Merkur.

Ferner war er ein fleissiger Mitarbeiter an dem von Reusch
herausgegebenen Theologischen Literaturblatt. Besonderes Auf-
sehen erregte seine dort (VIII, 1873, 38 sqq., 54 sqq., 76 sqq.,
102 sqq.) veroffentlichte Kritik tiber D. F. Strauss, Der alte und



— 276 —

der neue Glaube, von der der Nekrolog im Amtlichen Kirchen-
blatt sagt, sie sei ,wohl das Beste, was dagegen geschrieben
ist4.  Mit den Mitteln seiner Philosophie und mit grosser dia-
lektischer Schiirfe verteidigt er hier der Reihe nach die Grund-
lehren des Christentums gegeniiber dem Straussschen Mate-
rialismus und Atheismus. Seine Worte zeigen von neuem,
wie unverantwortlich und wie verhingnisvoll die romische
Damnation der Philosophie Giinthers gewesen ist. Wird doch
gerade in ihr uns eine Waffe in die Hand gegeben, womit wir
in Verteidigung und Angriff die christliche Religion stiitzen
und festigen koénnen.

Wir miissen uns auf zwei Zitate beschrimken. Uber das
Wunder heisst es u. a. (Spalte 58): Demjenigen, welcher zu
der Uberzeugung vorgedrungen ist, dass das Universum aus
wesensverschiedenen Faktoren bestehe, die eben darum nur
einem Schopfungsakte ihre ILxistenz verdanken kénnen, fir
den hat das Wunder nichts Verwunderliches. Denn er weiss,
dass nicht alles durch die alleinige Wirksamkeit der Natur-
gesetze geschieht, Aber er -kennt zundchst nur Ein Wunder,
die Schipfung,; und diese ist ihm deshalb ein Wunder, weil sie
das Werk einer transszendenten (iiber den Kosmos hinaus-
liegenden) Macht ist; und ausserdem noch ein zweites Wunder,
das infolge des Siindenfalls geschieht. Das ist der Eintritt des
Logos ins Menschengeschlecht; denn dieser war nur mittels
Neuschopfung auf dem Grunde der alten moglich. Deshalb
bezeichnet auch der Apostel Paulus Christus als die nova crea-
tura, die neue Schopfung, den neuen Adam, den zweiten Stamm-
vater des Geschlechts. Alle anderen Wunder, soweit sie mit
diesen beiden Wundern nicht in notwendigem Zusammenhang
stehen, geben wir der Kritik preis: kein Christ ist verpflichtet,
daran zu glauben.

Das FErgebnis seiner Kritik fasst Knoodt am Schlusse in
die Worte zusammen (Spalte 114): Wir, d. h. nicht die Wir
des Strauss, sondern diejenigen Wir, welche sich noch fiir etwas
anderes als blosse Kinder der Natur halten, lassen uns daher
durch keinen Spott abhalten, von Moses und den Propheten
zu Christus uns hinweisen zu lassen, von dem wir die trost-
liche Verheissung haben: dass, wer an ihn glaubt, das ewige
Leben habe und von ihm auferweckt werde am jiingsten Tage,
Joh. 6, 40, und dass er bei seiner Kirche bleibe bis ans Ende



— 277 —

der Zeit, Matth. 28, 20. Deshalb glauben wir auch nicht mit
dem Verfasser, dass ,alle Mihen und Kosten, die auf die Aus-
besserung der alten Strasse®, womit er den .Kirchenglauben®
vergleicht, noch verwendet werden, ,vergeudet und verloren
heissen miissen“, sondern legen gerade in unsern Tagen, in
welchen die Kirche die gefiihrlichste aller bisherigen Krisen
zu bestehen hat, mit mannlicher Entschlossenheit und in uner-
schiitterlichem Gottvertrauen Hand an die Zurtickfihrung der-
selben auf ihre urspriingliche Wahrheit und Schoénheit. Dem
Buche von Strauss aber wiinschen wir die weiteste Verbreitung
unter allen Gebildeten, fir welche es geschrieben ist. Denn
wir hoffen, dass dies wesentlich dazu beitragen wird, das ernste
Verlangen nach der Einen, heiligen, apostolischen und katho-
lischen Kirche zu erwecken und zu steigern, welche uns und
unsere Kinder in dem ,alten Glauben® mit dem wahren Lebens-
brote speist. —

Seit dem Beginn der auf die Erhaltung des alten katho-
lischen Glaubens gegeniiber dem Vaticanum gerichteten Be-
wegung, fir die er auch mit reichen Geldmitteln eintrat, ent-
faltete Knoodt neben seinen wissenschaftlichen Arbeiten eine
ausgedehnte und gesegnete Titigkeit im praktischen Kirchen-
dienste. Er war eifrig in der Seelsorge tétig, wobei er sich
nicht auf die Gemeinde Bonn beschrankte. Er hielt eine Reihe
von Vortriagen, von denen mehrere gedruckt sind, z. B.: Die
Vernichtung der romischen Kirche durch das Infallibilitdtsdogma,
Koéln 1872, und Vortrag, gehalten in Diisseldorf 1876. Er be-
teiligte sich regelmiissig an den Synoden und den meisten Kon-
gressen. Er war Mitglied der Synodalrepriasentanz und Mit-
arbeiter an den liturgischen und den Lehrbiichern. Nach dem
Riicktritte Reuschs von diesem Amte iibernahm er Anfang
1878 auf Ansuchen des sel. Bischofs Reinkens das General-
vikariat, das er bis zu seinem Tode bekleidete.

Eine Frucht seiner kirchlichen Tatigkeit sind die: Finf
Predigten iiber das Kreuz- und Messopfer. 2. Aufl. Bonn 1875.
In der ersten Predigt wird die Bedeutung der alttestament-
lichen, insbesondere der blutigen, Opfer erldutert, und ihre
Beziehung zum Kreuzesopfer festgestellt. Darauf wird dieses
letztere, im Unterschiede von den judischen Opfern, gewiirdigt
und gezeigt, wie neben dem besondern in der Kirche das all-
gemeine Priestertum besteht, und wie es sich bewéhren solle.



— 278 —

Die zweite und dritte Predigt besprechen die Feier des hl. Al-
tarssakramentes als Opfer und als Mahl, und ihr spezielles
Vorbild, das jidische Paschalamm. Die folgende Rede gibt
einen Uberblick iiber die Geschichte der Messliturgie und eine
erbauliche Erklarung des heute gebriuchlichen Ritus. Die
funfte Predigt ist dem Nachweis gewidmet, dass, geschichtlich
und spekulativ betrachtet, die Teilnahme am Opfer seitens des
gliubigen Volkes durch die Kommunion das anzustrebende
Ideal ist. Zum Schlusse erhalten wir demnach die Mahnung:
So fanget denn an, immer mit uns dieses Mahl zu geniessen,
damit ihr nicht getrennt werdet von dem mystischen Leibe
Christi, und nicht mit Koénig David sprechen misset: ,Mein
Herz ist verdorrt, weil ich vergessen habe, mein Brot zu essen“.
Verkostet mit uns und erfahret, wie lieblich der Herr ist!
Amen! —

Moge das Andenken Knoodts unter uns lebendig bleiben,
sein Beispiel Nachahmung finden als eines Mannes, der im
Leben bewihrte, was er in der Wissenschaft lehrte: die Har-
monie des Glaubens, Wissens, Handelns. —

MENN.




	Peter Franz Knoodt : Dr. und Professor der Philosophie an der Universität Bonn, Generalvikar des Bischofes Dr. J. H. Reinkens, als Schrifsteller : 1811-1889 [Schluss]

