Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 62

Artikel: La théologie d'Optat de Mileve d'aprés son "De Schismate
Donatistarum" : vers 868

Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403701

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403701
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 238 —

LA THEOLOGIE I'OPTAT DE MILEVE

d’apres son «De Schismate Donatistarum » ')

(vers 863).

Cécilien de Carthage ayant été consacré évéque de cette
ville par Félix d’Aptunge, qui avait livré, disaient ses adver-
saires, les vases de I'Eglise et les Livres saints pendant la
persécution, des chrétiens prétendant que les sacrements con-
férés par les pécheurs et par les hérétiques ne sont pas valides,
se séparérent de sa communion et reconnurent pour ¢évéque
d’abord Majorin, puis Donat, successeur de ce dernier. De la
leur nom de Donatistes. Cette scission occasionna de grands
troubles dans 1'Eglise d'Afrique, et méme des violences?),
St. Optat et St. Augustin écrivirent contre eux.

Les sept livres d'Optat a Parménien sont intéressants et
importants pour l'histoire de la théologie, en ce qu'ils con-
tiennent une doctrine sacramentaire et une doctrine ecclésiolo-
gique trop oubliées de nos jours.

I.a doctrine sacramentarre condamne la rebaptisation,
d’abord parce que c'est J.-C. méme qui est le ministre du
baptéme et de tous les sacrements, et que c'est lui, et non
I'eau, qui donne la grace; ensuite parce que le Christ a dit
que le baptéme ne doit étre conféré qu'une fois. De méme
qu'il n'y a eu qu'un déluge, ainsi n'y a-t-il qu'un baptéme.
Une fois incorporé au Christ par le baptéme, le chrétien lui
reste incorporé a jamais; s'il peche, l'incorporation persévere,;

Yy Delibatio Africane Historia ecclesiastice sive Optati Milevitani libri VII ad

Larmenianum de Schismate Donatistarum. — Victoris Uticensis libri III de Persecu-
tione Vandalica in Africa. — Cum annotationibus ex Fr. Balduini [. C. commen-
tariis rerum ecclesiasticarum. Parisiis, 1569, in-18. — Balduin, dans sa lettre dédica-

toire & Gaspar Barchinus, juge a Milan, dit qu’Optat a affirmé avoir écrit ses livres
vers (circa) 'an 363.
%) Voir 'histoire des circoncellions.



— 239 —-

il doit se guérir par la priére et par la pénitence, mais non
étre rebaptisé.

La doctrine ecclésiologiqie condamne le schisme et main-
tient 'unité de I'Eglise. Les Africains étant en Occident et
le siege apostolique de 1'Occident étant celui de Rome, il faut
donc étre en communion avec Rome; mais étre en communion
avec ce sieége, ce n'est pas lui étre soumis. Une saine inter-
prétation du texte des clefs montre qu'il n'y a pas, dans
I’Eglise, de pape autoritaire.

Tel est, au fond, le résumé de la pensée d'Optat. Au lieu
de citer, d'une part, les textes de l'auteur relatifs au baptéme,
et d’autre part ceux qui touchent & l'unité de I'Eglise et a la
papauté romaine, je suivrai l'auteur pas a pas. L’ordre de
son exposé, bien que non rigoureux, disons méme décousu,
sera le mien. Mon étude paraitra ainsi moins personnelle, ce
qui sera un avantage. Le lecteur, s’il ne perd pas de vue les
deux points en question, n'en sera nullement incommodé.

Optat parle plusieurs fois de son plan. Au L. I**, il montre
quels furent les traditeurs et quelle I'origine du schisme. Au
second, il enseigne que I'Eglise est une: wumna sponsa Christi.
Au commencement du III°, il s’exprime ainsi: «Satis, ut arbi-
tror, in secundo libello de Ecclesia quee sponsa est Christi, et
de ejus dotibus et de heereditate diximus Salvatoris., Consequens
est, primo schismaticorum errores ostendere. Deinde, quze
fuerit causa, ut unitas fieret. Tertio, queae fuerit, ut miles
mitteretur armatus.» Ce sont les Donatistes qui ont été cause
que 'armée a di intervenir.

Dans le L. IV, Optat montre aux Donatistes que ce qu'ils
ont dit de I'huile et du sacrifice des pécheurs se rapporte
plutdot & eux-mémes (ad vos potius pertinere). Au commence-
ment du Ve, il résume la marche de sa pensée en disant que,
dans son premier livre, il a montré quels étaient les fraditores
et les auteurs du schisme; dans le second, comment c’est son
Eglise qui est ’Eglise une, et vraie, et catholique; dans le
troisiéme, comment les cruautés qui ont €té commises (quee
aspere facta) l'ont été par les Donatistes: ef vos magis pecca-
tores esse. Et il insiste sur le baptéme que les Donatistes ont
l'audace de réitérer, bien que le Christ ne 'ait ordonné qu’une
fois. Parménien ne nie pas cet ordre du Christ, car il reconnait
aussi qu'il n'y a eu qu'un déluge et qu’'une circoncision.



— 240 —

Enfin, au commencement du septieme et dernier livre,
Optat se résume ainsi: «Post traditores ostensos et sanctam
Ecclesiam demonstratam, post repulsas quas ingerebatis ca-
lumnias, et post peccata vestra quae a Deo increpari merue-
runt: ordine suo, et ratio sacramentorum, et praesumptiones
vestree, et errores ostensi sunt. Jam responsorum dictorumque
nostrorum finis esse debuerat: sed quoniam post invidie
silvam securibus veritatis abscissam, video adhuc vestras pro-
vocationes pullulare posse, quibus potestis dicere, vos ad unam
communionem non opportuisse queeri: cum filios traditorum
vos esse constiterit, ad ea pauca respondeam.»

Ces indications données, citons les principaux passages
du Livre I°*. Optat s’adresse aux chrétiens, a ses «tres chers
freres». Il revendique pour les membres de son Eglise le
titre de catholiques: nos catholicos,; mais il appelle les Dona-
tistes ses «fréres», et voici pourquoi: <«Nostri sunt fratres.
Sed ne quis dicat me inconsiderate eos fratres appellare, qui
tales sunt... — Quamvis et illi non negent et omnibus no-
tum sit quod nos odio habeant, et execrentur, et nolant se
dici Fratres nostros: tamen nos recedere a timore Dei non
possumus ... Sunt igitur sine dubio fratres, quamvis non boni.
Quare nemo miretur eos me appellare fratres qui non possunt
non esse fratres...»

Optat appelle donc Parmenianus lui-méme «fratrem
nostrum». «Puisque les Donatistes ne veulent pas former
avec nous un college c¢piscopal, ils ne sont pas colleégues,
tant qu'ils ne le veulent pas; cependant ils sont fréres.» Ils
ne veulent pas avoir de colloques avec les catholiques: acces-
sum prohibent et aditus intercludunt, et concessum vitant,
et colloquium denegant. Ce sont des obstinés et des intransi-
geants. «Tu n'es pas catholique, écrit Optat a Parménien;
tu es mal instruit, tu dis contre les catholiques des choses
que tu n'a pas vues et que tu as faussement entendues (falso
audieris) ... Quoique vous soyez dehors, cependant c'est de
nous que vous &tes sortis: quamvis foris sitis, tamen ex nobis
existis.» Optat lui reproche d'avoir dit que les catholiques
avaient fait appel a 'armée contre les Donatistes. C'était une
calomnie. «Tolle hanc calomniam et eris noster.»



— B =

Parménien ayant comparé le baptéme et le déluge, Optat
remarque que cette comparaison est plus favorable aux catho-
liques qu'aux Donatistes, parce que les catholiques ne rebap-
tisent pas, tandis que les Donatistes réitérent le baptéme
contra leges. « Non debet iterari, quod semel jussum est fieri...
Post vos non emendamus, quia et apud nos et apud vos unum
est sacramentum.» Optat disait: «Christus sponsus unius
Ecclesiee ... Prater unam, quae est vera catholica, catere
apud heereticos putantur esse, sed non sunt... Una est co-
lumba sua.» Parménien disait la méme chose. «Dixisti schis-
maticos a vite, velut sarmenta, esse concisos: destinatos pcenis,
tanquam ligna arida, gehennz ignibus reservari.» Leur diffé-
rence é€tait que la vraie Eglise ¢était pour Optat la sienne
(qu'il appelait la catholique), et pour Parménien la sienne
(celle des Donatistes, qu’il appelait la pure, la non schismatique).

Parménien concédait que les clefs avaient été remises a
Pierre, il disait méme & Pierre seul: claves quas solus Petrus
accepit. Optat l'approuvait, sans toutefois employer le mot
solus. «Bene revocasti claves ad Petrum.» Optat pensait que
Pierre avait représenté 'Eglise; car dans la méme phrase il
dit aussi: Bene clausisti hortum heereticis». Il ajoutait: « Vous
étes schismatiques; quoique vous ne soyez pas dans 1I'Eglise
catholique, on ne peut nier que vous ayez pris chez nous les
vrais et communs sacrements (hsec negari non possunt quia
nobiscum vera et communia sacramenta traxistis)... Vos
foras existis quantum in vobis est. »

Optat voulait démontrer que ceux qui avaient ordonné
les éveéques donatistes étaient des traditeurs, et il en concluait
que les Donatistes étaient schismatiques. Par exemple: Majo-
rinus, domesticus Lucillee, episcopus ordinatus est a traditori-
bus qui in concilio Numidiee crimina sua sibi confessi sunt et
indulgentiam sibi invicem tribuerunt.

Optat reconnaissait que «a part peu de catholiques tous
avaient péché». Il reprochait & Parménien et aux évéques
donatistes d’étre coupables des crimes (crimina tam mala quam
gravia) qu'ils poursuivaient dans les autres. « Vos ancétres ont
rompu la paix et vous détruisez l'unité. C'est l'aveugle qui
conduit 'aveugle.» Or, «Deo displicet schisma »,

Au concile de Carthage, auquel assisterent les deux évéques
Eunomius et Olympius, envoyés par 'empereur, sous l'évéque

Revue intern. de Theéologie. Heft 62, 19¢8. 16



Cécilien de Carthage, on donna une mauvaise définition de la
catholicité, définition qui ne convainquit pas les Donatistes, a
savoir: illam esse catholicam Ecclesiam qua esset in toto orbe
terrarum diffusa; et sententiam decem et novem episcoporum,
jam dudum datam, dissolvi non posse. Optat disait: «Nos
catholici in radice manemus, et in toto orbe terrarum cum
omnibus sumus.» Il n'en appelait donc pas au grand nombre,
mais il disait simplement que les catholiques restent enracinés
dans la racine (le Christ évidemment), et cela partout ou il
y a des catholiques; tous ont la méme foi, ol qu'ils soient.

Au Livre II (p. 13-29), Optat enseigne que I'Eglise est
une; que sa sainteté lui vient des sacrements, et non de
I'orgueil des personnes (cujus sanctitas de sacramentis colligi-
tur, non de superbia personarum ponderatur). Excellente re-
marque, qui a encore de nos jours son application.

11 reproche 4 Parménien, avec raison et éloquence, d'avoir
afirmé que les Donatistes seuls sont I'Eglise unique de Dieu.
Il retourne contre ces orgueilleux le couteau dans la plaie.
Il leur fait sentir que, n'étant que dans une petite partie de
I’Afrique, il faudrait, s’ils avaient raison, que toute I'Eglise du
Christ ne fat que 1a. Or le Christ a re¢u en héritage toutes
les nations, et les Donatistes s'y opposent en prétendant que
I'Eglise n'est que 14 ol ils sont. « Ubi vos non estis, non erit»;
il répete ce reproche plusieurs fois et trés victorieusement.

Ne pourrait-on pas faire aujourd’hui le méme argument
contre les orgueilleuses prétentions de Rome, qui se dit la
seule Eglise, en sorte que, selon elle, 12 ou sont les Eglises
orthodoxes, protestantes, anglicanes, I'Eglise de Dieu n’est
pas! L’Eglise catholique est «rationabilis et ubique diffusa»;
n'y a-t-il donc pas de raison dans ces autres Eglises, et celle
de Rome en a-t-elle le monopole? On voit que Optat admet
aussi la diffusion générale de I'Eglise catholique, mais il dit
aussi qu’elle est rationalis. «Ubi ergo erit proprietas catholici
nominis, cum inde dicta sit catholica, quod sit rationalis et
ubique diftusa. »

Optat ne cesse de gourmander Parménien et les Dona-
tistes sur leur prétention d'étre, eux seuls, I'Eglise unique de
Dieu. «Cur ponitis metas? Cur figitis limites? » Pourquoi em-
péchez-vous Dieu le Pere de réaliser ses promesses au Fils



— 243 —

et de lui donner toutes les nations? «Et vultis vos solos esse
totum, qui in omni toto non estis!»

On voit ainsi comment le simple fa:f, incontestable, que
I'Eglise catholique était la plus répandue et qu'il y avait des
catholiques partout, a ¢été transformé en marque et en critere.
C'était commode pour le raisonnement et pour confondre
directement les Donatistes; mais, en soi, c'était une altération
de la vraie catholicité, qui est avant tout de l'ordre spirituel
et doctrinal et non de Tordre purement géographique ct
numérique.

Optat, étant dans le patriarcat de Rome, insiste sur le
siege de Rome et ne cite que lui. Il donne la succession des
évéques de cette ville: Pierre, Lin, Clément, Anaclet, Evariste,
Sixte, etc., jusqu'a Sirice, le pape d’alors, successeur de Da-
mase. Il appelle Pierre «caput omnium apostolorum », mais il
n’explique pas le mot caputf. Il ne cite pas exactement I'Ecri-
ture. Au lieu du texte «portee inferi non praevalebunt adversus
eant», il dit: Portze inferorum non vincent eas. Il entend
par eas les clefs données a Pierre, clefs qui ont été données
a tous les apodtres.

Optat voulait que les Africains (donc aussi les Donatistes)
fussent en communion avec Rome, comme il glorifiera les
catholiques d’étre en communion avec les Orientaux. Mais il
ne parle pas d'une autorité que Rome posséderait; les clefs
sont pour ouvrir aux pécheurs et & ceux du dehors, elles
sont un devoir et non une autorité.

Il reproche aux Donatistes de rebaptiser les catholiques
qui entrent dans leur Eglise, et de paraitre ainsi refuser aux
catholiques un sacerdoce valide. Il leur dit que la chaire de
Pierre «nostra est» et que les catholiques ont aussi le svm-
bole de la Trinité (p. 19). Il conclut enfin en adjurant Par-
ménien de permettre a Dieu d’accomplir sa promesse envers
le Christ son fils.

Parménien ayant accusé les catholiques de persécuter
les Donatistes, Optat réplique que I'Eglise est composée
d’évéques, de prétres, de diacres, de ministres et de la foule
des fideles. En conséquence il le met en demeure de nommer
I'évéque catholique, le prétre catholique, le diacre catholique,
etc., qui persécute les Donatistes. Il représente ces derniers
comme intransigeants. Ce sont eux qui se retirent, qui excom-



ot BHE

munient, et qui rebaptisent. Optat, au contraire, les tient tou-
jours pour des freres. Il traite d'apostat, de sacrilege, de pro-
tane l'empereur qui leur a donné la liberté en méme temps
qu'aux payens; il leur reproche d'avoir commis des «caedes
atroces ». On se bat dans les églises pour les posséder (p. 22);
deux diacres catholiques ont ¢t¢ tués dans une. Beaucoup de
récriminations d’'Optat contre eux: nos expectamus vindicem
Deum ... Lacerati sunt viri, tract@® sunt matron®, infantes
necati, abacti sunt partus. Ecce vestra Ecclesia, episcopis,
ducibus, cruentis morsibus pasta est... Et vous appelez votre
Eglise une colombe, la colombe!... «Episcopi vestri jusserunt
eucharistiam canibus fundi»; mais la vengeance divinc a fait
que ces chiens, devenus enragés, se sont jetés sur leurs
maitres, les Donatistes, qu'ils n'ont plus reconnus.

Optat reproche aux évéques donatistes leur inconduite
avec les femmes (p. 23). Et ils se disent saints! «Non est
veritas, sed mendacium» (p. 24). Optat les traite d'orgueilleux
et de menteurs, eux qui disent que ce sont les purs qui re-
mettent les péchés, et qui en méme temps prétendent les re-
mettre! «Meliora inventa sunt peccata cum humilitate, quam
innocentia cum superbia.» Bref, Optat s’étend longuement sur
leurs méfaits, et les accuse d'orgueil par impiété: fecit vos
superbos impietas vestra.

L. 11I, p. 30-44. Selon Optat, I'Eglise a le Christ méme pour
roi, pour époux et pour 7éfe. «La Sion spirituelle est donc
I'Eglise, dans laquelle le Christ a ¢été établi roi par Dieu le
Pére, et qui est dans tout 'univers, dans lequel univers 'Eglise
catholique est une.» C'est de I'Eglise qu'il s'agit, lorsqu’il est
dit: Quoniam regem constituit me super Sion montem sanctum
suum. Et aussi dans cet autre texte: Lauda Deum tuum, Sion!

Il faut prier pour les rois et les puissances: non enim
respublica est in Ecclesia, sed FEcclesia in republica est, id est
in imperio romano.

Optat dit aux Donatistes: « Quidquid objecistis, vos fecistis.
A Deo commendatam noluistis libenter excipere unitatem, ca-
riorem @stimantes heereditatem schismatis quam precepla
preepositi salvatoris.» Voila donc ce qui fait le schisme: re-
pousser les préceptes du Sauveur. Ce que veut Optat, c'est
donc l'unité dans les préceptes du Sauveur. Pas question du
pape.



— 245 —

Les Donatistes objectent que les ouvriers de l'unité sont
des coupables. Optat réplique que e vin et 'huile sont quel-
quefois obtenus par des immondes, et qu’ils servent tout de
méme a Dieu et au sacrifice. «Nam et vinum a peccatoribus
operariis et calcatur et premitur: et sic inde Deo sacrificium
offertur. Oleum quoque a sordidis et nonnullis male viventibus
et immunda loquentibus conficitur: et tamen in sapore, in lu-
mine, etiam in sancto chrismate simpliciter erogatur. Operarios
unitatis malos fuisse dicitis: forte cum voluntate Dei, cui non-
nunquam placet etiam quod ab ipso potuit prohiberi. Nam
queedam mala male fiunt; quaedam mala bene fiunt. Malum
male latro facit: malum bene judex facit, dum vindicat quod
latro peccavit.»

Optat presse les Donatistes de revenir a 1'unité et de
chercher la paix: quam bonum et quam jucundum! Et dans
la méme page (p. 38), unissant l'injure a la priére, il leur re-
proche d'«aboyer» contre l'unité par envie, et il les accuse
d’homicide. Les Donatistes faisaient aux catholiques les mémes
reproches: il y a des homicides justes et d'autres injustes, les
votres sont injustes, les notres justes!... Sur ce terrain, la
discussion pouvait étre éternelle.

Tandis que les catholiques «habitent & l'intérieur et ne se
sont jamais séparés de la racines, les Donatistes manquent de
charité: or 1a ol il n'y a pas de charité, il o'y a ni martyre,
ni science des langues, ni société des anges...

Optat reconnait que les sacrements sont les mémes chez
les Donatistes et chez les catholiques: «Nobis et vobis eccle-
siastica una est conversatio; et si hominum litigant mentes,
non litigant sacramenta. Denique possumus et nos dicere: pares
credimus, et uno sigillo signati sumus; nec aliter baptizati quam
vos,; nec aliter ordinati quam vos; Testamentum divinum legi-
mus pariter; unum Deum rogamus. Oratio dominica apud nos
et apud vos una est, sed scissura facta partibus hinc atque
inde pendentibus, sartura fuerat necessaria. Et tamen hujus ret
artifex aut operarius, dum vult vestem in antiquam faciem
revocare, vicina fila compungit.» Mais c’est le sarfor qui dé-
plait aux Donatistes.

Optat leur réplique «quod @dificant ruinosum parietem;
Domus Dei una est. Qui foras exeuntes partem facere volue-
runt, non domum... Nec lapidem habere angularem unus



s PG

paries potest, qui lapis est Christus, duos in se suscipiens
populos: unum de gentibus, alterum de Judeeis; qui nodo pacis
jungit utrumque parietem ... Paries enim res de domo est, sed
domus non est. Et pars vestra gquasi Ecclesia c¢st, sed catho-
lica non est...»

Toutefois Optat ne prouve pas ses assertions. Il cite des
textes de I'A. T. surtout, et il les applique aux Donatistes trés
arbitrairement, d’aprés un sens accommodatice qui ne prouve
rien. Il en abuse vraiment, et c’est son procédé.

Ce qui est intéressant, c'est qu'il n'en appelle jamais au
pape, mais au Christ, «qui solus est redemptor animarum »
(p. 42). — «Quomodo potest una anima duos dominos habere?
At numquid est alter redemptor?... Nullus est preeter unum
gui redimit animas omnium credentium. »

Les Donatistes traitaient de payens certains catholiques,
et leur disaient: Estote christiani. — Optat se borne a répliquer
(p. 43): «Eum qui ad Deum se conversum esse professus est,
paganum vocas? Eum qui « nobis vel a vobis, in nomine nostro
vel vestro, sed in nomine Chrisii tinctus est, paganum vocas? »
Optat veut qu'on appelle pécheur le chrétien qui peche, mais
non payen.

Lib. IV, p. 44-50. Les Donatistes traitaient les catholiques
de pécheurs. Optat réplique qu'on n'est pas pécheur parce
que les Donatistes le prétendent; que les catholiques peuvent
leur renvoyer ce qualificatif. Il ajoute: «Dei est nosse reum,
illius ferre sententiam. Taceamus omnes homines. Solus Deus
judicet peccatorem.»

« Estis enim fratres nostri, et nos vestri, Propheta dicente:
Nonne vos unus Deus creavit, et unus Pater genuit? Non enim
potestis non esse fratres.» Ce passage (p.44) est trés beau.

Optat insiste et leur dit: C'est vous qui ne voulez pas étre
pacifiques ni avoir la paix avec nous. Cependant nous avons
les mémes sacrements, et c'est le méme Pére qui nous a tous
adoptés pour ses enfants de la méme maniére. Cesset humana
suspicio: utriusque partis praesumptio sileat; quis sit peccator,
solus judicet Deus (p. 45).

Optat leur reproche de rebaptiser (p. 46). Il n'en appelle
pas a Pierre, mais au Christ. Il cite les apdtres, mais non
Pierre seul. Il dit: «Nec apostolos imitari voluistis, a quibus



== DY ==

etiam negator dilectus est Petrus.» Loin d’attribuer une auto-
rité spéciale a Pierre, il rappelle qu'il a nié J.-C. et il loue la
charité des apotres. Il répete plusieurs fois que c'est I'Eglise
qui nous a engendrés (genuit), mais que <«Deus Fater nos
excepit ».

Optat décrit trés bien le baptéme du Christ par Jean. Tout
en appelant, déja avant le baptéme, Jésus «fils de Dieu et
Sauveur », il dit que c’est au baptéme que le Pere l'a oint et
qu'il a commencé A étre appelé Christ.

Optat insiste sur ce qui est commun aux catholiques et
aux Donatistes: «Pro utrisque illud est, quod et nobis com-
mune est: ideo et vobis, quia ex nobis existis. Denique et apud
vos et apud nos una est ecclesiastica conversatio, communes
lectiones; eadem fides; ipsa fidei sacramenta, eadem mysteria. »
Il définit le baptéme: «singulare baptisma, virtutum esse vitam,
criminum mortem, nativitatem immortalem, coelestis regni com-
parationem, innocentice portum, peccatorum naufragium». Et
qu'est-ce qui opére ces choses? Est-ce l'eau? Non: «has res
unicuique, non ejusdem rei operarius, sed credentis fides et
Trinitas preestal». Ce n’est donc pas [‘ouvrier de la chose,
c'est-a-dire le ministre-homme; ce n’est pas non plus l'eau.
C'est Dieu méme. Optat insiste sur ce point trés important:
« Et nos docuimus cceleste munus unicuique credenti a 7rini-
tate conferri, non ab homiine.» Plus loin (p. 54), Optat remarque
que la personne du ministre-homme est changeante (mutabilis),
qu'elle n'importe donc pas a l'essence, tandis que la foi du
croyant et la Trinité sont essentielles.

« Tous les hommes sont contentieux », dit Optat. Il n’est
donc pas étonnant qu’il y ait contention entre les Donatistes
et les catholiques. Il conclut qu'il faut un juge. Quel sera-t-il?
Les ultramontains actuels répondraient: le pape. Optat, au
contraire, en appelle & I'Evangile. « Queerendi sunt judices: sz
Christiant, de wutraque parte dari non possunt, quia studiis
veritas impeditur. De foris queerendus est judex: si paganus,
non potest nosse christiana secreta. Si judeeus, inimicus est
christiani baptismatis. Ergo in terris de hac re nullumt polerit
reperivi judicium,; de coelo queerendus est judex. Sed ut quid
pulsamus ad coelum, cum habeamus hic i Evangelio testa-
mentum. » Optat explique le mot «testamentum-». Le pére,
pour dirimer les débats possibles entre ses enfants aprés sa



— P

mort, fait un testament ol il marque sa volonté. « Et si fuerit
inter fratres contentio nata, non itur ad tumulum, sed queeritur
testamentum ... Ergo voluntas Patris velut in testamento, sic
in Evangelio inquiratur.» Optat remarque qu'au lavement des
pieds des apotres par le Christ, ce n’est pas Pierre qui en-
seigne, mais qui provoque l'enseignement du maitre: «dum
provocat Petrus, Christus docet».

LLes catholiques ne renouvellent pas le baptéme conféré
par les Donatistes, parce qu'il est conféré au nom de la Tri-
nité et que ce que la Trinité fait est bien fait. Absit enim ut
in spiritum sanctum peccemus (p. 53).

La doctrine d'Optat sur le ministre du baptéme et des
sacrements en général, est donc trés claire. « Omnes qui bap-
tizant, operarii sunt, non domini, et sacramenta per se sunt
sancta, non per homines» (p. 55). Ce n’est donc pas le ministre
qui fait la fonction principale ... Donc concedite Deo preastare
que sua suni. Non enim potest munus ab homine dari, quod
divinum est... Probatur quia Deus lavat, non homo. Et Optat
cite les textes: Ps. 50, lavabis me et super nivem dealbabor...
Deus lava me ab injustitia mea. — Et Isate: Quoniam abluet
Dominus sordes filiorum et filiarum Sion...

Optat conclut: «Et sic agnoscite quia non lavat homo,
sed Deus. Quam diu dicitis: qui non habet quod det, quomodo
dat? Videte Deum esse dalorem. Videte Deum unumquemaque
mundare. Sordes enim et maculas mentis lavare non potest nisi
qui ejusdem fabricator est mentis... Dei est mundare, non
hominis... Aquam quam ego do, qui biberit non sitiet in @ter-
num. Aquam quam ego do, inquit, non dixit: quam dederint
qui se sanctos putant, sicut vos vobis videmini; sed se dixit
daturum. Ipse est ergo qui dat; ipsius est, quod datur.»

Cette répétition n'est pas seulement éloquente, elle est
capitale; et il est grand besoin qu’elle soit remise en plus
grande lumiere.

Optat, en citant le texte: Ite, docete omnes gentes, bapti-
zantes eas in nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti, ne doute
pas de son authenticité. Il en exprime la doctrine avec une
grande richesse de développement. « Qui non habet quod det,
quomodo dat? Heec verba scripta in lege non sunt. Nam si (ut
vultis) homo dat, Deus vacat... Quod stultum est, vos dicitis
esse datores... Mandatum est sic ut nec in nomine suo tin-



— 2 =

gerent, sed in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti. Ergo
nomen est quod sanctificat, non opus. Intelligite vos vel sero

operarios esse, non dominos... Quid vobis, quod Dei est, vin-
dicatis? Quid vultis vestrum esse totum, ubi nec partem pote-
ritis habere?... Paulus ostendit quia hoc totum sacramentum

baptismatis Dei est, ut illic sibi nihil vindicet operarius, sic ait:
Ego plantavi, Apollo rigavit. Id est, de pagano catechumenum
feci, Ille catechumenum baptizavit. Sed ut cresceret quod plan-
tatum est aut irrigatum est, Deus fecit ... Christi vox est invi-
tantis: Venite benedicti Patris mei. Veniunt gentes ad gratiam.
Exhibet ille qui invitare dignatus est: ministerium exercet
turba famulorum. Non famulantibus, sed pascenti referendee
sunt gratize. Vos nobiscum comministri sitis, inverecunde totum
vobis convivii dominium vindicatis...» (p. 57-59).

L. VI, p. 61-68. Optat dit aux Donatistes qu'en revendiquant
pour eux seuls les autels du Christ, ils les profanent et les
brisent. « Altare res est Dei, ubi Deo aliquid a quocumque
oblatum est» {non solum a vobis Donatistis). Cette notion de
I'universalité du christianisme et de 1'Eglise est fort belle.
Optat leur reproche d'innover, et il le fait d’'une maniére spiri-
tuelle et mordante. Cette facon donatiste de vouloir faire peau
neuve et de ne pas se contenter de 'ancienne doctrine, ne la
voyons-nous pas de nouveau dans les récents dogmes romains?
«Queae est ista nova et stulta sapientia, novitatem quarere in
visceribus majestatis, et remota quasi quadam corporis cute,
in latente corpore cutem quasi alteram queerere?»

Optat leur reproche d’avoir brisé les calices qui ont con-
tenu le sang du Christ, et de les avoir vendus, peut-étre a des
payens ou a des femmes impudiques. Il s’'indigne que les Do-
natistes osent accuser les catholiques de souillure. « Unde est
quod catholicos quasi pollutos appellas? An quia voluntatem
et jussionem Dei secuti sumus, amando pacem, communicando
toto orbi terrarum, sociati Orientalibus.: ubi secundum hominem
suum natus est Christus, ubi ejus sancta sunt impressa vestigia,
ubi ambulaverunt adorandi pedes, ubi ab ipso facta sunt tot et
tante virtutes: ubi eum sunt tot apostoli comitati: ubi est
septiformis Ecclesia, a qua vos concisos esse, non solum non
doletis, sed quodammodo gratulamini. Quia unitatem Deo pla-
citam amavimus pollutos vocas...»



— 250 —

Les Donatistes voyaient l'effet des sacrements plutét dans
la personne du ministre et dans les cérémonies du culte que
dans l'action de la priere, dans l'action de Dieu et du Christ
pontife (p. 64). Optat le leur reproche. Nous avons vu ce qu'il
a dit, au Livre V, du ministre, qui est Dieu, et non 'operarius.
Ici il parle de l'invocation de Dieu qui vaut mieux que la céré-
monie et le toucher. On dirait qu'ils se rattachaient aux prétres
magiciens qui sanctifiaient par le contact. Optat leur dit: «Ergo
jam liquido apparet, ex invocatione nominis Dei posse aliquid
sanctificari, efiamst peccator invocet Deum. Non enim tantam
vim potest habere factus, quantam habet divini nominis invo-
catio. Nam et vos, qui vobis de vestra sanctitate praesumitis,
dicite, si tactus sanctificat aut invocatio? Utique invocatio, non
tactus. Aut si de solo tactu prasumitis, tangite tabulam, lapi-
dem, vestem; videamus an sancta esse possunt, si de Deo
taceatur. »

L. VII, p. 68-79. Optat dit aux Donatistes: Vous avez divisé
I'Eglise une, vous avez brisé les tables de la loi. Les Dona-
tistes répliquent: Moise par colére a aussi brisé les tables de
la loi; nous l'avons fait, nous, par nécessité; nous ne sommes
pas plus coupables que lui. Optat: Moise a été puni, il est
mort avant d'entrer dans la terre promise. La loi du Christ
doit étre écrite non sur la pierre, mais dans les cceurs. Ecrivez-
la donc dans vos cceurs, et revenez 4 'Eglise catholique. Vous
étes les fils des traditeurs, non des traditeurs; chacun n’est
puni que pour ce qu'il a fait; nous ne pouvons pas vous traiter,
vous, comme des traditeurs. L'affaire de vos parents est ter-
minée avec Dieu; elle ne peut pas étre votre faute a vous.
«Inde est quod vos jam dudum in communionem nostram vo-
luimus recipere, quia vos illo tempore non peccastis, sed
principes vestri.» Venez, exposez vos raisons, vous serez
d’abord admis, et ensuite soutenus par notre meére l'Eglise.

Optat parle ensuite de ceux que Dieu destinera, au dernier
jugement, «ad #nterminata tormenta». Ce n'est pas 4 nous a
faire ce que le Christ fera; c'est lui qui jugera. «Professio
denique nostra est non solum vos non repellere, sed etiam
parentes vestros si eorum temporibus contingeret et unitas
fieret, bonum pacis non repellere. Nefas est enim ut episcopi
faciamus quod apostoli non fecerunt, qui permissi non sunt
vel semina separare, vel de tritico zizania evellere. »



— 251 —

Optat cite l'exemple de Pierre qui, aprés avoir nié¢, fut
pardonné et mérita de recevoir scul/ les clefs qui avaient été
promises a tous les apodtres. Vous pouvez donc étre aussi par-
donnés. Que l'exemple de Pierre vous soit utile. Les autres
apotres, pour le bien de l'unité et de la paix, ont consenti a
communier avec Pierre, qui cependant avait renié le Christ,
mais il a aimé et il a été pardonné. Malgré son triple renie-
ment, «bono unitatis, de numero apostolorum separari non
meruit». Clest le pécheur, Pierre, qui a recu les clefs, «ut
unitatis negotium formaretur», pour que les apodtres voient
qu’ils ne doivent pas méme se séparer de celui qui a renié
le Sauveur. «Provisum est ut peccator aperiret innocentibus,
ne innocentes clauderent contra peccatores.» Donc, méme dans
cette hypothése qui donne les clefs a Pierre seul, on voit
qu'elles ne lui ont pas été données pour qu'il fasse acte d'au-
torité, mais pour qu'il soit forcé, au souvenir de son péché,
d'ouvrir les portes aux pécheurs, et non de les fermer.

Les Donatistes ayant comparé les catholiques a des
mouches mortes qui souillent et gatent la grice du Christ,
Optat tombe dans des minuties au sujet des mouches qui
meurent dans 'huile et qui lui enlevent sa suavité, L’huile est
la grace du Christ. Optat reproche aux Donatistes leur orgueil
lorsqu’ils se disent 1'huile du Christ. Ils sont infatués d’eux-
mémes. C'est par ce reproche qu'Optat termine son écrit.

Cette fin est dure et maladroite. [l aurait da terminer fra-
ternellement puisqu’il avait commencé fraternellement. Il est
des écrivains qui s'excitent eux-mémes a leur insu, et qui
s'aigrissent en s'échauffant. Leur raison passe aisément de 'ar-
cument a l'invective.

Si l'on a lu attentivement les Livres en question, il est
aisé de se rendre compte des procédés d’Optat et de sa tour-
nure d'esprit. Il recourait volontiers aux textes de I'’Ancien
Testament, et il les appliquait tantdt aux Donatistes, tantot
aux catholiques de son temps. Il abusait ainsi du sens accom-
modatice, qu'on devrait plutot appeler le sens factice des Ecri-
tures. Ce sont la de faibles arguments; car les textes ont beau
étre tirés de U'Ecriture sainte, ils ne prouvent rien dans la
circonstance. Une telle théologie, loin d'étre scientifique, n'est
pas méme rationnelle.



— 252 —

Optat avait, en outre, le tort de délayer sa pensée. Ca-
pable de faire des tirades ¢éloquentes (il en a fait quelques-unes),
il se plaisait trop dans la phrase, dans la surabondance, dans
la répétition a satiété, confondant ainsi le développement avec
le verbiage, a la facon des rhéteurs qui aiment trop s'entendre
pérorer. Lorsqu'il tenait une bonne veine, il l'allongeait et
I'exploitait jusqu'a la minutie. Aussi ses arguments n'étaient-
ils pas toujours de valeur. Quelquefois méme, il versait dans
la puérilité, par exemple, au sujet du texte: sit umbilicus tuus
ut crater tornalis (p. 19).

Mais, d’autre part, son ecclésiologie est précieuse, en ce
sens que, tout en exaltant trop St. Pierre, elle ne reconnait a
I'évéque de Rome aucune autorité autre que lautorité épis-
copale, qui méme est moins une autecrité qu'un devoir. En
outre, étant donnés les exces de sacerdotisme dans lesquels
plusieurs Eglises sont tombées, on ne saurait assez méditer la
doctrine du Christ seul chef de 1'Eglise, seul centre de l'unité
par ses enseignements, seul ministre des sacrements en tant
que Dieu, et seul rédempteur. Le ministre-homme, le simple
operarius, doit étre remis a sa place modeste. A Dieu seul
toute gloire! Enfin, ce n’est pas la matiére des sacrements qui
sanctifie; il n'y a en eux aucune magie; c'est l'invocation, la
priere, qui purifie, et non le contact matériel. Tel est le vrai
spiritualisme chrétien.

Concluons. Quoique les arguments d’'Optat ne soient pas
toujours irréprochables, cependant l'ensemble de sa doctrine
est clair et instructit. Les faits et gestes des Donatistes sont
aussi trés catégoriques, et ils donnent une caractéristique du
schisme qu’il est facile d’appliquer aux schismatiques de toutes
les époques.

Précisons:

1° La premieére marque du schismatique est la haine. On
a beau lui parler de fraternité, ce frére ennemi ne répond que
par les injures et la haine.

Qui a fait schisme le 18 juillet 1870? Sont-ce les évéques
qui ont voulu maintenir 'ancienne dogmatique catholique et
qui ont repoussé les nouveaux dogmes? Non. Les Romains
sont les schismatiques, parce que ce sont eux qui ont innové



— 253 —

et qui ont lancé l'anathéme, c'est-a-dire la séparation et l'ex-
pulsion, contre les catholiques défenseurs du dépodt de la tra-
dition universelle. Aussi les schismatiques romains ont-ils la
méme attitude et les mémes mceurs que les Donatistes: nos
odio habeant et execrentur et nolant se dici nostros fratres.
Ils détestent protestants, orthodoxes, anciens-catholiques sur-
tout; ils prodiguent a ceux-ci les épithetes de pécheurs, de
criminels, d’apostats; ils ne leur épargnent ni les grossieretés,
ni les mensonges, ni les calomnies.

Les anciens-catholiques, tout en étant intransigeants sur
les questions de doctrine, ne touchent jamais aux personnes.
Que de fois n'ont-ils pas offert aux romanistes la co-jouissance
de leurs églises! Que de fois ne les ont-ils pas provoqués a
des explications sur leurs prétendus dogmes dans le but du
triomphe non du confessionnalisme, mais de la simple vérité!
Or, jamais les romanistes n'ont consenti ni a la co-jouissance
ni aux explications: accessum prohibent et aditus intercludunt,
et concessum vitant, et colloquium denegant. Ils calquent leurs
procédés sur ceux des Donatistes.

2° Apres la haine, 'exclusivisme. Non seulement les Do-
natistes détestent tout ce qui n'est pas eux, mais ils repoussent
tout ce qui n'est pas eux. L'Eglise catholique entiere, ils la
déclarent schismatique; et leur Eglise & eux est la seule Eglise
orthodoxe. C'est aussi le procédé romain. A en croire Rome,
elle est, & elle seule, toute I'Eglise; donc seule, elle est I'Eglise.
Aux autres Eglises, elle pose des limites et des bornes: Cur
ponitis metas? Cur figitis limites? Elle seule est sans limites,
sans limites dans son autorité, sans limites dans son ambition!

3° Exclusifs en ecclésiologie, les schismatiques sont aussi
exclusifs dans la question des sacrements. Les Donatistes s'ad-
jugent le monopole des sacrements; les leurs seuls sont valides
et licites; et en conséquence ils renouvellent le baptéme conféré
par ceux qu'ils appellent pécheurs, traditeurs, hérétiques. Les
romanistes revendiquent aussi la possession des sacrements,
en ce sens que les leurs sont toujours valides et licites, tandis
que les sacrements conférés par les non-romains leur paraissent
suspects; tantot ils attaquent le baptéme, tantdt le mariage de
leurs adversaires. Les romanistes, a4 l'exemple des Donatistes,
voient I'effet des sacrements plutdot dans les personnes de leurs
ministres et dans les cérémonies de leur liturgie que dans



254 —

I'action méme du Christ. Leurs ministres sont seuls assez purs
pour sanctifier autrui par leur priere ou par leur toucher:
Vos qui vobis de vestra sanctitate prasumitis, dicite si tactus
sanctificat aut invocatio!

4° De fait, c’est & tous ses disciples (discipulis) que J.-C. a
dit: Ceux dont vous remettrez les péchés, ils leur seront remis,
et ceux dont vous les retiendrez, ils leur seront retenus (Jean,
XX, 23). Malgré ce fait, les Donatistes, et Optat aussi, ont
admis que Pierre sex/ a regu les clefs. Cela prouve que, déja
vers 363, on ne lisait attentivement les Ecritures ni d'un coté,
ni de l'autre. Toutefois, j'ai fait remarquer que les Donatistes
interprétaient la chose dans des sens tout différents: les Do-
natistes voulaient étre les seuls purs et les seuls possesseurs
des clefs, donc les seuls possesseurs du baptéme et des autres
sacrements; tandis que Optat et les vrais catholiques enseignaient
que, par le fait du don des clefs & Pierre, le Christ avait voulu
montrer que méme un apdtre coupable a la faculté d'ouvrir les
portes aux pécheurs, et qu’ainsi le monopole des sacrements
n'appartient pas a ceux qui se disent sans péché. Rome en
s'adjugeant, au concile du Vatican, la juridiction universelle
dans toute 1'Eglise et sur toute I'Eglise et en prétendant pos-
séder, elle seule, le pouvoir des clefs, a montré a 'évidence
son esprit schismatique.

5° (C’est Optat qui faisait consister l'orthodoxie dans 1'union
des fideles «avec la racine », c'est-a-dire «avec le Christ», ou
«avec la pierre» (qui lapis est Christus). Les schismatiques,
au contraire, ont peu de souci du Christ et de l'union avec lc
Christ; ils ne parlent que d'eux-mémes, de leur pureté, de leur
autorité; c'est avec eux seuls qu'il faut étre uni. Clest ainsi
que Rome fait consister l'orthodoxie dans l'obéissance a ses
dogmes et a ses ordres, dans la soumission & son pape, et
rien de plus! Uni au pape, séparé du Christ, telle est la for-
mule schismatique actuelle.

6° Déja au IVe siecle, les romains, étant les plus nombreux,
avaient la tendance a faire de la catholicité une question de
nombre et d'étendue territoriale. Cette facon de raisonner était
trés commode contre la minorité, mais elle n'en était pas plus
logique pour cela. Optat de Mileve, tout en faisant remarquer
aux Donatistes leur petit nombre, leur expliquait que ceux-la
seuls sont catholiques qui sont enracinés dans le Christ: nos



— 235 —

catholici in radice manemus, voila le premier point; et le second
était : et in toto orbe terrarum cum omnibus sumus. Ce n’est
pas la une question de nombre, mais une question d'union avec
le Christ et avec tous les fréres. Les romanistes actuels sont
fiers de leur grand nombre; c’est leur maniere d'étre catho-
liques: en imposer par le nombre et par l'étendue.

7° Enfin, il est remarquable que les schismatiques qui
anathématisent les autres Eglises, qui se séparent d’elles, qui
s'attribuent le monopole de linfaillibilité, de la juridiction, de
l'autorité, de la grace et des sacrements, et qui mettent en
premier lieu leur hiérarchie, leurs ministres comme seuls aptes
a baptiser validement, etc., il est remarquable, dis-je, qu’ils ne
voient que le sacerdoce de leurs ministres comme ils ne voient
que le baptéme conféré par leurs ministres. Le ministre-homme
est tout pour eux, et non le Christ-pontife. Tel est 1'esprit de
Rome. Optat, au contraire, voyait dans la grace et dans la
purification non un produit de l'’eau, ni un produit de 'ouvrier
homme, mais un don de Dieu par la foi: et nos docuimus
celeste munus unicuique credent/ a Trinitate conferri, non ab
homine. C'est aussi la doctrine de 1'Eglise ancienne-catholique,
Eglise qui ne se déclare pas /la sewle Eglise catholique, mais
une Eglise catholique.

E. MicHaup.



	La théologie d'Optat de Milève d'après son "De Schismate Donatistarum" : vers 868

