Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 62

Artikel: Le monisme de Louis Bourdeau
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403700

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403700
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 209 —

LE MONISME
DE LOUIS BOURDEAU.

J'ai déja dit le bien et le mal que je pense du livre de
Louis Bourdeau, intitulé: Le Probléeme de la Viel'). M. le pro-
fesseur Armand Sabatier, dans sa FPhilosophie de I'Ejffort, en
a fait I'éloge suivant (p. 137): «Je recommanderai vivement la
lecture d'une ceuvre de L. Bourdeau, ceuvre posthume trés
remarquable, ol bien des idées que j'avais précédemment émises
ont été développées avec une clarté, une richesse de bon aloi
et une élévation de vues auxquelles je me plais & rendre hom-
mage.» Je professe, de mon coOté, une telle admiration pour la
profondeur de pensée et de religion du savant doyen de la
Faculté des sciences de Montpellier, que je n’ai aucune inten-
tion de le contredire; mais les «idées» plus ou moins nom-
breuses auxquelles il fait allusion, ne sont pas tout le livre de
Bourdeau, ni le systtme méme de Bourdeau. On peut trouver
celles-1a trés belles, trés élevées, sans €tre partisan du monisme
de l'auteur.

Le mot «monisme» est, d'ailleurs, si peu clair qu'il peut
s'interpréter soit dans un sens spiritualiste, voire méme idéa-
liste, soit dans un sens matérialiste. Tel peut avoir de la ma-
tiere et de l'esprit une conception assez vaste pour concilier
I'esprit comme énergie premiére et la matiere comme forme
limitante des forces secondes, et pour pouvoir faire place a un
certain monisme relatif, qui, loin d'étre le triomphe de la ma-
tiere sur l'esprit, serait le triomphe de !'esprit sur la matiere.
Mais tel autre penseur peut faire du monisme, tel qu'il le con-
¢oit, un matérialisme coloré d’expressions spiritualistes, voire

') Paris, Alcan, in-8°, 19o1. Voir la Rewvwe, octobre 19oI, p. 794-797.
Revue intern. de Théologie. Heft 62, 1908, 14



méme religieuses, et qu'on pourrait prendre tout d’abord pour
un habile compromis, disons méme une habile et heureuse
conciliation entre le matérialisme et le spiritualisme, mais dont
I'déalisme au fond ne serait qu'apparent, puisqu'il se résoudrait
en définitive dans un esprit qui ne serait que la matiere et
dans un Dieu qui ne serait que 1'éther,

D’ordinaire, le mot « monisme» est rapproché du systéme
de Heeckell) et entendu plutdt dans un sens matérialiste. En
se placant a ce dernier point de vue, il est aisé¢ de montrer,
d'une part, que ce systéme, loin d'étre fondé sur une science
exacte, ne repose que sur des interprétations hypothétiques,
arbitraires et méme erronces, de certains faits scientifiques, et,
d’autre part, qu’il est contraire aux principes les plus fonda-
mentaux de la saine philosophie.

L

Autrefois le matérialisme s'affirmait sans contours et sans
détours comme la négation catégorique et absolue de toute
substance spirituelle, et comme l'explication de tous les phé-
noménes intellectuels et moraux par les seules substances ma-
térielles plus ou moins organisées. On lit dans le «Dictionnaire
des sciences philosophiques» d'Ad. Franck?): «lLe matérialisme
croit qu'il n'y a que l'homme plhysigue accomplissant diverses
fonctions par divers organes, que le cervean est capable de
penser, de sentir et de vouloir, comme les poumons de respi-
rer, et 'estomac de digérer. A ses yeux, ce quon appelle le
moral de 'homme 2’est gue le physigue sous un autre point
de wvue.»

Aujcurd’hui le monisme, sans nier aucunement la matiére
et tout en exagérant méme la puissance des atomes, affirme
aussi la spiritualité universelle. Louis Bourdeau dit expressé-
ment: « Un méme fond de spiritualité, imperceptible dans les
éléments, indistincte dans le minéral, endormie dans la plante,
éveillée dans l'animal, réfléchie dans 'homme, anime a divers
degrés tous les étres et les excite a l'action. Haeckel tient
qu'il y a «une série unique dans la nature, allant du minéral
le plus amorphe au cristal, et de celui-ci a I'étre vivant infé-

1) Voir la Revue, octobre 1901, p. 8o1-8o5.
?) Paris, Hactetie, p. 1048, art. Matérialisme.



— 211 —

rieur, pour aboutir au summzm, a I'individualité psychique, a
I'homme ». On aurait seulement a distinguer dans le cours de
cette évolution générale, deux phases, l'une de préparation
obscure, l'autre de manifestations brillantes, Ce qui, dans la
premiére, parait n’étre que mécanisme, action physique ou chi-
mique, devient, dans la seconde, organisme, vie, sentiment,
conscience, pensée, volonté. Mais & raison de cette continuité
de développement, les deux séries n’en forment qu'une, et le
passage de l'une a l'autre s’est effectué¢ par degrés, sans inter-
ruption et sans miracle. Au lieu de différer par essence, d'étre
exclusifs 1'un de l'autre, comme Descartes a eu le tort si grave
de l'affirmer, le mécanisme et le psychisme sont corrélatifs,
consubstantiels et inséparables. Le mécanisme, c’est le psy-
chisme a 1'état élémentaire, en préparation; le psychisme, c’'est
le mécanisme sous une forme complexe et transfiguré. llIs re-
présentent deux stades du dynamisme universell).»

On le voit, la matiére n'est plus la simple étendue de Des-
cartes. Descartes et son mécanisme sont abandonnés. «La ré-
gularité de l'ordre dans l'ensemble des choses, de mieux en
mieux démontrée par la science, réclame 4 son tour une expli-
cation que le mécanisme est impuissant @ lui donner .., Déja
Socrate regardait l'explication mécanique du monde comme
insuffisante et préconisait la recherche des raisons de finalité.
Cette exigence de la pensée devient de plus en plus impé-
rieuse ). »

Précisons. Bourdeau affirme 1'ame, la finalité, la loi direc-
trice, Dieu méme, des principes de foi et une religion. Ces affir-
mations sont positives. Nous verrons plus loin, il est vrai, com-
bien elles sont infirmées par le sens que l'auteur parait y
attacher; mais constatons d’'abord tous ces aveux formels.

D’abord 1'dme. Heeckel a déja dit dans son Mownisme.
« Tout naturaliste qui a comme moi observé pendant de longues
années des protistes unicellulaires, est positivement convaincu
qu'eux aussi posseédent une dme. Cette Ame cellulaire est, elle
aussi, constituée par une somme de sensations, d'idées et d’actes
de volonté; les sentiments, la pensée et la volonté de notre
dme humaine sont seulement des développements graduels de

Y Quvrage cité, p. 179-180.
2) P. 263. Voir aussi p 283.



ceux-la.» Bourdeau adhere a cette doctrine (p. 59). Plus loin,
il admet aussi I'ame des animaux, I'ame de la nation, I'ame de
'humanité, I'ame des étres vivants, ’ame de la terre, et enfin
le panpsychisme.

Voici des textes qui le prouvent. «Une sociélé a-t-elle une
activité psychique personnelle, une conscience, une ame ou
I'équivalent d’'une dme?» Bourdeau trouve d'abord téméraire
de laffirmer; mais, admettant que le corps social est un orga-
nisme vivant, il admet du méme coup 'ame de la société. «De
méme qu’en interprétant les actes de nos semblables ou méme
des animaux, nous leur attribuons une ame pareille ou ana-
logue & la ndtre, nous pouvons en présumer une dans les
agrégats sociaux, d'apres des indices révélateurs» (p. 109). —
Et encore: «Sil’on accorde que le principe d'individuation con-
siste & faire, avec des ¢léments groupés et coordonnés, un
tout organique et vivant, 'humanité est une personne ai méme
litre que chaque étre Juomain (p. 117) ... L’espéce humaine,
vaste agrégat d'étres de méme nature qui meénent une vie com-
mune et évoluent de concert, réalise une individualité dont
l'unité n’est pas contestable, au double point de vue du soma-
tisme et du psychisme. C'est un organisme animé (p. 118)...
Puisqu’elle a un corps, fait de tous les corps, I'humanité doit
avoir aussi une dme, faite de toutes les ames se développant
de concert et amenées a 1'unité par une résultante générale...
L’humanité a un cerveau idéal, composé de tous les cerveaux
individuels, harmonisés et consonants» (p. 121).

Et ce que Bourdeau dit de P'humanité, il le dit aussi du
regne animal. < Considéré dans son ensemble, le régne animal
doit étre con¢u comme un tout-clos organisé, un grand étre
formant une société d'espeéces, mais animé d'une vie propre,
dont T'unité s'impose a la réflexion, car on y constate a la fois
l'unité de substance organique, l'unité d'éléments de structure,
l'unité de plan d'organisation, l'unité de modes essentiels de
fonctionnement, l'unité de développement phylogénétique et
l'unité du principe d’animation (p. 130)... Quelle que soit
dans le présent, et plus encore dans le passé, la variété des
espéces d'animaux, on doit donc regarder la faune entiére
comme u7n étre unique, ou le méme principe d'organisation et
de vie se manifeste avec ordre a travers d'incessantes méta-
morphoses» (p. 132). Et adhérant & Marc-Aurele qui a admis



— 215 —

«une méme sorte d'ame distribué¢e a tous les animaux sans
raison et un esprit intelligent & tous les étres raisonnables»,
Bourdeau rappelle que les animaux sont ainsi appelés parce
qu'ils ont une ame (animal, de anima, ame), et il ajoute:
«Pour suffire & des exigences accrues, 'dme animale a, d’age
en age, développ¢ ses moyens d'information et d'action » (p. 137).

Plus loin, il dit: «Ne serait-il pas irrationnel que la Terre,
cette vallée ol se fabriquent les ames (Keats), f{ht elle-méme
sans ame, et ait pu produire du psychisme si elle en était dé-
pourvue, c'est-a-dire donner ce qu’elle ne possédait pas?...
Tous ceux qui ont un vit sentiment de la nature ont admis
une dme éparse dans 'universalité des choses, mystérieux esprit
de méme essence que le notre et vers lequel tendent toutes
nos aspirations» (p. 199). — Enfin, p. 238: «1l y a du psychisme
partout, et /a nalure entiére est comme imprégnée de spiritua-
lité. On aurait seulement & distinguer par rapport a 'homme,
puis comme terme moyen, un zvpopsvchisme dans les groupes
inférieurs et un hvperpsychisme dans les groupes supérieurs,
T'un et l'autre confondus dans un panpsychisme universel. »

Donc le monisme, au lieu de nier I'ame partout, semble
laffirmer partout. Il en est de méme de la finaliié. niée par-
tout par les anciens matérialistes, elle est affirmée partout par
les monistes. Avec Aristote, Gassendi et Leibniz, qu’il cite,
Bourdeau affirme <«une wmentalité caclide qui impose aux ¢€l¢é-
ments de la matiére les directions coordonnées qu’ils suivent »
(p. 76). 1l enseigne que «les causes efficientes se concilieraient
ainsi avec les causes finales, car la finalité n’est pas moins
nécessaire pour expliquer le monde que la causalit¢ pour le
comprendre ». « Toute notre activité rationnelle, dit-il, est mo-
tivée par la recherche de fins. Nous tendons a des buts déter-
minés par nos affections, nos désirs, nos réves, nos idées, nos
volontés, nos actions, nos rapports, et la vie humaine, si 'on
en retranchait la notion de but et de direction, n'aurait aucun
sens. De méme, la finalité est le flambeau qui éclaire la bio-
logie dans son étude de la conformation des organes, de leurs
fonctions et du consensus général d'olt la vie résulte. La ques-
tion de fin se poserait aussi pour les autres sciences, partout
oll elles constatent un systéme complexe de faits qui concou-
rent 4 maintenir un certain ordre. Tout, dans l'univers, a son
but et y tend d'un effort spontané» (p. 77-78). Et encore:



« Envisagée sous un autre aspect, non plus comme cause, mais
comme tendance, la question du psychisme dans la production
des faits se raméne a la recherche des finalités, car la finalité,
c'est l'intelligence en action, une direction tracée et suivie en
vue d'atteindre un but. S’il y a du psychisme partout, il doit
y avoir de la finalité partout, et chaque fait correspond a une
idée, soit nettement congue, soit obscurément pressentie. La
vie humaine serait absolument inexplicable si 'on voulait en
exclure linterprétation des finalités, car tous nos actes voulus
et motivés ont leur intention et un but; nos actes instinctifs,
les actions réflexes elles-mémes, tendent inconsciemment a un
résultat manifeste, et chaque fonction de l'organisme a sa fin.
Le finalisme est le flambeau qui éclaire toute la biologie, et,
privées de cette lumiere, 'anatomie, la physiologie plus encore,
seraient incompréhensibles et n'auraient plus aucun sens. Il en
est ainsi de toutes choses. Partout ou un ordre s'établit, se
maintient et se développe, partout ot 'on constate des con-
nexions, des adaptations et des convergences de fonctions, une
évolution réguliere, qu’il s’agisse d'une molécule ou d'un
monde, il faut admettre une fin cherchée, un esprit recteur,
puisque sans cela l'unité de l'ensemble manquerait de lien. La
finalité ressort de l'accord méme des faits et se trouve prou-
vée par lui. Le principe: Fost hoc, ergo propter hoc, se préte
a recevoir ici ses plus larges applications et les mieux justi-
fiées. Prises dans leur généralité, les lois ont pour cause finale
évidente la totalité de Jeurs effets. La fin de la gravitation,
c’est le débrouillement, opéré par elle, du chaos originel, la
formation et la mise en circulation des masses cosmiques; la
fin des actions physiques et de leurs lois, c'est la détermina-
tion des phénomenes variables dont toutes les modalités des
étres dépendent; la cause finale de l'affinité, c'est la produc-
tion de l'immense collection des corps composés doués de pro-
priétés diverses et aptes a tous les emplois; enfin la cause
finale de la vie, c’est la genése d'une multitude sans nombre
d’étres organisés et animés, se développant en une série hié-
rarchique et progressive des moneres a 'homme» (p. 267-268).

La doctrine moniste n'est pas moins formelle en ce qui
concerne la loi directrice qui régle 'univers entier. Les phé-
nomeénes vitaux la démontrent clairement. « Cette pensée diri-
geante, dit Bourdeau, ne se révele pas seulement dans la



— 215 —

construction de l'organisme et le consensus de ses fonctions,
elle apparait avec la méme évidence dans les moyens de dé-
fense et de protection que la vie oppose aux influences per-
turbatrices qui l'assaillent du dehors, aux assauts continuels
que lui livrent les actions mécaniques, physiques, chimiques
ou microbiennes. Une sorte d'intelligence toujours en éveil
semble présider a la stratégie la plus ingénieuse pour garantir
les organes, les tissus ou les humeurs et prévenir les désordres
pathogenes. «S'il fallait définir la vie, conclut Claude Bernard,
je dirais: la vie, c'est la création... Ce qui caractérise la ma-
chine vivante, ce n'est pas la nature de ses propriétés physico-
chimiques, c’est la création de cette machine d'aprés une idée
définie ... Ce groupement se fait par suite des lois qui régis-
sent les propriétés physico-chimiques de la matiére; mais ce
qui est essentiellement du domaine de la vie, ce qui n'appar-
tient ni a la physique, ni a la chimie, c’est l'idée directrice de
cette évolution vitale.» — «Il y a, dit-il encore, comme un
dessin vital qui trace le plan de chaque étre, de chaque organe,
en sorte que si, considéré isolément, chaque phénomeéne de
l'organisme est tributaire des forces générales de la nature,
pris dans leur succession et dans leur ensemble, ils paraissent
révéler un lien spécial, ils semblent dirigés par quelque con-
dition invisible, dans la route qu’ils suivent, dans l'ordre qui
les enchaine.» Enfin, en termes plus exprés: «La vie, c'est
une idée, c'est l'idée du résultat commun par lequel sont asso-
ciés et.disciplinés tous les ¢éléments anatomiques, 'idée de 'har-
monie qui résulte de leur concert, de l'ordre qui régne dans
leur action» (p. 42-43).

Bourdeau affirme dans l'univers «un plaﬁ idéal» (p. 79).
Il Paffirme spécialement dans I'humanité: «Ces tendances vers
le mieux qui se font jour malgré tant d’obstacles, cet essor
persistant de la raison, sont nécessairement dus a une intelli-
gence plus clairvoyante que la ndtre, puisqu’elle en rectifie
les écarts, en dirige la cécité et poursuit des fins dont la no-
tion nous échappe ou ne se révele a la réflexion que par ces
effets une fois produits, L'humanité a ses inspirations, son édu-
cation, sa mémoire, dont témoignent la transmission des apti-
tudes acquises et celle des progres réalisés» (p. 123). Et encore:
«L’intelligence mystérieuse qui dirige 1'évolution de I'espece
est si distincte de l'intelligence individuelle, qu’elle arrange



— 216 —

parfois les choses contre lintérét particulier, 1a ou celui-ci
cherche avec le plus d'ardeur a prévaloir, comme on le voit
au sujet de la reproduction. Schopenhauer s’est plu & montrer
par quelles ruses et avec quelle habileté le génie de l'espece
amorce et trompe les Ctres par l'illusion de I'amour pour les
faire servir, non sans dommage pour eux, a des fins qui les
dépassent» (p. 126)... «Dans le développement progressif
d'un aussi grand nombre d'espéces, dont la plasticité se préte
aux modifications les plus étendues, apparait, non moins nette-
ment que dans la production d'un organisme individuel, cette
idée directrice qui, pour Claude Bernard, peut seule expliquer
l'ordre et la suite de pareils effets. «Il y a, dit M. Gaudry, un
plan qui domine la nature animale et que la paléontologie
nous fait connaitre» (p. 134)... «L’évolution qui, tout en diver-
sifiant a 'infini les types d’espéces, a pu passer des plus informes
¢bauches a 'homme, s’expliquerait mal, pour la raison, par un
concours d'accidents heureux; elle implique une tendance sui-
vie, une finalité cherchée. L’unité de l'ensemble est la preuve
d’'une mentalit¢ cachée» (p. 135)... «Un effet aussi général,
aussi suivi dans ses développements, doit avoir pour cause un
principe d’animation commun a tout le régne animal et qui se
déploie diversement dans la série des espéces. Ce puissant
effort de mentalité qui, de I'éponge a I'homme, travaille a se
faire jour, adapte la ilexibilité¢ de ia vie aux conditions les plus
variées. Une intelligence secréte préside a ce magnifique en-
semble de progres psychiques. Inépuisable en ressources, cons-
tante dans la poursuite de ses fins, elle dépasse incompara-
blement le pouvoir des étres individuels, qui concourent 4 son
ceuvre sans la connaitre, et celui méme des espéces, qui mon-
trent simplement les aspects partiels de son unité» (p. 139).
Il faut lire surtout cette tres belle page: «Si variés que
soient dans le détail les phénomeénes cosmiques, 'unité du sys-
téeme implique celle de cause et de fin. Newton, venant de dé-
montrer que tous ces astres ont une commune loi, conclut:
«Cet admirable arrangement du Soleil, des planttes et des
cometes ne peut étre que l'ouvrage d'un étre tout-puissant et
intelligent... il est certain que, tout portant l'empreinte du °
méme dessein, tout doit étre soumis a4 un seul et méme étre. »
Aristote tient que le monde, qui parait beau et bien ordonné,
constitue une ceuvre d'art. Dans le plan de l'organisme hélio-



planétaire, dans l'accord de ses fonctions et la suite de ses
phases, l'esprit retrouve en effet, plus pressante encore a rai-
son de la grandeur du sujet, la nécessité d’admettre une idée
directrice, un principe de coordination. Or, toute idée traduite
en faits logiques et consé¢quents implique une mentalité qui la
concoit, une volonté qui la réalise. Les astronomes se trompent
et laissent leur science inachevée guand ils la réduisent a 1'étude
d'un pur mécanisme de masses et de mouvements, & une résul-
tante de forces aveugles, sans aucune lueur d’intelligence. Ils
ne donnnent ainsi qu'une explication insuffisante des choses,
en ce sens que, bornée a en montrer le comment, elle ne fait
pas comprendre ou pressentir le pourquoi. Laplace a bien pu,
par les scules déductions d'une loi simple, et sans recourir a
aucune hypothese d'esprit créateur, rendre compte de la vaste
série des phénomenes astronomiques; mais ce que Son exposi-
tion du systéeme du monde laisse complétement ignorer, c’est
la raison d'étre de cette loi si féconde en conséquences, la signi-
fication psychique des effets qui en découlent, ce que, pour la
pensée réfléchie, leur ordre atteste de rationalité transcendante.
Ici pourtant se pose un probléme qui exige une réponse: pour-
quoi cette loi primordiale est-elle ainsi et non autrement? Sa
cause est-elle fortuite ou intentionnelle? Dans le premier cas,
l'ordre entier des choses se trouverait dépendre d'un hasard
qui n'explique rien; dans le second, il releverait d'une intelli-
gence qui explique tout. 1l faut choisir, et pourrait-on hésiter?
Auguste Comte, voulant démentir le mot du psalmiste Cal7
enarrant gloviam Dei, prétend que la seule gloire digne d’étre
célébrée est celle des savants qui ont révélé les lois de la mé-
canique céleste. Mais, s'il a fallu du génie pour les découvrir,
n'en fallait-il pas plus encore pour les instituer et poser ainsi
par avance le fondement idéal sur leguel devait se construire
cette mouvante architecture? M. Fayve dit plus justement: «les
objets que l'astronomie considére sont d'une grandeur incom-
parable; le temps et l'espace, le mouvement et les forces y
prennent des proportions inoufes; si quelque part 'homme se
trouve en présence du divin, c'est bien 14, sous les formes les
plus palpables et les plus saisissantes» (p.211-213). Voir aussi
p. 256-257.

Cette loi directrice, Bourdeau l'appelle «sagesse supréme»
(p. 214), et il ne craint pas de prononcer le mot Dieu. «Tout,



— 218 —

dit-il, dans l'ample sein de la nature, tend & 1'harmonie de
I'’ensemble, aspire a I'unité, et c’est 1a un indice manifeste d'une
puissance psychique qui la coordonne et la regle. Ce que l'ac-
tivité du globe révele d'ordre et de rationalité suppose une
mentalité secréte qui ne se laisse surprendre que par ses effets.
Notre raison trouve en elle le pressentiment de quelque ehose
de religieux, comme une intuition du divin» (p. 197). Voir
aussi les pages 200, 215, 224. Et plus explicitement: «Cette
dme de 'univers cosmique ne saurait donc avoir avec la notre
que l'analogie la plus disproportionnée et la plus lointaine. ..
Cette grande fonction créatrice qui constitue la vie de 'univers
stellaire, est inséparable d'un principe d'animation... Le psy-
chisme intersidéral, s’éclairant ensuite par degrés, serait-il inca-
pable de prendre conscience de lui-méme, de jouir de son
activité générale, et, comme le démiurge de la Genese s'ap-
prouvant dans son ccuvre, de trouver que cela est bien?
(p. 225)... C'est un océan d’étre d'ou tout sort et ol tout
rentre, qui a pour unique attribut d'exister, mais qui, avec 1’exis-
tence, en possede toutes les virtualités. De cette réalité mys-
térieuse, essence infinie, puisqu'elle n'a pas de limites, absolue
puisqu’elle ne dépend de rien et conditionne toutes choses,
enfin éternelle puisqu’elle est innée et indestructible, provien-
nent les éléments de tout ce qui, dans l'espace et dans la durée,
prend forme et figure, apparait, évolue et disparait. De 14 se
dégagent, par complications graduelles de résultantes, toutes
les modalités de l'étre. Le fond seul est immuable» (p. 243).
A cette derniére page, Bourdeau mentionne «le Deus abscon-
ditus que les théologiens proposent a nos adorations sous tant
de noms divers».

Donc Bourdeau admet une «fonction créatrice », Il emploie
expressément les mots: puissance créatrice (p. 193), création
(p. 180), bien qu'il écarte de la création tout miracle (p. 213).

Ce sont 14, pour lui comme pour Heackel, les principes de
jor du vrai savant de nos jours. De ces principes de foi découle
logiquement, selon eux, une religion, «une forme rationnelle
de religion» (p. 244). Bourdeau voudrait que «la vraie reli-
gion» ft tenue de se faire scientifique, de mettre ses dogmes
d'accord avec les notions les mieux prouvées, et aussi que «la
vraie science ft tenue de devenir religieuse, de croire a la
présence d'un esprit recteur dans la nature, et d'interpréter le



— 219 —

monde comme une ceuvre pensée et voulue». «Ainsi seule-
ment, dit-il, la religion et la science, se pénétrant 1'une
I'autre, sceurs et non plus ennemies, mettraient fin & un dé-
saccord ou la raison semble se démentir elle-méme, et qui, s’il
se prolongeait davantage, arréterait tout progrés» (p. 265-266).

IL.

Toutefois, nous aurions tort, nous spiritualistes, de nous
réjouir sans réserve de ces aveux: siformels qu'ils paraissent,
il est difficile d’admettre qu’ils contiennent en réalité ce qu'ils
paraissent contenir. Ce spiritualisme et ce théisme semblent
étre plus dans les mots que dans les idées. Voyons, en effet,
les explications données par Bourdeau.

" En méme temps qu'il éleve la matiere au-dessus de 1'an-
cienne conception qu'on en avait communément, et qu'il lui
attribue la sensibilité (p. 66) et méme <«un rudiment de con-
science » (p. 68-71), il nie a 'ame toute substantialité propre
et la réduit a n'étre qu'un simple phénomene de la maticve
(douée, comme il a été dit, de sensibilité).” «La métaphysique,
dit-il, trop encline a l'abstraction transcendante, a longtemps
tenu 'ame ou l'esprit pour une réalité substantielle, indécom-
posable, faisant avec le corps, toujours divisible, un absolu
contraste, et douée d’attributs sans rapport avec les propriétés
de la matiére. C'était 1a personnifier un pur concept. La science
de nos jours, écartant cette opinion précongue et s'appliquant
a déterminer dans le moi des ordres spéciaux de fonctions, le
fait considérer comme une synthése d’états psychiques dont
la mémoire établit la continuité, et la conscience 1'unité. Notre
personnalité n’est que la somme de foute notre activité pas-
sée, accrue par notre activité présente, et dont la progression
se prolonge tant que dure la vie» (p. 44-435). «Considérés dans
leur ensemble, le cerveau, la moelle épiniére, le grand sym-
pathique et les ganglions des organes, forment une sorte de
hiérarchie dont les membres réagissent les uns sur les autres
et fonctionnent de concert... Les centres nerveux dont 1'acti-
vité reste cachée a la conscience lucide ne doivent pas étre
dits inconscients dans le sens absolu du mot... Chacun de ces
centres inférieurs constitue donc une sorte de cerveau réduit
qui, dans les limites de sa fonction, a son sens intime a lui,
ses aptitudes psychiques, sa petite ame, qu'ignore la grande.



— 220 —

Et celle-ci, seule personnifiée par le langage, exagérée par les
abstractions de la métaphysique, n'est que la synthese, l'ex-
pression collective d'une multitude d'ames partielles, propres
aux divers centres nerveux et ramenées a 'unité par leur con-
vergence dans un centre prédominant. En somme, notre con-
science est plutdt un nous qu'un moi (p. 52-54).

Done, au fond, Bourdeau «identifie» la matiere avec la
force et avec l'esprit, et réciproquement (p. 73). Entre ces trois
choses, mati¢re, force et esprit, ce n'est plus qu'une différence
de degré¢, et non de nature, leur nature étant la méme: «la
sensibilité des corps bruts n'est assurément pas identique a
celle des corps vivants, néanmoins elle est de ménie nature,
quotque de moindre degré» (p. 73). C'est comme entre le froid
et le chaud, entre les ténébres et la lumiére: les oppositions
ne sont qu'apparentes, il n'y a place que pour une série de
degrés (p. 71-72). De la sorte, l'esprit n'est qu'un dégagement
des forces cosmiques. «l.a force, que les stoiciens appelaient
«I'ame de la mati¢re», doit &tre con¢ue comme le point de
départ de la geneése psychique, car, sans les changements
qu'elle ameéne dans la condition des choses, aucun esprit ne
pourrait se produire et s'exercer. Tout dérive de ces forces
primordiales qui agglomerent les masses et les meuvent, influen-
cent leurs molécules, agrégent et désagregent leurs ¢léments,
de maniere a produire ce monde de phénomeénes d'olt provient
la vie. Nous-mémes sommes le champ d'action ou ces forces
diverses se surajoutent, s’entrecroisent, compliquent leurs effets,
et olt le psychisme se résout en mouvements comme il résulte
de mouvements. L’esprit se dégage par degrés du consensus
de toutes ces forces. La gravitation est un mode initial de la
sensibilité de la matiére, et, dans l'attraction qui porte irré-
sistiblement ses ¢léments pondérables & se rapprocher et a
s’'unir, on pourrait voir la forme la plus simple de la sympa-
thie. Il v a en elle un effort constant, germe de désir et de
vouloir. Des tendances psychiques se montrent mieux encore
dans la variabilité des phénoménes physiques. La chaleur, sym-
bole des ardeurs de la passion, la lumiére si analogue a celle
qui €éclaire notre intelligence, 1'électricité, si voisine de l'influence
nerveuse qu'elle se confond presque avec elle, affinent la sen-
sibilit¢ de la matiere par leurs délicates influences. On arrive
aux sé¢lections discriminatives de l'affinité qui, dans les compo-



— 221 —

sés, devient irritabilité nutritive, vie, conscience... Dans toutes
ces forces qui animent la nature, il y a un principe de spiri-
tualité qui aspire a se développer et manifeste par degrés sa
puissance. Notre esprit est une résultante particuliere, et 'ordre
entier des choses porte témoignage de l'intelligence qui le régit »
(p. 232-233).

Donc Bourdeau n'admet qu'une simple transformation pro-
gressive de 'inconscience des éléments cellulaires en conscience
lucide du moi, et cette conscience lucide du moi sort de l'in-
conscience des molécules et des cellules comme la nature vivante
sort de la nature brute (p. 65 et 67). « Ainsi 'unité du moi n’a
que la valeur d'une somme ol se totalisent les activités coor-
données d’innombrables éléments psychiques. Notre conscience
accumule et condense une infinité de consciences minimes g7
S'ignovent l'ume ['auire et ne se percoivent nettement que
fusionnées dans un ensemble. Clest de ce fond obscur qu'é-
merge la claire connaissance du moi. D'aprés la loi de conti-
nuité formulée par Leibniz, il n'y a pas d'interruption ni de
saut dans la suite des phénomenes de la nature. Tout se dé-
veloppe graduellement. L’origine du conscient doit donc étre
cherchée dans l'inconscient, et nos perceptions les plus nettes
proviennent de celles qui, trop faibles pour étre appréciables
chacune a part, se renforcent en s'unissant. Leibniz les com-
pare & ces bruits de vagues, dont aucun ne serait entendu s'il
était seul, mais qui, s'ajoutant 'un a lautre et percgus tous
a la fois, deviennent la voix retentissante de I'Océan» (p. 60-61).

Bref, d'aprés la théorie moniste en question, I'ame (soit de
a matieére brute, soit des plantes et des animaux, soit de
I'homme, soit de la nation, soit de 'humanité, soit de 'univers
entier) est une réalité et non une fiction, mais une réalité pu-
rement «phénoménale» et non substantielle. «Des théories
métaphysiques ont fait méconnaitre l'irréfragable unité du moi
et conduit a la supposer composé de deux é&tres accolé€s,
mais dissemblables, d'un corps et d'une Ame d’essence con-
traire, grave méprise qui a entrainé une longue suite d’erreurs
et d'antinomies. En réalité, ces deux aspects du moi ne repré-
sentent, dans Y'étre total qu'ils forment en s'unissant, que deux
ordres de fonctions, deux classes de phénomenes insépa-
rables et concomitants. Leur distinction, fondée sur une simple
disparité de modes de perception, n'’autorise nullement l'affir-



— 222 —

mation de deux natures opposées, puisqu’elles se confondent
dans le moi, et c'est le méme &tre qui s’observe tour a tour
du dehors et au dedans. Tout en admettant cette distinction,
consacrée par l'usage, comme moyen d'analyse et pour la
commodité des recherches, nous nous garderons conséquem-
ment d'attribuer aux mots de corps et d'ame, de matiere et
d’esprit, le sens absolu et trompeur d'hétérogénéité qu'y ont
attaché les métaphysiciens, Pour nous, ces termes se réferent,
non a des substances diftérentes, car nous ignorons ce qu'est
en soi une substance et nous n'en pouvons pas raisonner,
mais & des attributs de 'étre, a deux groupes de phénomenes
dont l'accord constitue notre personnalité» (p. 8-9).

On voit dés lors ce que peut &étre, dans cette théorie, la
finalité dont il a été question: «Ainsi entendue, la finalité est
l'activité méme. On peut et on doit en transporter le germe
jusque dans les ¢léments des corps. Mais cette force intérieure
des choses, si elle est volonté spontanée, n'est pas pour cela
une intelligence ayant la représentation d'un but a venir,
d’'un tout a réaliser au moyen de ses parties. Il n’existe
pas une adaptation préordonnée des choses les unes aux
autres; l'adaptation est perpétuelle, inséparable du monde,
donnée avec lui; elle est ]la loi essentielle des étres; elle n'est
ni le produit de l'action d'un démiurge, ni celui de combinai-
sons fortuites et tardives» (p. 268-209). Cette citation est tirée
des ceuvres de Fouillée, par Bourdeau méme.

Il va de soni, par conséquent, que la création, dans le sys-
tétme moniste, n'est qu'une création sans créateur, et que le
divin n'est qu'un divin sans Dieu, comme I'horloge de 1l'uni-
vers est sans l'horloger. Pas de démiurge surnaturel (p. 197)!
Pas d’esprit recteur de 1lunivers, distinct et indépendant de
I'univers! «Il se comprend beaucoup mieux, dit Bourdeau,
interne, immanent, identifié¢ avec le fond de l'universelle réa-
lit€ » (p. 213). Est-ce du panthéisme ou de l'athéisme? est-ce
de l'idéalisme ou du matérialisme? Qu'est-ce que cette ¢ ame
des mondes», cet «esprit» qu'il met au cceur des choses, qui
les ordonne et qui les régle, cette «pensée active» qui n'est
point une nécessité aveugle, ni un mécanisme fortuit (p. 215)?
On voudrait vraiment plus de clarté, Bourdeau, qui s’éleve
contre les réves de la théologie et contre les abstractions de



— 223 —

la métaphysique, n'a-t-il pas mis beaucoup de réves et d'abs-
tractions dans son langage méme?

Si nous examinons ce langage de plus prés, nous verrons
que «l'existence absolue» qu'il admet, n’est que «l'existence
indéterminée, invariable et indistincte » (p. 249); que son Dieu
n'est par conséquent qu'un Dieu impersonnel, indéterminé et
indistinct. «Cela revient a dire que la vie doit étre expliquée
non par Pintervention d'un créateur hypothétique, mais par un
ensemble de données relatives aux propriétés essentielles des
choses, aux antécédents qui les préparent et aux résultantes
gu'elles déterminent» (p. 245). lLorsque Bourdeau parle d'un
«étre supréme », c'est simplement de 1'éther qu'il veut parler.
11 n'y en a pas d'autre. «On peut dongc, dit-il, regarder I'éther
comme l'étre véritablement supréme, «le premier moteur immo-
bile » d’Aristote, cause premiére et tin derniére de tous les phé-
nomenes qui se produisent dans I'univers» (p. 243). Clest la
«la substance primordiale et 1'Un-Tout, absolus par essence et
infinis, seuls exempts de la loi de mortalité» (p. 313). Tout le
reste n’étant que conditionné, relatif, contingent et fini, «est
condamné a finir, comme ne représentant qu'un aspect borné,
forcément transitoire, de 1'éternelle réalité».

Telle est, ce semble, la pensée exacte de Bourdeau.

1L

Or il n’est pas difficile de démontrer que cette doctrine
n'est ni scientifique, ni philosophique, et qu'en bonne logique
elle doit étre rejetée.

1° Les données réellement scientifiques que cette doctrine
mentionne, ne sauraient étre attaquées, il est vrai, et nul n’y
songe parmi nous. Mais les &vpoiheéses que Bourdeau fonde
sur elles, ne sauraient étre considérées comme scientifiques;
elles nous paraissent, au contraire, arbitraires, dénuées de
preuve, et méme souvent erronées.

Libre a lui de partager «l'empire inorganique» en trois
«régnes» : le régne des gaz, celui des liquides, celui des solides
ou minéraux. Libre & lui de partager de méme «1'empire orga-
nique » en trois autres «régnes» : celui des protistes, celui des
végétaux et celui des animaux (p. 157). Libre a lui d’étudier
'es ressemblances et les dissemblances qui existent entre ces



N+ -

deux empires. Mais il va au dela de la science et il entre dans
la pure hypothése injustifiée, lorsque, sous prétexte des simi-
litudes et oubliant les dissemblances, il veut «substituer une
unité réelle a la dualité », qu'il traite de «présumée» (p. 159);
lorsqu’il veut nier la distinction entre les deux «empires» et
ne plus voir en eux que «deux provinces limitrophes du méme
empire » (p. 164); et lorsqu'il dit: « Cause de mouvement, force,
activité, vie, sont au fond synonymes. Il n'y a donc pas, selon
cette doctrine, de régne inorganique, mais un grand régne orga-
nique dont les formes minérales, végétales et animales sont les
développements divers» (p. 169).

Bourdeau ne prouve nullement ce qu'il affirme; il le répete
sans cesse et sous toutes les formes possibles, mais il a tort
de prendre cette répétition ou cette tautologie pour une dé-
monstration. Le vrai savant n’a pas le droit d'escamoter les
oppositions, ni méme les simples distinctions qui remplissent
la nature et qui différencient les étres contingents. Bourdeau
I'a senti, je crois, et c’est pourquoi il a cherché a remplacer
la démonstration scientifique qu’'il ne pouvait pas faire, par
des mots outrés qu’il ne pouvait pas justifier; par exemple,
lorsqu’il a dit «qu'on doit regarder l'astre comme organisé et
vivant, car il a sa structure définie, sa physiologie, son embryo-
génie, son évolution, méme sa psychologie, et qu’il offre ainsi
tous les caractéres d'une puissante individualité » (p. 184). Il est
vrai qu'a la page 186, il a cherché a atténuer cette outrance,
mais en fait il 'a maintenue dans son argumentation, qu'il a
prise pour de la science.

Dépassant de beaucoup les théologiens qui se bornent a
comparer I'Eglise chrétienne & un corps dont le Christ est la
téte et le St-Esprit I'dme (comparaison qui exprime une vérité
de l'ordre spirituel et moral), il affirme, lui, dans une question
de matitre, de physique, de chimie, de biologie, que 'humanité,
comme réunion de toutes les races, nations, familles et indivi-
dualités humaines, forme a titre d'espece «un grand étre bien
déterminé, qui a une personnalité distincte» (p. 117), et que la
terre, elle aussi, est une individualité, un organisme, un étre
vivant (p. 186). De cette grave assertion pas I'ombre d'une preuve.

2° En outre, Bourdeau se trompe dans la maniere dont il
prétend expliquer la coordination qui régne dans I’ensemble et



— 225 —

dans les parties de l'univers. Par exemple, aprés avoir indiqué
trées sommairement les innombrables impressions, sensations et
idées qui sont produites en nous, il dit que c'est le cervelet
qui est le «coordinateur » des mouvements d'ensemble qui dé-
terminent 1l'équilibration et les attitudes (p. 48). Or cette expli-
cation n’en est pas une, car il reste encore a démontrer et a
expliquer comment c’est le cervelet qui, & lui seul, est ce coor-
dinateur, et comment la matieére qui le compose a la faculté
de produire cette coordination, qui est d'ordre intelligible. Ou
est la proportion entre la cause et leffet?

Mais ce n'est pas seulement sur ce point particulier que
Bourdeau viole le principe de causalité, c'est dans tout le sys-
téme meéme.

Il a certes bien raison de dire que l'esprit supréme ne
saurait étre comme l'esprit de I'homme, et que juger de celui-1a
par celui-ci c'est se rendre coupable d'anthropomorphisme.
Mais encore faut-il que l'esprit supréme, du moment qu'on le
proclame cause premiére de tous les ¢&tres finis et contingents,
soit capable de les produire, et qu'il posséde éminemment en
lui-méme tout ce qu’il met dans ses effets. Une cause qui est
inférieure a ses prétendus effets, n'est pas leur cause réelle,
parce qu'ils ont plus et elle moins: moins ne peut pas pro-
duire plus. C'est 'a b ¢ de la logique et du bon sens; aucune
science ne saurait prévaloir contre ce principe élémentaire et
fondamental de l'esprit humain, base de toute science et de
toute philosophie.

Or «l'esprit supréme» de Bourdeau, qui n’est que 1'éther,
est manifestement inférieur a tout ce qu'il est cens¢ produire
comme cause premiére. De lui, en effet, sont censés découler
tous les étres particuliers, et le plan idéal, et la loi directrice,
et lesprit directeur, et la sagesse, et l'intellectualisme, et le
psychisme, et l'idéalisme, que nous admirons dans l'univers
entier. Or, il faut bien le remarquer, ce plan idéal que nous
admirons actuellement dans l'univers, n'a pas existé réellement
dans 'éther primitif, avant la formation des atomes, des cellules,
des végétaux, des animaux, des hommes, etc.; ce plan idéal
s'est fait peu a peu, en tatonnant, en se cherchant, en se réa-
lisant lentement, pendant les millions d’années qui se sont
écoulées depuis l'existence de I'éther primitif comme tel jusqu’a
l'existence de l'univers actuel. Il faut bien remarquer que, selon

Revue intern. de Théologie. Heft 62, 1908, 15



— 226 —

Bourdeau, cet éther primitif, étant infini, est par cela méme
indéterminé et impersonnel; qu’il n’a, comme tel, aucune des
idées conscientes, aucune des qualités intellectuelles et morales
attachées & la personnalité humaine; qu'il ne devient que plus
tard protide, ver de terre, limace, embryon, etc. Comment deés
lors peut-on voir dans cet étre chétif et misérable la sagesse
supréme, le plan idéal, la loi directrice, qui préside a 1'évo-
lution des mondes, et méme qui la cause et qui la réalise?
N’est-ce pas une dérision de prétendre que l'inconscient produit
le conscient, que limpersonnel produit le personnel, que l'in-
déterminé produit le déterminé, que le moins produit le plus,
que 0 organisme produit 1 organisme, etc.?

Mais, dit Bourdeau, «ce principe d'activité¢ d'ou tout dé-
coule, contient a I'état virtuel tous les développements ultérieurs
du psychisme particulier» (p. 224). Qu'est-ce en vérité que cet
< état virtuel» ? De deux choses l'une: ou c’est une réalité, ou
ce n'est qu'un mot, un rien. Si c’est une réalité, cette réalité,
que vous appelez cause premiére, doit contenir réellement en
elle-méme toutes les réalités de ses effets; par conséquent elle
doit étre éminemment déterminée dans son infinité, éminem-
ment personnelle, éminemment consciente, éminemment intelli-
gente; tout ce qui est pensée précise dans ses effets doit d’abord
étre pensée précise chez elle; tout ce qui est perfection dans
ses effets doit d’abord préexister éminemment en elle. Et alors
I’éther de Bourdeau n'est plus 1'éther.

L'auteur inveque Leibniz & son aide (p. 13, 259, etc.). 1l
appelle Leibniz «1'Aristote du XVII® siecle» (p. 260). Il cite
cette parole de Leibniz (p. 244): «I.a derniére raison des choses
doit étre une substance nécessaire, dans laquelle le détail des
changements n’est qu'éminemment, comme dans sa source, et
que nous appelons Dieu.» Ignore-t-il que le Dieu de Leibniz
n'est nullement I'éther impersonnel et inconscient, mais 'Etre
nécessaire, absolu et infini, infiniment personnel et infiniment
conscient, véritable cause premiere de tous les étres contin-
gents? Le systéme de Leibniz unit intimement la matiére et
I'esprit, mais il ne les confond pas, il ne les identifie pas. Le
systeme de Leibniz affirme un Dieu personnel et transcendant,
distinct de l'univers qui est son ceuvre, mais il ne le nie pas
en l'identifiant avec celui-ci. On voit la différence.



— 227 —

Bourdeau invoque encore Malebranche (p. 263), comme si
Malebranche, en soutenant que Dieu ne peut agir que par des
lois, avait réduit Dieu a n'étre que I'éther indéterminé et im-
personnel.

Donc, évidemment, Bourdeau viole le principe de causalité,
lorsqu’il affirme qu’«il faut présumer dans les corps bruts, avec
une vie latente, une sensibilité sourde, une conscience obscure,
des indices d'appétition, et qu'on doit leur «aitribuer, non pas
sans doute la conscience, la pensée et la volonté, telles que
nous les connaissons en nous, mais des modes rudimentaires
d’action psychique, d’ol, par action graduelle et transformation
successive d'effets, la conscience, la pensée et la volonté ont pu
provenir » (p. 179). Pourquoi cette présomption et cette attri-
bution? Il ne le dit pas. D’olt viennent dans les corps bruts
cette vie, cette sensibilité, cette conscience, cette appétition,
ces modes rudimentaires d'action psychique? ILes corps bruts
ont-ils par eux-mémes ces propriétés, ou les tiennent-ils d’'un
étre antérieur? Sont-ils & eux-mémes leur raison d'étre, ou
dépendent-ils d'une cause premiére qui leur a donné ces vir-
tualités? Bourdeau n'explique rien. Et comment, par quel secret,
par quelle force merveilleuse, de ces modes «rudimentaires »
d’action psychique la conscience, la pensée et la volonté ont-
elles «pu provenir»? Il ne le dit pas, il se rit du principe de
causalité, il présuppose tout et ne démontre rien. Cette théorie
bizarre, décorée du nom de scientifique et de philosophique,
n'est que la violation méme de la logique.

3° 11 faut noter enfin que Bourdeau, dans son parti pris
d’avoir raison quand méme et d’ériger sa conception fantaisiste
du monde en conception scientifique a tout prix, se paie de
mots &4 chaque instant, se tend la perche a lui-méme a tout
propos au moyen de termes confus auxquels il veut donner
un sens précis, de pseudo-synonymes, de faux équivalents, de
cercles vicieux, etc. C'est la série des sophismes dans toute
leur candeur étudiée.

J'ai déja signalé le mot virtuel, dont il a essayé de faire
un pont entre le non-étre et I'étre. C'est dans le méme sens
et dans le méme but qu’il a employé le mot puissance. «Si
linorganique a pu produire la vie, dit-il, c'est qu'il la contenait
en puissance » (p. 1537 et 171). Je réponds: Si contenir en puis-



s TG

sance est contenir en réalité, I'inorganique n'est plus l'inorga-
nique, il est bel et bien l'organique et le vivant; et si ce n'est
pas contenir en réalité, ce n'est pas contenir du tout; pas de
milieu.

La, il affirme entre les corps bruts et les corps vivants
une simple analogie (p. 139); ici, il affirme Videntité, comme si
ces deux termes ¢étaient synonymes et comme si 1'on pouvait
logiquement conclure de 1'un a lautre.

Il reconnait qu'il ne peut saisir sur le fait aucun passage
positif de l'insensibilité a la sensibilité et de I'inorganique a la
vie; n'importe, il conclut au fait méme. Ce ne sont, dit-il, que
les moyens d'observation qui font défaut, les choses on! dit se
passer ainsi en réalité. Voici ses propres paroles: «Bien que
le passage de l'insensibilité et de l'inertie des corps bruts & la
sensibilité et a la motricité des étres vivants paraisse plus in-
explicable encore que celui de l'inorganique a la vie, il a da
s'accomplir sous l'influence des mémes causes... La vie et la
sensibilité sont partout a4 des degrés inégaux, et lorsqu’elles
nous semblent absentes, nous devrions nous borner a les dire
inapercues, faute de niovens suffisants d observation» (p. 174).
C’est trés commode.

Qu’'est-ce qu'une théorie qui n'est fondée sur aucun fait?
qu'est-ce qu'une transformation qui ne repose que sur des ana-
logies, et dont on ne peut citer aucun exemple, malgré la multi-
tude des étres qu'on prétend transformés d'une espéce a une
autre? N'est-ce pas plus qu'étrange? Il faut précisément, dit-on,
des siécles et des siecles pour opérer une telle transformation.
Mais qui ne voit que le temps n’est pas par lui-méme une force,
quil n'est que la durée des étres, des forces et des actes, et
non pas les étres, les forces, les actes mémes? Le néant aurait
beau durer éternellement, il ne serait éternellement que le
néant. Si donc Bourdeau veut que linconscient devienne le
conscient, il doit indiquer comme facteur réel de cette trans-
formation radicale autre chose que le temps, simple durée
des choses.

De ce qu'un état de choses en a précédé un autre, il
conclut que le premier est la cause du second, tandis que le
premier n'est tout au plus que la condition du second. Il con-
fond la cause efficiente avec la condition : pur sophisme. A la
page 79, il déclare que le mécanisme et le psychisme sont



-— 229 —

« condition 'un de l'autre», et a la page 80 il enseigne que
«'esprit et la matiere, le mécanisme et le psychisme, unis par
un indissoluble accord, se confondent et s'identifient». Pour
Bourdeau, union, accord et identification sont synonymes!

Il abuse aussi du mot résulier. 11 répete, en effet, & chaque
page, que la vie est une résultante de l'activité cosmique (p. 194);
que la sensibilit¢ est la résultante de l'activité mécanique et
physique (p. 174), etc. La vérité est que la vie et la sensibilité
ne se manifestent qu'aprés l'activité cosmique; mais se mani-
fester apreés une chose n'est ni provenir ni résulter de cette
chose: la chose qui résulte ou qui provient, peut résulter ou
provenir d'une cause tout autre que la chose antérieure in-
diquée. Toute cause, il est vrai, est antérieure a son effet;
mais toute chose antérieure a un effet n'est pas cause de cet
effet; elle peut n'étre qu'une condition de cet effet; elle peut
méme lui étre totalement étrangere.

D'une part, Bourdeau enseigne que le moi centralisé de la
conscience gouverne de haut I’ensemble des petites consciences
qui dirigent les organes, les plastides, les molécules, les atomes
(p. 78); et, d’autre part, il prétend que ce méme moi centralisé
de la conscience est la résultante de toutes les choses qu'il
gouverne. Comment peut-il gouverner les choses dont il n'est
que le résultat?

Tantét Bourdeau enseigne que ce sont les parties qui
forment le tout, les individus qui constituent 'espéce, les hommes
qui composent 'humanité, etc. Tantdt, au contraire, il se plait
a grandir la puissance de l'espéce et 4 la montrer comme une
puissance qui domine et gouverne les individus. «II faut re-
connaitre dans l'humanité, dit-il, une puissance organisatrice
et rectrice, représentée par la raison autodidacte et autonome,
qui régle les activités particulieres, les range a des fins qu’elles
ignorent, et fait prévaloir des finalités d'ensemble sur les ca-
prices individuels. Si féconde et si riche est cette vie de 1'es-
pece, comparée a la vie toujours si restreinte des étres humains,
qu'il serait exact de dire avec Buffon que «seule l'espece est
vivante ». Nous lui devons la meilleure part de nos conditions
d’existence, et ce que chacun y ajoute par son propre effort
se réduit a bien peu de chose. Ce grand étre qui nous a fait
ce que nous sommes mérite donc a tous égards une gratitude
profonde et méme une sorte de vénération pieuse, non sans



— 230 —

doute sous la forme fétichiste que les novateurs de la révo-
lution francaise et Auguste Comte ont proposé d'établir dans
le culte de la Raison et de I'Humanité, mais en révérant comme
il convient l'esprit mystérieux qui l'anime, et en réservant une
part, plus grande encore, de religieux hommages pour les
groupes supérieurs qui dominent 'humanité» (p. 128). Com-
prenne qui pourra: tantot «ce grand étre» n'est que la résul-
tante de tout ce qui le prcécede; tantot il n’est que 1'éther in-
déterminé et inconscient, pas méme doué de lintelligence et
de la volonté qui se manifestent dans 'homme! Comment faire
inconsciemment des choses qui exigent tant de conscience et
de réflexion!

Tantot Bourdeau semble vouloir ne combattre que les
dieux : « Faire ordonner et régir le monde par des dieux dont
on ne sait rien et dont l'ingérence serait un miracle perpétuel,
c'est démentir toutes les acquisitions de la science» (p. 264 et
275). Tantot il attaque en réalité Dieu méme, sous prétexte
que les dieux du paganisme ne sont que des chiméres inventées
par llignorance, comme si 'erreur était un motif suffisant pour
nier la vérité!

A la page 263 il dit que «cette éclatante vérité: « Tout
est régi par des lois», ne laisse aucun role a 'action divine »,
comme si les lois qui gouvernent l'univers n'étaient pas la
volonté méme du Créateur. Bourdeau combat le christianisme
et il l'ignore; il n'en connait que les caricatures, empruntées
a la fausse théologie et a T'histoire des superstitions. La, il
prétend que Jésus a promis ’éternelle béatitude aux misérables,
« pour cela seul qu'ici-bas ils ont souffert et pleuré» (p. 276);
i1 a confondu les souffrances et les larmes avec la résignation,
la vertu, 'amour; il a pris 'extérieur pour l'intérieur, ou plutot
il n’a pas vu lintérieur de la doctrine méme de Jésus, il n'a
entendu que les mots sans comprendre les idées. Ailleurs, tou-
jours sous l'empire de la méme confusion, il représente le
christianisme comme une religion dans laquelle Dieu partage
les passions des hommes, est comme eux jaloux, colére, vin-
dicatif, cruel, tandis que ’homme, ayant conscience de son
assujettissement, «s'ingénie a fléchir son puissant dominateur,
I'implore par des prieres, le flaite par des hommages, I'honore
par des cultes, cherche a capfer sa faveur par des promesses
ou des offrandes, & se faire pardonner ses fautes par de feintes
expiations» (p. 311)!



— 231 —

Bref, de deux choses l'une: ou bien Bourdeau (et dans sa
personne le philosophe moniste) met dans I'atome primitif, dans
I'éther tel qu’il semble le comprendre, toutes les forces d'in-
telligence, de volonté, de puissance morale, d'énergie a la fois
réelle et idéale, absolue et infinie, que les spiritualistes attri-
buent a4 Dieu, et son monisme n’est plus du tout le mutéria-
lisme d'autrefois, mais, sous une autre forme et dans d'autres
termes, le spiritualisme méme, apparaissant a la fois comme
transcendant et immanent; et alors c’est la négation formelle
du matérialisme; — owu bien Bourdeau ne met dans l'atome
d’éther dont il parle qu'un minimum d’intelligence et de volonté,
minimum dont il ne donne aucune preuve scientifique, en tout
cas minimum impuissant a expliquer tout ce qu'il en fait arbi-
trairement sortir; et alors c'est la négation formelle du prin-
cipe de causalité, c'est la fantaisie de l'effet sans cause, du
plus produit par le moins, de l'étre supérieur produit par i'étre
inférieur, de l'infini réalisé par le fini; c'est le renversement
de la raison humaine.

Que les sophismes de Bourdeau suffisent donc pour montrer
ce qu’il faut penser de ce systéme, qui cherche a se faire passer
pour la haute science: swurni falsa mixta veris.

Peut-étre serait-ce le lieu de montrer comment la doctrine
chréticnne, dans sa simplicité, est sensée, sage et profonde;
comment cette doctrine, par la largeur de ses grandes lignes,
laisse le champ libre a toutes les données de la vraie science;,
comment le chrétien qui cultive la science et les sciences, peut
se faire avec elles une conception de l'univers aussi savante
et aussi philosophique que 1'état actuel des sciences et de la
philosophie le permet; et comment cette conception philo-
sophique et scientifique, loin d'étre irreligieuse et antichrétienne,
fait, au contraire, ressortir la sagesse, la modération et la pro-
fondeur des mystéres du vrai christianisme.

Iv.
Terminons par quelques conclusions.
Le principal attrait du monisme, c'est qu'il est une syn-
these gigantesque. D’abord, il est une synthése, et les esprits

synthétiques qui poursuivent avant tout l'unité dans les
sciences et la philosophie, ne peuvent que se sentir disposés



— 232 —

a l'accueillir., Ensuite, cette synthése est grandiose; elle en
impose par sa majesté, elle flatte I'esprit; de plus, elle est commode
et semble supprimer les inconvénients des systémes opposés.

Mais, d'autre part, il faut reconnaitre que la synthése,
loin d’étre tout, doit, pour étre valable, reposer sur des ana-
lyses bien faites et concluantes. La synthése, c'est l'avenir,
disent les esprits qui préferent les vues d’ensemble. Oui, c’est
I'avenir, mais a la condition que l'avenir perfectionnera les
analyses au lieu de les supprimer et qu'il procédera avec
une exactitude plus grande que celle que nous avons atteinte
jusqu'ici. Il faut bien 'avouer, les synthéses trop vastes péchent
toujours par quelque endroit; trop de choses importantes
leur échappent; elles négligent trop facilement maintes choses
essentielles; elles remplacent trop aisément la science par la
virtuosité.

Les ames mystiques sont un peu comme les esprits syn-
thétiques. « Le mysticisme, dit M. Piat, glisse vers le monisme
par une pente assez naturelle. Il a pour mobile 'amour; et
I'amour tend par l'union a l'unité. De plus, les états qui le
caractérisent, gardent généralement quelque chose d'indéfini
qui se traduirait mieux en musique qu'en parole; si bien que
les esprits qui penchent vers l'immanentisme, y trouvent un
¢élément propice a leurs réves métaphysiques?).» M. Piat fait
surtout allusion aux mystiques indous, ¢ofifis, néoplatoniciens
et & quelques mystiques protestants?), et il met a part le
mysticisme catholique, qui, dit-il, «ne ressemble ni a celui
des Orientaux, ni & celui des protestants de nos jours, mais
qui est essentiellement dualiste. » [l est certain que des mystiques
catholiques sont franchement dualistes, mais il faut reconnaitre
aussi que d'autres ont une grande tendance A amoindrir le
plus possible ce dualisme, & effacer l'action humaine et a
exagérer (s'il est possible d'exagérer, disent-ils) I'action divine,
Dieu étant a leurs yeux fascinés la seule cause vraiment
cause, et I'ame plutdt un instrument qu'une cause.

Quoi qu’il en soit, le charme est grand. Une autre attrac-
tion consiste en ce que le monisme apparait a certains esprits
comme une conciliation entre le réalisme et l'idéalisme, donc
comme la solution d'un probléeme difficile, compliqué et
jusqu'a présent résistant. Le dualisme dans lequel sont en

Y De la croyance en Dien, p. 248. Paris, Alcan, 1907.
) P. 248-252,



— 233 —

lutte désespérée les deux theéses réaliste et idéaliste, n'est,
disent-ils, qu'illusion et enfantillage; ce n'est qu'une abstraction
de notre intelligence, puisque la réalité ne montre pas de dua-
lisme, 1a de la matiére, ici de 'esprit, mais un tout «# qui produit
ses effets, effets que nous appelons les uns matériels, les autres
spirituels, mais qui n'en proceédent pas moins d'une force wuize.

Encore une fois, ce systéeme est séduisant. Mais cette force
que l'on dit une, est-elle bien une? N'est-elle pas, au contraire,
multiple? Pourquoi ce «tout» ne seraitil pas composé de
parties, d'autant de parties qu'il en faut pour expliquer les
effets divers et irréductibles que la réalité montre? Cette
unité absolue que l'on poursuit, peut-elle se trouver parmi
les étres contingents? Les étres contingents ne sont-ils pas
essentiellement multiples et divers? Le besoin que nous avons
de l'absolu et de 1'un, est satisfait dans notre notion de la
cause premiere de l'univers, cause qui est la raison d'étre de
tout ce qui est relatif et contingent, mais qui en est néces-
sairement distincte.

I y a monisme et monisme, monistes et monistes. Tel
n'admet qu'une substance unique numériquement, comme celle
de Spinoza. Tel autre n'admet qu'une seule espéce de substance,
mais comprenant un grand nombre d'individualités distinctes,
plus ou moins semblables. Selon les uns, cette espéce unique
de substance est mati¢re, et le monisme est exclusivement
matérialiste, comme semble étre celui de Heaeckel; selon
d’autres, elle est esprit, et le monisme est spiritualiste.
M. Pillon admet le monisme spiritualiste, qu'il qualifie aussi
d'idéaliste; il professe que «1'ame, centre de perception, est la
vraie réalité objective, tandis que le corps et ses propriétés
physiques et physiologiques dépendent de notre constitution
mentale et ne sont donc qu'apparences subjectives»?!). Le
transformisme des espéces, en niant en elles tout caractére
de fixité propre, et en les faisant toutes dériver d’'une substance
une, n'est qu'une forme du monisme. Cette question implique
des €éléments qui reléevent des sciences naturelles, et d’autres
de la philosophie. Je décline toute responsabilité a I'égard des
premiers et m'en rapporte aux naturalistes eux-mémes.

Yy Aunée philosophigue 1899, p. Ig1.



e D84 =

M. Yves Delage, professeur de zoologie a la Sorbonne,
a jugé ainsi le systeme de Heeckel: «Pour juger sainement la
théorie de Heeckel, il faut bien distinguer les deux choses
fort différentes qui sont en elle: d'une part, une tentative
d’explication mécaniqie des phénomenes de la biologie, plus
ou moins heureuse, plus ou moins originale, mais en tout cas
légitime '); et, d'autre part, un exécrable fatvas métaphysique,
indigne d'un naturaliste de ce siécle. Commengons par ce
dernier pour débarrasser notre critique de ce qu’elle aurait le
droil de wvejefer sans examen. Les molécules chimiques ne
sont pas vivantes, elles ne peuvent ni se nourrir, ni grandir,
ni se reproduire. Les particules initiales du protoplasma ont,
au contraire, toutes ces propriétés. Aussi la plupart des
théoriciens ont-ils jugé nécessaire de leur attribuer une cons-
titution physico-chimique particuliere, différente de celle des
molécules ordinaires des chimistes, pour rendre compte de
ces propri¢tés. Heaeckel ne prend pas cette peine,; il déclare
que ses plastidules sont de simples molécules chimiques, et
en place d'explication, il fait papillotter devant les yeux du
lecteur foute une fantasmagorie, oit il confond les choses les plus
distinctes et change les noms des choses les mienx définies?®)».

Quand il touche a la philosophie proprement dite, c'est
plus fantaisiste encore. Bref, il y a deux hypothéses: ou bien
le monde vient d'un principe matériel, et 1'élément spirituel
n'est qu'une manifestation de ce principe; ou bien le monde
vient d'un principe spirituel, et 1'¢élément matériel est une
manifestation de ce principe. Que la premiere hypotheése soit
erronée, il n'est pas difficile de le démontrer: car le matériel
ne peut pas expliquer, encore moins produire 'immatériel, le
moins ne peut pas produire le plus, la non-pensée ne peut
pas produire la pensée. Mais la seconde hypothése est ad-
missible; tout dépend de ce qu'on entend par matiére et par
esprit. Ce sont les deux notions qu’il faut d’abord préciser,
de manicre a ¢éviter les confusions. Cette précision est-elle
dans le monisme ?

Cette derniere question est mal posée. Car, comme il a
été dit, il v a monisme et monisme. Tel monisme, loin de

1y Ne pas confondre gisime (ou permise) avec fondée,
%) La Structure du protoplasma, p. 464-465; Paris, 1893.



— 235 —

préciser, embrouille et complique. Tel autre pourrait préciser
et expliquer, mais a la condition de définir exactement l'esprit
ou force pensante, et la matiére; or c’est cette définition qui
fait encore défaut.

En attendant que nous l'ayons, remarquons que, quelque
nombreux qu'on imagine les intermédiaires entre la matiere
et l'esprit, entre le non-pensant et le pensant, on ne peut pas
faire ce passage: il y a toujours un abime entre l'intermédiaire
immeédiat non-pensant et lintermédiaire immédiat pensant.
Ces intermédiaires qui minimalisent la difficulté ne la résol-
vent pas.

Non, la matiére non-pensante n'explique pas la pensée.
Non, le cerveau matériel, le foie, l'intestin n’explique pas
I'esprit. Non, l'impersonnel n'explique pas la personne. Non,
les choses géniales ne sont pas expliquées par l'absence de
génie. Non, l'inconscient n'explique pas le conscient.

Vous dites que la perle est produite par la maladie et
que, par conséquent, le génie peut étre produit par la névrose.
Je réponds qu'il n'y a pas parité entre la perle, chose maté-
rielle, et le génie, chose immatérielle. Je réponds que la raison
ne peut pas étre produite par un détraquement de la raison,
pas plus que la santé n’est le résultat de la maladie, pas plus
que la force n’est le résultat de la faiblesse.

-

Je crois a4 un lien entre la physiologie et la psychologie,
entre le corps et l'ame, mais non a leur identification. Je vois
des différences irréductibles. Et, m’élevant plus haut, jusqu'a
la dialectique, 24 la métaphysique et & l'ontologie, je vois que
ce n'est pas le relatif qui est la raison d'étre de l'absolu, mais
I'absolu qui explique le relatif. Je vois aussi que l'univers est
fait d'aprés un plan, que l'idée y domine la mati¢re et y
préexiste a la matiere; que le premier principe des choses
n'est pas une forme accidentelle et accesscire de 1'étre; que,
par conséquent, Dieu ne peut pas étre l'achévement de la
conscience naturelle qui se chercherait elleméme dans les
choses non conscientes. Je vois que la conscience divine est
éternelle, parfaite, absolue; qu'elle se possede éternellement
et infiniment; que, loin de s’élaborer dans l'univers et de se
chercher a travers les évolutions de l'univers, elle est en elle-
méme et par elleeméme, dans sa plénitude que rien ne limite.



— 236 —

«LLa conscience qui se développe a travers le temps, dit
Maillet, a son principe et sa fin dans quelque chose d’éternel;
dépositaire d'un idéal, d’une finalité, elle est suspendue 4 une
essence supérieure en qui cet idéal, cette finalité subsiste
sous une forme nécessaire et immuable; manifestation supréme
de l'activité de la nature, elle est liée 4 une conscience infinie,
qui domine et qui gouverne la nature»?).

Bref, le monisme qui se bornerait a mettre le plus d’unité
possible entre les diverses forces de l'univers ou entre les
formes multiples de I'étre contingent et relatif, sauf a les
distinguer de la force absolue, parfaite, divine, cause premiere
de V'univers, un tel monisme ne choquerait, je crois, les prin-
cipes d'aucune science; en tout cas, il ne choquerait aucun
principe philosophique. En lui pourraient se concilier ce que
nous appelons T'esprit et la matiere, le réalisme et l'idéalisme.
Au contraire, est illogique et inadmissible le monisme maté-
rialiste qui n’admet que la matiére, et qui prétend faire dériver
de cette matitre, en soi non pensante, la pensée, l'intelligence,
I'idéal, la conscience, en un mot le monde spirituel aussi bien
que l'univers matériel.

Combien ces matiéres sont encore confuses dans certains
esprits, on peut certes le voir dans certaines appréciations de
quelques théologiens. Par exemple, Mgr. d’Hulst ayant réduit
les doctrines a deux, le monisme évolutionniste et le péripaté-
tisme chrétien, et ayant dénoncé non seulement le néocriti-
cisme de Renouvier, mais encore une certaine complicité entre
la doctrine de 1'immanence et le monisme évolutionniste, les
« Annales de philosophie chrétienne », dirigées par M. Laber-
thonniére (partisan de l'immanence), répondent par la note
suivante: « Renouvier est monadiste: pour lui le monde est
composé de réalités distinctes, séparées; et chacun de nous
est une personne autonome, responsable. Il est le philosophe
de la liberté, de la discontinuité des commencements absolus;
Cc'est-a-dire exactement le contraire de ce qu'on appelle le
monisme évolutionniste. Comment peut-on se rendre coupable
de complicité, méme involontaire, avec le monisme évolution-
niste, en s'orientant dans le sens de Renouvier? Ceux qui

Y La création et la providence devant la science moderne, par E. Maillet, p. 366;
Paris, Hachette, 1897.



s DI e

voudront bien y réfléchir auront sans doute quelque peine a
comprendre»?!). — Répondre a toutes ces difficultés par les deux
mots «péripatétisme chrétien », est bien sommaire ¢t bien obscur.
Comme je 1'ai dit précédemment, des définitions plus précises
de la matiere et de l'esprit s'imposent; et si l'on y arrive,
une conception moins confuse de l'univers pourra en résulter.
Tel doit étre un des principaux travaux de la théologie scien-
tifique de l'avenir.
E. Micnaup.

1) Avril 1907, p. 105.




	Le monisme de Louis Bourdeau

