
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 62

Artikel: Le monisme de Louis Bourdeau

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403700

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403700
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 209

LE MONISME
DE LOUIS BOURDEAU.

J'ai déjà dit le bien et le mal que je pense du livre de

Louis Bourdeau, intitulé: Le Problème de la Vie1). M. le
professeur Armand Sabatier, dans sa Philosophie de l'Effort, en

a fait l'éloge suivant (p. 137): «Je recommanderai vivement la
lecture d'une œuvre de L. Bourdeau, œuvre posthume très
remarquable, où bien des idées que j'avais précédemment émises

ont été développées avec une clarté, une richesse de bon aloi
et une élévation de vues auxquelles je me plais à rendre
hommage. » Je professe, de mon côté, une telle admiration pour la
profondeur de pensée et de religion du savant doyen de la
Faculté des sciences de Montpellier, que je n'ai aucune intention

de le contredire; mais les «idées» plus ou moins
nombreuses auxquelles il l'ait allusion, ne sont pas tout le livre de

Bourdeau, ni le système même de Bourdeau. On peut trouver
celles-là très belles, très élevées, sans être partisan du monisme
de l'auteur.

Le mot «monisme» est, d'ailleurs, si peu clair qu'il peut
s'interpréter soit dans un sens spiritualiste, voire même
idéaliste, soit dans un sens matérialiste. Tel peut avoir de la
matière et de l'esprit une conception assez vaste pour concilier
l'esprit comme énergie première et la matière comme forme
limitante des forces secondes, et pour pouvoir faire place à un
certain monisme relatif, qui, loin d'être le triomphe de la
matière sur l'esprit, serait le triomphe de l'esprit sur la matière.
Mais tel autre penseur peut faire du monisme, tel qu'il le
conçoit, un matérialisme coloré d'expressions spiritualistes, voire

1) Paris, Alcan, in-8°, 1901. Voir la Revue, octobre 1901, p. 794-797.

Revne intern, de Théologie. Heft 62, 1908. 14



— 210 —

même religieuses, et qu'on pourrait prendre tout d'abord pour
un habile compromis, disons même une habile et heureuse
conciliation entre le matérialisme et le spiritualisme, mais dont
l'déalisme au fond ne serait qu'apparent, puisqu'il se résoudrait
en définitive dans un esprit qui ne serait que la matière et
dans un Dieu qui ne serait que l'éther.

D'ordinaire, le mot «monisme» est rapproché du système
de Haeckel ') et entendu plutôt dans un sens matérialiste. En
se plaçant à ce dernier point de vue, il est aisé de montrer,
d'une part, que ce système, loin d'être fondé sur une science
exacte, ne repose que sur des interprétations hypothétiques,
arbitraires et même erronées, de certains faits scientifiques, et,
d'autre part, qu'il est contraire aux principes les plus
fondamentaux de la saine philosophie.

I.

Autrefois le matérialisme s'affirmait sans contours et sans
détours comme la négation catégorique et absolue de toute
substance spirituelle, et comme l'explication de tous les
phénomènes intellectuels et moraux par les seules substances
matérielles plus ou moins organisées. On lit dans le «Dictionnaire
des sciences philosophiques» d'Ad. Franck2): «Le matérialisme
croit qu'il n'y a que l'homme physique accomplissant diverses
fonctions par divers organes, que le cerveau est capable de

penser, de sentir et de vouloir, comme les poumons de respirer,

et l'estomac de digérer. A ses yeux, ce qu'on appelle le
moral de l'homme n'est que le physique sous un autre point
de vue. »

Aujourd'hui le monisme, sans nier aucunement la matière
et tout en exagérant même la puissance des atomes, affirme
aussi la spiritualité universelle. Louis Bourdeau dit expressément:

«Un même fond de spiritualité, imperceptible dans les
éléments, indistincte dans le minéral, endormie dans la plante,
éveillée dans l'animal, réfléchie dans l'homme, anime à divers
degrés tous les êtres et les excite à l'action. Hseckel tient
qu'il y a «une série unique dans la nature, allant du minéral
le plus amorphe au cristal, et de celui-ci à l'être vivant infé-

') Voir la Revue, octobre 190I, p. 801-805.
J) Paris, Hacl et:e, p. 1048, art. Matérialisme.



— 211 -
rieur, pour aboutir au summum, à l'individualité psychique, à

l'homme». On aurait seulement à distinguer dans le cours de

cette évolution générale, deux phases, l'une de préparation
obscure, l'autre de manifestations brillantes. Ce qui, dans la
première, paraît n'être que mécanisme, action physique ou
chimique, devient, dans la seconde, organisme, vie, sentiment,
conscience, pensée, volonté. Mais à raison de cette continuité
de développement, les deux séries n'en forment qu'une, et le

passage de l'une à l'autre s'est effectué par degrés, sans
interruption et sans miracle. Au lieu de différer par essence, d'être
exclusifs l'un de l'autre, comme Descartes a.eu le tort si grave
de l'affirmer, le mécanisme et le psychisme sont corrélatifs,
consubstantiels et inséparables. Le mécanisme, c'est le
psychisme à l'état élémentaire, en préparation; le psychisme, c'est
le mécanisme sous une forme complexe et transfiguré. Ils
représentent deux stades du dynamisme universelx). »

On le voit, la matière n'est plus la simple étendue de
Descartes. Descartes et son mécanisme sont abandonnés. «La
régularité de l'ordre dans l'ensemble des choses, de mieux en
mieux démontrée par la science, réclame à son tour une
explication que le mécanisme est impuissant à lui donner Déjà
Socrate regardait l'explication mécanique du monde comme
insuffisante et préconisait la recherche des raisons de finalité.
Cette exigence de la pensée devient de plus en plus
impérieuse 2). »

Précisons. Bourdeau affirme l'âme, la finalité, la loi directrice,

Dieu même, des principes de foi et une religion. Ces
affirmations sont positives. Nous verrons plus loin, il est vrai, combien

elles sont infirmées par le sens que l'auteur paraît y
attacher; mais constatons d'abord tous ces aveux formels.

D'abord Vâme. Haeckel a déjà dit dans son Monisme.
« Tout naturaliste qui a comme moi observé pendant de longues
années des protistes unicellulaires, est positivement convaincu
qu'eux aussi possèdent une dyne. Cette âme cellulaire est, elle
aussi, constituée par une somme de sensations, d'idées et d'actes
de volonté; les sentiments, la pensée et la volonté de notre
âme humaine sont seulement des développements graduels de

') Ouvrage cilé, p. 179-180.
3) P. 263. Voir aussi p 283.



— 212 —

ceux-là. » Bourdeau adhère à cette doctrine (p. 59). Plus loin,
il admet aussi l'âme des animaux, l'âme de la nation, l'âme de

l'humanité, l'âme des êtres vivants, l'âme de la terre, et enfin
le panpsychisme.

Voici des textes qui le prouvent. «Une société a-t-elle une
activité psychique personnelle, une conscience, une âme ou
l'équivalent d'une âme?» Bourdeau trouve d'abord téméraire
de l'affirmer; mais, admettant que le corps social est un
organisme vivant, il admet du même coup l'âme de la société. «De
même qu'en interprétant les actes de nos semblables ou même
des animaux, nous leur attribuons une âme pareille ou
analogue à la nôtre, nous pouvons en présumer une dans les
agrégats sociaux, d'après des indices révélateurs» (p. 109).—
Et encore: «Si l'on accorde que le principe d'individuation
consiste à faire, avec des éléments groupés et coordonnés, un
tout organique et vivant, l'humanité est une personne au même
titre que chaque être humain (p. 117)... L'espèce humaine,
vaste agrégat d'êtres de même nature qui mènent une vie
commune et évoluent de concert, réalise une individualité dont
l'unité n'est pas contestable, au double point de vue du soma-
tisme et du psychisme. C'est un organisme animé (p. 118)...
Puisqu'elle a un corps, fait de tous les corps, l'humanité doit
avoir aussi une dme, faite de toutes les âmes se développant
de concert et amenées à l'unité par une résultante générale...
L'humanité a un cerveau idéal, composé de tous les cerveaux
individuels, harmonisés et consonants» (p. 121).

Et ce que Bourdeau dit de l'humanité, il le dit aussi du
règne animal. « Considéré dans son ensemble, le règne animal
doit être conçu comme un tout-clos organisé, un grand être
formant une société d'espèces, mais animé d'une vie propre,
dont l'unité s'impose à la réflexion, car on y constate à la fois
l'unité de substance organique, l'unité d'éléments de structure,
l'unité de plan d'organisation, l'unité de modes essentiels de

fonctionnement, l'unité de développement phylogénétique et
l'unité du principe d'animation (p. 130). Quelle que soit
dans le présent, et plus encore dans le passé, la variété des

espèces d'animaux, on doit donc regarder la faune entière
comme un être unique, où le même principe d'organisation et
de vie se manifeste avec ordre à travers d'incessantes
métamorphoses» (p. 132). Et adhérant à Marc-Aurèle qui a admis



— 213 —

< une même sorte d'âme distribuée à tous les animaux sans
raison et un esprit intelligent à tous les êtres raisonnables»,
Bourdeau rappelle que les animaux sont ainsi appelés parce
qu'ils ont une âme (animal, de anima, âme), et il ajoute:
«Pour suffire à des exigences accrues, Vdmc animale a, d'âge
en âge, développé ses moyens d'information et d'action » (p. 137).

Plus loin, il dit: «Ne serait-il pas irrationnel que la Terre,
cette vallée où se fabriquent les âmes (Keats), fût elle-même
sans âme, et ait pu produire du psychisme si elle en était
dépourvue, c'est-à-dire donner ce qu'elle ne possédait pas?
Tous ceux qui ont un vif sentiment de la nature ont admis
une dme éparse dans l'universalité des choses, mystérieux esprit
de même essence que le nôtre et vers lequel tendent toutes
nos aspirations» (p. 199). — Enfin, p. 258 : « Il y a du psychisme
partout, et la nature entière est comme imprégnée de spiritualité.

On aurait seulement à distinguer par rapport à l'homme,
puis comme terme moyen, un hypopsychisme dans les groupes
inférieurs et un hyperpsychisme dans les groupes supérieurs,
l'un et l'autre confondus dans un panpsychisme universel. »

Donc le monisme, au lieu de nier l'âme partout, semble
l'affirmer partout. Il en est de même de la finalité: niée
partout par les anciens matérialistes, elle est affirmée partout par
les monistes. Avec Aristote, Gassendi et Leibniz, qu'il cite,
Bourdeau affirme «une mentalité cachée qui impose aux
éléments de la matière les directions coordonnées qu'ils suivent »

(p. 76). Il enseigne que «les causes efficientes se concilieraient
ainsi avec les causes finales, car la finalité n'est pas moins
nécessaire pour expliquer le monde que la causalité pour le

comprendre». «Toute notre activité rationnelle, dit-il, est
motivée par la recherche de fins. Nous tendons à des buts
déterminés par nos affections, nos désirs, nos rêves, nos idées, nos
volontés, nos actions, nos rapports, et la vie humaine, si l'on
en retranchait la notion de but et de direction, n'aurait aucun
sens. De même, la finalité est le flambeau qui éclaire la
biologie dans son étude de la conformation des organes, de leurs
fonctions et du consensus général d'où la vie résulte. La question

de fin se poserait aussi pour les autres sciences, partout
où elles constatent un système complexe de faits qui concourent

à maintenir un certain ordre. Tout, dans l'univers, a son
but et y tend d'un effort spontané» (p. 77-78). Et encore:



— 214 —

« Envisagée sous un autre aspect, non plus comme cause, mais
comme tendance, la question du psychisme dans la production
des faits se ramène à la recherche des finalités, car la finalité,
c'est l'intelligence en action, une direction tracée et suivie en
¦vue d'atteindre un but. S'il y a du psychisme partout, il doit
y avoir de la finalité partout, et chaque fait correspond à une
idée, soit nettement conçue, soit obscurément pressentie. La
vie humaine serait absolument inexplicable si l'on voulait en
exclure l'interprétation des finalités, car tous nos actes voulus
et motivés ont leur intention et un but; nos actes instinctifs,
les actions réflexes elles-mêmes, tendent inconsciemment à un
résultat manifeste, et chaque fonction de l'organisme à sa fin.
Le finalisme est le flambeau qui éclaire toute la biologie, et,
privées de cette lumière, l'anatomie, la physiologie plus encore,
seraient incompréhensibles et n'auraient plus aucun sens. Il en
est ainsi de toutes choses. Partout où un ordre s'établit, se
maintient et se développe, partout où l'on constate des

connexions, des adaptations et des convergences de fonctions, une
évolution régulière, qu'il s'agisse d'une molécule ou d'un
monde, il faut admettre une fin cherchée, un esprit recteur,
puisque sans cela l'unité de l'ensemble manquerait de lien. La
finalité' ressort de l'accord même des faits et se trouve prouvée

par lui. Le principe : Post hoc, ergo propter hoc, se prête
à recevoir ici ses plus larges applications et les mieux justifiées.

Prises dans leur généralité, les lois ont pour cause finale
évidente la totalité de leurs effets. La fin de la gravitation,
c'est le débrouillement, opéré par elle, du chaos originel, la
formation et la mise en circulation des masses cosmiques; la
fin des actions physiques et de leurs lois, c'est la détermination

des phénomènes variables dont toutes les modalités des
êtres dépendent; la cause finale de l'affinité, c'est la production

de l'immense collection des corps composés doués de

propriétés diverses et aptes à tous les emplois; enfin la cause
finale de la vie, c'est la genèse d'une multitude sans nombre
d'êtres organisés et animés, se développant en une série
hiérarchique et progressive des monères à l'homme» (p. 267-268).

La doctrine moniste n'est pas moins formelle en ce'qui
concerne la loi directrice qui règle l'univers entier. Les
phénomènes vitaux la démontrent clairement. « Cette pensée
dirigeante, dit Bourdeau, ne se révèle pas seulement dans la



— 215 —

construction de l'organisme et le consensus de ses fonctions,
elle apparaît avec la même évidence dans les moyens de
défense et de protection que la vie oppose aux influences
perturbatrices qui l'assaillent du dehors, aux assauts continuels

que lui livrent les actions mécaniques, physiques, chimiques
ou microbiennes. Une sorte d'intelligence toujours en éveil
semble présider à la stratégie la plus ingénieuse pour garantir
les organes, les tissus ou les humeurs et prévenir les désordres
pathogènes. « S'il fallait définir la vie, conclut Claude Bernard,
je dirais : la vie, c'est la création Ce qui caractérise la
machine vivante, ce n'est pas la nature de ses propriétés
physicochimiques, c'est la création de cette machine d'après une idée
définie Ce groupement se fait par suite des lois qui régissent

les propriétés physico-chimiques de la matière; mais ce

qui est essentiellement du domaine de la vie, ce qui n'appartient

ni à la physique, ni à la chimie, c'est l'idée directrice de

cette évolution vitale.» — «Il y a, dit-il encore, comme un

dessin vital qui trace le plan de chaque être, de chaque organe,
en sorte que si, considéré isolément, chaque phénomène de

l'organisme est tributaire des forces générales de la nature,
pris dans leur succession et dans leur ensemble, ils paraissent
révéler un lien spécial, ils semblent dirigés par quelque
condition invisible, dans la route qu'ils suivent, dans l'ordre qui
les enchaîne.» Enfin, en termes plus exprès: «La vie, c'est
une idée, c'est l'idée du résultat commun par lequel sont associés

et-disciplinés tous les éléments anatomiques, l'idée de
l'harmonie qui résulte de leur concert, de l'ordre qui règne dans
leur action » (p. 42-43).

Bourdeau affirme dans l'univers «un plan idéal» (p. 79).

Il l'affirme spécialement dans l'humanité: «Ces tendances vers
le mieux qui se font jour malgré tant d'obstacles, cet essor
persistant de la raison, sont nécessairement dus à une intelligence

plus clairvoyante que la nôtre, puisqu'elle en rectifie
les écarts, en dirige la cécité et poursuit des fins dont la
notion nous échappe ou ne se révèle à la réflexion que par ces
effets une fois produits. L'humanité a ses inspirations, son
éducation, sa mémoire, dont témoignent la transmission des
aptitudes acquises et celle des progrès réalisés» (p. 125). Et encore:
«L'intelligence mystérieuse qui dirige l'évolution de l'espèce
est si distincte de l'intelligence individuelle, qu'elle arrange



— 216 —

parfois les choses contre l'intérêt particulier, là où celui-ci
cherche avec le plus d'ardeur à prévaloir, comme on le voit
au sujet de la reproduction. Schopenhauer s'est plu à montrer
par quelles ruses et avec quelle habileté le génie de l'espèce
amorce et trompe les êtres par l'illusion de l'amour pour les
faire servir, non sans dommage pour eux, à des fins qui les
dépassent» (p. 126)... «Dans le développement progressif
d'un aussi grand nombre d'espèces, dont la plasticité se prête
aux modifications les plus étendues, apparaît, non moins nettement

que dans la production d'un organisme individuel, cette
idée directrice qui, pour Claude Bernard, peut seule expliquer
l'ordre et la suite de pareils effets. «Il y a, dit M. Gaudry, un
plan qui domine la nature animale et que la paléontologie
nous fait connaître» (p. 134)... «L'évolution qui, tout en
diversifiant à l'infini les types d'espèces, a pu passer des plus informes
ébauches à l'homme, s'expliquerait mal, pour la raison, par un
concours d'accidents heureux; elle implique une tendance
suivie, une finalité cherchée. L'unité de l'ensemble est la preuve
d'une mentalité cachée» (p. 135)... «Un effet aussi général,
aussi suivi dans ses développements, doit avoir pour cause un
principe d'animation commun à tout le règne animal et qui se

déploie diversement dans la série des espèces. Ce puissant
effort de mentalité qui, de l'éponge à l'homme, travaille à se
faire jour, adapte la flexibilité de ia vie aux conditions les plus
variées. Une intelligence secrète préside à ce magnifique
ensemble de progrès psychiques. Inépuisable en ressources, constante

dans la poursuite de ses fins, elle dépasse incomparablement

le pouvoir des êtres individuels, qui concourent à son
œuvre sans la connaître, et celui même des espèces, qui montrent

simplement les aspects partiels de son unité » (p. 139).

Il faut lire surtout cette très belle page : « Si variés que
soient dans le détail les phénomènes cosmiques, l'unité du
système implique celle de cause et de fin. Newton, venant de

démontrer que tous ces astres ont une commune loi, conclut:
«Cet admirable arrangement du Soleil, des planètes et des

comètes ne peut être que l'ouvrage d'un être tout-puissant et

intelligent... il est certain que, tout portant l'empreinte du
même dessein, tout doit être soumis à un seul et même être. »

Aristote tient que le monde, qui paraît beau et bien ordonné,
constitue une œuvre d'art. Dans le plan de l'organisme hélio-



— 217 —

planétaire, dans l'accord de ses fonctions et la suite de ses

phases, l'esprit retrouve en effet, plus pressante encore à

raison de la grandeur du sujet, la nécessité d'admettre une idée
directrice, un principe de coordination. Or, toute idée traduite
en faits logiques et conséquents implique une mentalité qui la
conçoit, une volonté qui la réalise. Les astronomes se trompent
et laissent leur science inachevée quand ils la réduisent à l'étude
d'un pur mécanisme de masses et de mouvements, à une résultante

de forces aveugles, sans aucune lueur d'intelligence. Ils
ne donnnent ainsi qu'une explication insuffisante des choses,
en ce sens que, bornée à en montrer le comment, elle ne fait
pas comprendre ou pressentir le pourquoi. Laplace a bien pu,
par les seules déductions d'une loi simple, et sans recourir à

aucune hypothèse d'esprit créateur, rendre compte de la vaste
série des phénomènes astronomiques; mais ce que son exposition

du système du monde laisse complètement ignorer, c'est
la raison d'être de cette loi si féconde en conséquences, la
signification psychique des effets qui en découlent, ce que, pour la
pensée réfléchie, leur ordre atteste de rationalité transcendante.
Ici pourtant se pose un problème qui exige une réponse: pourquoi

cette loi primordiale est-elle ainsi et non autrement? Sa

cause est-elle fortuite ou intentionnelle? Dans le premier cas,
l'ordre entier des choses se trouverait dépendre d'un hasard
qui n'explique rien; dans le second, il relèverait d'une intelligence

qui explique tout. Il faut choisir, et pourrait-on hésiter?
Auguste Comte, voulant démentir le mot du psalmiste Cceli

enarrant gloriam Del, prétend que la seule gloire digne d'être
célébrée est celle des savants qui ont révélé les lois de la
mécanique céleste. Mais, s'il a fallu du génie pour les découvrir,
n'en fallait-il pas plus encore pour les instituer et poser ainsi
par avance le fondement idéal sur lequel devait se construire
cette mouvante architecture? M Faye dit plus justement : «Les
objets que l'astronomie considère sont d'une grandeur
incomparable; le temps et l'espace, le mouvement et les forces y
prennent des proportions inouïes; si quelque part l'homme se

trouve en présence du divin, c'est bien là, sous les formes les

plus palpables et les plus saisissantes» (p. 211-213). Voir aussi

p. 256-257.
Cette loi directrice, Bourdeau l'appelle «sagesse suprême»

(p. 214), et il ne craint pas de prononcer le mot Dieu. «Tout,



— 218 —

dit-il, dans l'ample sein de la nature, tend à l'harmonie de

l'ensemble, aspire à l'unité, et c'est là un indice manifeste d'une
puissance psychique qui la coordonne et la règle. Ce que
l'activité du globe révèle d'ordre et de rationalité suppose une
mentalité secrète qui ne se laisse surprendre que par ses effets.
Notre raison trouve en elle le pressentiment de quelque ehose
de religieux, comme une intuition du divin» (p. 197). Voir
aussi les pages 200, 215, 224. Et plus explicitement: «Cette
dme de l'univers cosmique ne saurait donc avoir avec la nôtre
que l'analogie la plus disproportionnée et la plus lointaine
Cette grande fonction créatrice qui constitue la vie de l'univers
Stellaire, est inséparable d'un principe d'animation Le
psychisme intersidéral, s'éclairant ensuite par degrés, serait-il
incapable de prendre conscience de lui-même, de jouir de son
activité générale, et, comme le démiurge de la Genèse s'ap-

prouvant dans son œuvre, de trouver que cela est bien?
(p. 225).. C'est un océan d'être d'où tout sort et où tout
rentre, qui a pour unique attribut d'exister, mais qui, avec l'existence,

en possède toutes les virtualités. De cette réalité
mystérieuse, essence infinie, puisqu'elle n'a pas de limites, absolue
puisqu'elle ne dépend de rien et conditionne toutes choses,
enfin éternelle puisqu'elle est innée et indestructible, proviennent

les éléments de tout ce qui, dans l'espace et dans la durée,
prend forme et figure, apparaît, évolue et disparaît. De là se
dégagent, par complications graduelles de résultantes, toutes
les modalités de l'être. Le fond seul est immuable» (p. 243).
A cette dernière page, Bourdeau mentionne «le Deus abscon-
ditus que les théologiens proposent à nos adorations sous tant
de noms divers».

Donc Bourdeau admet une « fonction créatrice ». Il emploie
expressément les mots: puissance créatrice (p. 193), création
(p. 180), bien qu'il écarte de la création tout miracle (p. 215).

Ce sont là, pour lui comme pour Hœckel, les principes de

foi du vrai savant de nos jours. De ces principes de foi découle
logiquement, selon eux, une religion, «une forme rationnelle
de religion » (p. 244j. Bourdeau voudrait que « la vraie
religion» fût tenue de se faire scientifique, de mettre ses dogmes
d'accord avec les notions les mieux prouvées, et aussi que «la
vraie science fût tenue de devenir religieuse, de croire à la
présence d'un esprit recteur dans la nature, et d'interpréter le



— 219 —

monde comme une œuvre pensée et voulue». «Ainsi seulement,

dit-il, la religion et la science, se pénétrant l'une
l'autre, sœurs et non plus ennemies, mettraient fin à un
désaccord où la raison semble se démentir elle-même, et qui, s'il
se prolongeait davantage, arrêterait tout progrès » (p. 265-266).

II.

Toutefois, nous aurions tort, nous spiritualistes, de nous
réjouir sans réserve de ces aveux: si formels qu'ils paraissent,
il est difficile d'admettre qu'ils contiennent en réalité ce qu'ils
paraissent contenir. Ce spiritualisme et ce théisme semblent
être plus dans les mots que dans les idées. Voyons, en effet,
les explications données par Bourdeau.

En même temps qu'il élève la matière au-dessus de
l'ancienne conception qu'on en avait communément, et qu'il lui
attribue la sensibilité (p. 66) et même «un rudiment de
conscience» (p. 68-71), il nie à l'âme toute substantialité propre
et la réduit à n'être qu'un simple phénomène de la matière
(douée, comme il a été dit, de sensibilité).' «La métaphysique,
dit-il, trop encline à l'abstraction transcendante, a longtemps
tenu l'âme ou l'esprit pour une réalité substantielle, indécomposable,

faisant avec le corps, toujours divisible, un absolu
contraste, et douée d'attributs sans rapport avec les propriétés
de la matière. C'était là personnifier un pur concept. La science
de nos jours, écartant cette opinion préconçue et s'appliquant
à déterminer dans le moi des ordres spéciaux de fonctions, le
fait considérer comme une synthèse d'états psychiques dont
la mémoire établit la continuité, et la conscience l'unité. Notre
personnalité n'est que la somme de toute notre activité passée,

accrue par notre activité présente, et dont la progression
se prolonge tant que dure la vie» (p. 44-45). «Considérés dans
leur ensemble, le cerveau, la moelle épinière, le grand
sympathique et les ganglions des organes, forment une sorte de

hiérarchie dont les membres réagissent les uns sur les autres
et fonctionnent de concert.. Les centres nerveux dont l'activité

reste cachée à la conscience lucide ne doivent pas être
dits inconscients dans le sens absolu du mot... Chacun de ces
centres inférieurs constitue donc une sorte de cerveau réduit
qui, dans les limites de sa fonction, a son sens intime à lui,
ses aptitudes psychiques, sa petite âme, qu'ignore la grande.



— 220 —

Et celle-ci, seule personnifiée par le langage, exagérée par les
abstractions de la métaphysique, n'est que la synthèse,
l'expression collective d'une multitude d'âmes partielles, propres
aux divers centres nerveux et ramenées à l'unité par leur
convergence dans un centre prédominant. En somme, notre
conscience est plutôt un nous qu'un moi (p. 52-54).

Donc, au fond, Bourdeau «identifie» la matière avec la
force et avec l'esprit, et réciproquement (p. 75). Entre ces trois
choses, matière, force et esprit, ce n'est plus qu'une différence
de degré, et non de nature, leur nature étant la même: «la
sensibilité des corps bruts n'est assurément pas identique à

celle des corps vivants, néanmoins elle est de même nature,
quoique de moindre degré» (p. 73). C'est comme entre le froid
et le chaud, entre les ténèbres et la lumière: les oppositions
ne sont qu'apparentes, il n'y a place que pour une série de

degrés (p. 71-72). De la sorte, l'esprit n'est qu'un dégagement
des forces cosmiques. « La force, que les stoïciens appelaient
«l'âme de la matière», doit être conçue comme le point de

départ de la genèse psychique, car, sans les changements
qu'elle amène dans la condition des choses, aucun esprit ne
pourrait se produire et s'exercer. Tout dérive de ces forces
primordiales qui agglomèrent les masses et les meuvent, influencent

leurs molécules, agrègent et désagrègent leurs éléments,
de manière à produire ce monde de phénomènes d'où provient
la vie. Nous-mêmes sommes le champ d'action où ces forces
diverses se surajoutent, s'entrecroisent, compliquent leurs effets,
et où le psychisme se résout en mouvements comme il résulte
de mouvements. L'esprit se dégage par degrés du consensus
de toutes ces forces. La gravitation est un mode initial de la
sensibilité de la matière, et, dans l'attraction qui porte
irrésistiblement ses éléments pondérables à se rapprocher et à

s'unir, on pourrait voir la forme la plus simple de la S3'mpa-
thie. Il y a en elle un effort constant, germe de désir et de

vouloir. Des tendances psychiques se montrent mieux encore
dans la variabilité des phénomènes physiques. La chaleur, symbole

des ardeurs de la passion, la lumière si analogue à celle
qui éclaire notre intelligence, l'électricité, si voisine de l'influence
nerveuse qu'elle se confond presque avec elle, affinent la
sensibilité de la matière par leurs délicates influences. On arrive
aux sélections discriminatives de l'affinité qui, dans les compo-



— 221 —

ses, devient irritabilité nutritive, vie, conscience... Dans toutes
ces forces qui animent la nature, il y a un principe de
spiritualité qui aspire à se développer et manifeste par degrés sa

puissance. Notre esprit est une résultante particulière, et l'ordre
entier des choses porte témoignage de l'intelligence qui le régit »

(p. 232-233).
Donc Bourdeau n'admet qu'une simple transformation

progressive de l'inconscience des éléments cellulaires en conscience
lucide du moi, et cette conscience lucide du moi sort de
l'inconscience des molécules et des cellules comme la nature vivante
sort de la nature brute (p. 65 et 67). « Ainsi l'unité du moi n'a
que la valeur d'une somme où se totalisent les activités
coordonnées d'innombrables éléments psychiques. Notre conscience
accumule et condense une infinité de consciences minimes qui
s'ignorent l'une l'autre et ne se perçoivent nettement que
fusionnées dans un ensemble. C'est de ce fond obscur
qu'émerge la claire connaissance du moi. D'après la loi de continuité

formulée par Leibniz, il n'y a pas d'interruption ni de
saut dans la suite des phénomènes de la nature. Tout se

développe graduellement. L'origine du conscient doit donc être
cherchée dans l'inconscient, et nos perceptions les plus nettes
proviennent de celles qui, trop faibles pour être appréciables
chacune à part, se renforcent en s'unissant. Leibniz les compare

à ces bruits de vagues, dont aucun ne serait entendu s'il
était seul, mais qui, s'ajoutant l'un à l'autre et perçus tous
à la fois, deviennent la voix retentissante de l'Océan» (p. 60-61).

Bref, d'après la théorie moniste en question, l'âme (soit de
a matière brute, soit des plantes et des animaux, soit de

l'homme, soit de la nation, soit de l'humanité, soit de l'univers
entier) est une réalité et non une fiction, mais une réalité
purement «phénoménale» et non substantielle. «Des théories
métaphysiques ont fait méconnaître l'irréfragable unité du moi
et conduit à la supposer composé de deux êtres accolés,
mais dissemblables, d'un corps et d'une âme d'essence
contraire, grave méprise qui a entraîné une longue suite d'erreurs
et d'antinomies. En réalité, ces deux aspects du moi ne
représentent, dans l'être total qu'ils forment en s'unissant, que deux
ordres de fonctions, deux classes de phénomènes inséparables

et concomitants. Leur distinction, fondée sur une simple
disparité de modes de perception, n'autorise nullement l'affir-



— 222 —

mation de deux natures opposées, puisqu'elles se confondent
dans le moi, et c'est le même être qui s'observe tour à tour
du dehors et au dedans. Tout en admettant cette distinction,
consacrée par l'usage, comme moyen d'analyse et pour la
commodité des recherches, nous nous garderons conséquem-
ment d'attribuer aux mots de corps et d'âme, de matière et
d'esprit, le sens absolu et trompeur d'hétérogénéité qu'y ont
attaché les métaphysiciens. Pour nous, ces termes se réfèrent,
non à des substances différentes, car nous ignorons ce qu'est
en soi une substance et nous n'en pouvons pas raisonner,
mais à des attributs de l'être, à deux groupes de phénomènes
dont l'accord constitue notre personnalité» (p. 8-9).

On voit dès lors ce que peut être, dans cette théorie, la
finalité dont il a été question: «Ainsi entendue, la finalité est
l'activité même. On peut et on doit en transporter le germe
jusque dans les éléments des corps. Mais cette force intérieure
des choses, si elle est volonté spontanée, n'est pas pour cela
une intelligence ayant la représentation d'un but à venir,
d'un tout à réaliser au moyen de ses parties. Il n'existe
pas une adaptation préordonnée des choses les unes aux
autres; l'adaptation est perpétuelle, inséparable du monde,
donnée avec lui; elle est la loi essentielle des êtres; elle n'est
ni le produit de l'action d'un démiurge, ni celui de combinaisons

fortuites et tardives » (p. 268-269). Cette citation est tirée
des œuvres de Fouillée, par Bourdeau même.

Il va de soi, par consequent, que la création, dans le s}rs-
tème moniste, n'est qu'une création sans créateur, et que le
divin n'est qu'un divin sans Dieu, comme l'horloge de l'univers

est sans l'horloger. Pas de démiurge surnaturel (p. 197)!
Pas d'esprit recteur de l'univers, distinct et indépendant de

l'univers! «Il se comprend beaucoup mieux, dit Bourdeau,
interne, immanent, identifié avec le fond de l'universelle réalité

» (p. 213). Est-ce du panthéisme ou de l'athéisme? est-ce
de l'idéalisme ou du matérialisme? Qu'est-ce que cette «âme
des mondes», cet «esprit» qu'il met au cœur des choses, qui
les ordonne et qui les règle, cette « pensée active » qui n'est
point une nécessité aveugle, ni un mécanisme fortuit (p. 215)?
On voudrait vraiment plus de clarté. Bourdeau, qui s'élève
contre les rêves de la théologie et contre les abstractions de



— 223 —

la métaphysique, n'a-t-il pas mis beaucoup de rêves et
d'abstractions dans son langage même?

Si nous examinons ce langage de plus près, nous verrons
que «l'existence absolue» qu'il admet, n'est que «l'existence
indéterminée, invariable et indistincte» (p. 249); que son Dieu
n'est par conséquent qu'un Dieu impersonnel, indéterminé et
indistinct. «Cela revient à dire que la vie doit être expliquée
non par Iintervention d'un créateur hypothétique, mais par un
ensemble de données relatives aux propriétés essentielles des

choses, aux antécédents qui les préparent et aux résultantes
qu'elles déterminent» (p. 245). Lorsque Bourdeau parle d'un
«être suprême», c'est simplement de l'éther qu'il veut parler.
Il n'y en a pas d'autre. « On peut donc, dit-il, regarder l'éther
comme l'être véritablement suprême, «le premier moteur immobile

» d'Aristote, cause première et fin dernière de tous les
phénomènes qui se produisent dans l'univers» (p. 243). C'est là
«la substance primordiale et l'Un-Tout, absolus par essence et
infinis, seuls exempts de la loi de mortalité» (p. 313). Tout le
reste n'étant que conditionné, relatif, contingent et fini, « est
condamné à finir, comme ne représentant qu'un aspect borné,
forcément transitoire, de l'éternelle réalité».

Telle est, ce semble, la pensée exacte de Bourdeau.

III.

Or il n'est pas difficile de démontrer que cette doctrine
n'est ni scientifique, ni philosophique, et qu'en bonne logique
elle doit être rejetée.

1° Les données réellement scientifiques que cette doctrine
mentionne, ne sauraient être attaquées, il est vrai, et nul n'y
songe parmi nous. Mais les hypothèses que Bourdeau fonde
sur elles, ne sauraient être considérées comme scientifiques;
elles nous paraissent, au contraire, arbitraires, dénuées de

preuve, et même souvent erronées.
Libre à lui de partager «l'empire inorganique» en trois

«règnes» : le règne des gaz, celui des liquides, celui des solides
ou minéraux. Libre à lui de partager de même «l'empire
organique » en trois autres « règnes » : celui des protistes, celui des

végétaux et celui des animaux (p. 157). Libre à lui d'étudier
'es ressemblances et les dissemblances qui existent entre ces



— 224 —

deux empires. Mais il va au delà de la science et il entre dans
la pure hypothèse injustifiée, lorsque, sous prétexte des
similitudes et oubliant les dissemblances, il veut « substituer une
unité réelle à la dualité », qu'il traite de «présumée» (p. 159);
lorsqu'il veut nier la distinction entre les deux « empires > et
ne plus voir en eux que « deux provinces limitrophes du même
empire» (p. 164); et lorsqu'il dit: «Cause de mouvement, force,
activité, vie, sont au fond synonymes. Il n'y a donc pas, selon
cette doctrine, de règne inorganique, mais un grand règne
organique dont les formes minérales, végétales et animales sont les
développements divers» (p. 169).

Bourdeau ne prouve nullement ce qu'il affirme ; il le répète
sans cesse et sous toutes les formes possibles, mais il a tort
de prendre cette répétition ou cette tautologie pour une
démonstration. Le vrai savant n'a pas le droit d'escamoter les

oppositions, ni même les simples distinctions qui remplissent
la nature et qui différencient les êtres contingents. Bourdeau
l'a senti, je crois, et c'est pourquoi il a cherché à remplacer
la démonstration scientifique qu'il ne pouvait pas faire, par
des mots outrés qu'il ne pouvait pas justifier; par exemple,
lorsqu'il a dit « qu'on doit regarder l'astre comme organisé et
vivant, car il a sa structure définie, sa physiologie, son embryogénie,

son évolution, même sa psychologie, et qu'il offre ainsi
tous les caractères d'une puissante individualité» (p. 184). Il est
vrai qu'à la page 186, il a cherché à atténuer cette outrance,
mais en fait il l'a maintenue dans son argumentation, qu'il a
prise pour de la science.

Dépassant de beaucoup les théologiens qui se bornent à

comparer l'Eglise chrétienne à un corps dont le Christ est la
tête et le St-Esprit l'âme (comparaison qui exprime une vérité
de l'ordre spirituel et moral), il affirme, lui, dans une question
de matière, de physique, de chimie, de biologie, que l'humanité,
comme réunion de toutes les races, nations, familles et
individualités humaines, forme à titre d'espèce « un grand être bien
déterminé, qui a une personnalité distincte» (p. 117), et que la
terre, elle aussi, est une individualité, un organisme, un être
vivant (p. 186). De cette grave assertion pas l'ombre d'une preuve.

2° En outre, Bourdeau se trompe dans la manière dont il
prétend expliquer la coordination qui règne dans l'ensemble et



— 225 —

dans les parties de l'univers. Par exemple, après avoir indiqué
très sommairement les innombrables impressions, sensations et
idées qui sont produites en nous, il dit que c'est le cervelet
qui est le «coordinateur» des mouvements d'ensemble qui
déterminent l'équilibration et les attitudes (p. 48). Or cette
explication n'en est pas une, car il reste encore à démontrer et à

expliquer comment c'est le cervelet qui, à lui seul, est ce
coordinateur, et comment la matière qui le compose a la faculté
de produire cette coordination, qui est d'ordre intelligible. Où
est la proportion entre la cause et l'effet?

Mais ce n'est pas seulement sur ce point particulier que
Bourdeau viole le principe de causalité, c'est dans tout le
système même.

Il a certes bien raison de dire que l'esprit suprême ne
saurait être comme l'esprit de l'homme, et que juger de celui-là

par celui-ci c'est se rendre coupable d'anthropomorphisme.
Mais encore faut-il que l'esprit suprême, du moment qu'on le

proclame cause première de tous les êtres finis et contingents,
soit capable de les produire, et qu'il possède éminemment en
lui-même tout ce qu'il met dans ses effets. Une cause qui est
inférieure à ses prétendus effets, n'est pas leur cause réelle,
parce qu'ils ont plus et elle moins : moins ne peut pas
produire plus. C'est l'a b c de la logique et du bon sens; aucune
science ne saurait prévaloir contre ce principe élémentaire et
fondamental de l'esprit humain, base de toute science et de

toute philosophie.
Or « l'esprit suprême » de Bourdeau, qui n'est que l'éther,

est manifestement inférieur à tout ce qu'il est censé produire
comme cause première. De lui, en effet, sont censés découler
tous les êtres particuliers, et le plan idéal, et la loi directrice,
et l'esprit directeur, et la sagesse, et l'intellectualisme, et le

psychisme, et l'idéalisme, que nous admirons dans l'univers
entier. Or, il faut bien le remarquer, ce plan idéal que nous
admirons actuellement dans l'univers, n'a pas existé réellement
dans l'éther primitif, avant la formation des atomes, des cellules,
des végétaux, des animaux, des hommes, etc. ; ce plan idéal
s'est fait peu à peu, en tâtonnant, en se cherchant, en se
réalisant lentement, pendant les millions d'années qui se sont
écoulées depuis l'existence de l'éther primitif comme tel jusqu'à
l'existence de l'univers actuel. Il faut bien remarquer que, selon

Revue intern, cle Théologie. Heft 62, 1908. 15



— 226 —

Bourdeau, cet éther primitif, étant infini, est par cela même
indéterminé et impersonnel; qu'il n'a, comme tel, aucune des
idées conscientes, aucune des qualités intellectuelles et morales
attachées à la personnalité humaine; qu'il ne devient que plus
tard protide, ver de terre, limace, embryon, etc. Comment dès
lors peut-on voir dans cet être chétif et misérable la sagesse
suprême, le plan idéal, la loi directrice, qui préside à

l'évolution des mondes, et même qui la cause et qui la réalise?
N'est-ce pas une dérision de prétendre que l'inconscient produit
le conscient, que l'impersonnel produit le personnel, que
l'indéterminé produit le déterminé, que le moins produit le plus,
que 0 organisme produit 1 organisme, etc.?

Mais, dit Bourdeau, « ce principe d'activité d'où tout
découle, contient à l'état virtuel tous les développements ultérieurs
du psychisme particulier» (p. 224). Qu'est-ce en vérité que cet
«état virtuel»? De deux choses l'une: ou c'est une réalité, ou
ce n'est qu'un mot, un rien. Si c'est une réalité, cette réalité,
que vous appelez cause première, doit contenir réellement en
elle-même toutes les réalités de ses effets; par conséquent elle
doit être éminemment déterminée dans son infinité, éminemment

personnelle, éminemment consciente, éminemment intelligente

; tout ce qui est pensée précise dans ses effets doit d'abord
être pensée précise chez elle ; tout ce qui est perfection dans
ses effets doit d'abord préexister éminemment en elle. Et alors
l'éther de Bourdeau n'est plus l'éther.

L'auteur invoque Leibniz à son aide (p. 13, 259, etc.). Il
appelle Leibniz «l'Aristote du XVIIe siècle » (p. 260). Il cite
cette parole de Leibniz (p. 244) : « La dernière raison des choses
doit être une substance nécessaire, dans laquelle le détail des

changements n'est qu'éminemment, comme dans sa source, et
que nous appelons Dieu. » Ignore-t-il que le Dieu de Leibniz
n'est nullement l'éther impersonnel et inconscient, mais l'Être
nécessaire, absolu et infini, infiniment personnel et infiniment
conscient, véritable cause première de tous les êtres contingents?

Le système de Leibniz unit intimement la matière et
l'esprit, mais il ne les confond pas, il ne les identifie pas. Le
système de Leibniz affirme un Dieu personnel et transcendant,
distinct de l'univers qui est son œuvre, mais il ne le nie pas
en l'identifiant avec celui-ci. On voit la différence.



— 227 —

Bourdeau invoque encore Malebranche (p. 265), comme si

Malebranche, en soutenant que Dieu ne peut agir que par des

lois, avait réduit Dieu à n'être que l'éther indéterminé et
impersonnel.

Donc, évidemment, Bourdeau viole le principe de causalité,
lorsqu'il affirme qu' « il faut présumer dans les corps bruts, avec
une vie latente, une sensibilité sourde, une conscience obscure,
des indices d'appétition, et qu'on doit leur attribuer, non pas
sans doute la conscience, la pensée et la volonté, telles que
nous les connaissons en nous, mais des modes rudimentaires
d'action psychique, d'où, par action graduelle et transformation
successive d'effets, la conscience, la pensée et la volonté ont pu
provenir» (p. 179). Pourquoi cette présomption et cette
attribution? 11 ne le dit pas. D'où viennent dans les corps bruts
cette vie, cette sensibilité, cette conscience, cette appétition,
ces modes rudimentaires d'action psychique? Les corps bruts
ont-ils par eux-mêmes ces propriétés, ou les tiennent-ils d'un
être antérieur'? Sont-ils à eux-mêmes leur raison d'être, ou
dépendent-ils d'une cause première qui leur a donné ces
virtualités? Bourdeau n'explique rien. Et comment, par quel secret,
par quelle force merveilleuse, de ces modes «rudimentaires»
d'action psychique la conscience, la pensée et la volonté ont-
elles « pu provenir » Il ne le dit pas, il se rit du principe de

causalité, il présuppose tout et ne démontre rien. Cette théorie
bizarre, décorée du nom de scientifique et de philosophique,
n'est que la violation même de la logique.

3° Il faut noter enfin que Bourdeau, dans son parti pris
d'avoir raison quand même et d'ériger sa conception fantaisiste
du monde en conception scientifique à tout prix, se paie de
mots à chaque instant, se tend la perche à lui-même à tout
propos au moyen de termes confus auxquels il veut donner
un sens précis, de pseudo-synonymes, de faux équivalents, de
cercles vicieux, etc. C'est la série des sophismes dans toute
leur candeur étudiée.

J'ai déjà signalé le mot virtuel, dont il a essayé de faire
un pont entre le non-être et l'être. C'est dans le même sens
et dans le même but qu'il a employé le mot puissance. « Si
l'inorganique a pu produire la vie, dit-il, c'est qu'il la contenait
en puissance» (p. 157 et 171). Je réponds: Si contenir en puis-



— 228 —

sance est contenir en réalité, l'inorganique n'est plus l'inorganique,

il est bel et bien l'organique et le vivant; et si ce n'est
pas contenir en réalité, ce n'est pas contenir du tout; pas de

milieu.
Là, il affirme entre les corps bruts et les corps vivants

une simple analogie (p. 159); ici, il affirme l'identité, comme si
ces deux termes étaient synonymes et comme si l'on pouvait
logiquement conclure de l'un à l'autre.

Il reconnaît qu'il ne peut saisir sur le fait aucun passage
positif de l'insensibilité à la sensibilité et de l'inorganique à la
vie; n'importe, il conclut au fait même. Ce ne sont, dit-il, que
les moyens d'observation qui font défaut, les choses ont dû se

passer ainsi en réalité. Voici ses propres paroles : « Bien que
le passage de l'insensibilité et de l'inertie des corps bruts à la
sensibilité et à la motricité des êtres vivants paraisse plus
inexplicable encore que celui de l'inorganique à la vie, il a dû
s'accomplir sous l'influence des mêmes causes La vie et la
sensibilité sont partout à des degrés inégaux, et lorsqu'elles
nous semblent absentes, nous devrions nous borner à les dire
inaperçues, faute de moyens suffisants d'observation » (p. 174).
C'est très commode.

Qu'est-ce qu'une théorie qui n'est fondée sur aucun fait?
qu'est-ce qu'une transformation qui ne repose que sur des

analogies, et dont on ne peut citer aucun exemple, malgré la multitude

des êtres qu'on prétend transformés d'une espèce à une
autre? N'est-ce pas plus qu'étrange? Il faut précisément, dit-on,
des siècles et des siècles pour opérer une telle transformation.
Mais qui ne voit que le temps n'est pas par lui-même une force,
qu'il n'est que la durée des êtres, des forces et des actes, et

non pas les êtres, les forces, les actes mêmes? Le néant aurait
beau durer éternellement, il ne serait éternellement que le

néant. Si donc Bourdeau veut que l'inconscient devienne le
conscient, il doit indiquer comme facteur réel de cette
transformation radicale autre chose que le temps, simple durée
des choses.

De ce qu'un état de choses en a précédé un autre, il
conclut que le premier est la cause du second, tandis que le

premier n'est tout au plus que la condition du second. Il
confond la cause efficiente avec la condition : pur sophisme. A la

page 79, il déclare que le mécanisme et le psychisme sont



— 229 —

«condition l'un de l'autre», et à la page 80 il enseigne que
«l'esprit et la matière, le mécanisme et le psychisme, unis par
un indissoluble accord, se confondent et s'identifient». Pour
Bourdeau, union, accord et identification sont synonymes!

Il abuse aussi du mot résulter. Il répète, en effet, à chaque

page, que la vie est une résultante de l'activité cosmique (p. 194);

que la sensibilité est la résultante de l'activité mécanique et

physique (p. 174), etc. La vérité est que la vie et la sensibilité
ne se manifestent qu'après l'activité cosmique; mais se
manifester après une chose n'est ni provenir ni résulter de cette
chose : la chose qui résulte ou qui provient, peut résulter ou
provenir d'une cause tout autre que la chose antérieure
indiquée. Toute cause, il est vrai, est antérieure à son effet;
mais toute chose antérieure à un effet n'est pas cause de cet
effet; elle peut n'être qu'une condition de cet effet; elle peut
même lui être totalement étrangère.

D'une part, Bourdeau enseigne que le moi centralisé de la
conscience gouverne de haut l'ensemble des petites consciences
qui dirigent les organes, les plastides, les molécules, les atomes
(p. 78) ; et, d'autre part, il prétend que ce même moi centralisé
de la conscience est la résultante de toutes les choses qu'il
gouverne. Comment peut-il gouverner les choses dont il n'est
que le résultat?

Tantôt Bourdeau enseigne que ce sont les parties qui
forment le tout, les individus qui constituent l'espèce, les hommes
qui composent l'humanité, etc. Tantôt, au contraire, il se plaît
à grandir la puissance de l'espèce et à la montrer comme une
puissance qui domine et gouverne les individus. « 11 faut
reconnaître dans l'humanité, dit-il, une puissance organisatrice
et rectrice, représentée par la raison autodidacte et autonome,
qui règle les activités particulières, les range à des fins qu'elles
ignorent, et fait prévaloir des finalités d'ensemble sur les
caprices individuels. Si féconde et si riche est cette vie de

l'espèce, comparée à la vie toujours si restreinte des êtres humains,
qu'il serait exact de dire avec Buffon que « seule l'espèce est
vivante». Nous lui devons la meilleure part de nos conditions
d'existence, et ce que chacun y ajoute par son propre effort
se réduit à bien peu de chose. Ce grand être qui nous a fait
ce que nous sommes mérite donc à tous égards une gratitude
profonde et même une sorte de vénération pieuse, non sans



— 230 —

doute sous la forme fétichiste que les novateurs de la
révolution française et Auguste Comte ont proposé d'établir dans
le culte de la Raison et de l'Humanité, mais en révérant comme
il convient l'esprit mystérieux qui l'anime, et en réservant une
part, plus grande encore, de religieux hommages pour les

groupes supérieurs qui dominent l'humanité» (p. 128).
Comprenne qui pourra: tantôt «ce grand être» n'est que la résultante

cle tout ce qui le précède; tantôt il n'est que l'éther
indéterminé et inconscient, pas même doué de l'intelligence et
de la volonté qui se manifestent dans l'homme Comment faire
inconsciemment des choses qui exigent tant de conscience et
de réflexion

Tantôt Bourdeau semble vouloir ne combattre que les
dieux : « Faire ordonner et régir le monde par des dieux dont
on ne sait rien et dont l'ingérence serait un miracle perpétuel,
c'est démentir toutes les acquisitions de la science » (p. 264 et
275). Tantôt il attaque en réalité Dieu même, sous prétexte
que les dieux du paganisme ne sont que des chimères inventées
par l'ignorance, comme si l'erreur était un motif suffisant pour
nier la vérité!

A la page 263 il dit que « cette éclatante vérité : « Tout
est régi par des lois», ne laisse aucun rôle à l'action divine »,

comme si les lois qui gouvernent l'univers n'étaient pas la
volonté même du Créateur. Bourdeau combat le christianisme
et il l'ignore; il n'en connaît que les caricatures, empruntées
à la fausse théologie et à l'histoire des superstitions. Là, il
prétend que Jésus a promis l'éternelle béatitude aux misérables,
«pour cela seul qu'ici-bas ils ont souffert et pleuré» (p. 276);
il a confondu les souffrances et les larmes avec la résignation,
la vertu, l'amour; il a pris l'extérieur pour l'intérieur, ou plutôt
il n'a pas vu l'intérieur de la doctrine même de Jésus, il n'a
entendu que les mots sans comprendre les idées. Ailleurs,
toujours sous l'empire de la même confusion, il représente le
christianisme comme une religion dans laquelle Dieu partage
les passions des hommes, est comme eux jaloux, colère,
vindicatif, cruel, tandis que l'homme, ayant conscience de son
assujettissement, « s'ingénie à fléchir son puissant dominateur,
l'implore par des prières, le flatte par des hommages, l'honore
par des cultes, cherche à capter sa faveur par des promesses
ou des offrandes, à se faire pardonner ses fautes par de feintes
expiations » (p. 311)



— 231 —

Bref, de deux choses l'une : ou bien Bourdeau (et dans sa

personne le philosophe moniste) met dans l'atome primitif, dans
l'éther tel qu'il semble le comprendre, toutes les forces
d'intelligence, de volonté, de puissance morale, d'énergie à la fois
réelle et idéale, absolue et infinie, que les spiritualistes
attribuent à Dieu, et son monisme n'est plus du tout le matérialisme

d'autrefois, mais, sous une autre forme et dans d'autres
termes, le spiritualisme même, apparaissant à la fois comme
transcendant et immanent; et alors c'est la négation formelle
du matérialisme ; — ou bien Bourdeau ne met dans l'atome
d'éther dont il parle qu'un minimum d'intelligence et de volonté,
minimum dont il ne donne aucune preuve scientifique, en tout
cas minimum impuissant à expliquer tout ce qu'il en fait
arbitrairement sortir ; et alors c'est la négation formelle du principe

de causalité, c'est la fantaisie de l'effet sans cause, du
plus produit par le moins, de l'être supérieur produit par l'être
inférieur, de l'infini réalisé par le fini; c'est le renversement
de la raison humaine.

Que les sophismes de Bourdeau suffisent donc pour montrer
ce qu'il faut penser de ce système, qui cherche à se faire passer
pour la haute science : sunt falsa mixta verts.

Peut-être serait-ce le lieu de montrer comment la doctrine
chrétienne, dans sa simplicité, est sensée, sage et profonde;
comment cette doctrine, par la largeur de ses grandes lignes,
laisse le champ libre à toutes les données de la vraie science;
comment le chrétien qui cultive la science et les sciences, peut
se faire avec elles une conception de l'univers aussi savante
et aussi philosophique que l'état actuel des sciences et de la
philosophie le permet; et comment cette conception
philosophique et scientifique, loin d'être irreligieuse et antichrétienne,
fait, au contraire, ressortir la sagesse, la modération et la
profondeur des mystères du vrai christianisme.

IV.

Terminons par quelques conclusions.

Le principal attrait du monisme, c'est qu'il est une
synthèse gigantesque. D'abord, il est une synthèse, et les esprits
synthétiques qui poursuivent avant tout l'unité dans les
sciences et la philosophie, ne peuvent que se sentir disposés



— 232 —

à l'accueillir. Ensuite, cette synthèse est grandiose; elle en
impose par sa majesté, elle flatte l'esprit; de plus, elle est commode
et semble supprimer les inconvénients des systèmes opposés.

Mais, d'autre part, il faut reconnaître que la synthèse,
loin d'être tout, doit, pour être valable, reposer sur des
analyses bien faites et concluantes. La synthèse, c'est l'avenir,
disent les esprits qui préfèrent les vues d'ensemble. Oui, c'est
l'avenir, mais à la condition que l'avenir perfectionnera les
analyses au lieu de les supprimer et qu'il procédera avec
une exactitude plus grande que celle que nous avons atteinte
jusqu'ici. Il faut bien l'avouer, les synthèses trop vastes pèchent
toujours par quelque endroit; trop de choses importantes
leur échappent; elles négligent trop facilement maintes choses
essentielles; elles remplacent trop aisément la science par la
virtuosité.

Les âmes mystiques sont un peu comme les esprits
synthétiques. < Le mysticisme, dit M. Piat, glisse vers le monisme
par une pente assez naturelle. Il a pour mobile l'amour; et
l'amour tend par l'union à -l'unité. De plus, les états qui le
caractérisent, gardent généralement quelque chose d'indéfini
qui se traduirait mieux en musique qu'en parole; si bien que
les esprits qui penchent vers l'immanentisme, y trouvent un
élément propice à leurs rêves métaphysiques1).» M. Piat fait
surtout allusion aux mystiques indoiis, çoûfis, néoplatoniciens
et à quelques mystiques protestants2), et il met à part le
mysticisme catholique, qui, dit-il, « ne ressemble ni à celui
des Orientaux, ni à celui des protestants de nos jours, mais
qui est essentiellement dualiste. » Il est certain que des mystiques
catholiques sont franchement dualistes, mais il faut reconnaître
aussi que d'autres ont une grande tendance à amoindrir le
plus possible ce dualisme, à effacer l'action humaine et à

exagérer (s'il est possible d'exagérer, disent-ils I l'action divine,
Dieu étant à leurs yeux fascinés la seule cause vraiment
cause, et l'âme plutôt un instrument qu'une cause.

Quoi qu'il en soit, le charme est grand. Une autre attraction

consiste en ce que le monisme apparaît à certains esprits
comme une conciliation entre le réalisme et l'idéalisme, donc
comme la solution d'un problème difficile, compliqué et
jusqu'à présent résistant. Le dualisme dans lequel sont en

') De la croyance en Dieu, p. 248. Paris, Alcan, 1907.
2) P. 248-252.



— 233 —

lutte désespérée les deux thèses réaliste et idéaliste, n'est,
disent-ils, qu'illusion et enfantillage; ce n'est qu'une abstraction
de notre intelligence, puisque la réalité ne montre pas de

dualisme, là de la matière, ici de l'esprit, mais un tout un qui produit
ses effets, effets que nous appelons les uns matériels, les autres
spirituels, mais qui n'en procèdent pas moins d'une force une.

Encore une fois, ce système est séduisant. Mais cette force
que l'on dit une, est-elle bien une? N'est-elle pas, au contraire,
multiple? Pourquoi ce «tout» ne serait-il pas composé de

parties, d'autant de parties qu'il en faut pour expliquer les
effets divers et irréductibles que la réalité montre? Cette
unité absolue que l'on poursuit, peut-elle se trouver parmi
les êtres contingents? Les êtres contingents ne sont-ils pas
essentiellement multiples et divers? Le besoin que nous avons
de l'absolu et de l'un, est satisfait dans notre notion de la
cause première de l'univers, cause qui est la raison d'être de
tout ce qui est relatif et contingent, mais qui en est
nécessairement distincte.

Il y a monisme et monisme, monistes et monistes. Tel
n'admet qu'une substance unique numériquement, comme celle
de Spinoza. Tel autre n'admet qu'une seule espèce de substance,
mais comprenant un grand nombre d'individualités distinctes,
plus ou moins semblables. Selon les uns, cette espèce unique
de substance est matière, et le monisme est exclusivement
matérialiste, comme semble être celui de Hseckel; selon
d'autres, elle est esprit, et le monisme est spiritualiste.
M. Pillon admet le monisme spiritualiste, qu'il qualifie aussi
d'idéaliste ; il professe que « l'âme, centre de perception, est la
vraie réalité objective, tandis que le corps et ses propriétés
physiques et physiologiques dépendent de notre constitution
mentale et ne sont donc qu'apparences subjectives » '). Le
transformisme des espèces, en niant en elles tout caractère
de fixité propre, et en les faisant toutes dériver d'une substance

une, n'est qu'une forme du monisme. Cette question implique
des éléments qui relèvent des sciences naturelles, et d'autres
de la philosophie. Je décline toute responsabilité à l'égard des

premiers et m'en rapporte aux naturalistes eux-mêmes.

') Année philosophique 1899, p. 191.



— 234 —

M. Yves Delage, professeur de zoologie à la Sorbonne,
a jugé ainsi le système de Hseckel: «Pour juger sainement la
théorie de Hseckel, il faut bien distinguer les deux choses
fort différentes qui sont en elle: d'une part, une tentative
d'explication mécanique des phénomènes de la biologie, plus
ou moins heureuse, plus ou moins originale, mais en tout cas
légitime1); et, d'autre part, un exécrable fatras métaphysique,
indigne d'un naturaliste de ce siècle. Commençons par ce
dernier pour débarrasser notre critique de ce qu'elle aurait le
droit de rejeter sans examen. Les molécules chimiques ne
sont pas vivantes, elles ne peuvent ni se nourrir, ni grandir,
ni se reproduire. Les particules initiales du protoplasma ont,
au contraire, toutes ces propriétés. Aussi la plupart des
théoriciens ont-ils jugé nécessaire de leur attribuer une
constitution physico-chimique particulière, différente de celle des
molécules ordinaires des chimistes, pour rendre compte de

ces propriétés. Hccckel ne prend pas cette peine; il déclare
que ses plastidules sont de simples molécules chimiques, et
en place d'explication, il fait papillotter devant les yeux du
lecteur toute une fantasmagorie, oh il confond les choses les plus
distinctes et change les noms des choses les mieux définies0")».

Quand il touche à la philosophie proprement dite, c'est
plus fantaisiste encore. Bref, il y a deux hypothèses: ou bien
le monde vient d'un principe matériel, et l'élément spirituel
n'est qu'une manifestation de ce principe ; ou bien le monde
vient d'un principe spirituel, et l'élément matériel est une
manifestation de ce principe. Que la première hypothèse soit
erronée, il n'est pas difficile de le démontrer: car le matériel
ne peut pas expliquer, encore moins produire l'immatériel, le
moins ne peut pas produire le plus, la non-pensée ne peut
pas produire la pensée. Mais la seconde hypothèse est
admissible; tout dépend de ce qu'on entend par matière et par
esprit. Ce sont les deux notions qu'il faut d'abord préciser,
de manière à éviter les confusions. Cette précision est-elle
dans le monisme

Cette dernière question est mal posée. Car, comme il a

été dit, il y a monisme et monisme. Tel monisme, loin de

Ne pas confondre légitime (ou permise) avec fondée.
2) La Structure du protoplasma, p. 464-465 ; Paris, 1895.



— 235 —

préciser, embrouille et complique. Tel autre pourrait préciser
et expliquer, mais à la condition de définir exactement l'esprit
ou force pensante, et la matière; or c'est cette définition qui
fait encore défaut.

En attendant que nous l'ayons, remarquons que, quelque
nombreux qu'on imagine les intermédiaires entre la matière
et l'esprit, entre le non-pensant et le pensant, on ne peut pas
faire ce passage: il y a toujours un abîme entre l'intermédiaire
immédiat non-pensant et l'intermédiaire immédiat pensant.
Ces intermédiaires qui minimalisent la difficulté ne la résolvent

pas.

Non, la matière non-pensante n'explique pas la pensée.
Non, le cerveau matériel, le foie, l'intestin n'explique pas
l'esprit. Non, l'impersonnel n'explique pas la personne. Non,
les choses géniales ne sont pas expliquées par l'absence de

génie. Non, l'inconscient n'explique pas le conscient.

Vous dites que la perle est produite par la maladie et

que, par conséquent, le génie peut être produit par la névrose.
Je réponds qu'il n'y a pas parité entre la perle, chose
matérielle, et le génie, chose immatérielle. Je réponds que la raison
ne peut pas être produite par un détraquement de la raison,
pas plus que la santé n'est le résultat de la maladie, pas plus
que la force n'est le résultat de la faiblesse.

Je crois à un lien entre la physiologie et la psychologie,
entre le corps et l'âme, mais non à leur identification. Je vois
des différences irréductibles. Et, m'élevant plus haut, jusqu'à
la dialectique, à la métaphysique et à l'ontologie, je vois que
ce n'est pas le relatif qui est la raison d'être de l'absolu, mais
l'absolu qui explique le relatif. Je vois aussi que l'univers est

fait d'après un plan, que l'idée y domine la matière et y
préexiste à la matière; que le premier principe des choses
n'est pas une forme accidentelle et accessoire de l'être; que,

par conséquent, Dieu ne peut pas être l'achèvement de la
conscience naturelle qui se chercherait elle-même dans les
choses non conscientes. Je vois que la conscience divine est

éternelle, parfaite, absolue; qu'elle se possède éternellement
et infiniment; que, loin de s'élaborer dans l'univers et de se

chercher à travers les évolutions de l'univers, elle est en elle-
même et par elle-même, dans sa plénitude que rien ne limite.



— 236 —

«La conscience qui se développe à travers le temps, dit
Maillet, a son principe et sa fin dans quelque chose d'éternel;
dépositaire d'un idéal, d'une finalité, elle est suspendue à une
essence supérieure en qui cet idéal, cette finalité subsiste
sous une forme nécessaire et immuable; manifestation suprême
de l'activité de la nature, elle est liée à une conscience infinie,
qui domine et qui gouverne la nature»1).

Bref, le monisme qui se bornerait à mettre le plus d'unité
possible entre les diverses forces de l'univers ou entre les
formes multiples de l'être contingent et relatif, sauf à les
distinguer de la force absolue, parfaite, divine, cause première
de l'univers, un tel monisme ne choquerait, je crois, les
principes d'aucune science; en tout cas, il ne choquerait aucun
principe philosophique. En lui pourraient se concilier ce que
nous appelons l'esprit et la matière, le réalisme et l'idéalisme.
Au contraire, est illogique et inadmissible le monisme
matérialiste qui n'admet que la matière, et qui prétend faire dériver
de cette matière, en soi non pensante, la pensée, l'intelligence,
l'idéal, la conscience, en un mot le monde spirituel aussi bien
que l'univers matériel.

Combien ces matières sont encore confuses dans certains
esprits, on peut certes le voir dans certaines appréciations de

quelques théologiens. Par exemple, Mgr. d'Hulst ayant réduit
les doctrines à deux, le monisme evolutionniste et le péripaté-
tisme chrétien, et ayant dénoncé non seulement le néocriticisme

de Renouvier, mais encore une certaine complicité entre
la doctrine de l'immanence et le monisme évolutionniste, les
«Annales de philosophie chrétienne», dirigées par M.
Laberthonnière (partisan de l'immanence), répondent par la note
suivante: «Renouvier est monadiste: pour lui le monde est
composé de réalités distinctes, séparées; et chacun de nous
est une personne autonome, responsable. Il est le philosophe
de la liberté, de la discontinuité des commencements absolus;
c'est-à-dire exactement le contraire de ce qu'on appelle le
monisme évolutionniste. Comment peut-on se rendre coupable
de complicité, même involontaire, avec le monisme évolutionniste,

en s'orientant dans le sens de Renouvier? Ceux qui

') La création et la providence devant la science moderne, par E. Maillet, p. 366;
Paris, Hachette, 1897.



— 237 —

voudront bien y réfléchir auront sans doute quelque peine à

comprendre»1). — Répondre à toutes ces difficultés par les deux
mots «péripatétisme chrétien», est bien sommaire et bien obscur.
Comme je l'ai dit précédemment, des définitions plus précises
de la matière et de l'esprit s'imposent; et si l'on y arrive,
une conception moins confuse de l'univers pourra en résulter.
Tel doit être un des principaux travaux de la théologie
scientifique de l'avenir.

E. Michaud.

') Avril 1907, p. 105.


	Le monisme de Louis Bourdeau

