Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)
Heft: 61
Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

e 18—

CHRONIOUE
THEOLOGIQUE ET ECCLESIASTIQUE.

# A lire: — Dans les Analecta Bollandiana (fasc. du 20 oc-
tobre 1907, p. 423-453): une trés savante étude du P. Henri Moretus,
sur la «Légende de S. Béat, apotre de Suisse ».

— Dans 1 Exalyoicorin, A%« (20 octobre 1907, p. 633-630):
une Lettre du patriarche Cyrille Lucar, du 2 septembre 1629 ; texte
latin et texte grec.

— Dans la Grande Revue (novembre 1907): plusieurs articles
de M. Charles Guignebert sur le Modernisme et la tradition catho-
lique en France.

— Dans le Guardzian (20 novembre 1907): the Condemnation
of Newman, by the Rev. George Tyrrell.

— Dans le Katholzf (Berne, 23 et 30 novembre 1907): les
articles sur le Modernisme et sur le « Motu proprio» de Pie X;
aussi sur Schell (p. 404 et sur Newman (p. 407-408).

— Dans la Revue (Paris, 1°f novembre 1907): La science du
bonheur (Jean Finot): Fénelon et M™¢ Guyon (FFaguet).

— Dans la Revue chrétienne (sept. et suiv. 1907): une étude
tres importante de M. Ch. Le Cornu sur les essais philosophiques,
d'un naturaliste (M. Armand Sabatier).

— Dans le Reinnovamenio (septembre et octobre 1907): L'En-
ciclica di Papa Pio X (Igino Petrone); IL’Enciclica Pascendi e la
filosofia moderna (R. Murri): Il Papa e il Modernismo (George Tyrrell):
Cronaca di vita e pensiero religioso: L’Enciclica circa le dottrine
moderniste.

— Dans le Zwanszigste Fakrhundert (15 novembre 1907):

Zum Falle Schrors: Die Unduldsamkeit der Jesuiten:; Kirchliche
Presszensur:!; Dr, Kiefls Schellbuch.

* Qriisse aus dem Orient. — On lit sous ce titre, dans le
Katholik (Bern) du 26 octobre 1907, p. 357-358, l'article suivant:
Die Einladung zur Teilnahme am VII. internationalen Alt-
katholikenkongress ist von verschiedenen hohen Wiirdentragern der



autokephalen morgenlidndischen Kirche in iiberaus freundlicher Weise
beantwortet worden. Von dem schulmeisterlichen Tone, den sich
unfehlbare Kirchenminner, Theologen und Prediger so gerne an-
eignen, war auch nicht in einem einzigen Briefe etwas zu verspiiren.
Dagegen wurde den Empfangern in allen Schreiben die Versicherung
briiderlicher Wertschitzung und herzlicher Sympathie gegeben. Ins-
besondere wurde auch der Wunsch nach kirchlicher Anndherung
in einer Weise geidussert, die von verletzender Zumutung, sich zu
bekehren und die bisherige Eigenart aufzugeben, genau so weit
entfernt war wie von unaufrichtiger Selbsterniedrigung.

In dem Schreiben des in Konstantinopel residierenden Ober-
hauptes der orthodoxen bulgarischen Nationalkirche, Joseph I,
heisst es:

«In briderlichster Gesinnung wiinschen wir, dass die Bestre-
bungen, fiur welche die Altkatholiken des Westens so eifrig und
wiirdig einstehen, von Erfolg gekront sein mogen.

«In unsern Gebeten fiir die Wohlfahrt und Eintracht der christ-
lichen Kirchen gedenken wir immer auch der Altkatholiken und
- ithrer Arbeiten und Veranstaltungen. Moge Gott auch zu den
Verhandlungen des in diesem Jahre im Haag versammelten Alt-
katholikenkongresses seinen Segen geben.

«Die schweren Zeiten, die die Vorsteher der bulgarischen Kirche
gegenwartig durchzumachen haben, machen es uns zu unserm tiefen
Bedauern unmoéglich, uns durch eine besondere Abordnung an dem
bevorstehenden Kongresse zu beteiligen.

¢Desto inniger bezeugen wir den Urhebern und Teilnehmern
dieser Versammlung unsere Sympathie. Wir geben uns gerne der
Hoffnung hin, dass ihre Bemiihung, die Einigung der christlichen
Kirchen zu fordern, eine erspriessliche sein werde. Tag fur Tag
steigen unsere Gebete zu Gott empor, dass die Beziehungen der
autokephalen Nationalkirchen zu einander immer freundlicher und
deren Vereinigung in der einen heiligen rechtglaubigen Kirche zur
Tatsache werde.

«Mit diesen Gefithlen und Hoffnungen begrissen wir den
VII. internationalen Altkatholikenkongress im Haag.»

Nicht minder freundlich lautet das nachtraglich eingegangene,
an Bischof Herzog gerichtete Schreiben des Hauptes der serbischen
Nationalkirche. Diese umfasst bekanntlich nicht allein das Konig-
reich Serbien, sondern zudem verschiedene grosse Dibzesen in
Osterreich-Ungarn, Bosnien, Herzogewina, Dalmatien, Montenegro,
Altserbien und Mazedonien. Erster Bischof mit dem Titel Metropolit
von Serbien ist der Erzbischof Dimitrije von Belgrad. Mit seiner
Erlaubnis studieren gegenwirtig zwei serbische Theologen an der



katholisch-theologischen Fakultit der Universitit Bern. Der Metro-
polit schreibt:
¢«Hochverehrter Herr und vielgeliebter Bruder!

¢lhre freundliche Einladung zum altkatholischen Kongress im
Haag habe ich rechtzeitig und zu meinem grossen Vergniigen er-
halten. Da ich aber zur angegebenen Zeit nicht, wie es erst meine
Absicht gewesen, personlich dorthin kommen konnte, weil ich zur
Wiederherstellung meiner Gesundheit an einen Kurort im Innern
Serbiens mich begeben musste, so erachtete ich es als meine Pflicht,
eine Delegation von wissenschaftlich gebildeten Theologen abzu-
ordnen, welche auf diesem Kongress die orthodoxe Kirche des
serbischen Konigreichs reprasentieren sollten.

c¢Allein der Zufall wollte es, dass durch unvorhergesehene Um-
stinde diese Delegation verhindert wurde, rechtzeitig abzureisen,
So kam es, dass unsere Kirche an der wichtigen Versammlung
ohne Vertretung blieb und mein Wunsch, den angesehenen Mannern,
welche sich hier zur Verteidigung des lautern evangelischen Christen-
tums vereinigt hatten, meine Hochachtung zu bezeugen, sich nicht
erfiillte.

¢«Indem ich dariber mein aufrichtiges Bedauern ausspreche,
darf ich Eure bischoflichen Hochwiirden versichern, dass ich, als
ich aus den Zeitungen davon Kunde erhielt, mit welch briider-
lichem Geist des Entgegenkommens und mit welch tiefer, gelehrter
Einsicht die Frage der Vereinigung der christlichen Kirchen be-
handelt wird, von Herzensgrund mich freute. Erhaben ist der Ge-
danke des Evangeliums Christi, es solle Eine Herde und Ein Hirt
werden, und ich beuge mich tief vor ihm.

«Als Vorsteher der serbischen Kirche wiirde ich mit hochster
Freude jene herrliche, gliickliche Stunde begriissen, da die volle
Verstindigung erreicht wire, damit wir, briderlich vereint, mit-
einander Gott lobsingen und auf seinem hl. Altar das unblutige
Opfer darbringen konnten,

«Ich flehe zum Herrn, dass er diese Stunde recht bald herbei-
fiihre, und entbiete Thnen somit, hochwiirdiger Herr und Bruder,
meinen Gruss.

Ihr in Christo ergebener Bruder und Mitarbeiter

Erzbischof von Belgrad und Metropolit von Serbdicn:
DIMITRIJE.
Belgrad, 15. (28.) September 1907.»

* Leibniz et 'union des Eglises. — M. J. Baruzi, auteur du
livre sur « Leibniz et 'organisation religieuse de la terre » 1), a publié,

') Voir la Revue, avril 1907, p. 386-389.



— 183 —

dans la «Revue catholique des Eglises » (octobre 1907, p. 453-474),
d’apres des documents inédits, une étude intitulée: <« Leibniz et
I'idée de schisme». Il s’applique a montrer que, selon Leibniz, le
schisme, ¢tant une rupture entre les chrétiens, blesse 'amour, et
par conséquent aussi cette partie de la foi qu’il appelle fiducza,
partie qui est dans le cceur et dans la volonté, et non dans l'in-
tellect. Sans doute Leibniz tenait beaucoup a la fides, en tant
qu’adhésion intellectuelle a la vérité chrétienne, mais il disait que
cette adhésion ne sauve qu'autant qu'elle implique la fiducia ou
charité. C'est pourquoi il condamnait tout individu et toute Eglise
qui a fait schisme, et cherchait a unir de nouveau toutes les Eglises
qui se sont séparées ou qui vivent a I'état de schisme. Il soumettait
I'Eglise romaine a cette méme obligation. Ecoutons M. Baruzi:
« I’Eglise romaine, quand méme on pourrait établir qu'elle posséde
la vérité, se rendra coupable de schisme, chaque fois qu’elle ex-
communiera d’autres chrétiens a cause de leur erreur. La recherche
de la vérité ne peut étre que libre... Qu'une Eglise, & l'exclusion
des autres, déclare posséder la vérité, qu'elle commande a d’autres
Eglises de venir vers elle, de sacrifier ce qu’elles ont trouvé per-
sonnellement, voila ce que jamais Leibniz n’admit. Toute doctrine
romaine, en vertu de laquelle les Eglises protestantes devraient
annihiler leur valeur positive, serait réductible a une puissance d’arrét
et de mort. Le protestantisme est un mode d’expression religieuse
qui doit vivre ... Toute secte protestante qui s’immobilise ou
I’Eglise romaine qui maintient les excommunications et aggrave le
schisme, c’est la, pour Leibniz, la méme attitude: dans les deux
cas, c’est la notion de particularité qui s’introduit. Qu’est donc la
notion d’Eglise universeller Est-ce quelque chose a quoi il faille
renoncer? Tout au contraire, Leibniz invite chaque Eglise a tra-
vailler a la conquéte de l'universalité. Comment y atteindre sinon
par l'union des Eglises, et de quelle maniere, sinon en maintenant
les affirmations fécondes de chaque Eglise?.. Leibniz invente une
solution toute neuve, grace a laquelle 'Eglise serait non plus quelque
chose de stable, mais quelque chose de dynamique. Nous la
cherchions dans l'espace; de méme l'universalité nous en paraissait
¢tendue. Or la vraie Eglise se meut dans le temps ou dans cet
espace intérieur qui est le milicu spirituel de [’huwmanzté. Deés lors,
nulle part 'Eglise ne sera mieux réalisée que dans l'effort que nous
instaurerons pour la créer...»

Dans ce meme article, M. Baruzi indique la position prise par
Leibniz dans la question eucharistique, et dit (p. 454): <Je ne
pouvais ici étudier la théorie leibnizienne de la transsubstantiation.
Ce serait d'ailleurs une étude a faire et qui n’a pas encore été
réellement tentée.» M. Baruzi peut consulter, dans la Revue (octobre



— 184 —

1902, p. 693-712), larticle intitulé : ¢ Leibniz et l'eucharistie >, Ce
qui est certain, c’est que Leibniz, qui s’en tenait a la confession
d’Augsbourg, rejetait la transsubstantiation romaine, et cherchait a
expliquer la présence réelle par I'idée de force.

* La latinisation de I'Orient. — A tous les documents déja
publiés dans la Revue sur ce trés important sujet, il faut ajouter
une nouvelle étude du P. Henri Fouqueray, parue dans les Efudes
des jésuites, du 5 octobre dernier, sous ce titre: < La mission de
France a Constantinople (1619-1640)». Donc antérieurement a l'am-
bassade de Nointel, cet envoyé de Louis XIV qui, de concert avec
le patriarche Dosithée, de Jérusalem, a joué un rdle si déplorable,
en ce sens quil a réussi a faire prédominer dans le concile de
1674 un esprit tres ultramontain, il faut noter 'ambassade de Philippe
de Harlay de Césy, cet envoyé de Louis XIII, digne prédécesseur
de Nointel. Pendant vingt ans, il s’est efforcé d’étendre l'influence
des jésuites a Constantinople, a2 Scio, a Smyrne, etc. C’est surtout
au moyen des écoles que ces Peres répandaient leurs doctrines:
par leurs prédications et leurs visites, ils gagnaient aussi le clergé
et les familles.

L’¢tude du P. Fouqueray est particulierement intéressante au
sujet du patriarche Cyrille Lucar. Nous savions déja que ce patri-
arche a été victime des jésuites. Les lettres de de Césy a Louis XIII
et ses agissements avec le général des jésuites mettent ce point en
pleine lumiére. La physionomie de Cyrille apparait de plus en plus
nettement. Il avait compris, en voyant l'active propagande et le
zélotisme inlassable des missionnaires en question, que l'orthodoxie
de son Eglise était en péril par linfiltration latente et constante
des pseudo-dogmes romains dans la théologie orthodoxe; et il se
résolut a entraver, colite que colite, cette marée montante de l'ultra-
montanisme. C’etait toute son hérésie. Naturellement, aux yeux des
theologiens romains, est calviniste quiconque n’est pas ultramontain.
Vielle calomnie et vieux jeu. C’est ainsi que, nous aussi, anciens-
catholiques, nous sommes accusés de calvinisme par Rome et méme
par ceux des théologiens orientaux dont l'orthodoxie est ultramon-
tanisée. Ces derniers sont trés persuadés de leur parfaite orthodoxie
dans toutes les questions théologiques; ils ne se rendent pas compte
de linfiltration dont je viens de parler. Mais les faits sont la et
Phistoire est I'histoire. Nombre de prétres et de laiques orientaux
ont accepté les opinions romaines sous la pression des agents de
Rome et des ambassadeurs de France. A voir comment de Césy
a lutt¢ contre les ambassadeurs de Hollande et d’Angleterre, et
contre le baile de Venise, qui défendaient la liberté et 'orthodoxie
des Orientaux; comment, aprés avoir «fait sauter » Cyrille une pre-



— 18 —

miére fois, il s’efforca de le «faire sauter » une seconde, et cela a
prix d’argent, en gagnant par des présents le grand-visir, le moulfti,
le caimacan, etc. (le chiffre de 10,000 €cus est indiqué, et en outre
I'on quéte en France a droite et a gauche pour procurer aux jésuites
des fonds de propagande): a voir, dis-je, comment de Césy s’agite
auprés du général des jésuites, du confesseur du roi, menace méme
le gouvernement ottoman de quitter Constantinople et de rompre,
on comprend de quelle haine et de quelles persécutions Cyrille a
été l'objet. Aux yeux de M. de Césy, la question était avant tout
politique : favoriser les jésuites et la cour de Rome, c’était soutenir
les intéréts politiques de la France et du roi. Quelle aberration
politique et surtout quelle aberration religieuse! Nous en constatons
aujourd’hui les résultats multiples et néfastes. Nous comprenons
qu’il est pénible aux Orientaux ultramontanisés d’avouer la faute de
leur Eglise: mais quelle Eglise particulicre n’a pas de tache a
déplorer et a effacer? Sans cet acte de sincérité et d’humilité, ni
la réforme de la théologie ni 'union des Eglises ne sont possibles.

Dans la livraison du 5 novembre, le P. F. continue son inté-
ressante ¢tude et résume 'ambassade du comte de Marcheville, qui
succéda a de Césy. Lui aussi, il regut 'ordre du roi de protéger
avant tout les catholiques, donc surtout les couvents et particuliere-
ment les jésuites. Le roil voulait «l’advancement de la religion
catholique par toute la terre », donc le remplacement de 'orthodoxie
par le latinisme. Marcheville fut, effectivement, un ardent protecteur
des jésuites a Constantinople et dans tout le Levant (p. 388-389).
Présomptueux, ignorant, spadassin, il eut des démelés avec tout
le monde, notamment avec l'ambassadeur de Hollande, Cornelius
Aghes, qui défendit le patriarche Cyrille contre les jésuites. En
1633, de Césy, qui était rest¢ a Constantinople, attaqua » cette
pauvre Eglise orientale qui s’en allait toute infectée d’hérésie». Ce
sont ses expressions (p. 391). En 1638, emprisonné, puis étranglé,
Cyrille Lucar fut remplacé par Cyrille Contari ou Corfila, évéque
de Véria, éleve des jésuites et leur protecteur déclaré (p. 399). En
1639, l'ambassade fut cédée a M. de la Haye, fréere du P. Jacques
de la Haye, jésuite, qui devint archevéque de Nicée. Le successeur
de Contari fut Partheniot, favorable aux jésuites et ennemi de Cyrille
Lucar. Soutenus par le nouvel ambassadeur comme par les pré-
cédents, les jésuites continuerent leur ¢ évangélisation», préchant
en italien, en frangais, méme en grec «pour y attirer les autres
qui sont schismatiques » (p. 403).

Le P. F. ajoute (p.404-403): « Apres Louis XIII, le Grand Ro:
— c’est lui qui souligne — et méme Louis XV soutinrent, de leur
puissante protection, les luttes entreprises par la Compagnie de Jésus
pour le triomphe du catholicisme en Orient. Les missionnaires, avec



s 186 ==

le secours diplomatique de la France, purent annoncer 'Evangile
dans plusieurs provinces de '’empire ottoman. Ils parcoururent toutes
les iles de l'archipel, y faisant, parfois avec grand fruit, de tres
longues missions, comme a Negrepont, Scio, Tine, Santorin, Naxi
et Paros: ils portérent leur zele dans I’Anatolie, la Romanie et la
Morée: ils pénétrérent jusque dans la Syrie et commencerent quelques
établissements sur ces terres arrosées du sang divin, autrefois le plus
cher objet des vceux de St. Ignace.» — Que de choses dans ces
lignes et entre ces lignes!

* L’age et la composition du Deutéronome. — I.e savant
égyptologe genevois, M. Edouard Naville, a publi¢ en anglais un
opuscule!) qui peut jeter un certain jour sur le récit, tres dis-
cuté, qui est relatif a la découverte du «livre de la loi» ou du
¢livre de l'alliance » faite sous le roi Josias (621 ans avant J.-C.)
dans le temple de Jérusalem (2 Rois XXII et 2 Chroniques XXXIV).
M. Naville établit, par divers textes fort peu connus jusqu’ici, qu'en
Egypte (comme en Assyrie, en Babylonie et en Asie mineure) on
avait coutume de déposer des documents sacrés, tantdot sous les
statues des divinités, tantot dans les murailles des sanctuaires. 1l
commente ensuite une inscription qui existait dans le temple de
Dendérah et qui atteste que le roi Thutmes III, en reconstruisant
ce temple bati par le roi Pépi I°r, trouva dans un mur de briques
la loi cérémonielle, tracée en caractéres archaiques sur une peau
de chevre, ce qui I'amena a restaurer le culte de la déesse Hathor
tel quil avait primitivement existé.

Rapprochant ce dernier récit de celui de la Bible, M. Naville
suppose que le manuscrit retrouvé sous Josias, lors des réparations
faites au temple de Salomon, pouvait bien avoir ét¢ enfoui dans
les fondements de 1'édifice a 'époque méme de Salomon, et non
point, comme d’autres le conjecturaient, relégué dans quelque ca-
chette du sanctuaire sous quelque roi polythéiste d’une €époque
postérieure. Il incline méme a penser qu’il s’agissait du Deutéro-
nome, qui aurait été rédigé a ce moment et a cet effet, au moyen
de documents plus anciens, comme un sommaire de 'ensemble de
la Lol mosaique. Peut-étre les caracteres et l'idiome de ce par-
chemin n’étaient-ils plus compris, a l’époque de Josias, que par
quelques experts.

Les critiques modernes sont généralement d'avis que le livre
apporté a Josias par le grand-prétre Hilkija était le Deutéronome
— soit, plus exactement, le document deutéronomiste, en tout ou

Y Egyptian Writings in Foundation Walls, and the Age of the Book of Deu-
teronomy, by Professor Z£. Naville. (Reprinted from the ‘Proceedings of the Society
of Biblical Archeology”, June 1907.) 11 pp. 8°.



187 —

en partie —, mais ils pensent aussi que ce livre avait été rédigé
bien apreés la mort, non seulement de Moise (XVII® siécle avant
J.-C.), mais aussi de Salomon (X°® siecle), car il leur semble porter
I'empreinte religieuse de la période des prophétes (IX°-VII® siecles).
Les faits trés curieux mis en lumiere par M. Naville ne sauraient
établir par eux-meémes, ni que le livre retrouvé sous Josias au
temple eit été¢ muré dans les fondements de I'édifice, ni qu'il efit
été déposé dans le sanctuaire dés le régne de Salomon, ni qu'il fat
identique au Deutéronome tel que nous le connaissons. Ces ques-
tions ne peuvent étre résolues sans l'examen préalable de données
d’une toute autre nature. Mais le savant travail de M. N. amenera
sans doute les théologiens spécialistes a étudier sous un aspect nou-
veau limportant probleme de la composition du Deutéronome.
(Semaine religieuse de (Genéve, 12 octobre 1907.)

* La Petite Eglise. — La «Revue chrétienne» (protestante)
a publié, dans sa livraison d’cctobre 1907 (p. 314-319), sous la
signature « Méryen », les détails suivants:

« Les Bleus (c’est ainsi qu'on appelle ces anticoncordataires)
sont encore trées nombreux en Beaujolais, dans la Bresse, les Dom-
bes, le Charolais et le Brionnais. L’autorité épiscopale les y laisse
parfaitement tranquilles, ayant reconnu, sans doute, linutilité¢ de
ses efforts pour les convertir. Je ne puis donner un apergu exact
de leurs croyances, car ils ne sont guére bavards a ce sujet; un
révérend pére jésuite a fait une petite brochure la-dessus, mais il
est assez sujet a caution, étant plutdt partie que juge, et n’ayant
probablement pas recu de confidence des intéressés. Il les accuse tour
a tour d’étre jansénistes et gallicans, d'invoquer dans leurs prieres
sainte Geneviéve, saint Augustin, saint Martin, en méme temps que la
mere Angélique Arnaud, et Pinel, le médecin aliéniste qui, le premier,
fit délier les fous et supprima les traitements atroces qu’on leur infli-
geait. Ce révérend pére n’en sait rien, ni moi non plus. Tout ce
que je puis affirmer, c’est que les pratiques des Bleus ressemblent
aussi peu que possible a celles des catholiques. Ils ne mettent
jamais le pied dans une église, disent leurs offices en francais,
communient sous les deux espéces; enfin, recrutent leurs évéques
et leurs papes parmi des gens qui ne renoncent pas pour cela a
leur ancien métier, et restent cultivateurs, vignerons, macons, char-
penlicss, ¢fg,,; eke.

Ils choisissent, pour célébrer les cérémonies de leur culte, les
ruines abandonnées, les sommets des hautes montagnes du Beau-
jolais, couvertes de sapins sombres; ils y vont la nuit, lorsqu’ils
sont slrs que ni blcherons, ni bergers ne viendront les surprendre.
Ils sont d’une telle discrétion en ce qui concerne ces pelerinages,



— 188

que l'on n’en peut jamais savoir au juste le lieu et I’heure. Mais
ils ne se cachent ancunement d’avoir une profonde piété: souvent
le facteur rural, avec une lettre chargée, le garde-champétre, appor-
tant une feuille de prestation, arrivent chez un Bleu au moment
ou la famille fait sa priere. Nul ne se dérange, nul ne se leve a la
vue du fonctionnaire. Les Bleus finissent leurs oraisons, silencieu-
sement, pour qu'on n’en puisse connaitre les termes, et, si elles
durent longtemps, tant pis pour le garde ou le facteur. Il doit
attendre: Dieu passe avant tout.

Du reste, au dire des maires, des officiers ministériels et des
instituteurs du Beaujolais, les membres de I’Eglise Bleue comptent
parmi les citoyens les plus recommandables de ces campagnes: en
géneral, fort intelligents, paisibles, doux, hospitaliers, charitables, ce
qu’ils entreprennent réussit: on ne les voit jamais ni au cabaret, ni
au jeu, et leurs enfants se font remarquer a l'école par leur pro-
prete, leurs bonnes manieres et leurs progres. Les curés seuls s’en
plaignent, car les Bleus accomplissent dans leurs maisons toutes
les cérémonies de baptéme, de mariage, de mort, et se mettent seule-
ment en régle avec l'état civil.

On essaie bien, par ci par la, de leur jouer des tours; ils ont
parfois des conséquences terribles: témoin ce qu'on m’a raconté
d’'une sage-femme qui porta secréetement a l'église l'enfant d'une
femme Bleue, pour le faire baptiser par le curé. La mere, ayant
appris cela, jeta sur le malheureux bébé une marmite d’eau bouil-
lante, en pronongant ces paroles: «Je t'aime mieux mort que concor-
dataire.» Si le fait est vrai, hélas! qui en portera la responsabilité ? »

N.-B. L’auteur de cet article dit que les membres de la Petite
Eglise invoquent dans leurs prieres le médecin Pinel. N'y aurait-il
pas méprise? On sait la vénération qu'ils ont gardée pour le Pére
Pinel, de I'Oratoire, auteur d'un ouvrage sur «la Primauté du
Pape». Un des membres actuels de cette Eglise a méme poussé le
zele jusqu’a rééditer derniérement cet ouvrage d’aprés l'édition de
Londres (1770). Voir ce qui en a ¢été dit dans la «Revue inter-
nationale de théologie», 1903, p. 2235-237, et 1907, p. 404-406. —
Puisque l'occasion se présente de remettre cet excellent ouvrage
en lumiere, citons sa Conclusion: « Je crois avoir prouvé, dans cet
Ecrit, que St.Pierre n’avait aucune autorité sur les autres Apotres:
que d’ailleurs la succession particuliere et exclusive des Papes a
St.Pierre est une chimeére; que leur Primauté, par conséquent, n’est
ni divine, ni de juridiction; qu’une telle primauté entrsinerait aprés
elle des conséquences pernicieuses; et que la seule qui convient
au Pontife romain, c’est d’avoir la premiére place entre ses égaux.
Primus inter pares. Dieu veuille ouvrir les esprits & ces vérités,



— 189 —

qui sont déja bien nécessaires par les maux que les Papes ont fait
a I'Eglise, et qui le deviendront encore plus dans la suite par le
comble qu’ils mettront probablement a ces maux, en accomplissant
diverses Prophéties de I'Ancien et du Nouveau Testament. Fzz.»

* Chez les Protestants francais. — M. Ed. Stapfer a publié,
dans la «Revue chrétienne» (1°" novembre 1907), une premiére
lettre sur la situation ecclésiastique des réformés francais. C’est un
tableau navrant, quoique en raccourci, des divisions doctrinales de
cette Eglise. M. Stapfer enseigne lui-méme que «la foi religieuse
n’est pas une croyance de l'esprit, mais un acte de confiance du
cceur » ; qu'celle échappe a la critique, parce que les dogmes ne
sont que les images et les symboles dont elle se sert pour s’ex-
primer»; qu'«elle est un sentiment interne, entiérement subjectif,
et sur lequel la critique n’a point de prise» (p. 368). Nos lecteurs
savent suffisamment que la foi n’est pas seulement un sentiment,
mais aussi une croyance, une doctrine, celle méme que J.-C. a
enseignée; ils savent que le sentiment sur lequel la critique n’a pas
de prise, n’est pas un sentiment rationnel, mais de l'arbitraire, sou-
vent du fantastique et du fanatisme. Ces notions sont élémentaires.
Nous plaignons sincerement les protestants qui en sont encore a
se contredire et a se débattre dans de telles aberrations. Ils décla-
rent <ne connaitre d’autre autorité que celle du St.Esprit au-de-
dans de nous». Vraiment, ils feraient bien de commencer par
reconnaitre 1'autorit¢é d’'une bonne définition et d'une sage raison.
Comment ne voient-ils pas qu’ils perdent tout crédit aupres des
hommes de doctrine, et qu’ils ruinent ainsi toute union des esprits
entre chrétiens, en niant la croyance de lesprit?

* Chez les Protestants genevois apres la Séparation. —
Le 1°" octobre 1907, 'Ecole de théologie évangélique a ouvert ses
cours. M. le pasteur et professeur Frank Thomas a prononcé un
discours, sur ¢l'avenir religieux de Geneve au lendemain de la
Séparation ». On y remarque les pensées suivantes: — Le vote du
30 juin dernier a causé a Gene¢ve une profonde émotion. Pour
Uorateur, la Séparation a été une satisfaction de conscience. Il redoute
toutefois tout ce qui pourrait renforcer a (seneve soit le cléricalisme
catholique, qu’ll croit «dangereux », soit l'incrédulité matérialiste,
despotique et fanatique. <Si le vote du 30 juin devait augmenter
chez nous la tyrannie noire ou rouge, cette date deviendrait pour
nous un jour de deuil et d’humiliation. »

Que lorateur me permette d’interrompre ce compte-rendu
pour lui faire remarquer qu’il peut déja se préparer au deuil et a
I’humiliation dont il parle. Si sa conscience est satisfaite, son juge-



— 190 —

ment est loin d’étre exactement renseigné. S’il avait connu la for-
midable organisation romaine, i1l n’aurait certainement pas consenti
a exposer son Eglise et son pays a la défaite qui les menace, et,
disons-le, qui est zuévitable, etant donné le double désarroi, ecclé-
siastique et politique, de la Geneve actuelle. Avant dix ans, la ma-
jorité des electeurs genevois sera romaine, et l'on verra ce qui en
résultera politiquement et ecclésiastiquement. C’est aussi avec un
cceur bien léger que les Séparatistes de 1'école de M. Ir. Th. ont
donné la main a lincrédulité matérialiste, despotique et fanatique,
qui poursuit depuis longtemps cette Séparation, et qui, elle I'a avoué,
n’espérait pas que la nalveté de certains protestants irait jusqu’a
aider a son triomphe.

M. Frank Th. s'est laissé entrainer, lui et ses amis, par la
perspective «de voir enfin tomber certaines barriéres, et s’ouvrir
une ere nouvelle d’entente et de travail commun». Hélas! nous
avons beau regarder: nous ne voyons aucune barricre tombée:
mais les divisions dogmatiques persistent plus que jamais, la fameuse
entente n’est encore qu’une illusion.

M. Fr. Th. ne croit pas a la possibilité d'une Eglise de dis-
ciples authentiques du Christ. Il redoute, a l'autre extréme, une
Eglise-peuple. Il réve, loin de ces deux extrémes, «une Eglise
multitudiniste, ouverte a fous et qui reposerait surla base d'une décla-
ration de jfo: tres large». Comment M. Fr. Th. peut-il déclarer
cette Eglise ouverte @ 7ous, si a la porte on demande a chacun de
signer une déclaration de foi? Ignore-t-il que 'immense majorité des
protestants actuels combat toute signature et toute profession de
foi? Quelle naiveté! L’honorable pasteur semble plus loin se con-
tenter modestement «de groupes divers se respectant mutuellement,
ou l'on admeitrait, a cOté des paroisses géographiques, des pa-
roisses reposant sur les affinités morales». En vérité, ¢tait-ce bien
la peine de séparer I'Eglise et I'Etat, pour aboutir a un état de
choses qui existait déja en partie et qui laissera toujours dans
I'Eglise en question de criantes contradictions doctrinales? Nous
connaissons des protestants sérieux et expérimentés, qui jugent tres
séverement leurs coreligionnaires genevois et qui leur prédisent un
tres triste avenir. C’est le triomphe ou de Rome, ou de lincré-
dulité, peut-etre des deux (car les deux, au fond, s’entendent tres
bien politiquement). Oui, certes, dans cette circonstance, le protes-
tantisme genevois a été frappé de cécité: et en présence des enne-
mis qui vont continuer la lutte de plus belle, nous doutons fort
qu’il puisse faire autre chose que végéter, se désunir de plus en
plus et s’épuiser.



— 18] —

* L.a chasse aux modernistes. — Le mot «chasse» n’est
pas trop fort. L.e pape, en effet, tire coup sur coup sur son propre
aibier. Apres le Décret Lamentabilz, du 18 juillet 1907, I'Ency-
clique Pascends, du 16 septembre, puis le Motu proprio, du 18 no-
vembre. Les victimes ont a peine le temps de respirer. Les éve-
ques, qui doivent sonner du cor sur I'ordre du Vatican, n’ont plus
de souffle; l'évéque de Périgueux lui-meéme, si terrible contre le
Szllon de M. Marc Sangnier et contre la Fustice soctale de M. 'abbé
Naudet, est a bout. C’est «la guillotine seche», dit celle-ci; pas
un motif, pas une raison! Le Vatican et I'épiscopat ne discutent
pas: sz volo, sic jubeo, stat pro ratione voluntas. Pour peu qu’on
soit suspect, on est mis a pied. L'éveque Lacroix de Tarentaise a
di donner sa démission pour cause de santé (Zzre pour cause de
libéralisme): d’autres suivront, comme les anciens éveéques de Laval
et de Dijon. L’abbé Lemire, méme 'abbé Gayraud, devront bientot
renoncer a leur mandat de députés et ne plus se représenter aux
élections. Le pape, qu’on disaitinfaillible seulement dans les choses de
foi et de mceurs, donne des ordres absolus en matiere de politique,
de socialisme et d’élection: a lui tout, le reste aux autres. L’Etat,
c’est moi; 'Eglise, c’est luil... Pauvre évéque Lacroix! Vie brisée!
« I’idéal, maintenant, a-t-il dit, c’est de ne plus penser, de ne plus
parler, et avant tout de ne plus écrire!» Que de tristesse dans cet
aveu! Qui en décrira toute la psychologie et toute la morale?
C’¢tait bien la peine d’étre éveque, pour servir a de tels usages!
Mais aussi, n’est-ce pas la faute de ces éveques mollusques, qui
ne sont ni chair ni poisson, et qui ne sentent méme plus leur
dignité? Autrefois, le cardinal de Noailles, si faible pourtant, a su
protester contre Clément XI, et en appeler, lui aussi, au concile
contre le pape. ui oserait aujourd’hui ouvrir son esprit a cette
idée d’un appel: On se croirait révolutionnaire, anarchiste, ana-
theme! Tant est dégradée la conscience ¢épiscopale actuelle; et cela
non seulement en France, mais en Allemagne, en Angleterre, partout!

En Allemagne, on connait les audaces du cardinal Fischer, de
Cologne, contre le professeur Schrors, de Bonn, ce dernier pour-
tant si ultramontain! Le cardinal a da se modérer, devant la
conscience de I'Etat allemand qui commengait a regimber. On con-
nait aussi les audaces des eveques de \Wurzbourg et d’Augsbourg,
contre le mouvement antiultramontain qni se fait sentir dans une
partie du clergé. Citons quelques documents:

Le Mercure de Souabe a publié une lettre adressée au pape
par un ecclésiastique de haut rang, lettre qui est des plus signifi-
catives. « Celui, dit-elle, qui ne veut pas marcher avec le temps,
devient la ris€ée des gens instruits et n’exerce plus la moindre influence



e 102 =

sur la conservation du christianisme. Nous en avons, d’ailleurs, la
preuve évidente en France. Il est surtout a noter que certaines
légendes profanes se sont mélées a la révélation chrétienne, a 'en-
seignement du Christ. Ces histoires peuvent avoir un attrait pour
les femmes, les gens peu éclairés ou les campagnards; mais ceux
qui sont au nombre des fideles de haute culture intellectuelle ne
veulent que d’une obéissance raisonnée et se révoltent contre ces
histoires faites pour plaire aux ames naives.»

I.’auteur de cette lettre proteste aussi sur la discipline a laquelle
le pape oblige les évéques. <« Ceux-ci, dit-il, ne sont plus les suc-
cesseurs des apoOtres, mais des esclaves qui doivent aveuglément
obéir au Saint-Siege. On peut refouler 'esprit humain, mais il est
impossible de le comprimer indéfiniment, et c’est le cas.»

Des protestations comme celles de cette lettre sont probable-
ment le résultat de la pression exercée par certains évéques sur
leur clergé, pour l'obliger a combattre le modernisme. L’évéque de
Wurzbourg a méme eu l'idée d’envoyer a tous les preétres de son
diocése une adresse au pape que ceux-ci sont priés de signer, et
ou ils donnent leur adhésion chaleureuse a 'encyclique et au Syllabus.

L Allgemeine Zeitung de Munich a annoncé, d’autre part, que
I'évéque d’Augsbourg avait lancé une lettre pastorale ou il mani-
festait l'admiration la plus absolue pour la derniere encyclique
papale et fulminait contre tout esprit moderne.

Cette lettre était congue en termes tels qu'elle a provoqué un
vif mécontentement, méme aupres des catholiques convaincus. (Voir
le Zemps du 30 octobre 1907: le Bund des 1¢ et 2 novembre).

Que deviennent les Revues modernistes, la Renazssance, le
Vingtieme Stécle; On annonce leur disparition, comme celle du
Demazn en France, etde la Revie d'liistoive of de littérature religicuses.

En Italie, on connait la situation faite a I'abbé Murri, a M. Fo-
gazzaro et au Remmovamento. En Angleterre, I'ex-jésuite Tyrrel est
traqué, lui aussi, et comment!

La Revue znt. de t/. a déja parlé du Syllabus de Pie X et de
I'encyclique contre le modernisme (octobre 1907, p. 672-682). Cette
derniere est un long exposé¢ d’opinions attribuées aux modernistes.
Mais il v a modernistes et modernistes: les uns soutiennent des
doctrines qu’on peut tenir pour erronées, d'autres qu'on peut dé-
fendre avec raison. Rome ne fait pas de distinction; elle frappe
en aveugle a droite et a gauche. Il suffit qu'on soit intellectualiste,
libéral, moderne, scientifique et indépendant, pour qu’on soit digne
de ses coups. Qui a pu conseiller a Pie X une telle maladresse?
D’aucuns pensent que les jésuites sont trop habiles pour I'avoir
inspirée, et ils rejettent la faute sur les dominicains et sur ’école



— 193 —

thomiste en général. Quoi qu'il en soit, le P. Lebreton, S. J., prend
la défense de I'Encyclique dans les FEfudes du 20 novembre, mais
avec certains détours. Le diplomate défenseur avoue que «peu
d’encycliques pontificales sont aussi difficiles a comprendre» (p. 497);
qu'elle est sujette a des interprétations diverses: que, parmi les
modernistes, 1l y a «d’admirables érudits» (p. 502); que la condam-
nation lancée par Pie X frappe «d’abord et surtouts certains pro-
testants, les A. Sabatier, les Ménégoz, les Réville, les Buisson, etc.
Il avoue pourtant que des catholiques romains sont aussi coupa-
bles (p. 504). Il y aurait beaucoup a dire sur son plaidoyer, qui
est un peu pro domo. D’une part, il est assez moderne (je n'ose
dire moderniste) pour avouer que le catholique, le bon, «ne s’ar-
réte point aux images symboliques que le c¢redo renferme » (p. 510);
il cite comme exemple la descente aux enfers. Cet aveu est grave:
car qui fera le choix des images symboliques auxquelles on peut
ne pas s'arréter, et de celles auxquelles on doit s’arréter: Voila
une porte qui peut devenir grande ouverte. Autre concession: selon
le P. L., le vrai catholique «n’enchaine point non plus sa foi aux
systemes humains que quelques-uns des €noncés du credo rap-
pellent»; il cite comme exemple la théorie de la matiere et de la
forme, dans les sacrements.

L.e P. L. pense se tirer d’affaire en invoquant le fameux ma-
gistere de I'Eglise ou la voix de I'Eglise (p. 513). Mais, outre que
ce magistere ou cette voix se résume, pour lui, dans le pape, ce
qui est déja une trés grosse erreur, il lui attribue le droit d’inter-
preter la révélation chrétienne et d'imposer a tous les catholiques
sa propre interprétation, comme si le Christ devait faire sienne
toute doctrine enseignée par le pape. I.e catholique, dit-il, <sait
qu'en ecoutant I'enseignement du pape, il écoute 'enseignement du
Christ» (p. 5135). La vérité est que le catholique qui connait I’his-
toire de l'Eglise, sait, au contraire, que dcs papes ont enseigné
Ierreur et ont été anathématises comme hérétiques par des con-
ciles cecuméniques; que, par conséquent, écouter 'enseignement du
pape ce n'est nullement écouter I'enseignement du Christ. I.a théo-
logie romaine, on le voit, en est réduite aujourd’hui, pour faire
passer ses nouvelles élucubrations, a identifier le Christ avec I'Eglise
et 'Eglise avec le pape, et, de plus, a faire de I'Eglise, donc aussi
du pape, un «gouvernements (p. 516). Le pape en est arrivé a
ce degré d’infatuation qu'en condamnant toutes les interprétations
qui lui paraissent < équivoques2, il s’adjuge le droit d’'imposer la
sienne comme ¢tant la doctrine méme du Christ! Ce monstrueux
systeme n’est, bien entendu, appuyé¢ sur aucune preuve. Il est con-
traire a 1'Ecriture, a I’histoire, a la patrologie; n'importe. Il est

Revue intern.de Théologie, Heft 61, 1908, 13



e O =

désormais nécessaire a Rome pour sauver son existence et réaliser
ses ambitions; donc il est vrai et catholique!

Les modernistes d’Italie ont essayé de se défendre et ont pu-
bli¢: 7/ Programma dei Modernist: (Roma, 1908). C’est une réponse
a I'Encyclique Fascends'). Immediatement, Pie X a ordonné aux
évéques d’en prohiber la lecture dans leurs dioceses, et le 18 no-
vembre il a publié¢ un Motu proprio, dans lequel il déclare: que
les catholiques doivent se soumettre aux enseignements de la Com-
mission biblique comme a des enseignements officiels du Saint-
Siege; que les contredire est commettre un péché mortel; que les
éveques doivent éloigner de leurs séminaires tous les professeurs
modernistes et refuser les ordres sacrés a tous Jes séminaristes atteints
de modernisme. Etc. Aux yeux de ce brave Pie X, le modernisme,
comme tel, est «la synthese de toutes les hérésies, omnium hereseon
collectusn! Livres modernistes, journaux modernistes, tout ce qui est
moderniste, est anathéme! On le voit, le Syllabus et 'Encyclique
n’étaient que du miel en comparaison du Jotu propreo. Ce dernier
est le coup de stylet.

On remarquera combien le pape a eu raison de donner le titre
de Mot proprio a sa nouvelle production. Du moment qu’il n’est
plus lié ni par I'Eglise, ni par le concile: qu’il est infaillible « de
lui-meéme », et qu'il n’a plus a parler ni au nom de I'Eglise uni-
verselle, ni au nom de I'Eglise romaine, ni au nom de la science
(car ses théologiens répétent sans cesse que l'ordre de la science
n'est pas lordre de la foi), des lors, c’est de son seul chef (puisque
lui seul est le chef) et de sa propre initiative, wwoliu propreo, qu'il
doit désormais parler, agir, prohiber, ordonner. Etant donnée I'Ecclé-
siologie romaine actuelle, c’est logique, et les catholiques-romains
qui lui désobéissent sont illogiques.

Pour nous, catholiques de 'Eglise universelle et seion l'esprit
de l'ancienne Eglise, nous aimons les situations nettes, et nous ne
pouvons qu’engager le pape a marcher ferme et vite dans sa voie.
Puisqu’il a foi dans son automobile, il verra vite a quels ... vastes
horizons aboutira sa course.

Ce n’est ni lui ni ses conseillers que nous plaignons, mais ces
catholiques libéraux, savants, instruits, de bonne foi, qui croyaient
pouvoir harmoniser leur science avec la foi romaine, et qui main-
tenant doivent enfin voir clairement en quoi consiste la science
autorisée par Rome. Nous les plaignons non de l'heureuse extré-
mité a laquelle ils sont réduits, mais de la faiblesse méme de leur
caractére: le systéme romain a émoussé et méme annihilé leur
volonté, perinde ac cadaver!

1) Voir le Bund des 7 et 8 novembre 1907.



— 195 —

Ce qui devrait les éclairer dans leurs hésitations et leurs per-
plexités, c’est la lumiere de l'histoire, puisque celle de leur propre
raison ne suffit pas. Qu’ils se rappellent les défenseurs de la doc-
trine de la supériorité du concile sur le pape, doctrine si juste, si
catholique et en méme temps si nationale et si francaise. Qu’ils
relisent l'histoire de leur Eglise, par exemple de 1720 a 17235. La
situation d'alors et celle d’aujourd’hui, sans étre identiques, offrent
plusieurs analogies remarquables. Les évéques ¢ appelants» étaient
certes dans la vérité. Or, pourquoi ont-ils' €té vaincus et pourquoi
ont-ils disparu? Parce que, a 'exemple du trop timide cardinal de
Noailles, ils ont voulu rester soumis de fait au pape, a ce meme
pape dont ils repoussaient les doctrines. Cette contradiction les a
annihilés, et a bon droit. I.a raison, qu'ils violaient, a eu finale-
ment raison contre eux. Ou le pape est infaillible absolument, et
alors soumettez-vous a lui absolument; ou il ne l'est pas, et alors
résistez-lui lorsque vous avez la certitude qu’il est dans Derreur:
ayez le courage de préférer la vérité et 'Eglise au pape. Rien de
plus simple. Continuer a placer sa position au-dessus de son devoir,
les enfantillages romains au-dessus de la science et de la convic-
tion, prolonger un essai de conciliation entre le systéme romain,
manifestement erroné, et le vrai catholicisme, c’est poursuivre une
pure chimere. La démonstration est faite.

* Deux sophismes ultramontains. — On lit dans le Ca#io-
ligue national des 16 et 30 novembre 1907 les deux articles
suivants:

1° La grande wmiéprise wultramontaine. — Les catholiques en-
seignaient autrefois que I'Eglise est la dipositazre et la gardienne
des enseignements et des préceptes confiés par le Christ a ses apdtres
et a ses disciples. Ils enseignaient que U'Eglise devait fransizettre
de génération a génération ce dépot divin, et s’efforcer, en l'expls-
quant de son mieux, de le faire accepter aux non-chrétiens, sans
addition ni retvanchement.

Aujourd’hui, les ultramontains enseignent que l'Eglise a un
ministere beaucoup plus considérable, a savoir: qu «elle est un
organzsiize vivant, qui élabore, sous l'influence invisible du St-Esprit,
le dogme qu'elle impose a la croyance de ses fideles. Comme l'or-
ganisme végétal et U'organisme animal, elle emprunte la ot il le faut
les €léments qui lui sont nécessaires et elle élimine ceux qui ne lui
sont pas assimilables» ). Ainsi, a l'exemple dune plante ou d'un
animal, I'Eglise peut chercher dans n’importe quels éléments ter-

') Ainsi s’exprime M. Lesétre, curé de St-Etienne-du-Mont, a Paris, dans la
« Revue du clergé frangais», 1°F novembre 1907, p. 243.



— 196 —

restres ce qui lui convient; la plante se nourrit de fumier et d’or-
dure: l'animal de mille éléments en pourriture; du moment que
ces €léments sont assimilables par leur organisme, ils peuvent s’en
alimenter et s’en accroitre. De meéme, I'Eglise peut puiser dans
toutes les choses terrestres, humaines, temporelles, tout ce qu’elle
peut s’assimiler; elle les élabore, comme l'estomac de 'animal éla-
bore et digere; elle ne rejette, comme l'animal, que ce qu’elle ne
peut pas digérer! Or, que ne peut-elle pas digérer? Il paralit,
d’aprés M. Lesétre, qu'elle n'a pas pu digérer «une foule d'idées
formulées par des Peres, par des docteurs ou des penseurs chré-
tiens ». Mais, au contraire, elle a pu digérer les accidents absolus
et les formes substantielles d’Aristote, les théories de Platon, etc., etc.
C’est ainsi qu'elle a défini les dogmes des Conciles de Vienne, de
Latran, de Trente, du Vatican.

La comparaison est ingénieuse. Mais est-elle fondée: Ou a-t-on
vu que le Christ ait attribué a ses apdtres et a ses disciples un tel
organisme? Comment prouver que le devoir qu’il leur a imposé de
transmettre ce qu'il leur a enseigné, soit un pouvoir d’'é/aborer et
de puiser, en dehors de ce qu’il leur a enseigné, tous les eéléments
humains et autres qu'il leur plairait de s'assimiler? N’est-ce pas
faire d'une société essentiellement religieuse une école de théologie
scolastique, une machine a fabriquer des dogmes nouveaux, a di-
viniser des légendes et des superstitions assimilables? On affirme
que toute cette élaboration et cette assimilation se font sous I'in-
fluence invisible du St-Esprit. Mais le prouve-t-on: Non. Ou est la
parole du Christ qui légitime un tel pouvoir? Nulle part. .

M. Lesétre se borne a dire: <« L’harmonie qui a présidé, au
cours des siécles, a ce développement du dogme et aux conditions
de sa vie, garantit expérimentalement la réalité de cette direction
divine.» Autant de mots, autant d'erreurs. L’'histoire montre, au
contraire, une profonde désiarnionie entre les enseignements du
Christ et les dogmes romains. L’expérience constate aussi que
nombre de chrétiens, loin de voir dans ces prétendus dogmes, une
direction divine, y découvrent une direction erronée, fausse, per-
verse, immorale, scandaleuse, disons méme antichrétienne et sata-
nique.

Bref, les preuves de la fausseté de la nouvelle machinerie ro-
maine abondent, et pas une seule n’'existe en sa faveur: car la
falsification des Ecritures, de la tradition et de l'histoire, n’est pas
une preuve, quoi que prétende Rome.

Et dire que c'est sur cette méprise que repose tout le systeme
romain actuel, toute la théorie de la papauté, tout ce fameux or-
canisme dont il n’'y a pas trace dans |'Ecriture-Sainte et dans la
tradition primitive! Voila ou en est 'Eglise romaine actuelle!



— 197 —

2° Autre sophisme wultramontazn. — Tel évéque fait un assez
bon programme d’études pour le clergé, et cela, a l'exemple du
cardinal-préfet. Et la-dessus, M. I'évéque Guillibert s’écrie dans une
lettre pastorale: «Qui oserait dire maintenant que la papauté se
méfie de la science?»

M. Guillibert triomphe trop tot. Qu'il veuille bien considérer:

1° Qu’il ne suffit pas de rédiger un beau programme pour la
galerie, mais qu'’il faut encore le remplir et 'appliquer en réalite.
Or Papplication de ce beau programme dans les séminaires et ins-
tituts du clergé en France, n’a pas encore eu lieu.

2° Qu’en réalité ce programme est un leurre: car 1l est
ordonné a l'avance, par le pape et ses fideles évéques, qu'aucune
question du programme ne sera résolue contrairement aux dogmes
romains. Les recherches scientifiques ne sont donc autorisées qu’au-
tant qu’elles suppriment tous les documents historiques contraires
a ces dogmes, et qu'elles écartent pareillement toutes les données
exégétiques inconciliables avec ces mémes dogmes. Les recherches
scientifiques permises par le fameux programme sont donc pure-
ment illusoires, puisque les solutions des probléemes qu'on a lair
d’étudier sont déja établies et imposées d’avance.

Que M. Guillibert daigne lire le décret Lamentibels sane exitu
et il y verra que le Saint-Office consent a ce que la critique
s’exerce, «<mais il lul interdit de contredire le dogme, directement
ou indirectement». Le P. Lagrange lui-méme constate cette inter-
diction. Or qui ignore que les dogmes romains des conciles de
Latran, de Trente, du Vatican, etc., sont remplis de scolastique
erronée, de fausse exégese, de fausse patristique’ Le pape impose
donc a ses prétendus savants le maintien, la consécration et la
défense de lerreur.

Le bon P. Lagrange, qui ne veut pas étre fustigé par Rome,
se récrie et dit: «Nous pensons, nous, que nous avons toute la
liberté nécessaire, celle des conclusions vraies, car des conclusions
historiques opposées an dognic ne penvent étre que fausses.» Voila le
vrai mot de la situation et la clef de tout le probleme: les savants
autorisés par Rome sont obligés de déclarer a l'avance que toute
conclusion historique opposée au dogme ne peut étre que fausse!
Donc, il n’y a de science, aux yeux de Rome, que celle qui s’ac-
corde avec les dogmes vaticanesques! Des lors, la question est
tranchée. Habemus confitentem: reunm:. Ce n’est plus la vérité que
I'on cherche, c’est le triomphe des erreurs romaines et des principes
cléricaux.

* Un article de M. Hyacinthe Loyson. — L’éminent orateur
a publié dans le «Siecle» du 17 octobre dernier, sous ce titre:



— 198 —

« I’encyclique de Pie X et la rupture avec la papauté », un article
dont nous reproduisons avec plaisir la premi¢re partie, mais dont
nous avons le regret de ne pouvoir approuver la seconde.

«...A l'égard de la papauté, il n'y a rien a faire, jose le
dire, si ce n'est ce que j'ai fait moi-meéme, ce que Dieu m'a inspiré
de faire, voici trente-huit ans, en face de linfaillibilité papale pro-
clamée et exercée par Pie INX avant méme le Concile du Vatican.
Les actes les plus extrémes de Pie X n'en sont que l'application
sinceére et conséquente,

Il y a quelques mois, & 1'époque des réunions des évéques 2
Paris, jenvoyai a l'un d’eux une copie de ma protestation du
20 septembre 1869. On comprendra que, sous le régime de terreur
ou vit 'épiscopat, je ne puisse nommer cet ¢véque.

Voici, textuellement, ce qu’il me répondit:

« Elles sont, en eftet, bien prophétiques, les pages que vous
écriviez en 1869. Aujourd’hui comme alors, c’est, en haut, le méme
souci de domination et d’impérialisme, la meme compression des
esprits et des consciences: et, en bas, la méme aptitude a l'asser-
vissement. Soyez donc remercié pour le plaisir douloureux — si
ces deux mots peuvent étre accouplés — que cette lecture m’a pro-
curé ... Je suis triste, infiniment... Je sens si bien que nous allons
2 une épouvantable défaite!»

Si de telles paroles avaient é€té dites tout haut, elles auraient
peut-étre pu encore sauver 'Eglise de France; du moins elles l'au-
raient honorée. Mais, je le sais depuis longtemps, il vy a deux lan-
gages dans l'épiscopat. Je me refuse d’ajouter, comme le faisait
Pie IX, qu’il y a deux consciences.

En tout cas, la sont les grands coupables.

L’histoire de U'Eglise a des desscus que ses fidéles ne soup-
connent pas. Moi, je parle et j'agis au grand jour et au grand air,
et je dis comme le prophéte Elie, le patron de l'ordre des Carmes,
auquel je me félicite d’avoir appartenu pendant dix ans: «Le Sei-
gneur est vivant, et je me tiens en sa présence’»

Quant au pape Pie X, j'estime que par son Encyclique et son
Syllabus, il aurait prononcé sa propre déchéance, si la déchéance
de la papauté elle-méme n’avait ¢été¢ prononcée par le pape Pie 1X,
lorsqu’a la lueur des éclairs et au bruit du tonnerre, sous l'épou-
vantable orage qui éclata, a cette heure-la meme, sur Saint-Pierre
de Rome, il décréta sa propre infaillibilité et celle de tous les papes
qui l'avaient précédé et qui le suivraient, de ceux qui n'y avaient
jamais prétendu comme de ceux qui !'avaient vainement réclamée.
« e Dieu de majesté fait gronder son tonnerre, il renversera les
cedres du Liban!»



- 199 —

Ce n’est pas de la poésie que je fais ici, mais de la théologie,
et aussi du bon sens. Les théologiens du moyen age, auquel on
veut nous ramener, enseignent formellement qu'un pape privé de
l'usage complet de sa raison par une infirmité quelconque ou con-
vaincu d’hérésie, cesse zpso facto d'étre pape. Clest le cas des pieux
auteurs des documents en question, définitions dogmatiques, ency-
cliques et syllabus, tous inspirés par la méconnaissance des faits
de l'histoire et des résultats de la science aussi bien que des doc-
trines de l'ancienne Eglise: documents qui constituent, dans I'é¢tat
présent du monde, des actes de véritable folie.

Le P. Tyrrell, 'un des rares catholiques qui aient osé parler,
vient d’écrire: «Il n’y a pas d'athéisme comparable a celui qui,
indistinctement, voue au diable tout le monde moderne ou attribue
a Belzébuth tout ce que la puissance de Dieu opére de nouveau
dans les ages successifs. » (Lettre publiée par le Church Times et
citée par le Szecle du 26 septembre.)

Un savant voyageur suédois, qui vient de visiter, & Lhassa, le
Grand-Lama des Bouddhistes, nous parle avec admiration de ce
jeune, intelligent et tolérant reclus, au courant de tout ce qui se
passe dans le reste du monde. Le Grand-Lama des chrétiens, au
Vatican, n’est au courant de rien et décide de tout.

Je Décrivais ici-méme, il v a quelques mois, et ma conviction
n’a fait que s’accroitre: « Je préfere Pie X a IL.éon XIII. Pie X est
beaucoup moins intelligent que Léon XIII, mais il est plus logique
et plus courageux. Il servira d’instrument a la Providence pour
achever la déconsidération et finalement la ruine d'un systéme reli-
gieux, ou, pour parler plus exactement, d’un systeme politico-ecclé-
slastique incompatible, non par accident, mais par nature, avec la
science comme avec la conscience, avec la science vraiment hon-
néte comme avec la conscience vraiment religieuse: systéme incompa-
tible aussi avec ce que le sentiment national a de plus impérieux
et de plus légitime, avec ce qu'un Etat républicain ou monarchique
se doit a lui-méme a l'égard d'un pouvoir étranger...: systéme
incapable, d’ailleurs, de gouverner le monde — I'histoire 'a prouvé,
meme au moyen age -— mais capable seulement de le maintenir
dans un état d’antagonisme et d’anarchie sans fin....»

# Encore le modernisme. — Qu'il faille étre de son temps,
donc wmioderne, c’est ce que personne n'ose nier, pas meéme ceux
qui avec Pie X condamnent le modernisme. Méme ceux-ci veulent
étre modernes, mais non wzodernistes.

Quelle est donc la différence entre ces deux expressions: C’est
ce qu’il importerait de bien définir pour éviter de graves malen-
tendus: mais, malheureusement, c’est ce qu'on n’a pas fait avec



— 200 —

précision. Le pape prétend que le modernisme est le résidu de
toutes les hérésies. C’est bientot dit. Mais il est clair que pas un
seul de ceux qui se disent modernistes ne consent a passer pour
matérialiste, panthéiste, athée, etc. La définition du pape est donc
absolument fantaisiste, et s’il n’avait voulu condamner que les athées,
les panthéistes, les matérialistes, nous serions tous de son avis, sans
toutefois consentir a répudier le titre de <« modernistes », qui nous
semble parfaitement légitime.

Suppléons donc au défaut de la méthode papale et indiquons
les diverses catégories de penseurs et de théologiens qui se piquent
de modernisme.

A lextréme gauche, on apercoit les théologiens sentimentalisies
qui, sous prétexte que la foi chrétienne est chose de sentiment et
non d’intellectualisme, de fiducza et non de fides intellectualis, re-
jettent tout dogme, et se bornent a n’affirmer que le sentiment et
'action, sous les nouveaux noms d’'« expérimentalisme » et de « prag-
matisme », les uns se rattachant directement a la raison pratique
de Kant, et aussi a I'impuissance et au scepticisme de sa raison pure,
d’autres a une nouvelle sorte d’expérimentalisme psychologique,
d’autres a un pragmatisme ascétique et mystique, d’autres a un
symbolisme qui ne nie pas tout a fait les dogmes, mais qui en
escamote la portée doctrinale pour n’en conserver qu'une sorte
d’équivalent moral. Toutes les nuances de cette extréeme gauche
peuvent se distinguer facilement, et 'on me saura peut-ctre gré
de les signaler sans mettre de noms propres sur chacune. L'exposé
des choses sera plus clair en évitant 'ombre méme des personnalités.

Les modernistes qui se portent défenseurs des dogmes et de
leur valeur intellectuelle, ne peuvent qu’applaudir a la condamnation,
en soi, de la négation des dogmes et de leur remplacement par le
sentimentalisme, expérimentalisme, le nmiysticisme, le symbolisme,
le moralisme en question, etc. Je dis la condamnation ez soz, et
non la condamnation telle que 'a formulée le pape Pie X, celle-ci
me paraissant confuse, pleine de quiproquos et de méprises. En
outre, il y aurait une réserve a faire sur tous ces mots en zswe.
J’ai da y recourir, parce que ce sont les termes employés par leurs
partisans. Mais, en réalité, on peut entendre sous ces mots des
idées fort différentes, et il ne serait pas surprenant que certains
pragmatistes, certains symbolistes, certains moralistes se récriassent,
affirmant qu’eux aussi ils acceptent des dogmes. Quot qu’il en seit,
il reste vrai qu'il y a dans leur voisinage des sentimentalistes néga-
teurs de tout dogme, et ce sont ces négateurs que j’ai voulu com-
prendre dans cette premiere catégorie de modernistes.

Ce premier point établi, jarrive aux partisans des dogmes:
et, pour étre clair, je distingue tout d’abord, parmi eux, ceux qui



réclament l'évolution de ces meémes dogmes, et ceux qui, tout en
réclamant le progres théologique, rejettent 1'évolution dogmatique
proprement dite. Je m’explique.

Il y a des modernistes qui tiennent les vrais dogmes — non
les simples formules dites dogmatiques — pour fixes et stables.
Ces dogmes sont les enseignements wemes de 7.-C., tels que nous
les avons dans les Ecritures canoniques et dans la tradition uni-
verselle, constante et unanime des Eglises vraiment chrétiennes.
Ces enseignements divins du seul Maitre de I'Eglise, J.-C., ont été
transmis a ’Eglise méme, comme un dépot sacré auquel nul ne
peut ajouter et duquel nul ne peut retrancher. Mais autant ces
partisans du dogme veulent le maintien intégral du dépdt sacré,
autant ils réclament le progrés dans les explications théologiques
de ces mémes dogmes, d’aprés les progres modernes des sciences,
de Uhistoire, de la philologie, de 'exégese, etc. Les mots développe-
ment et évolution, qu'ils répudient appliqués aux enseignements de
J.-C. (enseignements auxquels nul n'a le droit de toucher), ils les
appliquent aux opinions théologiques, qui, comme toutes les doc-
trines humaines, doivent se perfectionner. Et c'est ainsi, par ces
perfectionnements incessants de la théologie scientifique, qu’ils cons-
tatent le progrés dans la foi subjectzve des vrais chrétiens, suivant
I'exacte doctrine de S. Vincent de I.érins. Les lecteurs de cette
Revue connaissent trop bien ce point de vue pour qu’il soit besoin
d’insister. Nous, anciens-catholiques, nous donnons la main, d'une
part, aux dogmatistes qui ont pour regle le critérium othodoxe :
quod ubique, quod semper, quod ab ommnibus credituin est, et, d’autre
part, aux savants progressistes et évolutionnistes qui expliquent leur
foi d'une manieére toujours plus claire, plus rationnelle, plus savante,
suivant que le progres des connaissances humaines en fait un devoir.

Cette catégorie de modernistes trés croyante et treés libérale,
trés attachée a la vraie tradition universelle et au progreés des ex-
plications théologiques, donc d’une foi trés positive et d'un libéra-
lisme tres scientifique, est doublement combattue par le bon Pie X:
d’abord, parce que les dogmes romains ne résistent pas a l'appli-
cation du critérium orthodoxe susdit, parce qu'ils sont des inno-
vations que la tradition universelle, constante et unanime repousse
manifestement; et, ensuite, parce que Rome n’admet pas la théo-
logie scientifique qui la condamne; elle n’admet que la théologie
qui se plie aux caprices et aux mensonges de l'exégese papiste,
de lhistoire papiste, de la dogmatique papiste, etc. De la la grande
coléere de Rome contre l'ancien-catholicisme, a la fois si catholique
et si moderniste.

Une troisitme catégorie de modernistes est celle qui revendique
l'évolution des dogmes, et qui entend par « dogmes» les formules



— 202 —

dogmatiques rédigées par les théologiens, soit en conciles, soit en
dehors des conciles.

Les différences principales entre cette troisiéme catégorie et la
seconde, consistent: 1° en ce que, pour les seconds (les anciens-
catholiques), les dogmes sont divins et consistent dans I'enseigne-
ment méme de J.-C., tandis que, pour les troisiemes, sont des
dogmes les formules dogmatiques qui ont été rédigées par les théo-
logiens, ainsi que les définitions faites par les papes, par les synodes,
par les congrégations, etc.: — 2° en ce que, pour les seconds,
aucune opinion théologique ne peut étre imposée comme divine,
tandis que, pour les troisiémes, toute opinion théologique peut étre
transformée en dogme et imposée comme telle, du moment qu'elle
est sanctionnée par la hiérarchie ecclésiastique. — Donc les seconds
distinguent les vrais dogmes et les simples formules dites dogma-
tiques: et de plus, ils distinguent le divin et 'humain et nient la
transformation de l'un dans l'autre. Tandis que les troisiemes nient
cette double distinction, et permettent la transformation des formules
dogmatiques et des opinions humaines en dogmes: confusion qui
implique une fausse notion de la foi okbjective, du dogme et de la
revelation.

J'ajoute que cette troisieme catégorie de modernistes se sub-
divise en deux fractions: les uns, exigeant que |'évolution des
dogmes se rattache au germe dogmatique contenu dans les Evan-
giles: les autres, ne l'exigeant pas.

Les dogmatistes évolutionnistes qui prétendent que leurs dogmes
évolués sont enracinés dans telle ou telle parole du Christ ou des
apotres, et que l'évolution admise par eux n’est qu'un passage de
I'implicite a l'explicite, du germe a la tige, a la fleur, au fruit,
sont les modérés. L.es autres, qui ne voient dans les Evangiles ni
le germe de I'Eglise romaine actuelle, n1 le germe des dogmes
romains actuels, mais qui n’en admettent pas moins cette Eglise
et ces dogmes romains, sont les évolutionnistes extrémes : extréemes,
parce qu'une telle évolution est effectivement poussée a l'extréme.
On devrait méme dire que ce n’est plus une évolution, mais une
juxtaposition, une innovation, une production nouvelle. Ils ne la
rattachent a la révélation évangélique qu'en disant qu’elle en est
la suite chronologique. lls prétendent que la Providence, en per-
mettant () 'établissement de I'Eglise romaine et de ses dogmes,
a, de fait, continué la révélation du Christ. Ils vont meéme jusqu’a
dire que, sans cette Eglise et ses dogmes, la révélation évangélique
aurait sombré et disparu; que, par conséquent, ccux qui tienncnt
au christianisme, doivent rester attachés a cette Eglise et a ses
dogmes, bien qu’il ne soit pas possible d'en apercevoir un germe
quelconque dans la révélation méme du Christ.



. 203 —

On comprend que Pie X ait trouvé cette interprétation de
I"évolutionnisme des dogmes par trop dangereuse et qu’il l'ait con-
damnée : car, en reéalite, elle fait de I'Eglise romaine une institution
non évangélique et meéme non chrétienne. Ses partisans ont beau
la dire providentielle, ils ne prouvent aucunement son caractere
providentiel. On peut meéme leur objecter qu’elle n’est que l'ceuvre
humaine, voire méme satanique, des partis politiques et scolastiques,
et ils ne sont pas en état de répliquer sérieusement : car dire que,
de fait, cette Eglise réussit, est acclamée, soutenue par les Etats, etc.,
ce n'est pas une réponse religieuse sérieuse.

Toutefois elle est bien délicate, bien fausse méme, la position
de la papauté, qui se voit obligée de condamner non seulement
des serviteurs dévoués comme un Loisy, un Murri, un Fogazzaro,
etc., mais meme Newman, le newmanisme et les newmanistes, ces
newmanistes qui ont été portés aux nues par 'archevéque Mignot,
par 'abbé Ch. Denis, par les Brémond, les Dimnet, les Saleilles,
etc. Et ce n’est pas seulement ce mouvement newmaniste que le
pape désavoue aujourd’hui; il désavoue aussi les Bruneticre et C',
qui ont faussé la doctrine de Vincent de Lérins, qui ont enseigné
un évolutionnisme erroné, et qui étaient en train de conduire Rome,
non au Capitole, comme tant d’évéques, de prétres, et de laiques
verts, 'avaient cru, mais a la Roche tarpéienne. Sic transit gloria
pundz.

Pour nous, anciens-catholiques, qui avons été les premiers a
réfuter le newmanisme et le brunetiérisme, et a maintenir la vraie
doctrine du Commeonitorsum et le vrai critérium catholique de I'an-
cienne Eglise, nous ne pouvons que nous réjouir: nous réjouir de
voir ces deux erreurs spécieuses enfin démasquées meéme a Rome;
nous réjouir surtout de voir la papauté contrainte de se déjuger
elle-méme, de sévir contre des théologiens que Léon XIII avait
plutét encouragés et qui, en tout cas, se prévalaient des conseils
de Léon XIIL

Que Rome soit dans une impasse fatale, tous les esprits pers-
picaces le constatent: car il est notoire qu'en condamnant les évo-
lutionnistes extrémes, elle est impuissante a définir I'évolutionnisme
vrai. Il lui est facile d’affirmer que I'évolutionnisme vrai est pré-
cisément celui qu'elle permet, c’est-a-dire celui qui approuve a
'avance et a priori toutes ses décisions passces, présentes et futures.
Un tel surnaturalisme n'a jamais existé, et de tels miracles ne
trompent personne aujourd’hui. Elle aura beau torturer les textes des
Ecritures et des Peres, les faits de 'histoire et serrer les étaux de
sa discipline inquisitoriale, elle ne convaincra que ses aveugles et
fanatiques partisans.



. O =

En jetant l'anathéme & la science sincere et libre et en faisant
appel a4 la Madone de Lourdes, Pie X se rend justice: il indique
les seules ressources qui lui restent: l'ignorance et la superstition.
Clest la, effectivement, tout son avenir. Les prolonger et les ré-
pandre dans ses séminaires épiscopaux et dans ses journaux, comme
il vient de le faire par son Motu proprieo, telle est sa derniére car-
touche. Reste a4 savoir si ses évéques et ses prétres le suivront jus-
qu'au bout dans cette voie manifestement désespérée et perdue.

Si le clergé actuel avait encore la moindre énergie et le moindre
sentiment de sa dignité morale et religieuse, c’en serait fait de la
papauté en un clin d'ceil; elle ne tiendrait pas debout avec la poi-
gnée d'obscurantistes fanatiques qui lui resteraient. Malheureuse-
ment, les courages sont abattus, les saintes audaces sont annihilées,
les évéques permettent qu'on les suspecte et lachent pied, les pré-
tres qui pourraient parler restent muets; la voix seule de Rome
retentit dans cet ossuaire silencieux et lugubre.

On m’assure qu'un certain nombre de prétres, trop humiliés
pour vivre en France dans un tel gichis, se retirent en Angleterre
et entrent dans U'Eglise anglicane pro tempore. Ce pro tempore,
qui est un programme pratique, est aussi toute une psychologie et
toute une ecclésiologie; mais quelle psychologie et quelle ecclésio-
logie! Tous sont a plaindre. Un peu de foi les sauverait, en les
faisant parler au grand jour. Espérons qu’ils le sentiront, et que
I'heure de Dieu sonnera quand sonnera le glas de la papauté.

Cette naiveté des « Anglicans pro fempore » n’est pas la seule.
Il y a aussi celle de M. i'abbé Naudet et de ses partisans. Elle
consiste a dire, en présence du gachis romaniste actuel, que le
catholicisme (romain) est un, parce que sa doctrine est une, mais
que, dans ce catholicisme un, ou plutét chez les catholiques-romains,
il y a deux mentalités: la mentalit¢ de la droite catholique qui
est traditionnelle au premier chef, qui regarde surtout en arriére
et qui suspecte quiconque regarde en avant; puis, la mentalité de
la gauche catholique ou des <¢avancéss», celle-ci ne voulant ana-
thématiser personne, mais ne voulant non plus «renoncer ni a ses
idées, ni a ses principes, ni & ses méthodes », et qui ¢ continuera
a faire de I'histoire, de la philosophie, de l'exégese, de la théologie,
et qui gardera toute sa confilance dans l'avenir » ... Quelle illusion!
Admettons, si I'on veut, que ces deux mentalités soient différentes.
Toujours est-il que les doctrines enseignées par ceux-la et par
ceux-ci se contredisent manifestement, et que le catholicisme ultra-
montain de ces traditionnalistes arriérés et exclusifs n’est nullement
le catholicisme de ceux-ci; ni leur exégese, ni leur histoire, ni leur
dogmatique n’est la méme; si 'on convient en certains cas des
memes wofs, les zdées y attachées sont manifestement autres.



— 205 —

Autre naiveté. Dans les FKtudes des Péres jésuites (décembre
1907), le P. Maurice de la Taille, expliquant 'encyclique Pascend:
et, apres avoir exposé la doctrine moderniste des quatre derniers
volumes de l'ex-Pere G. Tyrrell, ajoute au sujet de ces volumes
(p. 662): «Il n'y a pas d’illusion a se faire; le retentissement de
ces travaux sera zmmnense,; i\ls gagnent du tervain tous les jours...,
ils trouvent, dans les Revues les plus officiellement catholiques, un
accueil d'une swiprenante bienveillance. Voila ce qui se passe sous
nos yeux, et on peut le dire hardiment, sur toute l'étendue du
territoire de France.»

C'est vrai. Mais il va de soi que le P. de la Taille condamne
cette surprenante bienveillance. Il va méme jusqu’a dire que, de
méme que le protestantisme a produit le modernisme (toujours la
méme ritournelle!), ainsi le modernisme produira l'athéisme; que,
deés lors, «il est parfaitement inutile de respecter les intentions des
scetazres, 11 n'y a qu'a les suspecter e¢f a les flétrir »; car les qua-
lités qui les décorent (sz¢) sont 'orgueil, la vanité, la présomption,
I'astuce, lesprit faux, la démence, la frénésie (p. 667). FHélas! tou-
jours le méme procédé chez ces Saints qui s’adjugent le monopole
de la modestie, et de 'amour de la vérité, et de l'esprit droit sur-
tout! Et quel remede proposent-ils contre ce modernisme: Devinez!
LLa scolastique thomistique: « Pas de remede plus efficace que 'en-
seignement de St. Thomas!» Il fut un temps ou les jésuites ne
professaient pas une telle admiration envers St. Thomas! Libre a
cux. Libre méme au P. de la Taille de proner tout ce qui est
gothique comme l'idéal méme de l'avenir: «I. art gothique, dit-il,
prend aujourd'hui sa revanche en inspirant a nos artistes /e a¢s-
espoir de [égaler. > -- Ne discutons pas. Ce serait inutile. Atten-
dons les faits. Peut-¢tre le gothique et la scolastique n’auront-ils
pas tout le succes que le jésuitisme leur prédit.

# La Réforme catholique aux Philippines. — Dans cette
meme livraison des « Etudes», le P. A. Brou a publié un Bulletin
tres intéressant, ou, bien entendu, le mouvement d’Aglipay est
représenté comme le schisme d’'un pseudo-évéque, beaucoup plus
politique que religieux (p. 732). Il fait cependant l'aveu suivant:
I.a secte, depuis, a fait beaucoup de mal; elle a séduit bien des
prétres indigenes, perdu nombre d'ames, frayé les voies au pro-
testantisme ou a lincrédulité. Vigan est catholique, mais les schis-
matiques y sont maitres de ce qu'on appelle 'Universit¢. Ils ont
pour chef un Augustin apostat, Espagnol d'origine, nommé Pons,
et professeur de philosophie. Un des faubourgs est tout aglipéen.
- Dans la ville voisine de Caudon, la grande église est aux schisma-
tiques. Les catholiques sont réduits a une chapelle dans une maison



— PG —

privée » (p. 753). Le P. Brou avoue encore (p. 755) que de nom-
breux prétres indigeénes, «soumis pour l'essentiel a l'autorité légi-
time, souffrent d’avoir des éveques venus d’Amériques: que
« Pesprit séparatiste, uni au manque de pretres, a l'insuffisance doc-
trinale des prétres (romanistes) en fonctions, a l'ignorance du peuple,
semble faire des Philippines une proie sans défense, a la merci de
I’hérésie étrangere. Or 'hérésie est puissanie» (p. 750). Et encore
(p. 759): «ll est certain que les beaux jours du catholicisme tran-
quille, triomphant, sont passés. I.'union normale de I'Eglise et de
I'Etat, si profitable a la persévérance des uns et a la conquete des
autres, est brisée. Les appuis humains se sont dérobés. On entre
dans une période, qui sera longue, de lutte et de souftrances...»

Certes, ces aveux sont graves. Cependant le bon Peére me
semble ne pas apercevoir tous les cotés de la question. Est-ce une
tactique de sa part: Souvent on crie misere pour apitoyer davan-
tage celui avec lequel on est en tractation. Il est certain que les
jésuites et Rome s’efforcent de gagner les faveurs, moyennant
retour, du gouvernement américain, et de déterminer celui-ci a
dépouiller les partisans de la réforme des églises et des presbyteres.
Les juges ameéricains consentiraient, dit-on, a prétendre que, d’apres
les traditions du pays, aucun prétre ne doit etre toléré pour la
jouissance de l'église et du presbytere, qu’autant qu'il est approuve
par l'éveéque, et que les seuls €veques reconnus sont ceux qui
sont autorisés par le pape! On le voit, c’est la tactique méme de
M. Briand en France: méme aux Philippines, on se croirait sous
la dominaticn du fameux article TV!

S’il en est ainsi, on aura une preuve de plus de ce que vaut
le prétendu libéralisme de ces soi-disant libéraux, voire meme
socialistes, en tout cas grands partisans du progres, et qui s'ef-
forcent partout de défendre les intéréts de Rome, de cette papaute
qui est le plus terrible ennemi de la liberté, de la science, de l'in-
dependance des Etats. Incrédules, crédules. Ces incrédules qui se
targuent de n'avoir plus aucune religion et de ne plus reconnaitre
que la liberté, sont les premiers a écraser les pauvres pretres libe-
raux qui aspirent a s’émanciper du joug de Rome, et qui ne de-
sirent rien tant que marcher la main dans la main avec tous les
patriotes de tous les pays. ILes associations cultuelles ont éte
étouffées en France par larticle IV de M. Briand; il est a craindre
qu’elles le soient aussi aux Philippines par le méme aveuglement.

* En Turquie. — lL.es lecteurs de la «Revue» liront avec
intérét cet entrefilet du Bund du 11 décembre 1907: <Ein Fung-
tiirke gibt in einer Zuschrift an den « Siecle » denen recht, welche
behaupten, dass die katholischen Missionen Zm Orieni Frankreich



= GO ==

viel mehr schaden als niitzen. Auch stellt er in Abrede, dass sie
zur Verbreitung der franzosischen Sprache unter der nichtkatho-
lischen Bevolkerung beitragen. Alle Tirken, schreibt er, die eine
gewisse Bildung besitzen, lernen franzosisch, aber nicht bei den
Jesuiten oder den Lazaristen. Die Muselmadnner wie die Griechisch-
Katholischen misstrauen diesen, ja noch mehr, sie misstrauen auch
ihren Beschiitzern. Die franzosische Diplomatie hat sich wihrend
langer Jahrhunderte so verhalten, als wire ihr vor allem daran
gelegen, die Interessen des Papsttums zu wahren. Auch heute noch
ist die franzosische Botschaft in Konstantinopel der Mittelpunkt
kleinlicher Intrigen der Benediktiner und ihrer Klientel, wodurch
das Ansehen und der moralische Einfluss ihres Landes in hochst
bedenklicher Weise geschmailert wird. »

(Euvres protestantes des Prétres évadés. — On connait déja
I'ceuvre de M. le pasteur Bourrier, avec le journal < Le Chrétien ».
Il en est une autre plus ancienne, fondée a Paris en 1884, avec le
journal « L.e Chrétien libre ». Celui-la parait tous les quinze jours,
celui-ci tous les trois mois. Cette derniere ceuvre est dirigée par
MDM. les pasteurs l. Picard, J. Meyer, H. Cordey et M. Widmer; son
agent général est M. L.éon Revoyre, ancien prétre rédemptoriste.
Celui-ci voudrait faire entrer son ceuvre dans une voie nouvelle, qui
a été approuvée par des protestants de (seneve, notamment par la
« Semaine religieuse », mais qui est loin de plaire a tout le monde.
Certes, il est bon de se faire tout a tous: on se rappelle les an-
ciennes discussions concernant l'attitude trés condescendante des
jésuites au sujet des rites chinois et des rites malabares. Mais encore
faut-il que les idées soient claires et n’en soufifrent pas. Voici le
nouveau plan de M. Revoyre d’apres la « Semaine religieuse » de
Geneve, du 14 décembre 1907: ¢ Il croit que 300 pretres francais,
qui ne croient plus a linfaillibilité du pape, vont sortir de 1'Eglise
romaine; il sait qu'un Comité de libres penseurs influents leur fait
des avances pour les entrainer dans son orbite: ces prétres lui disent
presque tous qu'ils #épugnent a s'enroler dans les Eglises protestantes
actuclles, ne voulant pas se rendre solidaires de leur passe histo-
rique, ni s'assujettir a leurs traditions particulieres, M. Revoyre vou-
drait donc se sentir autorisé a grouper ces nouveaux €vadés dans
des communautés de « Chrétiens libres » qui, tout en renongant a se
dire catholiques, méme libéraux, ne se donneraient pas non plus
pour des calvinistes, des luthériens ou des wesleyens, mais cherche-
raient eux-mémes a régler directement leur doctrine, leur organi-
sation et leur culte d’apres les principes de I'Evangile, interprété a
la lumiére de lhistoire. »




	Chronique

