
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 61

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


180

CHRONIQUE

THÉOLOGIQUE ET ECCLÉSIASTIQUE.

* A lire : — Dans les Analecta Bollandiana (fase, du 20
octobre 1907, p. 423-453) : une très savante étude du P. Henri Moretus,
sur la «Légende de S. Béat, apôtre de Suisse».

— Dans \ExxX-qGiaGTixt] 'AXrjO-eia (20 octobre 1907, p. 633-636;:
une Lettre du patriarche Cyrille Lucar, du 2 septembre 1629: texte
latin et texte grec.

— Dans la Grande Revue (novembre 1907): plusieurs articles
de M. Charles Guignebert sur le Modernisme et la tradition catholique

en France.

— Dans le Guardian (20 novembre 1907): the Condemnation
of Newman, by the Rev. George Tyrrell.

— Dans le Katholik (Berne, 23 et 30 novembre 1907) : les

articles sur le Modernisme et sur le « Motu proprio » de Pie X :

aussi sur Schell (p. 404) et sur Newman (p, 407-408).

— Dans la Revue (Paris, i8r novembre 1907) : La science du
bonheur ''Jean Finot) : Fénelon et Mme Guyon (Faguet).

— Dans la Revue chrétienne (sept, et suiv. 1907) : une étude
très importante de M. Ch. Le Cornu sur ies essais philosophiques,
d'un naturaliste (M. Armand Sabatierj.

— Dans le Rinnovamento (septembre et octobre 1907;:
L'Enciclica di Papa Pio X (Igino Petronej : L'Enciclica Pascendi e la
filosofia moderna (R. Murri : Il Papa e il Modernismo (George Tyrrellj :

Cronaca di vita e pensiero religioso: L'Enciclica circa le dottrine
moderniste.

— Dans le Zwanzigste Jahrhundert (15 novembre 1907) :

Zum Falle Schrörs : Die Unduldsamkeit der Jesuiten : Kirchliche
Presszensur r : Dr. Kiefls Schellbuch.

::: Grüsse aus dem Orient. — On lit sous ce titre, dans le
Katholik [Bern) du 26 octobre 1907, p. 357-358, l'article suivant:

Die Einladung zur Teilnahme am VII. internationalen Alt-
katholikenkongress ist von verschiedenen hohen Würdenträgern der



— 181 —

autokephalen morgenländischen Kirche in überaus freundlicher Weise
beantwortet worden. \ron dem schulmeisterlichen Tone, den sich
unfehlbare Kirchenmänner, Theologen und Prediger so gerne
aneignen, war auch nicht in einem einzigen Briefe etwas zu verspüren.
Dagegen wurde den Empfängern in allen Schreiben die Aersicherung
brüderlicher Wertschätzung und herzlicher Sympathie gegeben.
Insbesondere wurde auch der Wunsch nach kirchlicher Annäherung
in einer Weise geäussert, die von verletzender Zumutung, sich zu
bekehren und die bisherige Eigenart aufzugeben, genau so Aveit

entfernt war wie von unaufrichtiger Selbsterniedrigung.
In dem Schreiben des in Konstantinopel residierenden

Oberhauptes der orthodoxen bulgarischen Nationalkirche, Joseph L,
heisst es :

«In brüderlichster Gesinnung wünschen wir, dass die
Bestrebungen, für welche die Altkatholiken des Westens so eifrig und
würdig einstehen, von Erfolg gekrönt sein mögen.

<In unsern Gebeten für die Wohlfahrt und Eintracht der christlichen

Kirchen gedenken wir immer auch der Altkatholiken und
ihrer Arbeiten und Veranstaltungen. Möge Gott auch zu den

A'erhandlungen des in diesem Jahre im Haag versammelten
Altkatholikenkongresses seinen Segen geben.

<• Die schweren Zeiten, die die Vorsteher der bulgarischen Kirche
gegenwärtig durchzumachen haben, machen es uns zu unserm tiefen
Bedauern unmöglich, uns durch eine besondere Abordnung an dem
bevorstehenden Kongresse zu beteiligen.

«Desto inniger bezeugen wir den Urhebern und Teilnehmern
dieser Ansammlung unsere Sympathie. Wir geben uns gerne der
Hoffnung hin, dass ihre Bemühung, die Einigung der christlichen
Kirchen zu fördern, eine erspriessliche sein werde. Tag für Tag
steigen unsere Gebete zu Gott empor, dass die Beziehungen der
autokephalen Nationalkirchen zu einander immer freundlicher und
deren Aereinigung in der einen heiligen rechtgläubigen Kirche zur
Tatsache werde.

«Mit diesen Gefühlen und Hoffnungen begrüssen wir den
VII. internationalen Altkatholikenkongress im Haag.»

Nicht minder freundlich lautet das nachträglich eingegangene,
an Bischof Herzog gerichtete Schreiben des Hauptes der serbischen
Nationalkirche. Diese umfasst bekanntlich nicht allein das Königreich

Serbien, sondern zudem verschiedene grosse Diözesen in
Österreich-Ungarn, Bosnien, Herzogewina, Dalmatien, Montenegro,
Altserbien und Mazedonien. Erster Bischof mit dem Titel Metropolit
von Serbien ist der Erzbischof Dimitrije von Belgrad. Mit seiner
Erlaubnis studieren gegenwärtig ZAvei serbische Theologen an der



— 182 —

katholisch-theologischen Fakultät der Universität Bern. Der Metropolit

schreibt :

«Hochverehrter Herr und vielgeliebter Bruder!
«Ihre freundliche Einladung zum altkatholischen Kongress im

Haag habe ich rechtzeitig und zu meinem grossen Arergnügen
erhalten. Da ich aber zur angegebenen Zeit nicht, wie es erst meine
Absicht gewesen, persönlich dorthin kommen konnte, weil ich zur
Wiederherstellung meiner Gesundheit an einen Kurort im Innern
Serbiens mich begeben musste, so erachtete ich es als meine Pflicht,
eine Delegation von wissenschaftlich gebildeten Theologen
abzuordnen, Avelche auf diesem Kongress die orthodoxe Kirche des
serbischen Königreichs repräsentieren sollten.

«Allein der Zufall Avollte es, dass durch unvorhergesehene
Umstände diese Delegation verhindert wurde, rechtzeitig abzureisen.
So kam es, dass unsere Kirche an der wichtigen Versammlung
ohne Abtretung blieb und mein Wunsch, den angesehenen Männern,
welche sich hier zur Arerteidigung des lautern evangelischen Christentums

vereinigt hatten, meine Hochachtung zu bezeugen, sich nicht
erfüllte.

«Indem ich darüber mein aufrichtiges Bedauern ausspreche,
darf ich Eure bischöflichen Hochwürden versichern, dass ich, als
ich aus den Zeitungen davon Kunde erhielt, mit welch brüderlichem

Geist des Entgegenkommens und mit welch tiefer, gelehrter
Einsicht die Frage der Vereinigung der christlichen Kirchen
behandelt Avird, von Herzensgrund mich freute, Erhaben ist der
Gedanke des Evangeliums Christi, es solle Eine Herde und Ein Hirt
werden, und ich beuge mich tief vor ihm.

«Als A^orsteher der serbischen Kirche würde ich mit höchster
Freude jene herrliche, glückliche Stunde begrüssen, da die volle
Verständigung erreicht wäre, damit wir, brüderlich vereint,
miteinander Gott lobsingen und auf seinem hl. Altar das unblutige
Opfer darbringen könnten.

«Ich flehe zum Herrn, dass er diese Stunde recht bald herbeiführe,

und entbiete Ihnen somit, hochwürdiger Herr und Bruder,
meinen Gruss.

Ihr in Christo ergebener Bruder und Mitarbeiter

Erzbischof von Belgrad und Metropolit von Serbien:
DliAIITRIJE.

Belgrad, 15. (28.) September 1907.»

* Leibniz et l'union des Eglises. — M. J. Baruzi, auteur du
livre sur « Leibniz et l'organisation religieuse de la terre » x), a publié,

') Voir la Revue, avril 1907, p. 386-389.



— 183 —

dans la «Revue catholique des Eglises » (octobre 1907, p. 453-474),
d'après des documents inédits, une étude intitulée : « Leibniz et
l'idée de schisme». Il s'applique à montrer que, selon Leibniz, le
schisme, étant une rupture entre les chrétiens, blesse l'amour, et

par conséquent aussi cette partie de la foi qu'il appelle fiducia,
partie qui est dans le cœur et dans la volonté, et non dans
l'intellect. Sans doute Leibniz tenait beaucoup à la fides, en tant
qu'adhésion intellectuelle à la vérité chrétienne, mais il disait que
cette adhésion ne sauve qu'autant qu'elle implique la fiducia ou
charité. C'est pourquoi il condamnait tout individu et toute Eglise
qui a fait schisme, et cherchait à unir de nouveau toutes les Eglises
qui se sont séparées ou qui vivent à l'état de schisme. Il soumettait
l'Eglise romaine à cette même obligation. Ecoutons M. Baruzi :

« L'Eglise romaine, quand même on pourrait établir qu'elle possède
la vérité, se rendra coupable de schisme, chaque fois qu'elle
excommuniera d'autres chrétiens à cause de leur erreur. La recherche
de la vérité ne peut être que libre Qu'une Eglise, à l'exclusion
des autres, déclare posséder la vérité, qu'elle commande à d'autres
Eglises de venir vers elle, de sacrifier ce qu'elles ont trouvé
personnellement, voilà ce que jamais Leibniz n'admit. Toute doctrine
romaine, en vertu de laquelle les Eglises protestantes devraient
annihiler leur valeur positive, serait réductible à une puissance d'arrêt
et de mort. Le protestantisme est un mode d'expression religieuse
qui doit vivre Toute secte protestante qui s'immobilise ou
l'Eglise romaine qui maintient les excommunications et aggrave le

schisme, c'est là, pour Leibniz, la même attitude: dans les deux
cas, c'est la notion de particularité qui s'introduit. Qu'est donc la
notion d'Eglise universelle? Est-ce quelque chose à quoi il faille
renoncer? Tout au contraire, Leibniz invite chaque Eglise à

travailler à la conquête de l'universalité. Comment y atteindre sinon

par l'union des Eglises, et de quelle manière, sinon en maintenant
les affirmations fécondes de chaque Eglise Leibniz invente une
solution toute neuve, grâce à laquelle l'Eglise serait non plus quelque
chose de stable, mais quelque chose de dynamique. Nous la
cherchions dans l'espace; de même l'universalité nous en paraissait
étendue. Or la vraie Eglise se meut dans le temps ou dans cet
espace intérieur qui est le milieu spirituel de l'humanité. Dès lors,
nulle part l'Eglise ne sera mieux réalisée que dans l'effort que nous
instaurerons pour la créer ...»

Dans ce même article, M. Baruzi indique la position prise par
Leibniz dans la question eucharistique, et dit (p. 454J : « Je ne
pouvais ici étudier la théorie leibnizienne de la transsubstantiation.
Ce serait d'ailleurs une étude à faire et qui n'a pas encore été

réellement tentée. » M. Baruzi peut consulter, dans la Revue (octobre



— 184 -
I902, p. 693-712), l'article intitulé: «Leibniz et l'eucharistie». Ce
qui est certain, c'est que Leibniz, qui s'en tenait à la confession
d'Augsbourg, rejetait la transsubstantiation romaine, et cherchait à

expliquer la présence réelle par l'idée de force.

* La latinisation de l'Orient. — A tous les documents déjà
publiés dans la Revue sur ce très important sujet, il faut ajouter
une nouvelle étude du P. Henri Fouqueray, parue dans les Etudes
des jésuites, du 5 octobre dernier, sous ce titre : « La mission de
France à Constantinople (I619-1640) ». Donc antérieurement à
l'ambassade de Nointel, cet envoyé de Louis XIV qui, de concert avec
le patriarche Dosithée, de Jérusalem, a joué un rôle si déplorable,
en ce sens qu'il a réussi à faire prédominer dans le concile de
1674 un esprit très ultramontain, il faut noter l'ambassade de Philippe
de Harlay de Césy, cet envoyé de Louis XIII, digne prédécesseur
de Nointel. Pendant vingt ans, il s'est efforcé d'étendre l'influence
des jésuites à Constantinople, à Scio, à Smyrne, etc. C'est surtout
au moyen des écoles que ces Pères répandaient leurs doctrines ;

par leurs prédications et leurs \-isites, ils gagnaient aussi le clergé
et les familles.

L'étude du P. Fouqueray est particulièrement intéressante au
sujet du patriarche Cyrille Lucar. Nous savions déjà que ce
patriarche a été victime des jésuites. Les lettres de de Césy à Louis XIII
et ses agissements avec le général des jésuites mettent ce point en
pleine lumière. La physionomie de Cyrille apparaît de plus en plus
nettement. U avait compris, en voyant l'active propagande et le
zélotisme inlassable des missionnaires en question, que l'orthodoxie
de son Eglise était en péril par l'infiltration latente et constante
des pseudo-dogmes romains dans la théologie orthodoxe ; et il se
résolut à entraver, coûte que coûte, cette marée montante de
l'ultramontanisme. C'était toute son hérésie. Naturellement, aux yeux des
théologiens romains, est calviniste quiconque n'est pas ultramontain.
Vielle calomnie et vieux jeu. C'est ainsi que, nous aussi, anciens-
catholiques, nous sommes accusés de calvinisme par Rome et même

par ceux des théologiens orientaux dont l'orthodoxie est ultramon-
tanisée. Ces derniers sont très persuadés de leur parfaite orthodoxie
dans toutes les questions théologiques: ils ne se rendent pas compte
de l'infiltration dont je viens de parler. Mais les faits sont là et
l'histoire est l'histoire. Nombre de prêtres et de laïques orientaux
ont accepté les opinions romaines sous la pression des agents de
Rome et des ambassadeurs de France. A voir comment de Césy
a lutte contre les ambassadeurs de Hollande et d'Angleterre, et
contre le baile de ATenise, qui défendaient la liberté et l'orthodoxie
des Orientaux : comment, après avoir « fait sauter » Cyrille une pre-



— 185 —

mière fois, il s'efforça de le « faire sauter » une seconde, et cela à

prix d'argent, en gagnant par des présents le grand-visir, le moufti,
le caïmacan, etc. (le chiffre de 10,000 écus est indiqué, et en outre
l'on quête en France à droite et à gauche pour procurer aux jésuites
des fonds de propagande) : à voir, dis-je, comment de Césy s'agite
auprès du général des jésuites, du confesseur du roi, menace même
le gouvernement ottoman de quitter Constantinople et de rompre,
on comprend de quelle haine et de quelles persécutions Cyrille a
été l'objet. Aux yeux de M. de Césy, la question était avant tout
politique : favoriser les jésuites et la cour de Rome, c'était soutenir
les intérêts politiques de la France et du roi. Quelle aberration
politique et surtout quelle aberration religieuse Nous en constatons
aujourd'hui les résultats multiples et néfastes. Nous comprenons
qu'il est pénible aux Orientaux ultramontanisés d'avouer la faute de

leur Eglise : mais quelle Eglise particulière n'a pas de tache à

déplorer et à effacer? Sans cet acte de sincérité et d'humilité, ni
la réforme de la théologie ni l'union des Eglises ne sont possibles.

Dans la livraison du 5 novembre, le P. F. continue son
intéressante étude et résume l'ambassade du comte de Marcheville, qui
succéda à de Césy. Lui aussi, il reçut l'ordre du roi de protéger
avant tout les catholiques, donc surtout les couvents et particulièrement

les jésuites. Le roi voulait « l'advancement de la religion
catholique par toute la terre », donc le remplacement de l'orthodoxie
par le latinisme. Marcheville fut, effectivement, un ardent protecteur
des jésuites à Constantinople et dans tout le Levant (p. 388-389).
Présomptueux, ignorant, spadassin, il eut des démêlés avec tout
le monde, notamment avec l'ambassadeur de Plollande, Cornelius
Aghes, qui défendit le patriarche Cyrille contre les jésuites. En
1633, de Césy, qui était resté à Constantinople, attaqua » cette

pauvre Eglise orientale qui s'en allait toute infectée d'hérésie». Ce
sont ses expressions ''p. 391). En 1638, emprisonné, puis étranglé,
Cyrille Lucar fut remplacé par Cyrille Contari ou Corfila, évêque
de Véria, élève des jésuites et leur protecteur déclaré (p. 399). En
1639, l'ambassade fut cédée à M. de la Haye, frère du P. Jacques
de la Playe, jésuite, qui devint archevêque de Nicée. Le successeur
de Contari fut Partheniot, favorable aux jésuites et ennemi de Cyrille
Lucar. Soutenus par le nouvel ambassadeur comme par les
précédents, les jésuites continuèrent leur «evangelisation», prêchant
en italien, en français, même en grec « pour y attirer les autres
qui sont schismatiques » (p. 403).

Le P. F. ajoute (p. 404-405) : «Après Louis XIII, le Grand Roi
— c'est lui qui souligne —¦ et même Louis XV soutinrent, de leur
puissante protection, les luttes entreprises par la Compagnie de Jésus

pour le triomphe du catholicisme en Orient. Les missionnaires, avec



— 186 —

le secours diplomatique de la France, purent annoncer l'Evangile
dans plusieurs provinces de l'empire ottoman. Ils parcoururent toutes
les îles de l'archipel, y faisant, parfois avec grand fruit, de très
longues missions, comme à Nègrepont, Scio, Tine, Santorin, Naxi
et Paros : ils portèrent leur zèle dans l'Anatolie, la Romanie et la
Morée: ils pénétrèrent jusque dans la Syrie et commencèrent quelques
établissements sur ces terres arrosées du sang divin, autrefois le plus
cher objet des vœux de St. Ignace. » — Que de choses dans ces

lignes et entre ces lignes

* L'âge et la composition du Deutéronome. — Le savant
égyptologe genevois, M. Edouard Naville, a publié en anglais un
opusculeJ) qui peut jeter un certain jour sur le récit, très
discuté, qui est relatif à la découverte du « livre cle la loi » ou du
«livre de l'alliance» faite sous le roi Josias (621 ans avant J.-C;
dans le temple de Jérusalem (2 Rois XXII et 2 Chroniques XXXIV).
M. Xaville établit, par divers textes fort peu connus jusqu'ici, qu'en
Egypte (comme en Assyrie, en Babylonie et en Asie mineure) on
avait coutume de déposer des documents sacrés, tantôt sous les

statues des divinités, tantôt dans les murailles des sanctuaires. Il
commente ensuite une inscription qui existait clans le temple de
Dendérah et qui atteste que le roi Thutmès III, en reconstruisant
ce temple bâti par le roi Pépi I"', trouva dans un mur de briques
la loi cérémonielle, tracée en caractères archaïques sur une peau
de chèvre, ce qui l'amena à restaurer le culte de la déesse Hathor
tel qu'il avait primitivement existé.

Rapprochant ce dernier récit de celui de la Bible, M. Naville
suppose que le manuscrit retrouvé sous Josias, lors des réparations
faites au temple de Salomon, pouvait bien avoir été enfoui dans
les fondements de l'édifice à l'époque même de Salomon, et non
point, comme d'autres le conjecturaient, relégué dans quelque
cachette du sanctuaire sous quelque roi polythéiste d'une époque
postérieure. Il incline même à penser qu'il s'agissait du Deutéronome,

qui aurait été rédigé à ce moment et à cet effet, au moyen
de documents plus anciens, comme un sommaire de l'ensemble de
la Loi mosaïque. Peut-être les caractères et l'idiome de ce
parchemin n'étaient-ils plus compris, à l'époque de Josias, que par
quelques experts.

Les critiques modernes sont généralement d'avis que le livre
apporté à Josias par le grand-prêtre Hilkija était le Deutéronome
— soit, plus exactement, le document deutéronomiste, en tout ou

') Egyptian Writings in Foundation Walls, and the Age of the Book of
Deuteronomy, by Professor E. Naville. (Reprinted from the "Proceedings of the Society
of Biblical Archaeology ", June 1907.) 11 pp. 8°.



— 187 —

en partie —, mais ils pensent aussi que ce livre avait été rédigé
bien après la mort, non seulement de Moïse (XVIIe siècle avant
J.-C), mais aussi de Salomon (Xe siècle), car il leur semble porter
l'empreinte religieuse de la période des prophètes (IXe-VIIe siècles).
Les faits très curieux mis en lumière par M. Naville ne sauraient
établir par eux-mêmes, ni que le livre retrouvé sous Josias au
temple eût été muré dans les fondements de l'édifice, ni qu'il eût
été déposé dans le sanctuaire dès le règne de Salomon, ni qu'il fût
identique au Deutéronome tel que nous le connaissons. Ces questions

ne peuvent être résolues sans l'examen préalable de données
d'une toute autre nature. Mais le savant travail de M. N. amènera
sans doute les théologiens spécialistes à étudier sous un aspect
nouveau l'important problème de la composition du Deutéronome.

'Semaine religieuse de Genève, 12 octobre 1907.)

* La Petite Eglise. — La « Revue chrétienne » (protestante)
a publié, dans sa livraison d'octobre 1907 (p. 314-319), sous la

signature «Méryen», les détails suivants:
« Les Bleus (c'est ainsi qu'on appelle ces anticoncordataires)

sont encore très nombreux en Beaujolais, dans la Bresse, les Dom-
bes, le Charolais et le Brionnais. L'autorité episcopale les y laisse
parfaitement tranquilles, ayant reconnu, sans doute, l'inutilité de
ses efforts pour les convertir. Je ne puis donner un aperçu exact
de leurs croyances, car ils ne sont guère bavards à ce sujet; un
révérend père jésuite a fait une petite brochure là-dessus, mais il
est assez sujet à caution, étant plutôt partie que juge, et n'ayant
probablement pas reçu de confidence des intéressés. Il les accuse tour
à tour d'être jansénistes et gallicans, d'invoquer dans leurs prières
sainte Geneviève, saint Augustin, saint Martin, en même temps que la
mère Angélique Arnaud, et Pinel, le médecin aliéniste qui, le premier,
fit délier les fous et supprima les traitements atroces qu'on leur
infligeait. Ce révérend père n'en sait rien, ni moi non plus. Tout ce

que je puis affirmer, c'est que les pratiques des Bleus ressemblent
aussi peu que possible à celles des catholiques. Ils ne mettent
jamais le pied dans une église, disent leurs offices en français,
communient sous les deux espèces; enfin, recrutent leurs évêques
¦et leurs papes parmi des gens qui ne renoncent pas pour cela à

leur ancien métier, et restent cultivateurs, vignerons, maçons,
charpentiers, etc., etc.

Us choisissent, pour célébrer les cérémonies de leur culte, les
ruines abandonnées, les sommets des hautes montagnes du
Beaujolais, couvertes de sapins sombres ; ils y vont la nuit, lorsqu'ils
sont sûrs que ni bûcherons, ni bergers ne viendront les surprendre.
Us sont d'une telle discrétion en ce qui concerne ces pèlerinages,



— 188 —

que l'on n'en peut jamais savoir au juste le lieu et l'heure. Mais
ils ne se cachent ancunement d'avoir une profonde piété: souvent
le facteur rural, avec une lettre chargée, le garde-champêtre, apportant

une feuille de prestation, arrivent chez un Bleu au moment
où la famille fait sa prière. Nul ne se dérange, nul ne se lève à la
vue du fonctionnaire. Les Bleus finissent leurs oraisons, silencieusement,

pour qu'on n'en puisse connaître les termes, et, si elles
durent longtemps, tant pis pour le garde ou le facteur. Il doit
attendre: Dieu passe avant tout.

Du reste, au dire des maires, des officiers ministériels et des
instituteurs du Beaujolais, les membres de l'Eglise Bleue comptent
parmi les citoyens les plus recommandables de ces campagnes : en
général, fort intelligents, paisibles, doux, hospitaliers, charitables, ce
qu'ils entreprennent réussit: on ne les voit jamais ni au cabaret, ni
au jeu, et leurs enfants se font remarquer à l'école par leur
propreté, leurs bonnes manières et leurs progrès. Les curés seuls s'en

plaignent, car les Bleus accomplissent dans leurs maisons toutes
les cérémonies de baptême, de mariage, de mort, et se mettent seulement

en règle avec l'état civil.
On essaie bien, par ci par là, de leur jouer des tours: ils ont

parfois des conséquences terribles: témoin ce qu'on m'a raconté
d'une sage-femme qui porta secrètement à l'église l'enfant d'une
femme Bleue, pour le faire baptiser par le curé. La mère, ayant
appris cela, jeta sur le malheureux bébé une marmite d'eau bouillante,

en prononçant ces paroles : « Je t'aime mieux mort que concordataire.

» Si le fait est vrai, hélas qui en portera la responsabilité »

N.-B. L'auteur de cet article dit que les membres de la Petite
Eglise invoquent dans leurs prières le médecin Pinel. N'y aurait-il
pas méprise? On sait la vénération qu'ils ont gardée pour le Père
Pinel, de l'Oratoire, auteur d'un ouvrage sur « la Primauté du
Pape». Un des membres actuels de cette Eglise a même poussé le
zèle jusqu'à rééditer dernièrement cet ouvrage d'après l'édition de
Londres (1770). Aroir ce qui en a été dit dans la «Revue
internationale de théologie», 1905, p. 225-237, et 1907, p. 404-406.—
Puisque l'occasion se présente de remettre cet excellent ouvrage
en lumière, citons sa Conclusion : « Je crois avoir prouvé, dans cet
Ecrit, que St. Pierre n'avait aucune autorité sur les autres Apôtres :

que d'ailleurs la succession particulière et exclusive des Papes à

St.Pierre est une chimère: que leur Primauté, par conséquent, n'est
ni divine, ni de juridiction; qu'une telle primauté entraînerait après
elle des conséquences pernicieuses ; et que la seule qui convient
au Pontife romain, c'est d'avoir la première place entre ses égaux.
Primus inter pares. Dieu veuille ouvrir les esprits à ces vérités..



— 189 —

qui sont déjà bien nécessaires par les maux que les Papes ont fait
à l'Eglise, et qui le deviendront encore plus dans la suite par le
comble qu'ils mettront probablement à ces maux, en accomplissant
diverses Prophéties de l'Ancien et du Nouveau Testament. Fin. »

* Chez les Protestants français. — M. Ed. Stapfer a publié,
dans la «Revue chrétienne» (ier novembre 1907), une première
lettre sur la situation ecclésiastique des réformés français. C'est un
tableau navrant, quoique en raccourci, des divisions doctrinales de
cette Eglise. M. Stapfer enseigne lui-même que « la foi religieuse
n'est pas une croyance de l'esprit, mais un acte de confiance du

cœur»; qu'« elle échappe à la critique, parce que les dogmes ne
sont que les images et les symboles dont elle se sert pour
s'exprimer» ; qu'«elle est un sentiment interne, entièrement subjectif,
et sur lequel la critique n'a point de prise» (p. 368). Nos lecteurs
savent suffisamment que la foi n'est pas seulement un sentiment,
mais aussi une croyance, une doctrine, celle même que J.-C. a

enseignée; ils savent que le sentiment sur lequel la critique n'a pas
de prise, n'est pas un sentiment rationnel, mais de l'arbitraire,
souvent du fantastique et du fanatisme. Ces notions sont élémentaires.
Nous plaignons sincèrement les protestants qui en sont encore à

se contredire et à se débattre clans de telles aberrations. Ils déclarent

«ne connaître d'autre autorité que celle du St.Esprit au-de-
dans de nous». Arraiment, ils feraient bien de commencer par
reconnaître l'autorité d'une bonne définition et d'une sage raison.
Comment ne voient-ils pas qu'ils perdent tout crédit auprès des
hommes de doctrine, et qu'ils ruinent ainsi toute union des esprits
entre chrétiens, en niant la croyance de l'esprit?

* Chez les Protestants genevois après la Séparation. —
Le Ier octobre 1907, l'Ecole de théologie évangélique a ouvert ses

cours. AI. le pasteur et professeur Frank Thomas a prononcé un
discours, sur « l'avenir religieux de Genève au lendemain de la
Séparation ». On y remarque les pensées suivantes: — Le vote du

30 juin dernier a causé à Genève une profonde émotion. Pour
l'orateur, la Séparation a été une satisfaction de conscience. Il redoute
toutefois tout ce qui pourrait renforcer à Genève soit le cléricalisme
catholique, qu'il croit «dangereux», soit l'incrédulité matérialiste,
despotique et fanatique. «Si le vote du 30 juin devait augmenter
chez nous la tyrannie noire ou rouge, cette date deviendrait pour
nous un jour de deuil et d'humiliation. »

Que l'orateur me permette d'interrompre ce compte-rendu
pour lui faire remarquer qu'il peut déjà se préparer au deuil et à

l'humiliation dont il parle. Si sa conscience est satisfaite, son juge-



__ 190 —

ment est loin d'être exactement renseigné. S'il avait connu la
formidable organisation romaine, il n'aurait certainement pas consenti
à exposer son Eglise et son pays à la défaite qui les menace, et.
disons-le, qui est inévitable, étant donné le double désarroi,
ecclésiastique et politique, de la Genève actuelle. Avant dix ans, la
majorité des électeurs genevois sera romaine, et l'on verra ce qui en
résultera politiquement et ecclésiastiquement. C'est aussi avec un
cœur bien léger que les Séparatistes cle l'école de M. Fr. Th. ont
donné la main à l'incrédulité matérialiste, despotique et fanatique,
qui poursuit depuis longtemps cette Séparation, et qui, elle l'a avoué,
n'espérait pas que la naïveté de certains protestants irait jusqu'à
aider à son triomphe.

M. Frank Th. s'est laissé entraîner, lui et ses amis, par la
perspective « de voir enfin tomber certaines barrières, et s'ouvrir
une ère nouvelle d'entente et de travail commun». Heins! nous
avons beau regarder : nous ne voyons aucune barrière tombée :

mais les divisions dogmatiques persistent plus que jamais, la fameuse
entente n'est encore qu'une illusion.

M. Fr. Th. ne croit pas à la possibilité d'une Eglise de
disciples authentiques du Christ. Il redoute, à l'autre extrême, une
Eglise-peuple. Il rêve, loin de ces deux extrêmes, < une Eglise
multitudiniste, ouverte a tous et qui reposerait sur la base d'une
déclaration de foi très large». Comment M. Fr. Th. peut-il déclarer
cette Eglise ouverte à tous, si à la porte on demande à chacun de

signer une déclaration de foi? Ignore-t-il que l'immense majorité des

protestants actuels combat toute signature et toute profession de
foi? Quelle naïveté! L'honorable pasteur semble plus loin se
contenter modestement « de groupes divers se respectant mutuellement,
où l'on admettrait, à côté des paroisses géographiques, des
paroisses reposant sur les affinités morales*. En vérité, était-ce bien
la peine de séparer l'Eglise et l'Etat, pour aboutir à un état de
choses qui existait déjà en partie et qui laissera toujours dans

l'Eglise en question de criantes contradictions doctrinales Nous
connaissons des protestants sérieux et expérimentés, qui jugent très
sévèrement leurs coreligionnaires genevois et qui leur prédisent un
très triste avenir. C'est le triomphe ou de Rome, ou de l'incrédulité,

peut-être des deux (car les deux, au fond, s'entendent très
bien politiquement). Oui, certes, dans cette circonstance, le
protestantisme genevois a été frappé de cécité: et en présence des ennemis

qui vont continuer la lutte de plus belle, nous doutons fort
qu'il puisse faire autre chose que végéter, se désunir de plus en
plus et s'épuiser.



— 191 —

* La chasse aux modernistes. — Le mot «r chasse » n'est

pas trop fort. Le pape, en effet, tire coup sur coup sur son propre
gibier. Après le Décret Lamentabili, du iS juillet 1907, l'Encyclique

Pasccndi, du 16 septembre, puis le Motu proprio, du 18

novembre. Les victimes ont à peine le temps de respirer. Les
évêques, qui doivent sonner du cor sur l'ordre du A^atican, n'ont plus
de souffle: l'évêque de Périgueux lui-même, si terrible contre le
Sillon de M. Marc Sangnier et contre la Justice sociale de M. l'abbé
Naudet, est à bout. C'est «la guillotine sèche», dit celle-ci; pas
un motif, pas une raison! Le Vatican et l'épiscopat ne discutent

pas: sic volo, sic jubeo, stat pro ratione voluntas. Pour peu qu'on
soit suspect, on est mis à pied. L'évêque Lacroix de Tarentaise a

dû donner sa démission pour cause de santé (lire pour cause de
libéralisme): d'autres suivront, comme les anciens évêques de Laval
et de Dijon. L'abbé Lemire, même l'abbé Gayraud, devront bientôt
renoncer à leur mandat de députés et ne plus se représenter aux
élections. Le pape, qu'on disait infaillible seulement dans les choses de
foi et de mœurs, donne des ordres absolus en matière de politique,
de socialisme et d'élection : à lui tout, le reste aux autres. L'Etat,
c'est moi; l'Eglise, c'est lui!... Pauvre évêque Lacroix! Vie brisée!
« L'idéal, maintenant, a-t-il dit, c'est de ne plus penser, de ne plus
parler, et avant tout de ne plus écrire » Que de tristesse dans cet
aveu Qui en décrira toute la psychologie et toute la morale
C'était bien la peine d'être évêque, pour servir à de tels usages!
Mais aussi, n'est-ce pas la faute de ces évêques mollusques, qui
ne sont ni chair ni poisson, et qui ne sentent même plus leur
dignité? Autrefois, le cardinal de Noailles, si faible pourtant, a su

protester contre Clément XI, et en appeler, lui aussi, au concile
contre le pape. Qui oserait aujourd'hui ouvrir son esprit à cette
idée d'un appel? On se croirait révolutionnaire, anarchiste,
anathème! Tant est dégradée la conscience episcopale actuelle: et cela
non seulement en France, mais en Allemagne, en Angleterre, partout

En Allemagne, on connaît les audaces du cardinal Fischer, de

Cologne, contre le professeur Schrörs, de Bonn, ce dernier pourtant

si ultramontain Le cardinal a dû se modérer, devant la
conscience de l'Etat allemand qui commençait à regimber. On connaît

aussi les audaces des évêques de Wurzbourg et d'Augsbourg,
contre le mouvement antiultramontain qni se fait sentir dans une
partie du clergé. Citons quelques documents :

Le Mercure de Souabe a publié une lettre adressée au pape
par un ecclésiastique de haut rang, lettre qui est des plus
significatives. « Celui, dit-elle, qui ne veut pas marcher avec le temps,
devient la risée des gens instruits et n'exerce plus la moindre influence



— 192 —

sur la conservation du christianisme. Nous en avons, d'ailleurs, la

preuve évidente en France. Il est surtout à noter que certaines
légendes profanes se sont mêlées à la révélation chrétienne, à

l'enseignement du Christ. Ces histoires peuvent avoir un attrait pour
les femmes, les gens peu éclairés ou les campagnards; mais ceux
qui sont au nombre des fidèles de haute culture intellectuelle ne
veulent que d'une obéissance raisonnée et se révoltent contre ces
histoires faites pour plaire aux âmes naïves. »

L'auteur de cette lettre proteste aussi sur la discipline à laquelle
le pape oblige les évêques. « Ceux-ci, dit-il, ne sont plus les
successeurs des apôtres, mais des esclaves qui doivent aveuglément
obéir au Saint-Siège. On peut refouler l'esprit humain, mais il est

impossible de le comprimer indéfiniment, et c'est le cas. »

Des protestations comme celles de cette lettre sont probablement

le résultat de la pression exercée par certains évêques sur
leur clergé, pour l'obliger à combattre le modernisme. L'évêque de

Wurzbourg a même eu l'idée d'envoyer à tous les prêtres de son
diocèse une adresse au pape que ceux-ci sont priés de signer, et
où ils donnent leur adhésion chaleureuse à l'encyclique et au Syllabus.

UAllgemeine Zeitung de Munich a annoncé, d'autre part, que
l'évêque d'Augsbourg avait lancé une lettre pastorale où il
manifestait l'admiration la plus absolue pour la dernière encyclique
papale et fulminait contre tout esprit moderne.

Cette lettre était conçue en termes tels qu'elle a provoqué un
vif mécontentement, même auprès des catholiques convaincus. (\roir
le Temps du 30 octobre 1907 : le Bund des Ier et 2 novembre).

Que deviennent les Revues modernistes, la Renaissance, le
Vingtième Siècle: On annonce leur disparition, comme celle du
Demain en France, et de la Revue d'histoire et de littérature religieuses.

En Italie, on connaît la situation faite à l'abbé Murri, à M.
Fogazzaro et au Rinnovamento. En Angleterre, l'ex-jésuite Tyrrel est
traqué, lui aussi, et comment!

La Revue int. de th. a déjà parlé du Syllabus de Pie X et de

l'encyclique contre le modernisme (octobre 1907, p. 672-682!. Cette
dernière est un long exposé d'opinions attribuées aux modernistes.
Mais il y a modernistes et modernistes : les uns soutiennent des
doctrines qu'on peut tenir pour erronées, d'autres qu'on peut
défendre avec raison. Rome ne fait pas de distinction; elle frappe
en aveugle à droite et à gauche. U suffit qu'on soit intellectualiste,
libéral, moderne, scientifique et indépendant, pour qu'on soit digne
de ses coups. Qui a pu conseiller à Pie X une telle maladresse
D'aucuns pensent que les jésuites sont trop habiles pour l'avoir
inspirée, et ils rejettent la faute sur les dominicains et sur l'école



— 193 —

thomiste en général. Quoi qu'il en soit, le P. Lebreton, S. J., prend
la défense de l'Encyclique dans les Etudes du 20 novembre, mais
avec certains détours. Le diplomate défenseur avoue que « peu
d'encycliques pontificales sont aussi difficiles à comprendre» (p. 497);
qu'elle est sujette à des interprétations diverses: que, parmi les

modernistes, il y a «d'admirables érudits » (p. 502): que la condamnation

lancée par Pie X frappe «d'abord et surtout» certains
protestants, les A. Sabatier, les Ménégoz, les Réville, les Buisson, etc.
Il avoue pourtant que des catholiques romains sont aussi coupables

(p. 504). Il y aurait beaucoup à dire sur son plaidoyer, qui
est un peu pro domo. D'une part, il est assez moderne (je n'ose
dire moderniste) pour avouer que le catholique, le bon, « ne s'arrête

point aux images symboliques que le credo renferme» (p. 510);
il cite comme exemple la descente aux enfers. Cet aveu est grave :

car qui fera le choix des images symboliques auxquelles on peut
ne pas s'arrêter, et de celles auxquelles on doit s'arrêter \Toilà
une porte qui peut devenir grande ouverte. Autre concession : selon
le P. L., le vrai catholique « n'enchaîne point non plus sa foi aux
systèmes humains que quelques-uns des énoncés du credo

rappellent»; il cite comme exemple la théorie de la matière et delà
forme, dans les sacrements.

Le P. L. pense se tirer d'affaire en invoquant le fameux
magistère de l'Eglise ou la v^oix de l'Eglise (p. 513). Mais, outre que
ce magistère ou cette voix se résume, pour lui, dans le pape, ce

qui est déjà une très grosse erreur, il lui attribue le droit d'interpréter

la révélation chrétienne et d'imposer à tous les catholiques
sa propre interprétation, comme si le Christ devait faire sienne
toute doctrine enseignée par le pape. Le catholique, dit-il, «sait
qu'en écoutant l'enseignement du pape, il écoute l'enseignement du
Christ» (p. 515). La vérité est que le catholique qui connaît l'histoire

de l'Eglise, sait, au contraire, que des papes ont enseigné
l'erreur et ont été anathematises comme hérétiques par des
conciles œcuméniques; que, par conséquent, écouter l'enseignement du
pape ce n'est nullement écouter l'enseignement du Christ. La théologie

romaine, on le voit, en est réduite aujourd'hui, pour faire
passer ses nouvelles élucubrations, à identifier le Christ avec l'Eglise
et l'Eglise avec le pape, et, de plus, à faire de l'Eglise, donc aussi
du pape, un «gouvernement» (p. 516;. Le pape en est arrivé à

ce degré d'infatuation qu'en condamnant toutes les interprétations
qui lui paraissent « équivoques », il s'adjuge le droit d'imposer la
sienne comme étant la doctrine même du Christ! Ce monstrueux
système n'est, bien entendu, appuyé sur aucune preuve. Il est
contraire à l'Ecriture, à l'histoire, à la patrologie; n'importe. Il est

Revue intern, de Théologie. Heft 61, 1908. 13



— 194 —

désormais nécessaire à Rome pour sauver son existence et réaliser
ses ambitions; donc il est vrai et catholique!

Les modernistes d'Italie ont essayé de se défendre et ont
publié : Il Programma dei Modernisti (Roma, 1908;. C'est une réponse
à l'Encyclique Pascendi '). Immédiatement, Pie X a ordonné aux
évêques d'en prohiber la lecture dans leurs diocèses, et le 18
novembre il a publié un Motu proprio, dans lequel il déclare: que
les catholiques doivent se soumettre aux enseignements de la
Commission biblique comme à des enseignements officiels du Saint-
Siège; que les contredire est commettre un péché mortel: que les

évêques doivent éloigner de leurs séminaires tous les professeurs
modernistes et refuser les ordres sacrés à tous les séminaristes atteints
de modernisme. Etc. Aux yeux de ce brave Pie X, le modernisme,
comme tel, est « la synthèse de toutes les hérésies, omnium hœrcseon
collectant Livres modernistes, journaux modernistes, tout ce qui est
moderniste, est anathème! On le voit, le Syllabus et l'Encyclique
n'étaient que du miel en comparaison du Motu proprio. Ce dernier
est le coup de stylet.

On remarquera combien le pape a eu raison de donner le titre
de Motu proprio à sa nouvelle production. Du moment qu'il n'est
plus lié ni par l'Eglise, ni par le concile: qu'il est infaillible « de
lui-même », et qu'il n'a plus a parler ni au nom de l'Eglise
universelle, ni au nom de l'Eglise romaine, ni au nom de la science
(car ses théologiens répètent sans cesse que l'ordre de la science
n'est pas l'ordre de la foi), dès lors, c'est de son seul chef (puisque
lui seul est le chef) et de sa propre initiative, motu proprio, qu'il
doit désormais parler, agir, prohiber, ordonner. Etant donnée
l'Ecclésiologie romaine actuelle, c'est logique, et les catholiques-romains
qui lui désobéissent sont illogiques.

Pour nous, catholiques de l'Eglise universelle et seion l'esprit
de l'ancienne Eglise, nous aimons les situations nettes, et nous ne

pouvons qu'engager le pape à marcher ferme et vite dans sa voie.
Puisqu'il a foi dans son automobile, il verra vite à quels vastes
horizons aboutira sa course.

Ce n'est ni lui ni ses conseillers que nous plaignons, mais ces

catholiques libéraux, savants, instruits, de bonne foi, qui croyaient
pouvoir harmoniser leur science avec la foi romaine, et qui
maintenant doivent enfin voir clairement en quoi consiste la science
autorisée par Rome. Xous les plaignons non de l'heureuse extrémité

à laquelle ils sont réduits, mais de la faiblesse même de leur
caractère: le système romain a émoussé et même annihilé leur
A'olonté, perinde ac cadaveri

') Voir le Bund des 7 et 8 novembre 1907.



— 195 —

Ce qui devrait les éclairer dans leurs hésitations et leurs
perplexités, c'est la lumière de l'histoire, puisque celle de leur propre
raison ne suffit pas. Qu'ils se rappellent les défenseurs de la
doctrine de la supériorité du concile sur le pape, doctrine si juste, si

catholique et en même temps si nationale et si française. Qu'ils
relisent l'histoire cle leur Eglise, par exemple de 1720 à 1725. La
situation d'alors et celle d'aujourd'hui, sans être identiques, offrent
plusieurs analogies remarquables. Les évêques « appelants » étaient
certes dans la vérité. Or, pourquoi ont-ils été A'aincus et pourquoi
ont-ils disparu Parce que, à l'exemple du trop timide cardinal de

Noailles, ils ont voulu rester soumis de fait au pape, à ce même

pape dont ils repoussaient les doctrines. Cette contradiction les a

annihilés, et à bon droit. La raison, qu'ils violaient, a eu finalement

raison contre eux. Ou le pape est infaillible absolument, et
alors soumettez-vous à lui absolument; ou il ne l'est pas, et alors
résistez-lui lorsque vous avez la certitude qu'il est dans l'erreur :

ayez le courage de préférer la vérité et l'Eglise au pape. Rien de

plus simple. Continuer à placer sa position au-dessus de son devoir,
les enfantillages romains au-dessus de la science et de la conviction,

prolonger un essai de conciliation entre le système romain,
manifestement erroné, et le vrai catholicisme, c'est poursuivre une

pure chimère. La démonstration est faite.

* Deux sophismes ultramontains. — On lit dans le Catholique

national des 16 et 30 novembre 1907 les deux articles
suivants :

1° La grande méprise ultramontaine. — Les catholiques
enseignaient autrefois que l'Eglise est la dépositaire et la gardienne
des enseignements et des préceptes confiés par le Christ à ses apôtres
et à ses disciples. Ils enseignaient que l'Eglise devait transmettre
de génération à génération ce dépôt divin, et s'efforcer, en l'expliquant

de son mieux, de le faire accepter aux non-chrétiens, sans
addition ni retranchement.

Aujourd'hui, les ultramontains enseignent que l'Eglise a un
ministère beaucoup plus considérable, à savoir: qu'« elle est un
organisme vivant, qui élabore, sous l'influence invisible du St-Esprit,
le dogme qu'elle impose à la croyance de ses fidèles. Comme
l'organisme végétal et l'organisme animal, elle emprunte la oh il le faut
les éléments qui lui sont nécessaires et elle élimine ceux qui ne lui
sont pas assimilables » l). Ainsi, à l'exemple d'une plante ou d'un
animal, l'Eglise peut chercher dans n'importe quels éléments ter-

') Ainsi s'exprime M. Lesêtre, curé de St-Etienue-du-Mont, à Paris, dans la.

¦Revue du clergé français.». Ier novembre 1907. p. 243.



— 196 —

restres ce qui lui convient; la plante se nourrit de fumier et
d'ordure: l'animal de mille éléments en pourriture; du moment que
ces éléments sont assimilables par leur organisme, ils peuvent s'en
alimenter et s'en accroître. De même, l'Eglise peut puiser dans
toutes les choses terrestres, humaines, temporelles, tout ce qu'elle
peut s'assimiler ; elle les élabore, comme l'estomac de l'animal
élabore et digère ; elle ne rejette, comme l'animal, que ce qu'elle ne
peut pas digérer Or, que ne peut-elle pas digérer Il paraît,
d'après M. Lesêtre, qu'elle n'a pas pu digérer « une foule d'idées
formulées par des Pères, par des docteurs ou des penseurs chrétiens

». Mais, au contraire, elle a pu digérer les accidents absolus
et les formes substantielles d'Aristote, les théories de Platon, etc., etc.
C'est ainsi qu'elle a défini les dogmes des Conciles de Vienne, de
Latran, de Trente, du \Tatican.

La comparaison est ingénieuse. Mais est-elle fondée Où a-t-on
vu que le Christ ait attribué à ses apôtres et à ses disciples un tel
organisme? Comment prouver que le devoir qu'il leur a imposé de
transmettre ce qu'il leur a enseigné, soit un pom'oir d'élaborer et
de puiser, en dehors cle ce qu'il leur a enseigné, tous les éléments
humains et autres qu'il leur plairait de s'assimiler? N'est-ce pas
faire d'une société essentiellement religieuse une école de théologie
scolastique, une machine à fabriquer des dogmes nouveaux, à

diviniser des légendes et des superstitions assimilables On affirme

que toute cette élaboration et cette assimilation se font sous
l'influence invisible du St-Esprit. Mais le prouve-t-on Xon. Où est la
parole du Christ qui légitime un tel pouvoir? Nulle part.

M. Lesêtre se borne à dire: «L'harmonie qui a présidé, au

cours des siècles, à ce développement du dogme et aux conditions
de sa vie, garantit expérimentalement la réalité de cette direction
divine. » Autant de mots, autant d'erreurs. L'histoire montre, au
contraire, une profonde désharmonie entre les enseignements du
Christ et les dogmes romains. L'expérience constate aussi que
nombre de chrétiens, loin de voir dans ces prétendus dogmes, une
direction divine, y découvrent une direction erronée, fausse,

perverse, immorale, scandaleuse, disons même antichrétienne et sata-

nique.
Bref, les preuves de la fausseté de la nouvelle machinerie

romaine abondent, et pas une seule n'existe en sa faveur: car la
falsification des Ecritures, de la tradition et de l'histoire, n'est pas
une preuve, quoi que prétende Rome.

Et dire que c'est sur cette méprise que repose tout le système
romain actuel, toute la théorie de la papauté, tout ce fameux
organisme dont il n'y a pas trace dans l'Ecriture-Sainte et dans la
tradition primitive Aroilà où en est l'Eglise romaine actuelle



— 197 —

2° Autre sophisme ultramontain. — Tel évêque fait un assez
bon programme d'études pour le clergé, et cela, à l'exemple du
cardinal-préfet. Et là-dessus, M. l'évêque Guillibert s'écrie dans une
lettre pastorale: «Qui oserait dire maintenant que la papauté se

méfie de la science?»
M. Guillibert triomphe trop tôt. Qu'il veuille bien considérer:
i° Qu'il ne suffit pas de rédiger un beau programme pour la

galerie, mais qu'il faut encore le remplir et l'appliquer en réalité.
Or l'application de ce beau programme dans les séminaires et
instituts du clergé en France, n'a pas encore eu lieu.

2° Qu'en réalité ce programme est un leurre: car il est
ordonné à l'avance, par le pape et ses fidèles évêques, qu'aucune
question du programme ne sera résolue contrairement aux dogmes
romains. Les recherches scientifiques ne sont donc autorisées qu'autant

qu'elles suppriment tous les documents historiques contraires
à ces dogmes, et qu'elles écartent pareillement toutes les données

exégétiques inconciliables avec ces mêmes dogmes. Les recherches
scientifiques permises par le fameux programme sont donc purement

illusoires, puisque les solutions des problèmes qu'on a l'air
d'étudier sont déjà établies et imposées d'avance.

Que M. Guillibert daigne lire le décret Lamentibili sane exitii
et il y verra que le Saint-Office consent à ce que la critique
s'exerce, « mais il lui interdit de contredire le dogme, directement
ou indirectement >. Le P. Lagrange lui-même constate cette
interdiction. Or qui ignore que les dogmes romains des conciles de
Latran, de Trente, du \ratican, etc., sont remplis de scolastique
erronée, de fausse exégèse, de fausse patristique? Le pape impose
donc à ses prétendus savants le maintien, la consécration et la
défense de l'erreur.

Le bon P. Lagrange, qui ne veut pas être fustigé par Rome,
se récrie et dit: «Nous pensons, nous, que nous avons toute la
liberté nécessaire, celle des conclusions vraies, car des conclusio?is

historiques opposées au dogme ne peuvent être que fausses.* A7oilà le
vrai mot de la situation et la clef de tout le problème : les savants
autorisés par Rome sont obligés de déclarer à l'avance que toute
conclusion historique opposée au dogme ne peut être que fausse!
Donc, il n'y a de science, aux yeux de Rome, que celle qui
s'accorde avec les dogmes vaticanesques! Dès lors, la question est
tranchée. Habemus confitentem reum. Ce n'est plus la vérité que
l'on cherche, c'est le triomphe des erreurs romaines et des principes
cléricaux.

* Un article de M. Hyacinthe Loyson. — L'éminent orateur
a publié dans le «Siècle» du 17 octobre dernier, sous ce titre:



— 198 —

« L'encyclique de Pie X et la rupture avec la papauté », un article
dont nous reproduisons avec plaisir la première partie, mais dont
nous avons le regret de ne pouvoir approuver la seconde.

«... A l'égard de la papauté, il n'y a rien à faire, j'ose le
dire, si ce n'est ce que j'ai fait moi-même, ce que Dieu m'a inspiré
de faire, voici trente-huit ans, en face de l'infaillibilité papale
proclamée et exercée par Pie IX avant même le Concile du Vatican.
Les actes les plus extrêmes de Pie X n'en sont que l'application
sincère et conséquente.

U y a quelques mois, à l'époque des réunions des évêques à

Paris, j'envoyai à l'un d'eux une copie de ma protestation du
20 septembre 1869. On comprendra que, sous le régime de terremoti

vit l'épiscopat, je ne puisse nommer cet evêque.

Voici, textuellement, ce cpi'il me répondit:
« Elles sont, en effet, bien prophétiques, les pages que vous

écriviez en 1869. Aujourd'hui comme alors, c'est, en haut, le même
souci de domination et d'impérialisme, la même compression des

esprits et des consciences: et, en bas, la même aptitude à
l'asservissement. Soyez donc remercié pour le plaisir douloureux — si

ces deux mots peuvent être accouplés — que cette lecture m'a
procuré Je suis triste, infiniment... Je sens si bien que nous allons
a une épouvantable défaite!»

Si de telles paroles avaient été dites tout haut, elles auraient
peut être pu encore sauver l'Eglise de France ; du moins elles
l'auraient honorée. Mais, je le sais depuis longtemps, il y a deux
langages clans l'épiscopat. Je me refuse d'ajouter, comme le faisait
Pie IX, qu'il y a deux consciences.

En tout cas, là sont les grands coupables.
L'histoire de l'Eglise a des dessous que ses fidèles ne

soupçonnent pas. Moi, je parle et j'agis au grand jour et au grand air,
et je dis comme le prophète Eue, le patron de l'ordre des Carmes,
auquel je me félicite d'avoir appartenu pendant dix ans : « Le
Seigneur est vivant, et je me tiens en sa présence »

Quant au pape Pie X, j'estime que par son Encyclique et son
Syllabus, il aurait prononcé sa propre déchéance, si la déchéance
cle la papauté elle-même n'avait été prononcée par le pape Pie IX,
lorsqu'à la lueur des éclairs et au bruit du tonnerre, sous
l'épouvantable orage qui éclata, a cette heure-là même, sur Saint-Pierre
de Rome, il décréta sa propre infaillibilité et celle de tous les papes
qui l'avaient précédé et qui le suivraient, de ceux qui n'y avaient
jamais prétendu comme de ceux qui l'avaient vainement réclamée.
« Le Dieu de majesté fait gronder son tonnerre, il renversera les
cèdres du Liban »



— 199 —

Ce n'est pas de la poésie que je fais ici, mais de la théologie,
et aussi du bon sens. Les théologiens du moyen âge, auquel on
veut nous ramener, enseignent formellement qu'un pape privé de

l'usage complet de sa raison par une infirmité quelconque ou
convaincu d'hérésie, cesse ipso facto d'être pape. C'est le cas des pieux
auteurs des documents en question, définitions dogmatiques,
encycliques et syllabus, tous inspirés par la méconnaissance des faits
de l'histoire et des résultats de la science aussi bien que des
doctrines de l'ancienne Eglise: documents qui constituent, dans l'état
présent du monde, des actes de véritable folie.

Le P. Tyrrell, l'un des rares catholiques qui aient osé parler,
v'ient d'écrire : « U n'y a pas d'athéisme comparable à celui qui,
indistinctement, voue au diable tout le monde moderne ou attribue
à Belzébuth tout ce que la puissance de Dieu opère de nouveau
dans les âges successifs. » (Lettre publiée par le Church Times et
citée par le Siècle du 26 septembre.)

Un savant voyageur suédois, qui vient de visiter, à Lhassa, le

Grand-Lama des Bouddhistes, nous parle avec admiration de ce

jeune, intelligent et tolérant reclus, au courant de tout ce qui se

passe dans le reste du monde. Le Grand-Lama des chrétiens, au
Aratican, n'est au courant de rien et décide de tout.

Je l'écrivais ici-même, il y a quelques mois, et ma conviction
n'a fait que s'accroître: «Je préfère Pie X à Léon XIII. Pie X est
beaucoup moins intelligent que Léon XIII, mais il est plus logique
et plus courageux. Il servira d'instrument à la Providence pour
achever la déconsidération et finalement la ruine d'un système
religieux, ou, pour parler plus exactement, d'un système politico-ecclésiastique

incompatible, non par accident, mais par nature, avec la
science comme avec la conscience, avec la science vraiment honnête

comme avec la conscience vraiment religieuse: système incompatible

aussi avec ce que le sentiment national a de plus impérieux
et de plus légitime, avec ce qu'un Etat républicain ou monarchique
se doit à lui-même à l'égard d'un pouvoir étranger... : système
incapable, d'ailleurs, de gouverner le monde — l'histoire l'a prouvé,
même au moyen âge — mais capable seulement de le maintenir
dans un état d'antagonisme et d'anarchie sans fin. ...»

:;; Encore le modernisme. — Qu'il faille être de son temps,
donc moderne, c'est ce que personne n'ose nier, pas même ceux
qui avec Pie X condamnent le modernisme. Même ceux-ci veulent
être modernes, mais non modernistes.

Quelle est donc la différence entre ces deux expressions? C'est
ce qu'il importerait de bien définir pour éviter de graves
malentendus: mais, malheureusement, c'est ce qu'on n'a pas fait avec



— 200 —

précision. Le pape prétend que le modernisme est le résidu de

toutes les hérésies. C'est bientôt dit. Mais il est clair que pas un
seul de ceux qui se disent modernistes ne consent à passer pour
matérialiste, panthéiste, athée, etc. La définition du pape est donc
absolument fantaisiste, et s'il n'avait voulu condamner que les athées,
les panthéistes, les matérialistes, nous serions tous de son avis, sans
toutefois consentir à répudier le titre de « modernistes », qui nous
semble parfaitement légitime.

Suppléons donc au défaut de la méthode papale et indiquons
les diverses catégories de penseurs et de théologiens qui se piquent
de modernisme.

A l'extrême gauche, on aperçoit les théologiens sentimentalistes
qui, sous prétexte que la foi chrétienne est chose de sentiment et
non d'intellectualisme, de fiducia et non de fides intelledualis,

rejettent tout dogme, et se bornent à n'affirmer que le sentiment et
l'action, sous les nouveaux noms d'« expérimentalisme » et de «

pragmatisme », les uns se rattachant directement à la raison pratique
de Kant, et aussi à l'impuissance et au scepticisme de sa raison pure,
d'autres à une nouvelle sorte d'expérimentalisme psychologique,
d'autres à un pragmatisme ascétique et mystique, d'autres à un
symbolisme qui ne nie pas tout à fait les dogmes, mais qui en
escamote la portée doctrinale pour n'en conserver qu'une sorte
d'équivalent moral. Toutes les nuances de cette extrême gauche
peuvent se distinguer facilement, et l'on me saura peut-être gré
de les signaler sans mettre de noms propres sur chacune. L'exposé
des choses sera plus clair en évitant l'ombre même des personnalités.

Les modernistes qui se portent défenseurs des dogmes et de
leur valeur intellectuelle, ne peuvent qu'applaudir à la condamnation,
en soi, de la négation des dogmes et de leur remplacement par le

sentimentalisme, l'expérimentalisme, le mysticisme, le symbolisme,,
le moralisme en question, etc. Je dis la condamnation en soi, et
non la condamnation telle que l'a formulée le pape Pie X, celle-ci
me paraissant confuse, pleine de quiproquos et de méprises. En
outre, il y aurait une réserve à faire sur tous ces mots en isme.
J'ai dû y recourir, parce que ce sont les termes employés par leurs
partisans. Mais, en réalité, on peut entendre sous ces mots des
idées fort différentes, et il ne serait pas surprenant que certains
pragmatistes, certains symbolistes, certains moralistes se récriassent,
affirmant qu'eux aussi ils acceptent des dogmes. Quoi qu'il en soit,
il reste vrai qu'il y a dans leur voisinage des sentimentalistes négateurs

de tout dogme, et ce sont ces négateurs que j'ai voulu
comprendre dans cette première catégorie de modernistes.

Ce premier point établi, j'arrive aux partisans des dogmes:
et, pour être clair, je distingue tout d'abord, parmi eux, ceux qui



— 201 —

réclament l'évolution de ces mêmes dogmes, et ceux qui, tout en
réclamant le progrès thèologique, rejettent l'évolution dogmatique
proprement dite. Je m'explique.

Il y a des modernistes qui tiennent les vrais dogmes — non
les simples formules dites dogmatiques — pour fixes et stables.
Ces dogmes sont les enseignements mêmes de J.-C, tels que nous
les avons dans les Ecritures canoniques et dans la tradition
universelle, constante et unanime des Eglises vraiment chrétiennes.
Ces enseignements divins du seul Maître de l'Eglise, J.-C, ont été

transmis à l'Eglise même, comme un dépôt sacré auquel nul ne
peut ajouter et duquel nul ne peut retrancher. Mais autant ces

partisans du dogme veulent le maintien intégral du dépôt sacré,
autant ils réclament le progrès dans les explications théologiques
de ces mêmes dogmes, d'après les progrès modernes des sciences,
de l'histoire, de la philologie, de l'exégèse, etc. Les mots développement

et évolution, qu'ils répudient appliqués aux enseignements de
J.-C. (enseignements auxquels nul n'a le droit de toucher], ils les

appliquent aux opinions théologiques, qui, comme toutes les
doctrines humaines, doivent se perfectionner. Et c'est ainsi, par ces

perfectionnements incessants de la théologie scientifique, qu'ils
constatent le progrès dans la foi subjective des vrais chrétiens, suivant
l'exacte doctrine de S. Vincent de Lérins. Les lecteurs de cette
Revue connaissent trop bien ce point cle vue pour qu'il soit besoin
d'insister. Nous, anciens-catholiques, nous donnons la main, d'une
part, aux dogmatistes qui ont pour règle le critérium othodoxe :

quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est, et, d'autre
part, aux savants progressistes et évolutionnistes qui expliquent leur
foi d'une manière toujours plus claire, plus rationnelle, plus savante,
suivant que le progrès des connaissances humaines en fait un devoir..

Cette catégorie de modernistes très croyante et très libérale,
très attachée à la vraie tradition universelle et au progrès des

explications théologiques, donc d'une foi très positive et d'un libéralisme

très scientifique, est doublement combattue par le bon Pie X:
d'abord, parce que les dogmes romains ne résistent pas à l'application

du critérium orthodoxe susdit, parce qu'ils sont des
innovations que la tradition universelle, constante et unanime repousse
manifestement : et, ensuite, parce que Rome n'admet pas la théologie

scientifique qui la condamne ; elle n'admet que la théologie
qui se plie aux caprices et aux mensonges de l'exégèse papiste,
de l'histoire papiste, de la dogmatique papiste, etc. De là la grande
colère de Rome contre l'ancien-catholicisme, à la fois si catholique
et si moderniste.

Une troisième catégorie de modernistes est celle qui revendique
l'évolution des dogmes, et qui entend par « dogmes » les formules



— 202 —

dogmatiques rédigées par les théologiens., soit en conciles, soit en
dehors des conciles.

Les différences principales entre cette troisième catégorie et la
seconde, consistent : i° en ce que, pour les seconds (les anciens-
catholiques), les dogmes sont divins et consistent dans l'enseignement

même de J.-C, tandis que, pour les troisièmes, sont des

dogmes les formules dogmatiques qui ont été rédigées par les
théologiens, ainsi que les définitions faites par les papes, par les synodes,
par les congregations, etc. : — 2° en ce que, pour les seconds,
aucune opinion théologique ne peut être imposée comme divine,
tandis que, pour les troisièmes, toute opinion théologique peut être
transformée en dogme et imposée comme telle, du moment qu'elle
est sanctionnée par la hiérarchie ecclésiastique. — Donc les seconds
distinguent les vrais dogmes er les simples formules dites dogmatiques:

et de plus, ils distinguent le divin et l'humain et nient la
transformation de l'un dans l'autre. Tandis que les troisièmes nient
cette double distinction, et permettent la transformation des formules
dogmatiques et des opinions humaines en dogmes: confusion qui
implique une fausse notion de la foi objective, du dogme et de la
révélation.

J'ajoute que cette troisième categorie de modernistes se
subdivise en deux fractions : les uns, exigeant que l'évolution des

dogmes se rattache au germe dogmatique contenu dans les Evangiles

: les autres, ne l'exigeant pas.
Les dogmatistes évolutionnistes qui prétendent que leurs dogmes

évolués sont enracinés dans telle ou telle parole du Christ ou des

apôtres, et que l'évolution admise par eux n'est qu'un passage de

l'implicite à l'explicite, du germe a la tige, à la fleur, au fruit,
sont les modérés. Les autres, qui ne voient dans les Evangiles ni
le germe de l'Eglise romaine actuelle, ni le germe des dogmes
romains actuels, mais qui n'en admettent pas moins cette Eglise
et ces dogmes romains, sont les évolutionnistes extrêmes : extrêmes,

parce qu'une telle évolution est effectivement poussée à l'extrême.
On devrait même dire que ce n'est plus une évolution, mais une
juxtaposition, une innovation, une production nouvelle. Ils ne la
rattachent à la révélation evangélique qu'en disant qu'elle en est
la suite chronologique. Ils prétendent que la Providence, en
permettant l'établissement de l'Eglise romaine et de ses dogmes,
a, de fait, continue la révélation du Christ. Ils vont même jusqu'à
dire que, sans cette Eglise et ses dogmes, la révélation évangélique
aurait sombré et disparu : que, par conséquent, ceux qui tiennent
au christianisme, doivent rester attachés à cette Eglise et à ses

dogmes, bien qu'il ne soit pas possible d'en apercevoir un germe
quelconque clans la révélation même du Christ.



— 203 —

On comprend que Pie X ait trouvé cette interprétation de

l'évolutionnisme des dogmes par trop dangereuse et qu'il l'ait
condamnée : car, en réalité, elle fait de l'Eglise romaine une institution
non évangélique et même non chrétienne. Ses partisans ont beau
la dire providentielle, ils ne prouvent aucunement son caractère
providentiel. On peut même leur objecter qu'elle n'est que l'œuvre
humaine, voire même satanique, des partis politiques et scolastiques,
et ils ne sont pas en état de répliquer sérieusement : car dire que,
de fait, cette Eglise réussit, est acclamée, soutenue par les Etats, etc.,
ce n'est pas une réponse religieuse sérieuse.

Toutefois elle est bien délicate, bien fausse même, la position
de la papauté, qui se voit obligée de condamner non seulement
des serviteurs dévoués comme un Loisy, un Murri, un Fogazzaro,
etc., mais même Newman, le newmanisme et les newmanistes, ces
newmanistes qui ont été portés aux nues par l'archevêque Mignot,
par l'abbé Ch. Denis, par les Brémond, les Dimnet, les Saleilles,
etc. Et ce n'est pas seulement ce mouvement newmaniste que le

pape désavoue aujourd'hui : il désavoue aussi les Brunetière et C'e,

qui ont faussé la doctrine de Vincent de Lérins, qui ont enseigné
un évolutionnisme erroné, et qui étaient en train de conduire Rome,
non au Capitole, comme tant d'évêques, de prêtres, et de laïques
verts, l'avaient cru, mais à la Roche tarpéienne. Sic transit gloria
mundi.

Pour nous, anciens-catholiques, qui avons été les premiers à

réfuter le newmanisme et le brunetiérisme, et à maintenir la vraie
doctrine du Commonitorium et le vrai critérium catholique de
l'ancienne Eglise, nous ne pouvons que nous réjouir: nous réjouir de

voir ces deux erreurs spécieuses enfin démasquées même à Rome;
nous réjouir surtout de voir la papauté contrainte de se déjuger
elle-même, de sévir contre des théologiens que Léon XIII avait
plutôt encouragés et qui, en tout cas, se prévalaient des conseils
de Léon XIII.

Que Rome soit dans une impasse fatale, tous les esprits
perspicaces le constatent: car il est notoire qu'en condamnant les
évolutionnistes extrêmes, elle est impuissante à définir l'évolutionnisme
vrai. Il lui est facile d'affirmer que l'évolutionnisme vrai est
précisément celui qu'elle permet, c'est-à-dire celui qui approuve à

l'avance et a priori toutes ses décisions passées, présentes et futures.
P n tel surnaturalisme n'a jamais existé, et de tels miracles ne

trompent personne aujourd'hui Elle aura beau torturer les textes des

Ecritures et des Pères, les faits de l'histoire et serrer les étaux de

sa discipline inquisitoriale, elle ne convaincra que ses aveugles et
fanatiques partisans.



— 204 —

En jetant l'anathème à la science sincère et libre et en faisant
appel à la Madone de Lourdes, Pie X se rend justice: il indique
les seules ressources qui lui restent: l'ignorance et la superstition.
C'est là, effectivement, tout son avenir. Les prolonger et les

répandre dans ses séminaires épiscopaux et dans ses journaux, comme
il vient de le faire par son Motu proprio, telle est sa dernière
cartouche. Reste à savoir si ses évêques et ses prêtres le suivront
jusqu'au bout dans cette voie manifestement désespérée et perdue.

Si le clergé actuel avait encore la moindre énergie et le moindre
sentiment de sa dignité morale et religieuse, c'en serait fait de la
papauté en un clin d'œil; elle ne tiendrait pas debout avec la
poignée d'obscurantistes fanatiques qui lui resteraient. Malheureusement,

les courages sont abattus, les saintes audaces sont annihilées,
les évêques permettent qu'on les suspecte et lâchent pied, les prêtres

qui pourraient parler restent muets; la voix seule de Rome
retentit dans cet ossuaire silencieux et lugubre.

On m'assure qu'un certain nombre de prêtres, trop humiliés
pour vivre en France dans un tel gâchis, se retirent en Angleterre
et entrent dans l'Eglise anglicane pro tempore. Ce pro tempore,
qui est un programme pratique, est aussi toute une psychologie et
toute une ecclésiologie ; mais quelle psychologie et quelle ecclésiologie!

Tous sont à plaindre. Un peu de foi les sauverait, en les
faisant parler au grand jour. Espérons qu'ils le sentiront, et que
l'heure de Dieu sonnera quand sonnera le glas de la papauté.

Cette naïveté des « Anglicans pro tempore » n'est pas la seule.
Il y a aussi celle de M. l'abbé Naudet et de ses partisans. Elle
consiste à dire, en présence du gâchis romaniste actuel, que le
catholicisme (romain) est un, parce que sa doctrine est une, mais

que, dans ce catholicisme un, ou plutôt chez les catholiques-romains,
il y a deux mentalités : la mentalité de la droite catholique qui
est traditionnelle au premier chef, qui regarde surtout en arrière
et qui suspecte quiconque regarde en avant; puis, la mentalité de
la gauche catholique ou des « avancés », celle-ci ne voulant
anathématiser personne, mais ne voulant non plus « renoncer ni à ses
idées, ni à ses principes, ni à ses méthodes », et qui « continuera
à faire de l'histoire, de la philosophie, de l'exégèse, de la théologie,
et qui gardera toute sa confiance dans l'avenir» Quelle illusion!
Admettons, si l'on veut, que ces deux mentalités soient différentes.
Toujours est-il que les doctrines enseignées par ceux-là et par
ceux-ci se contredisent manifestement, et que le catholicisme
ultramontain de ces traditionnalistes arriérés et exclusifs n'est nullement
le catholicisme de ceux-ci ; ni leur exégèse, ni leur histoire, ni leur
dogmatique n'est la même; si l'on convient en certains cas des
mêmes mots, les idées y attachées sont manifestement autres.



— 205 —

Autre naïveté. Dans les Etudes des Pères jésuites (décembre
1907), le P. Maurice de la Taille, expliquant l'encyclique Pascendi
et, après avoir exposé la doctrine moderniste des quatre derniers
volumes de l'ex-Père G. Tyrrell, ajoute au sujet de ces volumes
(p. 662): «Il n'y a pas d'illusion à se faire; le retentissement de
ces travaux sera immense; ils gagnent du terrain tous les jours...,
ils trouvent, dans les Revues les plus officiellement catholiques, un
accueil d'une surprenante bienveillance. Aroilà ce qui se passe sous
nos yeux, et on peut le dire hardiment, sur toute l'étendue du
territoire de France. »

C'est vrai. Mais il va de soi que le P. de la Taille condamne
cette surprenante bienveillance. Il va même jusqu'à dire que, de
même que le protestantisme a produit le modernisme (toujours la
même ritournelle!), ainsi le modernisme produira l'athéisme; que,
dès lors, « il est parfaitement inutile de respecter les intentions des

sectaires, il n'y a qu'à les suspecter et a les flétrir » ; car les qualités

qui les décorent (sic) sont l'orgueil, la vanité, la présomption,
l'astuce, l'esprit faux, la démence, la frénésie (p. 667). Plélas
toujours le même procédé chez ces Saints qui s'adjugent le monopole
de la modestie, et de l'amour cle la vérité, et de l'esprit droit
surtout! Et quel remède proposent-ils contre ce modernisme? Devinez!
La scolastique thomistique : « Pas de remède plus efficace que
l'enseignement de St. Thomas » U fut un temps où les jésuites ne
professaient pas une telle admiration envers St. Thomas Libre à

eux. Libre même au P. de la Taille de prôner tout ce qui est
gothique comme l'idéal même de l'avenir : « L'art gothique, dit-il,
prend aujourd'hui sa revanche en inspirant à nos artistes le
désespoir de l'égaler. » -- Ne discutons pas. Ce serait inutile. Attendons

les faits. Peut-être le gothique et la scolastique n'auront-ils
pas tout le succès que le jésuitisme leur prédit.

* La Réforme catholique aux Philippines. — Dans cette
même livraison des « Etudes », le P. A. Brou a publié un Bulletin
très intéressant, où, bien entendu, le mouvement d'Aglipay est
représenté comme le schisme d'un pseudo-évêque, beaucoup plus
politique que religieux (p. 7521. U fait cependant l'aveu suivant:

La secte, depuis, a fait beaucoup de mal : elle a séduit bien des

prêtres indigènes, perdu nombre d'âmes, frayé les voies au
protestantisme ou à l'incrédulité. Vigan est catholique, mais les
schismatiques y sont maîtres de ce qu'on appelle l'Université. Ils ont
pour chef un Augustin apostat, Espagnol d'origine, nommé Pons,
et professeur de philosophie. Un des faubourgs est tout aglipéen.
Dans la ville voisine de Caudon, la grande église est aux schismatiques.

Les catholiques sont réduits à une chapelle dans une maison



— 206 —

privée» (p. 753). Le P. Brou avoue encore (p. 755) que de
nombreux prêtres indigènes, « soumis pour l'essentiel à l'autorité
légitime, souffrent d'avoir des évêques venus d'Amérique»; que
« l'esprit séparatiste, uni au manque de prêtres, à l'insuffisance
doctrinale des prêtres 1 romanistes; en fonctions, à l'ignorance du peuple,
semble faire des Philippines une proie sans défense, à la merci cle

l'hérésie étrangère. Or l'hérésie est puissante > (p. 756). Et encore
(p. 759): «Il est certain que les beaux jours du catholicisme
tranquille, triomphant, sont passés. L'union normale de l'Eglise et de

l'Etat, si profitable à la persévérance des uns et à la conquête de-
autres, est brisée. Les appuis humains se sont dérobés. On entre
dans une période, qui sera longue, de lutte et de souffrances...»

Certes, ces aveux sont graves. Cependant le bon Père me
semble ne pas apercevoir tous les côtés de la question. Est-ce une
tactique cle sa part Souvent on crie misère pour apitoyer davantage

celui avec lequel on est en tractation. U est certain que les

jésuites et Rome s'efforcent de gagner les faveurs, moyennant
retour, du gouvernement américain, et cle déterminer celui-ci à

dépouiller les partisans de la réforme des églises et des presbytères.
Les juges américains consentiraient, dit-on, à prétendre que, d'après
les traditions du pays, aucun prêtre ne doit être toléré pour la
jouissance de l'église et du presbytère, qu'autant qu'il est approuve
par l'évêque, et que les seuls évêques reconnus sont ceux qui
sont autorisés par le pape On le voit, c'est la tactique même de
M. Briand en France : même aux Philippines, on se croirait sous
la domination du fameux article IV

S'il en est ainsi, on aura une preuve de plus cle ce que vaut
le prétendu libéralisme de ces soi-disant libéraux, voire même
socialistes, en tout cas grands partisans du progrès, et qui
s'efforcent partout de défendre les intérêts de Rome, de cette papauté
qui est le plus terrible ennemi de la liberté, de la science, cle

l'indépendance des Etats. Incrédules, crédules. Ces incrédules qui se

targuent de n'avoir plus aucune religion et de ne plus reconnaître
que la liberté, sont les premiers à écraser les pauvres prêtres
libéraux qui aspirent à s'émanciper du joug de Rome, et qui ne
désirent rien tant que marcher la main dans la main avec tous les

patriotes de tous les pays. Les associations cultuelles ont été
étouffées en France par l'article IX de AI. Briand: il est à craindre
qu'elles le soient aussi aux Philippines par le même aveuglement.

* En Turquie. — Les lecteurs de la « Revue » liront avec
intérêt cet entrefilet du Bund du u décembre 1907: «Ein Jung-
tiirke gibt in einer Zuschrift an den « Siècle » denen recht, Avelche

behaupten, dass die katholischen Missionen im Orient Frankreich



— 207 —

viel mehr schaden als nützen. Auch stellt er in Abrede, dass sie
zur Verbreitung der französischen Sprache unter der nichtkatholischen

Bevölkerung beitragen. Alle Türken, schreibt er, die eine

gewisse Bildung besitzen, lernen französisch, aber nicht bei den
Jesuiten oder den Lazaristen. Die Muselmänner wie die Griechisch-
Katholischen misstrauen diesen, ja noch mehr, sie misstrauen auch
ihren Beschützern. Die französische Diplomatie hat sich während
langer Jahrhunderte so verhalten, als wäre ihr vor allem daran
gelegen, die Interessen des Papsttums zu wahren. Auch heute noch
ist die französische Botschaft in Konstantinopel der Mittelpunkt
kleinlicher Intrigen der Benediktiner und ihrer Klientel, Avodurch
das Ansehen und der moralische Einfluss ihres Landes in höchst
bedenklicher Weise geschmälert wird. »

* Œuvres protestantes des Prêtres évadés. — On connaît déjà
l'œuvre de AI. le pasteur Bourrier, avec le journal « Le Chrétien ».

Il en est une autre plus ancienne, fondée à Paris en 1884, avec le
journal « Le Chrétien libre ». Celui-là paraît tous les quinze jours,
celui-ci tous les trois mois. Cette dernière œuvre est dirigée par
MM. les pasteurs I. Picard, J. Meyer, PI. Cordey et M. Widmer: son

agent général est M. Léon Revoyre, ancien prêtre rédemptoriste.
Celui-ci voudrait faire entrer son œuvre dans une voie nouvelle, qui
a été approuvée par des protestants de Genève, notamment par la
« Semaine religieuse », mais qui est loin de plaire à tout le monde.
Certes, il est bon de se faire tout à tous: on se rappelle les
anciennes discussions concernant l'attitude très condescendante des

jésuites au sujet des rites chinois et des rites malabares. Mais encore
faut-il que les idées soient claires et n'en souffrent pas. A'oici le
nouveau plan de M. Revoyre d'après la « Semaine religieuse » de
Genève, du 14 décembre 1907: Il croit que 500 prêtres français,
qui ne croient plus à l'infaillibilité du pape, vont sortir de l'Eglise
romaine; il sait qu'un Comité de libres penseurs influents leur fait
des avances pour les entraîner clans son orbite; ces prêtres lui disent

presque tous qu'ils répugnent à s'enrôler dans les Eglisesprotestantes
actuelles, ne voulant pas se rendre solidaires de leur passé
historique, ni s'assujettir à leurs traditions particulières. M. Revoyre
voudrait donc se sentir autorisé à grouper ces nouveaux évadés dans
des communautés de « Chrétiens libres » qui, tout en renonçant à se
dire catholiques, même libéraux, ne se donneraient pas non plus
pour des calvinistes, des luthériens ou des wesleyens, mais chercheraient

eux-mêmes à régler directement leur doctrine, leur organisation

et leur culte d'après les principes de l'Evangile, interprété à
la lumière de l'histoire. »


	Chronique

