
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 61

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


122 —

VARIÉTÉS.

I. —- Le témoignage de la foi rendu par les évêques
et les fidèles.

Par quels moyens et par quelles étapes le pouvoir actuel
des évêques est-il devenu ce qu'il est, c'est une question d'histoire

qu'il serait bien intéressant d'étudier à fond. Le gallicanisme

a contribué, et pour beaucoup, à l'exagération de ce

pouvoir : il croyait par là établir un contrepoids d'autant plus
fort contre l'ultramontanisme, c'est-à-dire contre les empiétements
constants de la puissance papale. Toutefois il importe de

remarquer que, même dans le système gallican, on a conservé
des restes de l'ancienne doctrine d'après laquelle l'Eglise catholique

ne consistait pas seulement dans le pape et les évêques,
mais aussi dans les fidèles, c'est-à-dire dans « le corps entier »

de l'Eglise. Cette affirmation des droits des fidèles a son importance,

aujourd'hui surtout que le pape omnipotent et infaillible,
après avoir fait des évêques ses valets ou ses simples délégués,
cherche à dominer aussi les simples fidèles au point de leur
dénier à peu près tous leurs droits spirituels.

Les droits des fidèles n'étaient pas seulement des droits
administratifs et disciplinaires ; ils portaient aussi sur la garde
et le témoignage de la foi. A eux aussi était confié le « dépôt »

des enseignements, des préceptes et des institutions du Christ.
Cette notion de l'Eglise est fondamentale et doit être remise
en lumière contre le monarchisme romain et contre l'oligar-
chisme gallican. La Revue a déjà démontré maintes fois cette
doctrine. Je voudrais, dans ces pages, l'illustrer par quelques
extraits d'un ouvrage publié en 1714 et bien oublié aujourd'hui.
Il est intitulé: Du témoignage de la vérité dans l'Eglise ; dissertation

thèologique, oh l'on examine quel est ce témoignage, tant
en général qu'en particulier, au regard de la dernière Consti-



— 123 —

tutioii. Ni l'auteur, ni le lieu de l'impression, ni l'éditeur ne
sont indiqués. Peu importe. Voyons le fond des choses.

Paragraphe XXII, p. 69-72 : «... Est-il vrai que le plus
grand nombre des pasteurs soit, dans toute conjoncture, le témoignage

que la vérité conservera toujours dans l'Eglise? Est-il vrai
qu'il le soit indépendamment de toute autre chose? S'il ne l'est pas
par lui-même, reste à chercher ce qui dans l'Eglise est par soi-
même la voix constante et le témoignage invariable de la vérité
Qu'il faut bien prendre garde à ne pas confondre ici le témoignage
invariable et constant avec le témoignage ordinaire. Oui dit témoignage

ordinaire, dès là même dit un témoignage qui peut absolument

manquer, et qui n'est assuré que dans l'ordre commun. Mais
qui dit témoignage constant, dit un témoignage qui subsiste toujours
et dans tous les cas possibles Je cherche donc si la voix essentielle

de l'Eglise, qui ne périt jamais, est le plus grand nombre
des pasteurs ou ne l'est pas, en un mot si le plus grand nombre
des pasteurs est le non plus ultra ou le dernier terme auquel se

réduit en dernière analyse la voix et le témoignage de la vérité. »

Paragr. XXIII, p. 72-74: «Si je ne pensais qu'à jeter dans
l'embarras ceux qui pourraient prétendre que le plus grand nombre
des pasteurs est le témoignage essentiel de la vérité, je commencerais

par les prier de définir s'il suffit d'une voix par-dessus la

moitié, ou si pour définir un article, il ne faut pas du moins autant
de voix qu'il en faut pour élire un pape, c'est-à-dire, les deux
tiers ...»

Paragr. XXVI, p. 78-82: «... Manifestati quod epistola estis
Christi quœ scitur et legitur ab omnibus hominibus. Telle est
la loi de la foi, dit l'Apôtre. C'est dans le corps de l'Eglise qu'elle
subsiste essentiellement. Toujours présente à quiconque veut
s'instruire, elle y forme une espèce de droit public, dont toute la nation
e-t dépositaire. En effet, l'Eglise n'est proprement qu'une nation,
gens sancta, que Dieu a mêlée avec tous les peuples de la terre
L'Apôtre suppose partout la loi de la foi comme un droit public
subsistant essentiellement dans tout le corps de la nation, ou cette
société d'hommes, qu'on appelle l'Eglise catholique. »

Paragr. XXVII, p. 83-S5 : « Ce témoignage public subsistant
dans l'Eglise est une loi suprême à laquelle tous les membres du

corps sont assujettis. Ebranlez ce principe, nos prescriptions contre
les hérétiques ne se soutiennent plus. Faites dépendre la loi de la
foi de quelque autre chose que du témoignage unanime que lui
rene tout le corps des fidèles, au lieu d'établir et d'édifier, vous
renversez autant qu'il est en vous la base solide et la colonne



- 124 —

inébranlable de la vérité. C'est à l'unanimité que les promesses
ont été faites, unanimitati dixit, dit St-Cyprien en mille endroits ...»
— Tout ce paragraphe est aussi formel que possible.

Paragr. XXVIII, p. 85-90: «Si les évêques ont donc leur
droit et leur fonction dans le corps de l'Eglise, ils ont leur règle
et jamais pouvoir ne fut moins arbitraire que le leur. Dès qu'ils
sont nos juges, ils demeurent assujettis comme nous à la loi
commune. Car la loi n'abandonne jamais le Juge à lui-même. Et puisque
la loi de notre foi n'est autre chose que la profession publique que
nous faisons tous des vérités que nous sommes obligés de croire ;

puisqu'elle subsiste essentiellement dans le témoignage public que
lui rend tout le corps de l'Eglise iiniciiique nostrum data est

gratia secundum mcnsuram donationis Christi; il doit être évident
aux moins attentifs que le témoignage public du corps de Eglise
est la loi souveraine du jugement des évêques, comme clic l'est en
effet de notre croyance. xAussi l'Apôtre ne dit pas qu'ils soient les
maîtres, mais seulement les ministres de cette loi de J.-C, epistola
Christi -ministrata a nobis Us sont eux-mêmes obliges à écouter
cette Eglise dont ils sont la voix. Ajoutons qu'ils sont d'autant plus
obligés à l'écouter qu'ils ne sauraient être trop attentifs à ne pas
nous donner les visions de leur cœur pour les oracles de cette loi
de J.-C. qui doit parler par leur bouche. Qu'on y prenne garde,
leur voix n'est pas la règle de la voix de l'Eglise; mais la voix de

l'Eglise doit être la règle de la leur. Preuve sensible que qui dit
la voix de l'Eglise dit quelque chose de supérieur à la voix même
des pasteurs

« Comme il nous est défendu de rien changer à notre foi, les

évêques se sont engagés par serment à n'y rien changer eux-mêmes.
Députés et commis par tout le corps de la nation sainte pour déclarer
dans l'occasion quelle est chez elle la loi du pays, ils ont juré de
le faire avec toute la sincérité possible... Aussi les évêques assemblés
dans les plus saints conciles n'ont jamais pris d'autres qualités que
celle de Représentants de l'Eglise universelle, universalem Ecclesiam
reprœsentans. Et telle est en particulier la doctrine constante de
notre Eglise de France. Le mouvement propre est pour elle un
mouvement inconnu; et la clause motu proprio suffit pour déclarer
nul chez elle tout Décret qui la porte, parce qu'en effet le mouvement

particulier détruit l'harmonie et le concert qui doit être entre
tous les membres du même corps. Nos évêques croiraient-ils donc
que nous soyons disposés à leur accorder sur ce point ce qu'avec
eux nous refusons au pape : Mais s'ils avaient en matière de doctrine
quelque autre droit que le témoignage et la déclaration juridique
de la foi de leurs Eglises : si leurs définitions étaient indépendantes



— 125 —

de l'aveu du corps, n'est-il pas visible qu'ils seraient dès lors
abandonnés au mouvement propre et particulier? ...»

Paragr. XXIX, p. 90-94: « Il est donc impossible que les

évêques dans leurs jugements puissent avoir d'autre droit que le
droit de représentation, et la déclaration juridique du témoignage
toujours subsistant. Simples témoins de la foi de leurs Eglises, ils
n'ont d'autorité qu'autant qu'ils parlent en leur nom Tout évêque,
député né de son Eglise pour rendre témoignage en son nom, doit
pouvoir dire comme J.-C. qu'il ne dit précisément que ce qu'il a
entendu (Jean V, 30) Qu'on ne s'imagine donc point que l'autorité

des évêques dans les jugements ecclésiastiques soit indépendante

de l'aveu des fidèles. La Constitution de l'Eglise requiert
essentiellement cet aveu pour que leurs jugements aient force de

loi... »

Paragr. XXX, p. 94-97 : «... Il peut arriver, dans certains
cas, que le plus grand nombre de pasteurs cède à la violence. Or,
clans le cas de partage, ce n'est absolument ni le grand ni le petit
nombre de pasteurs qui décide: mais l'aveu ou le désaveu du témoignage

public et toujours subsistant dans le corps de l'Eglise, puis-
qu'en effet ni les uns ni les autres n'ont d'autorité qu'autant qu'ils
exposent avec sincérité le témoignage toujours subsistant parmi nous. »

Paragr. XXXI, p. 98-104: «... Quelque sensible que soit la
faiblesse de l'épiscopat, qui devrait être la force et le nerf de
l'Eglise, affligeons-nous, mais ne perdons point du courage La
vieillesse de l'Eglise n'est à la vérité que trop sensible. Mais
Dieu peut, quand il lui plait, renouveler notre jeunesse comme la

jeunesse de l'aigle »

Paragr. XXXII, p. 105-108: « U faut donc regarder l'épiscopat

dans la nation sainte comme une espèce de magistrature
publique, composée de plusieurs particuliers à la vérité, mais où

chaque particulier, sans préjudice du rang qui doit être observé
entre eux, est chargé de rendre le jugement et le témoignage de

tout le corps de la nation, tel qu'il le connaît, en honneur et en
conscience »

Paragr. XXXIII, p. 10S-109: «Ce que nous appelons nos
Libertés et qui sont bien moins les nôtres que les Libertés de toute

l'Eglise, ne saurait avoir d'autre fondement ...»
Paragr. XXXIV, p. 114-137: «...Observons qu'il ne faut

pas concentrer l'autorité de la chaire dans un concile, quelque
général qu'il soit, jusqu'à l'òter aux évêques absents. Car ceux-ci
possèdent l'autorité de témoignage aussi parfaitement que les évêques
assemblés, de sorte qu'ils ont toujours le droit de réclamation et
doivent toujours être écoutés, surtout quand il s'agit d'un point qui



— 126 —

n'est pas de cette espèce de droit public eminent qui par lui-même
juge et décide: réflexion qui fournit la solution naturelle d'un
passage difficile de St-Augustin: Ipsa plenaria concilia sœpe priora
posterioribus emcndari...»

Paragr. XXXV, p. 137-155: «...La grâce ne détruit pas
la nature, mais la consacre. Et l'infaillibilité divine des promesses
?ie peut être opposée à l'infaillibilité humaine, qui doit être
commune entre l'Eglise et toutes les autres sociétés du monde. Celle-ci
prête le fond, l'autre la forme. L'une est le terme et la fin de l'analyse,

l'autre est le moyen qui m'y conduit. L'Eglise a les deux,
parce qu'elle est à la fois humaine et divine. L'une est le signe
extérieur de l'autre. Et dans toutes les conjonctures où sur
l'évidence naturelle je ne conclurais qu'une infaillibilité humaine dans
toute autre société, j'aperçois dans la maison des enfants de Dieu
celle-ci d'abord, mais en même temps l'infaillibilité divine qui La

suit. Ainsi Dieu me conduit tout ensemble par le bon sens et par
la foi ...»

Puis l'auteur reproche à Fénelon de « donner à plein » clans

l'excès qui consiste à ne vouloir jamais entendre parler de l'infaillibilité

humaine, et à croire que tout est perdu si on ne trouve
l'infaillibilité divine partout. « Si dans l'analyse de la foi Dieu ne
lui garantit à chaque pas une infaillibilité surnaturelle, il ne croit
à rien La nature ne saurait contenter des gens de ce caractère,
il leur faut de l'extraordinaire et du roman partout. Du roman dans
la théologie, du roman dans la spiritualité, du roman dans la
politique. Et l'Eglise pour eux ne serait infaillible sur rien si elle ne
l'était sur tout, comme ils ne croiraient point aimer Dieu si pour
son amour ils ne consentaient à le perdre ...»

Paragr. XXXVIII, p. 157-161 : «...Ce n'est donc ni
l'assemblée, ni le grand nombre de ceux qui sont assemblés qui décident

de la présence de J.-C, mais l'assemblée faite en son nom :

et ce qui décide de l'assemblée faite au nom de Jésus, c'est
l'unanimité avec tout le corps de l'Eglise: Cum corpore Ecclesiœ et

universa fraternitate ...»
Paragr. XXXIX, p. 161-166: L'auteur cite la supposition

faite par St-Vincent de Lérins, d'après laquelle une contagion se
serait répandue « non seulement sur une partie considérable de

l'Eglise, mais sur presque tout le corps >. «Alors, dit-il, tout disciple
fidèle de Jésus-Christ se préserve facilement de la peste de la
nouveauté, s'en tenant inviolablement à la foi qu'il avait reçue de ses
Pères*. Tel est le critérium à suivre. Orla foi reçue des Pères est
celle qui est reçue « partout, toujours et par tous ».



* — 127 —

L'auteur, dans les paragr. XLV et NLVI, rappelle les terribles
critiques de St-Grégoire de Nazianze contre les évêques de son
temps, critiques qui frappent en plein les évêques du commencement

du XVIIIe siècle l). Ces évêques sont « sans science et sans
étude » ; ils « ne peuvent dire deux mots qu'il ne soit plus à propos
de retenir chez eux » ; de leur bouche sort « le venin de l'aspic
dont on tue nos frères ». Ce sont des ignorants et des aveugles qui
conduisent des ignorants et des aveugles. « Ces évêques ignorants
sont peut-être le moindre mal de l'Eglise: il en est de plus
malheureux encore. Ceux-ci n'ont ni religion ni conscience, vils jouets
de toutes les passions et de toutes les révolutions du temps. Comme
ils n'ont rien de fixe sur la foi, toujours prêts à embrasser également

les partis opposés, la faveur est leur idole et la loi des temps
est leur règle, et non la loi de Dieu L'ordre des évêques, tout
saint qu'il est, renferme des grues et des oisons, des évêques
courtisans, dont tout le mérite est dans les dehors ». Le nombre de ces

évêques peut aller jusqu'à rendre le ministère insupportable à un
homme de bien.

Triste est l'histoire de ce qui se passa dans les conciles de
Séleucie, de Rimini et de Constantinople. Voir paragr. XLIX et L,
p. 205-215. Conclusions:

St-Grégoire de Nazianze a placé la chaire de Vérité non dans
le grand nombre, mais dans le petit nombre de ceux que leur
courage et leur vertu soutinrent au milieu de la tempête, perpaucos
(p. 216) Un seul homme est quelquefois une ressource générale.
Athanase fut presque seul le soutien et l'appui de l'Eglise. Sa

présence la consolait, l'encourageait, la soutenait (p. 218)... Cessez
donc de nous opposer le grand nombre, règle équivoque de vérité
dans le cas de partage, si vous ne pouvez en même temps l'appuyer
de l'aveu général du corps des fidèles, qui ne peut jamais être faux
ni douteux en matière de foi t (p. 220).

Tels sont quelques-uns des enseignements de cet ouvrage,
lequel a été condamné par un Arrêt du Parlement de Paris
du 21 février 1715. Un critique a conclu de cette condamnation

à «l'excellence du livre». Je n'irai pas jusque là; j'avouerai
même que plusieurs des opinions qui y sont exprimées, me
semblent erronées. Le critique que je viens de citer a, du reste,
composé un volume pour examiner de très près ces opinions,
et, loin de les trouver toutes excellentes, il en répudie une
partie très expressément. Ce nouveau volume est intitulé:

') Voir, en particulier, les paragraphes LIV à LVIII.



— 128 —

E Unité, la Visibilité et l'Autorité de l'Eglise, renversées par la
Constitution de Clément XI (Unigenitus), et par la manière dont
elle est reçue ; il date certainement de 1715. L'auteur se
dissimule, lui aussi. Protestants, jansénistes et ultramontains peuvent
y trouver des pages qui donnent à tous partiellement raison.
Tantôt on le prendrait pour un protestant qui plaide habilement

contre les conciles œcuméniques et pour le libre examen,
tantôt pour un ultramontain qui, finalement, se rallie à l'obéissance

romaine. Indécis, peu clair, il paraît être un ultramontain
très protestantise, ou un protestant très ultramontanisé, Janus
peu sympathique, malgré les excellentes Aérités qu'il adresse
à chacun des trois partis: romain, janséniste et protestant.
Cette personnalité ambiguë m'intéresse très peu, et je laisse,
pour le moment, son volume de côté.

E. Michaud.

II. — Ad intra et ab extra.

Qu'une réforme de l'Eglise catholique et de la théologie
catholique soit nécessaire, qu'il y ait des erreurs à corriger,
des superstitions à supprimer, des explications meilleures à
donner dans une quantité de questions doctrinales, des abus
disciplinaires et liturgiques à faire cesser, c'est ce que tous les
esprits perspicaces et sincères, même dans l'Eglise romaine,
aperçoivent et avouent aujourd'hui. La lumière est faite. Pie X
ne tonne même si fort contre ses théologiens modernistes que
parce que ceux-ci, dans leurs ReAuies, lui répètent sur tous les
tons ce que je viens de dire.

Mais comment cette réforme catholique doit-elle se faire
Doit-elle se faire à l'intérieur de l'Eglise catholique

Evidemment, puisque c'est cette Eglise même qui doit être
réformée dans ses éléments défectueux et dans ses formes
périmées. Sur ce point, pas de difficulté. Les anciens-catholiques

sont unanimes avec les catholiques romains pour le
proclamer. Donc réforme ad intra.

Mais cette réforme catholique qui doit porter sur les choses
intérieures viciées et compromettantes, peut-elle, doit-elle même
provenir cle l'extérieur, ab extra? C'est ce que les anciens-
catholiques affirment, et ce que les catholiques romains nient.



— 129 —

Ce grave débat n'est pas nouveau. Dès le début de notre
Réforme catholique, des voix ultramontaines et gallicanes se

sont élevées contre nous, notamment celle du regretté Faustin
Adolphe-Hélie, directeur de la «Revue de la science nouvelle».
Cette discussion remplit maintes pages du « Catholique national»

et de la «Revue internationale de théologie ». Si je reviens
sur ce sujet, c'est que la discussion a recommencé à l'occasion

de l'appel que les anciens-catholiques, au congrès de La
Llaye (1907), sur l'initiative de M. l'évêque Herzog et de M. le

curé Moog, ont adressé aux partisans du Reformkatholisismus,
pour les déterminer à unir leurs efforts de réformateurs
catholiques aux efforts des anciens-catholiques. Au nom de la
« Société Kraus » de Munich, M. le Dr K. Gebert a repoussé cet
appel, en essayant de réfuter le point de vue ancien-catholique.

Le « Katholik » de Berne lui a répondu, victorieusement,
croyons-nous; voir le numéro du 12 octobre, p. 342-345.

Résumons le débat. Les catholiques romains disent : Puisque
la réforme doit être catholique, il est clair que, pour l'opérer,
il faut être dans l'Eglise catholique ; or les anciens-catholiques
sont sortis de l'Eglise catholique ; donc ils ne peuvent pas
réformer l'Eglise catholique.

Nous attaquons la majeure et la mineure de ce syllogisme.
L'Eglise est comme un édifice, disons-nous; or quand un édifice

brûle, il n'est pas nécessaire d'être dans son intérieur pour
arrêter l'incendie; les pompiers et autres sauveteurs opèrent
du dehors (ab extra); c'est même la seule bonne manière, car
à l'intérieur ils seraient exposés à être écrasés et brûlés par
les poutres calcinées qui tomberaient sur eux. L'eau, en pénétrant

du dehors, est toujours cle l'eau, et, tout en étant lancée
du dehors, elle opère ses résultats dans l'intérieur même de

l'édifice. On voit donc, par cette simple comparaison, qu'il n'est
pas nécessaire d'être dans l'Eglise catholique pour lui rendre
le service en question, et que la vérité, qu'elle vienne du dehors
ou de l'intérieur, peut toujours lui être salutaire.

En outre, il est faux que les anciens-catholiques soient
sortis de l'Eglise catholique. C'est précisément pour être plus
réellement catholiques qu'ils ont refusé d'admettre comme dogme
une doctrine jusque-là repoussée comme erronée et comme
anticatholique par les meilleurs catholiques ; le fait est prouvé.
Les anciens-catholiques ne sont même pas sortis de l'Eglise

Revue intern, de Théologie. Heft 61, 1908. 9



— 130 —

romaine, si l'on prend le mot «romaine» dans le sens d'«
occidentale » ; ils ont rompu avec le Vatican, avec le pape
ultramontain, avec ses évêques ultramontains, et cela pour rester
catholiques, pour être fidèles à la foi catholique professée
«partout, toujours et par tous». Les anciens-catholiques sont
donc dans l'intérieur de l'Eglise catholique, et ils sont encore
suffisamment rapprochés du pape et de ses évêques pour pouvoir
les atteindre de leurs pompes et de leurs arguments, et pour
les sauver en quelque sorte malgré eux.

Mais, disent les ultramontains, on n'est pas catholique sans
le pape; donc une réforme faite sans lui ne peut pas être catholique.

— Vieille ritournelle. Les conciles œcuméniques qui ont
anathematise des papes, étaient-ils catholiques? Certainement.
Les gallicans qui ont repoussé l'infaillibilité du pape jusqu'en 1870,

étaient-ils catholiques? Qui oserait le nier et les tenir pour
hérétiques? Personne, pas même la Rome actuelle. Donc on

peut être catholique sans le pape de Rome, quand celui-ci, par
ses erreurs ou son indigne conduite, oblige les virais catholiques
à lui tenir tête, Aeire même à le déposer. Qu'on se rappelle le
Grand Schisme d'Occident. Ces notions sont élémentaires.

Mais, répliquent les ultramontains, pour réformer
catholiquement il faut la grâce divine, laquelle ne se trouve que
dans l'Eglise catholique et avec le pape. — Argutie. La grâce
divine, Dieu la donne à tous les amis de la vérité et cle la
justice. Le bon Samaritain avait la grâce de Dieu, et il n'était
pas de la Synagogue. Le Christ lui-même nous a dit qu'il a
de nombreuses brebis en dehors du bercail. Quiconque connaît
l'histoire de l'Eglise, connaît les très grands services qui ont
été rendus à l'Eglise par ceux même qui n'en étaient pas
membres. Mais, encore une fois, les anciens-catholiques ne sont
pas hors de l'Eglise catholique. Le pape a beau les condamner;
ses anathèmes sont impuissants. St. Cyprien avait la grâce de

Dieu, même quand il combattait l'évêque de Rome. Les anciens-
catholiques ont des sacrements valides, et nul n'oserait
prétendre que la grâce divine leur est refusée parce qu'ils n'ont
pas craint de s'exposer à mille sacrifices pour rester fidèles à la
foi de leur baptême, c'est-à-dire à l'Evangile du Christ, à

l'Eglise du Christ et à la grâce de Dieu.
Tels sont les arguments ultramontains. On voit qu'il n'est

pas difficile de les réfuter.



— 131 —

Mais les anciens-catholiques ne se bornent pas à la défensive.

Non contents de répliquer, ils attaquent. Voici leur
argumentation :

La réforme de l'Eglise romaine est nécessaire; tous les
romanistes clairvoyants et désintéressés l'avouent. Or cette
réforme ne peut pas se faire dans l'intérieur de cette Eglise
avec le consentement du pape ; donc elle doit se faire du dehors,
malgré le pape et contre le pape.

Que cette réforme ne puisse pas se faire par des

catholiques-romains soumis à la juridiction du pape, c'est évident:
1° par les faits, car le pape excommunie et paralyse tous les
fidèles qui proposent la moindre réforme (exégèse, index, célibat
ecclésiastique, etc.) ; son nouveau Syllabus, sa nouvelle
Encyclique contre le modernisme, parlent assez haut ; — 2° par le
bon sens, car comment peut-on espérer qu'un pape qui se croit
et se dit infaillible de droit divin, consente jamais à amoindrir
son autorité, renonce à ce qu'il considère comme ses droits,
comme ses devoirs, pour écouter de petits prestolets ou de

pauvres laïques, qui ne sont à ses yeux que des serviteurs
obligés à l'obéissance aveugle, et rien de plus?

Donc ceux-là seuls peuvent opérer des réformes pratiques
et efficaces qui ne sont pas soumis à sa juridiction. Ceux-là
seuls peuvent attaquer logiquement, au nom du vrai catholicisme,

le faux catholicisme du pape et des jésuites. Ceux-là
seuls, en pratiquant le critérium catholique de l'ancienne Eglise,
peuvent restaurer l'Eglise catholique dans ses anciens principes
et dans ses anciennes libertés, conformément aux besoins des

temps nouveaux, besoins que le pape et sa camarilla n'admet*
tront jamais.

Donc les anciens-catholiques ont parfaitement raison de

s'exposer aux foudres du Vatican, et d'entreprendre la réforme
catholique. Leur œuvre est déjà bénie, car Rome commence
enfin à se disloquer elle-même. Les fameux censeurs que le
pape réclame pour bâillonner les théologiens libéraux de son
Eglise et pour empêcher de parier et d'écrire ceux qui savent,
ceux qui connaissent l'histoire, l'exégèse, le dogme — ces censeurs,
dis-je, fussent-ils trouvables et assez nombreux pour suffire à

la besogne, ne pourront que discréditer davantage le pape et
son Eglise, démontrer plus clairement l'incompatibilité de cette
Eglise et de la science, donc aussi la nécessité, pour quiconque



— 132 —

veut sauver sa foi, sa liberté, sa conscience, de rompre avec
le Vatican et sa camarilla, et de répéter au besoin les
anathèmes à Libère et les anathèmes à Honorius. Je dis « au besoin » ;

car il est vraiment douteux que des anathèmes soient nécessaires

de nos jours; il suffit de dédaigner et de passer outre. Les
cardinaux et les évêques papistes ne sont plus que des prélats
décoratifs. Otez-leur leur rouge et leur violet, ne voyez que
leur théologie, leur doctrine, leurs arguments, leurs procédés;
qu'est-ce? De la paille qu'emporte le vent, bulles de savon
bonnes à amuser les enfants et qui se crèvent d'elles-mêmes.

Qu'on le veuille donc ou non, la Réforme catholique de

l'Eglise et de la théologie se fait ; la vérité est en marche, et
nul ne l'arrêtera. Que l'on veuille bien considérer l'espace
parcouru depuis quarante ans, depuis la proclamation des dogmes
prétendus libérateurs de 1870, depuis les publications et les

actes des Eglises anciennes-catholiques, de ces Eglises que le

parti ultramontain déclare mortes, donc impuissantes, et l'on
aura la preuve palpable que le mouvement ancien-catholique
a été et est émincmmnt bienfaisant, nécessaire ; que le mouvement
du Reformkathollzismus allemand, quelque bien intentionnés,
quelque sympathiques même que puissent être ses chefs, ne

peut être efficace qu'à la condition de se joindre à l'ancien-
catholicisme, ou d'imiter ses procédés énergiques. L'abcès est
mûr, il faut le bistouri; l'eau douce ne suffit plus.

E. Michaud.

III. — Aveux importants de quelques théologiens
ultramontains.

1° A propos de St. Justin sur la personne du Logos. —
M. Ermoni, parlant du volume du P. Feder sur St. Justin, dit
clans la «Revue du clergé français» -15 octobre 1907, p. 199

à 200):
« On connaît les hésitations et les tâtonnements des Pères

anténicéens sur la personne du Logos. Le Logos est-il une
personne ou une simple modalité? Est-il l'égal de Dieu, ou est-
il un être intermédiaire entre Dieu et les créatures? Justin
prouve la divinité du Logos par sa génération éternelle
On n'a pas la même assurance de son orthodoxie à propos



— 133 —

de l'éternité du Logos. Le P. Feder pense, et à bon droit,
croyons-nous, que Justin ne s'est pas prononcé nettement sur
ce point Se ralliant à. l'interprétation de Petau et de

Mgr. Duchesne, le P. Feder trouve clans Justin des traces de

subordinatianisme. Il serait oisif de demander ce que pense
Justin de la distinction ou de l'identité du Fils et du St-Esprit,
puisqu'il ne s'occupe que très rarement de la troisième
personne. »

Ajoutons que personne, ni en Orient, ni en Occident,
n'oserait traiter St. Justin d'hérétique. Dès lors, pourquoi
traiterait-on d'hérétique le chrétien qui aujourd'hui parlerait de même?

Pourquoi ce qui n'était pas hérétique au IIe siècle le serait-il
au XXe? Le dogme chrétien change-t il Ce n'est pas qu'il
faille approuver la théologie de St. Justin là où elle est
défectueuse, voire même erronée. Mais sa théologie pouvait être
erronée et sa foi exacte. Nous demandons qu'on revienne à

la distinction du dogme et de la théologie avec la même
largeur d'esprit que dans l'ancienne Eglise.

2° A propos de St. Cyrille d'Alexandrie sur la Trinité. —
M. Ed. Weigl, dans son volume sur la Sotériologie de St. Cyrille
d'Alexandrie, s'exprime ainsi, d'après le résumé qu'en fait
M. Ermoni dans la « Revue du clergé français » (15 octobre
1907, p. 196): «La théologie trinitaire de Cyrille se résume dans
la fameuse formule qu'il se plaît à répéter: une nature en trois
hypostases. Il est vrai que, depuis quelque temps, on discute
beaucoup sur la signification du terme hypostase chez les Pères

grecs. C'est une expression très élastique et qui a indiqué
alternativement la nature et la personne. Xous aurions assurément

tori de chercher une précision qui manque dans les

textes. » — Excellent. Cet aveu nous inspire la même réflexion
que précédemment au sujet de St. Justin.

3° A propos de St. Cyrille sur l'Eucharistie. — Dans la
même « Revue » (p. 198), M. Ermoni — à propos des mots
employés par Cyrille d'Alexandrie pour indiquer la consécration
du pain et du vin: i.ieraTtoisTaO-ai, iiedtaidrai. iiztutiXûzitalica,
— dit : « La pauvreté de la langue française ne nous permet
pas de traduire les nuances. » Il ne prononce pas le mot «

transsubstantiation ». Plus loin (p. 205), parlant des mots fisxanol-qGic
(Grégorie de Nysse), (.israßoX-q (Cyrille de Jérusalem), (istuqqvD-imok;



- 134 —

(Chrysostome i, il dit: «On ne voit très bien ni quel est le sens
propre de chacune de ces expressions, ni quel est strictement
leur rapport à notre terme: transsubstantiation.»

4° Aveu et contradiction de la « Revue catholique des

Eglises » au sujet de l'ordination. — On lit dans le numéro
d'octobre 1907, p. 500: « On a toujours su dans l'Eglise que
l'ordination vraiment donnée ne se réitère pas, et si parfois
on a cru que la dégradation pouvait en enlever tout l'effet
ou que le pouvoir papal (opinion cl'Innocent IV et du Panor-
mitanus) était capable d'en invalider tous les actes, ce sont là
des opinions qui n'ont jamais eu de poids dans l'Eglise. » —
Voilà donc l'opinion d'un pape qui n'a jamais eu de poids dans

l'Eglise, bien qu'en matière très grave et touchant certainement

la foi et les mœurs : la validité des actes du sacerdoce.

5° Aveu des Bollandistes sur l'étude de M. Christian
Burdo intitulée : La Sainte Vierge et les apocryphes. — On lit dans
les Analecta (25 juillet 1907, p. 326—327): «Le tableau que
M. B. compose n'a existé comme tel dans l'esprit d'aucune
génération chrétienne. Les légendes qui en ont fourni les
différents traits, appartiennent à des littératures et à des époques
distinctes. Librement imaginées par des auteurs qui se
souciaient peu de suivre un plan d'ensemble, elles ne se laissent,
nous ne dirons pas coordonner — il n'y a pas moyen — mais
simplement juxtaposer qu'au prix d'une sélection assez
complaisante Episodes bien ou mal inventés par lesquels des
âmes simples, et trop souvent aussi des imposteurs effrontés,
ont essayé de suppléer au silence des Evangiles Ce qui
paraît moins, malheureusement, dans l'aperçu de M. B., c'est

la triste qualité de cette littérature apocryphe. »

Puis le critique des Analecta déclare cette source «

contaminée », ces livres « malsains et superstitieux » au premier
chef. Il ajoute : « Malgré le soin que M. B. prend d'avertir
que ses auteurs ne méritent pas d'être crus sur parole, son
exégèse a parfois pour eux des complaisances excessives. » Il
termine en condamnant « une effusion de piété à la Saint
Bernard qui a remplacé l'inspiration factice d'un faussaire».

6° Aveu du P. Paul Mallebrancq, S. J., sur les droits de

la critique. — Tout en déclarant que l'historien des dogmes,



— 135 —

s'il est catholique-romain, n'est pas absolument autonome, il
reconnaît cependant qu'il doit « faire abstraction de tout argument

théologique et peser au seul poids de la critique humaine
la valeur des témoignages». Il ajoute: «Une critique
scrupuleusement exigeante pourra restreindre le nombre ou la valeur
des documents, apporter de nouvelles interprétations, faire
naître même des difficultés peut-être considérables à résoudre.
Ce contrôle, parfois gênant pour certaine théologie qui resterait

facilement paresseuse, est un stimulant précieux à l'étude
de plus en plus sérieuse et approfondie de la science sacrée,
surtout positive; il oblige à reviser, parfois à rejeter certains
arguments patristiques, auxquels une exégèse plus routinière
que critique a trop longtemps prêté une valeur qu'ils n'avaient
pas. » — Le P. M. dit expressément : « On ne peut le nier, la
démonstration du fait de la révélation par les preuves
traditionnelles, si solide qu'elle reste en elle-même, n'a plus de prise
suffisante sur beaucoup d'esprits contemporains Il faut bien
l'avouer, la certitude des miracles évangéliques, ne nous étant
garantie que par l'autorité du témoignage, ne s'impose pas
avec cette clarté immédiate qui exclut toute objection, et risque
de ne pouvoir triompher de certains préjugés philosophiques
Dans ces conditions, rien n'empêche, ou plutôt tout commande,
le cas échéant, d'employer de préférence, pour ramener à la
foi, les méthodes qu'on qualifie de modernes, et qui, dans ce

qu'elles renferment de vérité, n'ont pas toutes été inventées à

notre époque. »

7° M. Bricout et la critique. — M. Bricout, directeur de

la « Revue du clergé français », est beaucoup moins ouvert et
moins libéral que le P. Mallebrancq. Il avoue franchement les
limites de la liberté chez le critique romaniste. « L'historien
ou le critique catholique, dit-il (15 octobre 1907, p. 13S), ne

peut pas revendiquer une liberté, une indépendance, une
autonomie complète. Qu'il le reconnaisse ouvertement ou non, il
est maintenu dans certaines limites par l'enseignement de
l'Eglise. » Et p. 141, il avoue que « le travail de la légende n'est
pas douteux»; et, d'autre part (p. 142), il déclare que les
modernistes tombent dans la «niaiserie », se livrent à des « opérations

fantaisistes et grotesques », « véritable débauche de l'esprit

aprioristique > ; il prononce même le mot « orgie » et traite



— 136 —

« de sot ou d'homme entièrement dominé et affolé par un
système » quiconque est en opposition avec l'Encyclique de Pie X!
Ce sont là des injures et non des raisons. Libre à M. B. de

trouver « juste » et suffisante la liberté que la papauté laisse
à ses théologiens. Beaucoup de ceux-ci trouvent, au contraire,
que la liberté de dire Amen à toutes les élucubrations du
Vatican, est vraiment trop peu de chose. M. B. jette le mot
«système» à la face des modernistes. LIélas! ignore-t-il donc
que le papisme n'est qu'un système, et quel système! Espérons
que les violences de M. B. ouvriront les yeux aux catholiques
de bonne foi, qui avaient cru jusqu'à présent à la possibilité
d'être libre dans le système romain.

8° Aveux de M. Ed. Le Roy sur le dogme et la critique. —
Dans la «Revue du clergé français », du 15 octobre 1907, il dit:
« Le point le plus important sur lequel existe aujourd'hui un
accord unanime, est celui-ci : La vérité de foi, en tant que
telle, demeure indépendante de tous les systèmes philosophiques,
sans exception La vérité dogmatique est immuable et ne

peut lier son sort à celui des philosophies humaines; elle est

universelle, et ne peut être réservée à une école de penseurs;
elle est pénétrée plus profondément par ceux dont l'âme est

plus pure, plus détachée du monde, plus unie au Christ, non
par ceux dont l'esprit est plus pénétrant et plus cultivé. Notre
commune conclusion est ainsi que les formules de foi doivent
être interprétées comme écrites en langue vulgaire, c'est-à-dire
en langage de sens commun, non dans la langue technique
d'aucune philosophie. En d'autres termes, il faut les entendre
au sens obvie, non pas en un sens savant On parle de

sens obvie, et on a raison. Mais n'oublions point que le sens
obvie ne reste pas rigoureusement le même à toutes les

époques, dès lors qu'on se place au point de vue d'une représentation

théorique De là la nécessité actuelle d'une traduction,

d'une remise au point, non pas pour dire autre chose

que jadis, mais au contraire pour redire la même chose à une
mentalité devenue différente. »

Remarquons, à cette occasion, que Rome profite habilement

du changement de sens de certains mots non pas pour
rester fidèle à l'ancien sens et à l'ancienne doctrine, mais pour
innover et pour imposer une foi nouvelle. M. Le Roy aura



— 137 —

beau faire, Rome le condamnera toutes les fois qu'elle y trouvera

son intérêt.

9° Aveux de M. F. Dubois sur les mêmes matières. — Dans
la même Revue, il dit: « L'Eglise, lorsqu'elle propose à la foi
catholique un dogme en empruntant à un système scientifique
ou à une philosophie particulière son idéologie ou sa terminologie,

n'entend jamais canoniser ce système scientifique on cette

philosophie particulière et les imposer à la foi. » —Et encore:
« M. Le Roy a souligné énergiquement le caractère symbolique
de notre connaissance surnaturelle : on le lui a reproché, et on
a eu tort. » — « La formule : Consubstantiel au Pèrp, signifie
que le Fils est réellement un avec le Père : Ego et Pater unum
sumus. C'est le sens réel, la valeur de signification du dogme.
La formule « Consubstantiel au Père », bien que de forme
savante, n'impose aucune théorie, aucune représentation
particulière de la substance. Et il n'est sans doute pas impossible
théoriquement que l'Eglise la remplace par une autre formule
signifiant mieux la même chose — bien qu'il soit difficile de

l'imaginer — car évidemment l'Eglise tient plus aux choses

qu'aux mots, ou plutôt elle ne tient aux mots qu'autant qu'ils
protègent efficacement la chose sacrée dont elle a le dépôt.
De même encore la formule: PI y a trois personnes en Dieu,
ne fait qu'énoncer cette vérité qu'il y a en Dieu trois termes
distincts quoique unis dans leur fond mystérieux par la
communauté d'essence, et le mot personne n'est là que pour
exprimer d'une manière analogique, très imparfaite, cette
distinction ineffable des trois termes dans la divine monarchie.
Les théologiens semblent donc reconnaître que les termes
techniques, scientifiques ou philosophiques, insérés dans les
formules dogmatiques, sont sujets à revision, parce que
empruntés à des catégories historiques de la pensée humaine,
pourvu que le sens réel-populaire de la formule reste
invariable. » — Et encore : « Dire par exemple : La réalité
eucharistique est telle que veus devez avoir en présence de l'hostie
consacrée la même attitude d'âme que devant Jésus présent,
n'est-ce pas dire équivalemment : Croyez que Jésus est présent
dans l'eucharistie et agissez en conséquence? Nous n'en
demandons pas davantage. En résumé, on pourrait distinguer
une double valeur de représentation : une valeur de représen-



— 138 —

tation technique, scientifique, qui ne s'impose pas comme telle
à la foi, et une valeur de représentation élémentaire, populaire,
contenue nécessairement dans la valeur de signification du
dogme et immuable comme elle. Celle-ci seule s'impose à la
foi, parce que sur elle seule tombe la définition de l'Eglise. »

Mais M. Dubois est-il bien sûr que Rome n'entende faire
tomber la définition de l'Eglise que sur cette seule représen
tation élémentaire et populaire? Est-il bien sûr que, lorsque
Rome parie des trois personnes de la Trinité, elle ne parle
que de trois termes et par analogie seulement? Est-il bien sûr
que, lorsque Rome parle de transsubstantiation, elle comprenne
seulement, la nécessité, pour l'âme, d'agir comme si Jésus était-
simplement présent? J'en doute très fort; car, si telle était la
pensée de Rome, elle serait en recul manifeste sur le Concile
de Trente, recul qui serait un démenti.

10° Une discussion sur la Résurrection de J.-C. — M. Lesêtre
a publié, dans la « Revue du clergé français » (1er novembre
1907), une étude sur Jésus ressuscité, dans laquelle il veut
démontrer la réalité de cette résurrection, contre M. Edouard
Le Roy qui la considère non comme un fait d'ordre proprement

historique, mais comme un fait d'ordre purement
surnaturel, ni démontré, ni démontrable, que la conscience
chrétienne a insensiblement déduit d'autres faits.

Je n'ai nullement l'intention de traiter ici cette question,
mais uniquement de signaler quelques aveux et surtout quelques

maladresses de M. Lesêtre.
1° M. L. avoue qu'il y a, soit dans les symboles de foi,

soit dans les Ecritures, des affirmations positives de faits, qu'on
ne doit cependant pas prendre à la lettre, par exemple: «Est
descendu aux enfers, est monté aux cieux, est assis à la droite
de Dieu. > Il déclare que ce sont des métaphores fp. 246). Mais
il prétend, et à bon droit, qu'il en est d'autres qu'on doit
comprendre littéralement et non métaphoriquement. Très bien.
Mais alors il doit indiquer quel est le critère auquel on doit
recourir pour faire cette distinction. Cette question du critère
ou de la norme est capitale ; c'est elle seule qui peut mettre
de la clarté dans la discussion.

Le P. Delattre, S. J., vient de publier un ouvrage intitulé:
«Le critérium à l'usage de la nouvelle exégèse biblique». C'est



— 139 —

une réponse au P. Lagrange et aux modernistes, qu'il accuse
de prendre pour critérium « leurs idées et leurs goûts personnels

», et de « se faire eux-mêmes leur Ecriture sainte ». Les
modernistes adressent le même reproche à l'école antimoderniste.

Les uns et les autres se renvoient la balle. Ne feraient-
ils pas mieux d'élucider la question, et de constater quel a

été, de fait, le procédé suivi dans l'ancienne Eglise pour
l'interprétation des textes bibliques. Vers la fin de son étude, M. L.
en appelle au magistère de l'Eglise considérée comme «organisme

vivant» (p. 2621. Il devrait donc, contre les chrétiens
qui ne voient pas clans l'Eglise un organisme vivant, mais
seulement une dépositaire et une gardienne du dépôt divin, il
devrait, dis-je, démontrer que l'Eglise est ce prétendu
organisme, que cet organisme, au fond, n'est pas l'Eglise, mais le

pape; et que le pape a le pouvoir d'organiser des interprétations

et de faire des dogmes nouveaux, en éliminant même
les enseignements des Pères qu'il ne peut pas s'assimiler. Tant
¦qu'il ne fera pas cette démonstration, il se battra contre des
moulins à vent, et en dehors de la question. C'est en vain
qu'il déclare, par exemple, que la résurrection du Christ
entendue littéralement est nécessaire et essentielle à la vie de

l'Eglise ; que sans cette interprétation littérale, l'Eglise « serait
radicalement incapable de poursuivre sa mission dans le monde
et même de prolonger son existence» (p. 262); et qu'en
conséquence < l'Eglise fait tous ses efforts pour affirmer et défendre
énergiquement ce dogme» 'p. 263Ì. Le cercle vicieux est manifeste.

Ce n'est pas ainsi que les littéralistes convaincront les
modernistes, en escamotant la question préalable. Lorsqu'on
veut démontrer une conséquence, il faut d'abord démontrer
les principes ou les données dont elle découle. C'est élémentaire.

M. L. s'en dispense ; c'est sa première maladresse.
2° U fait un second aveu et qui occasionne une seconde

maladresse. Après avoir mentionné l'idée morale et religieuse
que l'école de M. Le Roy se fait de la résurrection en général
et cle celle du Christ en particulier, il la repousse, non en elle-
même, mais parce que tout le monde ne la comprendrait pas.
Cette condamnation est bien timide, et Rome ne la trouvera-t-
elle pas très maladroite? De fait, lorsqu'on prend parti pour
le sens littéral, n'est-ce pas une maladresse d'admettre que le
sens non littéral pourrait être vrai? Voici les propres paroles



— 140 --
de M. L. : « Nous n'en sommes pas encore là Quelle que
soit la valeur de la nouvelle venue, quels que soient le mérite
de ses auteurs et l'intelligence de ses partisans, il n'en est pas
moins certain qu'elle bouleverse de fond en comble les notions
auxquelles est habitué le commun des hommes Si l'humanité

se composait exclusivement d'éminents esprits, chacun
saurait alors ce que parler veut dire, et les nouvelles formules
appliquées au dogme n'offusqueraient personne parce qu'elles
seraient peut-être comprises de tous. » (P. 244.)

3° M. L. avoue que la vie nouvelle de Jésus ressuscité
« était d'un autre ordre que celle qui a précédé et que
d'ailleurs elle ne s'est pas terminée par une nouvelle mort » (P. 245).
Ne pourrait-on pas demander si le mot « résurrection » est
exact pour signifier une vie « d'un autre ordre» que la précédente,

une vie surnaturelle succédant à une vie naturelle, et
si une vie qui ne doit pas se terminer par une mort est bien
réellement une vie humaine, et si ce n'est pas déjà une Aie

céleste, et comment une telle vie est possible sur la terre ; en
tout cas, où sont les preuves péremptoires que telle a bien été
la Aie de J.-C. ressuscité? «Trente et quelques heures après
sa mort», dit encore M. L., «le corps du ressuscité n'avait pas
été atteint par la corruption ; il était donc matériellement le

même que celui du crucifié, mise à part seulement la
transformation surnaturelle provenant du retour dans ce corps d'une
âme glorifiée. » (P. 249.) Comment une âme »lorifiée peut-elle
vivre dans un corps matériellement le même que celui qui a
été crucifié? M. L. soulève des questions très-difficiles, qu'il ne
résout aucunement. Nouvelle maladresse.

4° Au sujet du témoignage de St. Paul, l'auteur (p. 349)
dit : « St. Paul assimile aux apparitions dont les disciples ont
été favorisés celle dont il a été lui-même l'objet sur le chemin
de Damas. Pourtant il n'a pas vu le Christ eu personne, il
n'a aperçu qu'une vive lumière. Mais il a entendu une veix
lui parler et celui qui parlait s'est donné comme étant Jésus
lui-même. Paul a cru ; il a été immédiatement convaincu que
Jésus cle Nazareth était alors vivant, par conséquent qu'il était
ressuscité... La conviction de St. Paul touchant la résurrection
de J.-C, dette de sa conversion, par conséquent de quelques
années seulement après la Pentecôte. » <P. 250.) Donc, pendant
tout ce laps de temps, St. Paul n'a pas cru à la résurrection



— 141 —

littérale de J.-C. M. Lesêtre prouve bien que St. Paul a cru
plus tard à la résurrection réelle de J.-C, mais il se dispense
de prouver que cette résurrection réelle ait été littérale. Il
confond réel et littéral, et suppose que ces deux mots, dans
l'interprétation des Ecritures, sont synonymes. Il a d'autant
plus tort de ne pas fournir la preuve, que sa supposition est
erronée. Autre maladresse.

Nous serions trop heureux si le simple exposé des
maladresses de M. L. pouvait convaincre les antimodernistes, qu'ils
ne peuvent plus se borner à affirmer leurs interprétations en
les couvrant d'un prétendu magistère autre que le magistère
même du Christ. Dans l'Eglise du Christ, il n'y a qu'un seul
Maître, le Christ, dont la doctrine a été transmise aux saints
une fois pour toutes: Nec vocemini magistri, quia magister
vester unus est, Christus (Matth. XXIII, 10). Deprecans super-
certari semel traditse Sanctis fidei (fut/., 3).

5° Hélas! ce n'est pas tout. M. L. fait reposer la démonstration

cle la divinité de J.-C. sur « ce qu'on raconte de sa
naissance » et sur ses miracles. (P. 262.) 11 ne mentionne pas
d'autres preuves et semble croire que sans la preuve dite des
miracles c'en est fait de l'apologétique, du christianisme et de
la foi. Il se trompe gravement et il abaisse par trop la
théologie, qui, heureusement, a en mains d'autres preuves.

11° Aveu du P. Thurston, S. J., sur le culte primitif de

l'eucharistie. — Dans le Month (avril 1907) le P. Th. s'exprime
ainsi: «Un des problèmes les plus déconcertants dans l'histoire
des premiers siècles chrétiens est le problème qu'éveille en

nous l'attitude des pieux chrétiens des onze premiers siècles
de l'Eglise, en face de la sainte eucharistie, réservée en quelque
tabernacle pour l'usage des malades. Le fait de cette réserve...
n'est pas mis en question Nous ne trouvons presque rien
qui nous suggère que les chrétiens d'alors aient réalisé le
privilège de la sainte réserve. Rien qui puisse ressembler à ce

que nous appelons aujourd'hui une visite au saint-sacrement.»
— M. Silas Barton ajoute dans les Annales cle phil. chrét., nov.
1907, p. 208: «Du moins, pour ma part, avant 1100, je ne connais

rien de ce genre. Bien plus, en dehors des textes
liturgiques, les prières ou cantiques en l'honneur de l'eucharistie
sont rares. Il s'agit de la dévotion eucharistique en dehors de



— 142 —

la messe ou de la communion. Le P. Th. montre que les

témoignages invoqués par Corblet et autres n'ont aucune valeur.
Ce qui est dit souvent sur la pratique des lampes allumées
devant le tabernacle est sans fondement historique. Eustache,
abbé de Fiai (1200), est le premier à recommander cette
pratique, en Angleterre du moins. Quant aux visites au St. Sacrement,

le P. Th. en trouve un exemple probable dans une lettre
de Thomas Becket (1166), et dans la règle des anachorétesses
(Ancren Riisle) qui est du XIIe siècle. Même après cette période,
on est surpris de voir combien rarement quelques-uns même
des plus saints mystiques expriment une piété tendre et familière

envers l'eucharistie. »

Remarquons une fois de plus que, dans l'ancienne Eglise,
on ignorait la transsubstantiation et l'on communiait, tandis
que, depuis le fameux miracle physico-chimique, on ne
communie plus, mais oit fait des adorations nocturnes, des processions,

des reposons, etc., pour l'œil. En réalité, ce nouveau
christianisme n'est qu'un pseudo-christianisme: dans l'ancien
et le vrai, on croyait à la présence spirituelle de J.-C,
nourriture spirituelle et cÜAune des âmes; dans le nouveau et le
faux, à la présence matérielle, le corps du Christ étant brisé
par les mains des prêtres et broyé par les dents des fidèles
(manibus sacerdotum frangi aut dentibus fidelium atteri), d'après
le Concile de Rome de 1059.

12° Aveu de M. G. Archambault sur le « Commonitorium»
de St. Vincent de Lérins. — On sait l'empressement puéril avec
lequel les ultramontains d'aujourd'hui, ardents nev^manistes, se

sont jetés, à la suite du trop célèbre néophyte Brunetière, sur
ce « Commonitorium », clans l'intention de justifier leur théorie
de l'évolution des dogmes et surtout la fabrication des
nouveaux dogmes romains. Plus on étudiera l'œuvre de Vincent
de Lérins, plus on en rabattra. M. Archambault semble déjà le
reconnaître, lorsqu'il écrit (dans les Annales de phil. chrét., nov.
1907, p. 195-196):

« Manifestement, il ne faut pas vouloir, dans le Traité de

Pêrêgrtnus, trouver je ne dis pas une théorie, mais même

simplement une idée de ce développement du dogme, non plus
seulement logique et par additions déductives, mais par
assimilations, adaptations et transformations vitales, tel que les-



— 143 —

travaux d'Histoire des dogmes l'ont fait concevoir aux théologiens

modernes Quand on examine tout ce chapitre XXIII,
on y lit que les corps étendent leurs proportions avec les

années, que rien n'apparaît chez l'homme âgé qui auparavant

n'ait été caché chez l'enfant Mais, en tout cela, rien
qui soit pour justifier l'idée toute moderne du développement
vital. Vincent retrouAe tout le dogme comme en miniature
dans l'Evangile. Et si l'on relit les autres chapitres pour saisir
sur le fait et non plus seulement dans ses descriptions
métaphoriques du chapitre XXIII, l'idée qu'il se fait de la croissance
du dogme, on constate que, s'il admet bien que les dogmes
puissent recevoir plus d'évidence, plus de lumière et de précision,

il ne conçoit pas les transpositions de philosophie à

philosophie, de civilisation à civilisation. Ce qui ne tend point à

dire que Newman a tort de vouloir appuyer sa théorie du
Développement sur la Tradition (lui-même savait qu'il dépassait

le moine de Lérins), mais seulement qu'il serait inexact
de croire quelle peut se réclamer de la vénérable autorité du
Commonitortum ...»

Donc la doctrine de NeAvman et de ses partisans n'est
nullement celle de Vincent de Lérins. C'est ce que nous avons
constamment démontré dans cette Revue.


	Variétés

