Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)
Heft: 61
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VARIETES.

I. — Le témoignage de la foi rendu par les évéques
et les fideles.

Par quels moyens et par quelles étapes le pouvoir actuel
des ¢véques est-il devenu ce qu'il est, c’est une question d’his-
toire qu'il serait bien intéressant d'étudier a fond. Le gallica-
nisme a contribué, et pour beaucoup, a l'exagération de ce
pouvoir: il croyait par la établir un contrepoids d’autant plus
fort contre 'ultramontanisme, c’est-a-dire contre les empiétements
constants de la puissance papale. Toutefois il importe de
remarquer que, méme dans le systeme gallican, on a conserve
des restes de 'ancienne doctrine d'apres laquelle 'Eglise catho-
lique ne consistait pas seulement dans le pape et les évéques,
mais aussi dans les fidéles, c’est-a-dire dans «le corps entier »
ae I'Eglise. Cette affirmation des droits des fideles a son impor-
tance, aujourd’hui surtout que le pape omnipotent et infaillible,
apreés avoir fait des évéques ses valets ou ses simples délégues,
cherche ‘a4 dominer aussi les simples fideles au point de leur
dénier & peu prés tous leurs droits spirituels.

Les droits des fidéles n’étaient pas seulement des droits
administratifs et disciplinaires; ils portaient aussi sur la garde
et le témoignage de la foi. A eux aussi était confié le «dépot»
des enseignements, des préceptes et des institutions du Christ.
Cette notion de 1'Eglise est fondamentale et doit étre remise
en lumiere contre le monarchisme romain et contre loligar-
chisme gallican. La Fevue a déja démontré maintes fois cette
doctrine. Je voudrais, dans ces pages, lillustrer par quelques
extraits d'un ouvrage publié en 1714 et bien oublié aujourd’hui.
11 est intitulé: Du temoignage de la vérité dans " Eglise ; disser-
tation théologique, oit I'on examine quel est ce témoignage, tant
en général qu'en particulier, au vegard de la dernitrve Consti-



tution. Ni l'auteur, ni le lieu de l'impression, ni l'éditeur ne
sont indiqués. Peu importe. Voyons le fond des choses.

Paragraphe XXII, p. 69-72: «...Est-il vrai que le plus
grand nombre des pasteurs soit, dans toute conjoncture, le témoi-
onage que la vérité conservera toujours dans I'Egliser Est-il vrai
qu’il le soit indépendamment de toute autre choser S'il ne 'est pas
par lui-méme, reste a chercher ce qui dans I'Eglise est par soi-
meéme la voix constante et le témoignage invariable de la vérité . ..
Qu'il faut bien prendre garde a ne pas confondre ici le témoignage
invariable et constant avec le témoignage ordinaire. Qui dit témoi-
gnage ordinaire, des la méme dit un témoignage qui peut absolu-
ment manquer, et qui n’est assuré que dans l'ordre commun. Mais
qui dit témoignage constant, dit un témoignage qui subsiste toujours
et dans tous les cas possibles... Je cherche donc si la voix essen-
tielle de I'Eglise, qui ne périt jamais, est le plus grand nombre
des pasteurs ou ne l'est pas, en un mot si le plus grand nombre
des pasteurs est le non plus wltra ou le dernier terme auquel se
réduit en derniere analyse la voix et le témoignage de la vérité. »

Paragr. XX7I/, p. 72-74: «Si je ne pensais qu'a jeter dans
I'embarras ceux qui pourraient prétendre que le plus grand nombre
des pasteurs est le témoignage essentiel de la vérité, je commen-
cerais par les prier de définir... ¢'il suffit d’'une voix par-dessus la
moiti¢, ou si pour définir un article, il ne faut pas du moins autant
de voix qu'il en faut pour élire un pape, cest-a-dire, les deux
BierS vy o 2

aragr, XXV, p. 78-82: «... Manifestatr quod epistola estis
Christe ... que scitur et legetur ab omnebus homwinibus. Telle est
la loi de la foi, dit "Apdtre. C'est dans le corps de I'Eglise qu’elle
subsiste essentiellement. Toujours présente a quiconque veut s’ins-
truire, elle y forme une espece de droit public, dont toute la nation
est dépositaire. En effet, I'Eglise n’est proprement qu’une nation,
gens sancta, que Dieu a mélée avec tous les peuples de la terre . ..
L’Apdtre suppose partout la loi de la foi comme un droit public
subsistant essenzicllement dans tout le corps de la nation, ou cette
societé d’hommes, qu’on appelle I’Eglise catholique. »

Paragr. XXT11I, p. 83-85: « Ce témoignage public subsistant
dans 'Eglise est une loi supréme a laquelle tows les meinbres du
corps sont assujettzs. Ebranlez ce principe, nos prescriptions contre
les hérétiques ne se soutiennent plus. Faites dépendre la loi de la
foi de quelque autre chose que du témoignage wunaniine que lui
renc fout le corps des fidéles, au lieu d’établir et d’édifier, vous
renversez autant qu’il est en vous la base golide et la colonne



~ o124 —

inébranlable de la vérité. C’est a l'unanimité que les promesses
ont €té faites, unanimztats dixet, dit St-Cyprien en mille endroits ... »
— Tout ce paragraphe est aussi formel que possible.

Paragr. XXVIII, p.85-90: «Si les évéques ont donc leur
droit et leur fonction dans le corps de V'Eglise, #/s ont leur régle
et jamais pouvoir ne fut moins arbitraire que le leur. Dés qu'ils
sont nos juges, ils demeurent assujettzs comme nous a la loz com-
mune. Car la loi n'abandonne jamais le Juge a lui-méme. Et puisque
la loi de notre foi n'est autre chose que la profession publique que
nous faisons tous des vérités que nous sommes obligés de croire;
puisqu’elle subsiste essentiellement dans le témoignage public que
lui rend tout le corps de VEglise ... unicuique nostrum data est
gratia secundum mensuram donationis Chrests; il doit étre évident
aux moins attentifs que /le #mozgnage public di corps de [I'Eglise
est la loz sowveraine du jugement des éviques, comme clle lest on
effet de notre croyamce. Aussi 'Apodtre ne dit pas qu'ils soient les
maitres, mais seulement les ministres de cette loi de J.-C., ¢pistola
Christi ministrata a nobis . .. lls sont eux-mémes obligés a écouter
cette Eglise dont ils sont la voix. Ajoutons qu'ils sont d’autant plus
obligés a I'écouter qu'ils ne sauraient étre trop attentifs a ne pas
nous donner les visions de leur cceur pour les oracles de cette loi
de J.-C. qui doit parler par leur bouche. Qu'on y premne garde,
leur voix n'est pas la régle de la voix de I'Eglise; mazrs la voix de
UEglise doit itre la régle de la lewr. Preuve sensible que qui dit
la voix de I'Eglise dit quelque chose de supériewr a la voix wiéine
des pasteurs . . .

« Comme il nous est défendu de rien changer a notre foi, les
évéques se sont engagés par serment a n'y rien changer eux-mémes.
Deéputes et comimzs par tout le corps de la nation sainte pour déclarer
dans l'occasion quelle est chez elle la loi du pays, ils ont juré de
le faire avec toute la sincérité possible. .. Aussiles évéques assemblés
dans les plus saints conciles n’ont jamais pris d’autres qualités que
celle de Représentants de 'Eglise universelle, unzversalem Lcclesiam
representans. Et telle est en particulier la doctrine constante de
notre Eglise de France. Le mouvement propre est pour elle un
mouvement inconnu; et la clause mwotu proprio suffit pour déclarer
nul chez elle tout Décret qui la porte, parce qu'en effet le mouve-
ment particulier détruit 'harmonie et le concert qui doit étre entre
tous les membres du méme corps. Nos évéques croiraient-ils donc
que nous soyons disposés a leur accorder sur ce point ce gu’avec
cux nous refusons au pape ? Mais s'ils avaient en matiere de doctrine
quelque autre droit que le témoignage et la déclaration juridique
de la foi de leurs Eglises; si leurs définitions étaient indépendantes



— 125 —

de l'aveu du corps, n'est-il pas visible qu'ils seraient dés lors aban-
donnés au mouvement propre et particulier:...»

Paragr. XXI.X, p. 90-94: «...Il est donc impossible que les
évéques dans leurs jugements puissent avoir d'autre droit que le
droit de représentation, et la déclaration juridique du témoignage
toujours subsistant. Szmples témozns de la foi de leurs Eglises, ils
n‘ont d’autorité qu'autant qu'ils parient en leur nom . .. Tout évéque,
député né de son Eglise pour rendre temoignage en son nom, doit
pouvoir dire comme J.-C. qu'il ne dit précisément que ce qu'il a
entendu (Fean 7, 30)... Qu'on ne s'imagine donc point que 'auto-
rité des évéques dans les jugements ecclésiastiques soit indépen-
dante de l'aveu des fideles. La Constitution de I'Eglise requiert
essentiellement cet aveu pour que leurs jugements aient force de
loi...»

Paragr. XXX, p. 94-07: «...Il peut arriver, dans certains
cas, que le plus grand nombre de pasteurs cede a la violence. Or,
dans le cas de partage, ce n’est absolument ni le grand ni le petit
nombre de pasteurs qui décide: mais 'aveu ou le désaveu du témoi-
gnage public et toujours subsistant dans le corps de 'Eglise, puis-
qu'en effet ni les uns ni les autres n’ont d’autorité qu’autant qu'ils
exposent avec sincérité le témoignage toujours subsistant parmi nous. »

FParagr. XXX, p. 98-104: «...Quelque sensible que soit la
faiblesse de 1'épiscopat, qui devrazt etre la force et le nerf de
I'Eglise, affligeons-nous, mais ne perdons point du courage... La
vieillesse de I'Eglise n’est a la vérité que trop sensible... Mais
Dieu peut, quand il lui plait, renouveler notre jeunesse comme la
jeunesse de laigle...»

Paragr. XXXI/, p. 105-108: «.. .1l faut donc regarder |'épis-
copat dans la nation sainte comme une espece de magistrature
publique, composée de plusieurs particuliers a la vérité, mais ou
chaque particulicr, sans préjudice du rang qui doit étre observé
entre eux, est chargé de rendre le jugement et le témoignage de
tout le corps de la nation, tel qu’il le connait, en honneur et en
conscience ... »

Paragr. XXXI/I, p. 108-109: «Ce que nous appelons nos
Libertés et qui sont bien moins les notres que les Libertés ade foute
U'Fglise, ne saurait avoir d’autre fondement...»

Paragr. XXXIV, p. 114-137: «...Observons qu'il ne faut
pas concentrer l'autorité de la chaire dans un concile, gquelgue
genéral qi’il soit, jusqu’a 'Oter aux évéques absents. Car ceux-ci
possedent autorité de témoignage aussi parfaitement que les évéques
assemblés, de sorte qu'ils ont toujours le droit de réclamation et
doivent toujours étre écoutés, surtout quand il s’agit d’un point qui



n'est pas de cette espece de droit public éminent qui par lui-méme
juge et décide: réflexion qui fournit la solution naturelle d’un pas-
sage difficile (;) de St-Augustin: /[psa plenaria concilia sepe priora
posterzoribus emendare. . . »

Paragr. XXXV, p. 137-155: «...l.a grace ne détruit pas
la nature, mais la consacre. Et linfaillibilit¢ divine des promesses
ne peut étre opposée a Linfaillibilité humaine, qui doit étre com-
mune entre 'Eglise et toutes les autres sociétés du monde. Celle-cz
préte le fond, Vautre la forme. L.une est le terme et la fin de I'ana-
lyse, l'autre est le moyen qui m'’y conduit. L’Eglise a les deux,
parce qu'elle est a la fois humaine et divine. L’une est le signe
extérieur de l'autre. Et dans toutes les conjonctures ou sur [évi-
dence naturelle je ne conclurais qu’une infaillibilité humaine dans
toute autre société, japercois dans la maison des enfants de Dieu
celle-ci d’abord, mais en meéme temps linfaillibilité divine guz /a
suzt. Ainsi Dieu me conduit tout ensemble par le bon sens et par
la foi...»

Puis l'auteur reproche a I'énelon de «donner a plein » dans
I'excés qui consiste a ne vouloir jamais entendre parler de l'infailli-
bilit¢é humaine, et a croire que tout est perdu si on ne trouve
I'infaillibilité divine partout. « Si dans I'analyse de la foi Dieu ne
lui garantit a chaque pas une infaillibilité surnaturelle, 2/ »e crouf
@ rzen ... La nature ne saurait contenter des gens de ce caractere,
il leur faut de l'extraordinaire et du roman partout. Du roman dans
la théologie, du roman dans la spiritualité, du roman dans la poli-
tique. Et I'Eglise pour eux ne serait infaillible sur rien si elle ne
Iétait sur tout, comme ils ne croiraient point aimer Dieu si pour
son amour ils ne consentaient a le perdre...»

Pareagr. XXXVIII, p. 157-161: <...Ce n’'est donc ni 1as-
semblée, ni le grand nombre de ceux qui sont assemblés qui déci-
dent de la présence de J.-C., mais l'assemblée faite en son nom:
et ce qui décide de l'assemblée faite au nom de Jésus, c’est luna-
nemité avec tout le corps de 'Eglise: Cum corpove Ecclesie et uni-
versa fraternilate .. .»

Paragr. XXX/X, p. 101-166: I auteur cite la supposition
faite par St-Vincent de Lérins, d’aprés laquelle une contagion se
serait répandue «non seulement sur une partie considérable de
I'Eglise, mais sur presque tout le corps». « Alors, dit-il, tout disciple
fidele de Jésus-Christ se préserve facilement de la peste de la nou-
veauté, s'en tenant inviolablement a la for qu’il avait regue de scs
FPeress. Tel est le critérium a suivre. Or la foi regue des Peéres est
celle qui est recue « partout, toujours et par touss.



& — 127 —

L’auteur, dans les paragr. XLV et XLVI, rappelle les terribles
critiques de St-Grégoire de Nazianze contre les évéques de son
temps, critiques qui frappent en plein les évéques du commence-
ment du XVIII® siecle ). Ces évéques sont ¢ sans science et sans
¢tude » ; ils «ne peuvent dire deux mots qu’il ne soit plus a propos
de retenir chez eux»; de leur bouche sort «le venin de l’aspic
dont on tue nos fréres». Ce sont des ignorants et des aveugles qui
conduisent des ignorants et des aveugles. « Ces évéques ignorants
sont peut-étre le moindre mal de I'Eglise: il en est de plus mal-
heureux encore. Ceux-ci n'ont nz religzon ni conscience, vils jouets
de toutes les passions et de toutes les révolutions du temps. Comme
ils n'ont réen de fixe sur la foz, toujours préts a embrasser égale-
ment les partis opposés, la favewr est leur idole et la loz des temps
est leur régle, et non la loi de Dieu... L’ordre des évéques, tout
saint qu'il est, renferme des grues et des oisons, des évéques cour-
tisans, dont tout le mérite est dans les dehors». L.e nombre de ces
éveques peut aller jusqu’a rendre le ministére insupportable a un
homme de bien.

Triste est 'histoire de ce qui se passa dans les conciles de
Séleucie, de Rimini et de Constantinople. Voir paragr. XLIX et L,
p. 205-215. Conclusions:

St-Grégoire de Nazianze a placé la chaire de Vérité non dans
le grand nombre, mais dans le petit nombre de ceux que leur cou-
rage et leur vertu soutinrent au milieu de la tempéte. perpaucos
(p. 216) ... Un seul homme est quelquefois une ressource génerale.
Athanase fut presque seul le soutien et l'appui de UEglise. Sa
présence la consolait, I'encourageait, la soutenait (p. 218)... Cessez
donc de nous opposer le grand nombre, régle équivoque de vérité
dans le cas de partage, si vous ne pouvez en meéme temps 'appuyer
de Vaven général dic corps des fidéles, qui ne peut jamazs étre faux
ne douteux en matiére de foi» (p. 220).

Tels sont quelques-uns des enseignements de cet ouvrage,
lequel a été condamné par un Arrét du Parlement de Paris
du 21 février 1715. Un critique a conclu de cette condamna-
tion a «’excellence du livre». Je n'irai pas jusque 1a; j'avouerai
méme que plusieurs des opinions qui y sont exprimées, me
semblent erronées. Le critique que je viens de citer a, du reste,
composé un volume pour examiner de trés prés ces opinions,
et, loin de les trouver toutes excellentes, il en répudie une
partie trés expressément. Ce nouveau volume est intitulé:

) Voir, en particulier, les paragraphes LIV a LVIIL



— 128 — @

L' Unité, la Visibilité et I' Autorité de U'Eglise, renversées par la
Constitution de Clément X1 (Unigenitus), el par la maniéve dont
elle est recue, il date certainement de 1715. L’auteur se dissi-
mule, lui aussi. Protestants, jansénistes et ultramontains peuvent
y trouver des pages qui donnent a tous partiellement raison.
Tantot on le prendrait pour un protestant qui plaide habile-
ment contre les conciles cecuméniques et pour le libre examen,
tantdt pour un ultramontain qui, finalement, se rallie a 1'obéis-
sance romaine. Indécis, peu clair, il parait étre un ultramontain
trés protestantisé, ou un protestant trés ultramontanisé, Janus
peu sympathique, malgré les excellentes vérités qu'il adresse
a chacun des trois partis: romain, janséniste et protestant.
Cette personnalité ambigué m'intéresse tres peu, et je laisse,

pour le moment, son volume de cOté.
E. MicHaub.

IT. — Ad intra et ab extra.

Qu'une rétorme de I'Eglise catholique et de la théologie
catholique soit nécessaire, qu'il y ait des erreurs a corriger,
des superstitions a supprimer, des explications meilleures a
donner dans une quantité de questions doctrinales, des abus
disciplinaires et liturgiques a faire cesser, c’est ce que tous les
esprits perspicaces et sinceres, méme dans 1'Eglise romaine,
apercoivent et avouent aujourd’hui. La lumiére est faite. Pie X
ne tonne méme si fort contre ses théologiens modernistes que
parce que ceux-ci, dans leurs Revues, lui répetent sur tous les
tons ce que je viens de dire.

Mais comment cette réforme catholique doit-elle se faire?

Doit-elle se faire a lintérieur de 1I'Eglise catholique?
Evidemment, puisque c'est cette Eglise méme qui doit étre
réformée dans ses éléments défectueux et dans ses formes
périmées. Sur ce point, pas de difficulté. I.es anciens-catho-
liques sont unanimes avec les catholiques romains pour le
proclamer. Donc réforme ad intra.

Mais cette réforme catholique qui doit porter sur les choses
intérieures viciées et compromettantes, peut-elle, doit-elle méme
provenir de lextérieur, ab extra? C'est ce que les anciens-
catholiques affirment, et ce que les catholiques romains nient.



— 129 —

Ce grave débat n’est pas nouveau. Des le début de notre
Réforme catholique, des voix ultramontaines et gallicanes se
sont élevées contre nous, notamment celle du regretté Faustin
Adolphe-Hélie, directeur de la «Revue de la science nouvelle ».
Cette discussion remplit maintes pages du « Catholique natio-
nal» et de la « Revue internationale de théologie », Si je reviens
sur ce sujet, c’est que la discussion a recommencé a 1occa-
sion de l'appel que les anciens-catholiques, au congres de La
Haye (1907), sur linitiative de M. I'évéque Herzog et de M. le
curé Moog, ont adressé aux partisans du Reformkatholisismus,
pour les déterminer a unir leurs efforts de réformateurs
catholiques aux efforts des anciens-catholiques. Au nom de la
< Société Kraus» de Munich, M. le Dr K, Gebert a repoussé cet
appel, en essayant de réfuter le point de vue ancien-catho-
lique. Le « Katholik» de Berne lui a répondu, victorieusement,
croyons-nous; voir le numéro du 12 octobre, p. 342-345.

Résumons le débat. Les catholiques romains disent: Puisque
la rétorme doit étre catholique, il est clair que, pour l'opérer,
il faut étre dans I'Eglise catholique; or les anciens-catholiques
sont sortis de 1'Eglise catholique; donc ils ne peuvent pas
réformer I'Eglise catholique.

Nous attaquons la majeure et la mineure de ce syllogisme.
L'Eglise est comme un édifice, disons-nous; or quand un édi-
fice brile, il n'est pas nécessaire d'étre dans son intérieur pour
arréter l'incendie; les pompiers et autres sauveteurs opeérent
du dehors (ab extra), c’'est méme la seule bonne maniere, car
a l'intérieur ils seraient exposés a étre écrasés et bralés par
les poutres calcinées qui tomberaient sur eux. l’eau, en péné-
trant du dehors, est toujours de 1'eau, et, tout en étant lancée
du dehors, elle opére ses résultats dans l'intérieur méme de
I'édifice. On voit donc, par cette simple comparaison, qu'il n’est
pas nécessaire d'étre dans 1'Eglise catholique pour lui rendre
le service en question, et que la vérité, qu’elle vienne du dehors
ou de lintérieur, peut toujours lui étre salutaire.

En outre, il est faux que les anciens-catholiques soient
sortis de I'Eglise catholique. C’est précisement pour étre plus
réellement catholiques qu’ils ont refusé d'admettre comme dogme
une doctrine jusque-la repoussée comme erronée et comme
anticatholique par les meilleurs catholiques; le fait est prouvé.
Les anciens-catholiques ne sont méme pas sortis de 1'Eglise

Revue intern. de Théologie. Heft 61, 1908, 4



— 130 —

romaine, si 'on prend le mot « romaine » dans le sens d'«occi-
dentale » ; ils ont rompu avec le Vatican, avec le pape ultra-
montain, avec ses évéques ultramontains, et cela pour rester
catholiques, pour étre fideles a la foi catholique professée
« partout, toujours et par tous:». Les anciens-catholiques sont
donc dans l'intérieur de 1I'Eglise catholique, et ils sont encore
suffisamment rapprochés du pape et de ses évéques pour pouvoir
les atteindre de leurs pompes et de leurs arguments, et pour
les sauver en quelque sorte malgré eux.

Mais, disent les ultramontains, on n’est pas catholique sans
le pape; donc une réforme faite sans lui ne peut pas ¢étre catho-
lique. — Vieille ritournelle. Les conciles cecuméniques qui ont
anathématisé des papes, ¢taient-ils catholiques? Certainement.
Les gallicans quiont repoussé 'infaillibilité du pape jusqu’en 1870,
étaient-ils catholiques? Qui oserait le nier et les tenir pour
hérétiques? Personne, pas méme la Rome actuelle. Donc on
peut étre catholique sans le pape de Rome, quand celui-ci, par
ses erreurs ou son indigne conduite, oblige les vrais catholiques
a lui tenir téte, voire méme a le déposer. Qu'on se rappelle le
Grand Schisme d'Occident. Ces notions sont élémentaires.

Mais, répliquent les ultramontains, pour réformer catho-
liquement il faut la grace divine, laquelle ne se trouve que
dans I'Eglise catholique et avec le pape. — Argutie. La grace
divine, Dieu la donne a tous les amis de la vérité et de la
justice. Le bon Samaritain avait la grace de Dieu, et il n’était
pas de la Synagogue. Le Christ lui-méme nous a dit qu'il a
de nombreuses brebis en dehors du bercail. Quiconque connait
I'histoire de 1'Eglise, connait les trés grands services qui ont
été rendus a V'Eglise par ceux méme qui n'en étaient pas
membres. Mais, encore une fois, les anciens-catholiques ne sont
pas hors de I'Eglise catholique. Le pape a beau les condamner;
ses anathémes sont impuissants. St. Cyprien avait la grace de
Dieu, méme quand il combattait 'éveéque de Rome. Les anciens-
catholiques ont des sacrements valides, et nul n'oserait pré-
tendre que la grace divine leur est refusée parce qu'ils n'ont
pas craint de s'exposer a mille sacrifices pour rester fideles a la
foi de leur baptéme, c'est-a-dire &4 I'Evangile du Christ, a
I'Eglise du Christ et a la grace de Dieu.

Tels sont les arguments ultramontains. On voit qu’il n’est
pas difficile de les réfuter.



— 131 —

Mais les anciens-catholiques ne se bornent pas a la défen-
sive. Non contents de répliquer, ils attaquent. Voici leur argu-
mentation:

La réforme de I'Eglise romaine est nécessaire; tous les
romanistes clairvoyants et désintéressés l'avouent. Or cette
réforme ne peut pas se faire dans lintérieur de cette Eglise
avec le consentement du pape; donc elle doit se faire du dehors,
malgré le pape et contre le pape.

Que cette réforme ne puisse pas se faire par des catho-
liques-romains soumis a la juridiction du pape, c’est évident:
1° par les fails, car le pape excommunie et paralyse tous les
fideles qui proposent la moindre réforme (exégese, index, célibat
ecclésiastique, etc.); son nouveau Syllabus, sa nouvelle Ency-
clique contre le modernisme, parlent assez haut; — 2° par le
hon sens, car comment peut-on espérer qu'un pape qui se croit
et se dit infaillible de droit divin, consente jamais & amoindrir
son autorité, renonce a ce qu'il considére comme ses droits,
comme ses devoirs, pour ¢écouter de petits prestolets ou de
pauvres laiques, qui ne sont 4 ses yeux que des serviteurs
obligés a l'obéissance aveugle, et rien de plus?

Donc ceux-la seuls peuvent opérer des réformes pratiques
et efficaces qui ne sont pas soumis & sa juridiction. Ceux-la
seuls peuvent attaquer logiquement, au nom du vrai catholi-
cisme, le faux catholicisme du pape et des jésuites, Ceux-la
seuls, e¢n pratiquant le critérium catholique de 'ancienne Eglise,
peuvent restaurer 'Eglise catholique dans ses anciens principes
ct dans ses anciennes libertés, conformément aux besoins des
temps nouveaux, besoins que le pape et sa camarilla n'admet;
tront jamais.

Donc les anciens-catholiques ont parfaitement raison de
s'exposer aux foudres du Vatican, et d'entreprendre la réforme
catholique. Leur ceuvre est déja bénie, car Rome commence
enfin a4 se disloquer elle-méme. Les fameux censeurs que le
pape réclame pour baillonner les théologiens libéraux de son
Eglise et pour empécher de parler et d’écrire ceux qui savent,
ceux quiconnaissent I'histoire, I'exégese, le dogme — ces censeurs,
dis-je, fussent-ils trouvables et assez nombreux pour suffire a
la besogne, ne pourront que discréditer davantage le pape et
son Eglise, démontrer plus clairement l'incompatibilité de cette
Eglise et de la science, donc aussi la nécessité, pour quiconque




veut sauver sa foi, sa liberté, sa conscience, de rompre avec
le Vatican et sa camarilla, et de répéter au besoin les ana-
themes a Libere et les anathémes 4 Honorius. Je dis «au besoin »;
car il est vraiment doutecux que des anathémes soient néces-
saires de nos jours; il suffit de dédaigner et de passer outre. Les
cardinaux et les évéques papistes ne sont plus que des prélats
décoratifs. Otez-leur leur rouge et leur violet, ne voyez que
leur théologie, leur doctrine, leurs arguments, leurs procédés;
qu'est-ce? De la paille qu'emporte le vent, bulles de savon
bonnes a amuser les enfants et qui se crévent d'elles-mémes.

Qu'on le veuille donc ou non, la Réforme catholique de
I'Eglise et de la théologie se fait; la vérité est en marche, et
nul ne I'arrétera. Que l'on veuille bien considérer 'espace par-
couru depuis quarante ans, depuis la proclamation des dogmes
prétendus libérateurs de 1870, depuis les publications et les
actes des Eglises anciennes-catholiques, de ces Eglises que le
parti ultramontain déclare mortes, donc impuissantes, et l'on
aura la preuve palpable que le mouvement ancien-catholique
a été et est éminemmnt bienfaisant, nécessaire ; que le mouvement
du Reformkatholizismus allemand, quelque bien intentionnés,
quelque sympathiques méme que puissent étre ses chefs, ne
peut étre efficace qu'a la condition de se joindre a 1'ancien-
catholicisme, ou d'imiter ses procédés énergiques. L'abceés est
mar, il faut le bistouri; 'eau douce ne suffit plus.

E. Micuaup.

III. — Aveux importants de quelques théologiens
ultramontains.

1° A propos de St. Justin sur la personne du Logos. —
M. Ermoni, par]sz du volume du P. Feder sur St. Justin, dit
dans la « Revue du clergé francais» (13 octobre 1907, p. 199
a 200):

« On connait les hésitations et les tAtonnements des Fores
anténicéens sur la personne du Logos. Le Logos est-il une
personne ou une simple modalité? Est-il I'égal de Dieu, ou est-
il un étre intermédiaire entre Dieu et les créatures? justin
prouve la divinité du Logos ... par sa génération éternelle .
On n'a pas la méme assurance de son orthodoxie a propos



— 133 —

de 1'éternité du Logos. Le P. Feder pense, et a bon droit,
croyons-nous, que Justin ne s'est pas prononcé nettement sur
ce point ... Se ralliant a. l'interprétation de Petau et de
Mgr. Duchesne, le P. Feder trouve dans Justin des traces de
subordinatianisme. 11 serait oisif de demander ce que pense
Justin de la distinction ou de l'identité du Fils et du St-Esprit,
puisqu’il ne s'occupe que treés rarement de la troisiéme per-
sonne. »

Ajoutons que personne, ni en Orient, ni en Occident, n’o-
serait traiter St. Justin d'hérétique. Deés lors, pourquoi traite-
rait-on d’hérétique le chrétien qui aujourd’hui parlerait de méme?
Pourquoi ce qui n'était pas hérétique au 1I° siecle le serait-il
au XXe¢? Le dogme chrétien change-til? Ce n'est pas qu'il
faille approuver la théologie de St. Justin 1a ol elle est défec-
tueuse, voire méme erronée. Mais sa théologie pouvait étre
erron¢e et sa fof exacte. Nous demandons qu'on revienne a
la distinction du dogme et de la théologie avec la méme lar-
geur d’'esprit que dans l'ancienne Eglise.

20 A propos de St. Cvrille d’ Alexandrie sur la Trinité, —
M. Ed. Weigl, dans son volume sur la Sotériologie de St. Cyrille
d’Alexandrie, s'exprime ainsi, d'aprés le résumé qu'en fait
M. Ermoni dans la «Revune du clergé frangais » (15 octobre
1907, p. 196): «La théologie trinitaire de Cyrille se résume dans
la fameuse formule qu'il se plait & répéter: wune nature en {rois
hvpostases. 11 est vrai que, depuis quelque temps, on discute
beaucoup sur la signification du terme /zypostase chez les Peres
grecs. Clest une expression trés élastique et qui a indiqué
alternativement la nature et la personne. Nowus aurions assuré-
ment tort de chercher wune précision qui manque dans les
textes. » — Excellent. Cet aveu nous inspire la méme réflexion
que précédemment au sujet de St. Justin.

3° A propos de St. Cyrille sur I' Eucharistie. — Dans la
méme « Revue» (p. 198), M. Ermoni — a propos des mots
employés par Cyrille d’Alexandrie pour indiquer la consécration
du pain et du vin: ueramosiobar, nehordével, unsramidricodal,
— dit: «La pauvreté de la langue francaise ne nous permet
pas de traduire les nuances. » Il ne prononce pas le mot « trans-
substantiation». Plus loin (p. 205), parlant des mots ueraroinoig
(Grégorie de Nysse), nerefolr (Cyrille de Jérusalem), peraoovduiGis



— 134 —

(Chrysostome), il dit: « On ne voit tres bien n/ quel est le sens
propre de chacune de ces expressions, ni quel est strictement
leur rapport & mofre terme: transsubstantiation. »

4o Aven et contradiction de la « Revue catholique des
Eglises » an sujet de 'ordination. — On lit dans le numéro
d'octobre 1907, p. 500: « On a toujours su dans I'Eglise que
I'ordination vraiment donnée ne sc réitére pas, et si parfois
on a cru que la dégradation pouvait en enlever tout leffet
o que le pouvorr papal (opinion d Innocent IV et die Panoy-
mitanus) flait capable d’en invalider tous les actes, ce sont 1a
des opinions qui n'ont jamais ew de poids dans I'Eglise.» —
Voila donc l'opinion d’'un pape qui n'a jamais eu de poids dans
I'Eglise, bien qu'en matiere trés grave et touchant certaine-
ment la foi et les moeurs: /a validité des acles diu sacevdoce.

5° Aveuw des Bollandistes sur [I'étude de M. Chyistian
Burdo intitulée.: La Sainte Vierge et les apocrvplhes.— On lit dans
les Analecta (25 juillet 1907, p. 326—327): « Le tableau que
M. B. compose n'a existé comme tel dans l'esprit d'aucune
génération chrétienne. Les légendes qui en ont fourni les diffé-
rents traits, appartiennent a des littératures et & des époques
distinctes. Librement imaginées par des auteurs qui se sou-
ciaient peu de suivre un plan d’ensemble, elles ne se laissent,
nous ne dirons pas coordonner — il n'y a pas moyen — mais
simplement juxtaposer qu'au prix d'une sélection assez com-
plaisante ... Episodes bien ou mal inventés par lesquels des
ames simples, of frop souvent aqussi des ifmiposteurs effrontés,
ont essavé de suppléer au silence des Evangiles ... Ce qui
parait moins, malheureusement, dans l'apercu de M. B., c’es/
la triste qualité de cette littérature apocrvphe. »

Puis le critique des Analecta déclare cette source « con-
taminée », ces livres « malsains et superstitieux » au premier
chef. Il ajoute: « Malgré le soin que M. B. prend d’avertir
que ses auteurs ne méritent pas d'étre crus sur parole, son
exégese a parfois pour eux des complaisances exvcessives.» 11
termine en condamnant «une effusion de piété a la Saint
Bernard qui a remplacé l'inspiration factice d'un faussaire ».

6° Avewn du P. Paul Mallebrancg, S. J., sur les droits de
la critique. — Tout en déclarant que l'historien des dogmes,



s'il est catholique-romain, n'est pas absolument autonome, il
reconnait cependant qu'il doit « faire abstraction de tout argu-
ment théologique et peser au Seul poids de la critique Anmaine
la valeur des témoignages». Il ajoute: «Une critique scrupu-
leusement exigeante pourra restreindre le nombre ou la valeur
des documents, apporter de nowuvelles intevprétations, faire
naitre méme des difficultés peut-étre considérables & résoudre.
Ce controle, parfois génant pour certaine thiologie qui reste-
rait facilement paresseuse, est un stimulant précienx a I'étude
de plus en plus sérieuse et approfondie de la science sacrée,
surtout positive; il oblige a reviser, parfois a rejeter cevtains
arguments patristiques, auxquels une exégese plus routiniere
qite critique a trop longtemps prété une valeur qu’ils w’ avaient
pas.» — Le P. M. dit expressément: «On ne peut le nier, la
démonstration du fait de la révélation par les preuves tradi-
tionnelles, si solide qu’'elle reste en elle-méme, 7'« plus de prise
suffisante sur beawcoup d’esprits contemporains ... 1l faut bien
I'avouer, la certitude des miracles évangéliques, ne nous étant
garantie que par l'autorité du témoignage, ne s'impose pas
avec cette clart¢ immédiate qui exclut toute objection, et risque
de ne pouvoir triompher de certains préjugés philosophiques. ..
Dans ces conditions, rien n’empéche, owu plutot tout connnande,
le cas c¢chéant, d'employer de préférence, pour ramener a la
toi, les méthodes qu'on qualifie de moderies, et qui, dans ce
qu'elles renferment de wvérité, 'ont pas toutes c¢té inventées a
notre époque. »

7° M. Bricout et la critique. — M. Bricout, directeur de
la « Revue du clergé francais », est beaucoup moins ouvert et
moins libéral que le P. Mallebrancq. Il avoue franchement les
limites de la liberté chez le critique romaniste. « L’historien
ou le critique catholique, dit-il (15 octobre 1907, p. 138), ne
peut pas revendiquer une liberté, une indépendance, une auto-
nomie compléte. Qu'il le reconnaisse ouvertement ou non, il
est maintenu dans certaines Ilimites par 1'enseignement de 'E-
glise.» Et p. 141, il avoue que «le travail de la légende n'est
pas douteux»; et, d'autre part (p. 142), il déclare que les mo-
dernistes tombent dans la «niaiserie », se livrent a4 des « opéra-
tions fantaisistes et grotesques », « véritable débauche de I'es-
prit aprioristique »; il prononce méme le mot « orgie » et traite



— 136 —

« de sot ou d’homme entierement dominé et affolé par un sys-
téme» quiconque est en opposition avec I'Encyclique de Pie X!
Ce sont 1a des injures et non des raisons. Libre a M. B. de
trouver « juste » et suffisante la liberté que la papauté laisse
a ses théologiens. Beaucoup de ceux-ci trouvent, au contraire,
que la liberté de dire Amen a toutes les élucubrations du
Vatican, est vraiment trop peu de chose. M. B. jette le mot
« systeme » a la face des modernistes. Hélas! ignore-t-il donc
que le papisme n'est qu'un systéme, et quel systéme! Espérons
que les violences de M. B. ouvriront les yeux aux catholiques
de honne foi, qui avaient cru jusqu’a présent a la possibilité
d'étre libre dans le systeme romain.

8° Aveux de M. Ed. Le Roy sur le dogme el la critique. —
Dans la «Revue du clergé francais », du 15 octobre 1907, il dit:
« Le point le plus important sur lequel existe aujourd’hui un
accord unanime, est celui-ci: La vérité de foz, en tant que
telle, demeure indépendante de tous les systémes philosophiqies,
sans exception ... La vérité dogmatique est immuable et ne
peut lier son sort a celui des philosophies humaines; elle est
universelle, et ne peut étre réservée a une école de penseurs;
elle est pénétrée plus profondément par ceux dont I'ame est
plus pure, plus détachée du monde, plus unie au Christ, non
par ceux dont l'esprit est plus pénétrant et plus cultivé. Notre
commune conclusion est ainsi que /les formules de foi doivent
étre interprétées comme écrites en langue vulgaire, c’est-a-dire
en langage de sens conmmun, non dans la langue technique
d’'aucune philosophie. En d'autres termes, il faut les entendre
au sens obvie, non pas en un sens savant ... On parle de
sens obvie, et on a raison. Mais n'oublions point que le sens
obvie ne reste pas rigourecusement le méme a toutes les €po-
ques, dés lors qu'on se place au point de vue d'une représen-
tation théorique ... De 1a la nécessité actuelle d'une traduc-
tion, d'une remise au point, non pas pour dire autre chose
que jadis, mais au contraire pour redire la méme chose a une
mentalité devenue différente. »

Remarquons, a cette occasion, que Rome profite habile-
ment du changement de sens de certains mots non pas pour
rester fidele a 'ancien sens et a 'ancienne doctrine, mais pour
innover et pour imposer une foi nouvelle. M. Le Roy aura



— 13 —

beau faire, Rome le condamnera toutes les fois qu'elle y trou-
vera son intéreét.

9° Aveux de M. F. Dubois sur les mémes matieres. — Dans
la méme Revue, il dit: « L'Eglise, lorsqu’elle propose a la foi
catholique un dogme en empruntant &4 un systéme scientifique
ot a une philosophie particuliére son idéologie ou sa termino-
logie, n'entend jamars canoniser ce systéme scientifique o cetle
philosophie particulicre ct les imposer a la foi. » — Et encore:
« M. Le Roy a souligné énergiquement le caractére symbolique
de notre connaissance suruaturelle.: on le lui a reproché, et on
a ew tort.» — «La formule: Consubstantiel au Pére, signifie
que le Fils est réellement un avec le Peve: Ego et Pater unum
sumus. C'est le sens réel, la valeur de signification du dogme,.
La formule « Consubstantiel au Peére », bien que de forme
savante, #n'tmpose aucune théorvie, aucune représentation par-
ticulidre de la substance. Et il n'est sans doute pas impossible
théoriquement que I'Eglise la remplace par une autre formule

signifiant micux la méme chose — bien qu'il soit difficile de
I'imaginer — car évidemment I'Eglise tient plus aux choses

qu'aux mots, ou plutét elle ne tient aux mots qu'autant qu’ils
protégent efficacement la chose sacrée dont elle a le dépot. ..
De méme encore la formule: [/ y a trois personnes en Dieu,
ne fait qu'énoncer cette vérité qu'il vy a en Dieu froes ternies
distincts quoique unis dans leur fond mystérieux par la
communauté d’essence, et le mot personine n’est 1a que pour
exprimer d'une maniére analogique, trés imparfaite, cette dis-
tinction ineffable des trois termes dans la divine monarchie.
Les théologiens semblent donc reconnaitre que les termes
techniques, scientifiques ou philosophiques, insérés dans les
formules dogmatiques, sont swujels a revision, parce que em-
pruntés a des catégories historiques de la pensée humaine,
pourvu que le sens réel-populaire de la formule reste inva-
riable. » — Et encore: « Dire par exemple: La réalité eucha-
ristique est telle que vous devez avoir en présence de 'hostie
consacrée la méme alfitude d’dme que devant Jésus présent,
n’est-ce pas dire équivalemment: Croyez que Jésus est présent
dans leucharistie et agissez en conséquence? Nous n'en de-
mandons pas davantage. En résumé, on pourrait distinguer
une double valeur de représentation: une valeur de représen-



— 138 —

tation fechnique, scientifique, qui ne s'impose pas comme telle
a la foi, et une valeur de représentation élémentaire, populaire,
contenue nécessairement dans la valeur de signification du
dogme et immuable comme elle. Celle-ci seule Simpose a la
foi, parce que sur elle seule tombe la définition de 1'Eglise. »

Mais M. Dubois est-il bien stir que Rome n'entende faire
tomber la définition de I'Eglise que sur cette seule représen
tation élémentaive et populaire? Est-il bien slir que, lorsque
Rome parle des trois personnes de la Trinité, elle ne parle
que de trois termes et par analogie seulement? Est-il bien str
que, lorsque Rome parle de transsubstantiation, elle comprenne
seulement, la nécessité, pour 'ame, d'agir comme si Jésus était-
simplement présent? J'en doute trés fort; car, si telle était la
pensée de Rome, elle serait en recul manifeste sur le Concile
de Trente, recul qui serait un démenti.

10° Une discussion suy la Résurrection de [.-C.— M. Lesétre
a publié, dans la « Revue du clergé francais» (1°* novembre
1907), une ¢tude sur Jésus ressuscité, dans laquelle il veut
démontrer la réalité de cette résurrection, contre M. Edouard
Le Roy qui la considére non comme un fait d'ordre propre-
ment historique, mais comme un fait d'ordre purement sur-
naturel, n: démontré, ni démontrable, que la conscience chré-
tienne a insensiblement déduit d'autres faits.

Je n’ai nullement lintention de traiter ici cette question,
mais uniquement de signaler quelques aveux et surtout quel-
ques maladresses de M. Lesétre.

1° M. L. avoue qu'il y a, soit dans les symboles de foi,
soit dans les Ecritures, des affirmations positives de faits, qu'on
ne doit cependant pas prendre a la lettre, par exemple: «Est
descendu aux enfers, est monté aux cieux, est assis a la droite
de Dieu.» Il déclare que ce sont des métaphores (p. 246). Mais
il prétend, et & bon droit, qu'il en est d’autres qu'on doit com-
prendre littéralement et non métaphoriquement. Trés bien.
Mais alors il doit indiquer quel est le critere auquel on doit
recourir pour faire cette distinction. Cette question du critere
ou de la norme est capitale; c'est elle seule qui peut mettre
de la clarté dans la discussion,

Le P. Delattre, S. J., vient de publier un ouvrage intitulé:
«Le critérium a l'usage de la nouvelle exégese biblique». C'est



— 139 —

une réponse au P. Lagrange et aux modernistes, qu’il accuse
de prendre pour critérium « leurs idées et leurs gofits person-
nels », et de «se faire eux-mémes leur Ecriture sainte ». Les
modernistes adressent le méme reproche a 1'¢cole antimoder-
niste. Les uns et les autres se renvoient la balle. Ne feraient-
ils pas mieux d’¢lucider la question, et de constater quel a
été, de fait, le procédé suivi dans 'ancienne Eglise pour l'inter-
prétation des textes bibliques. Vers la fin de son ¢étude, M. L.
en appelle au magisteére de 'Eglise considérée comme «orga-
nisme vivant» (p. 262). Il devrait donc, contre les chrétiens
qui ne voient pas dans I'Eglise un organisme vivant, mais
seulement une dépositaire et une gardienne du dépot divin, il
devrait, dis-je, démontrer que I'Eglise est ce prétendu orga-
nisme, que cet organisme, au fond, n'est pas I'Eglise, mais le
pape; et que le pape a le pouvoir d’organiser des interpréta-
tions et de faire des dogmes nouveaux, en ¢liminant méme
les enseignements des Peéres qu'il ne peut pas s’assimiler. Tant
qu'il ne fera pas cette démonstration, il se battra contre des
moulins a4 vent, et en dehors de la question. C'est en vain
qu’il déclare, par exemple, que la résurrection du Christ en-
tendue littéralement est nécessaire et essentielle a la vie de
I'Eglise; que sans cette interprétation littérale, 1'Eglise «serait
radicalement incapable de poursuivre sa mission dans le monde
et méme de prolonger son existence » (p. 262); et qu'en con-
séquence «I'Eglise fait tous ses efforts pour affirmer et défendre
énergiquement ce dogme» (p. 263). Le cercle vicieux est mani-
feste. Ce n'est pas ainsi que les littéralistes convaincront les
modernistes, en escamotant la question préalable. Lorsqu'on
veut démontrer une conséquence, il faut d’abord démontrer
les principes ou les données dont elle découle. C’est élémen-
taire. M. L. s’en dispense; c’est sa premiére maladresse.

2° 11 fait un second aveu et qui occasionne une seconde
maladresse. Apres avoir mentionné l'idée morale et religieuse
que 1'école de M. Le Roy se fait de la résurrection en général
et de celle du Christ en particulier, il la repousse, non en elle-
méme, mais parce que tout le monde ne la comprendrait pas.
Cette condamnation est bien timide, et Rome ne la trouvera-t-
elle pas trés maladroite? De fait, lorsqu'on prend parti pour
le sens littéral, n'est-ce pas une maladresse d'admettre que le
sens non littéral pourrait étre vrai? Voici les propres paroles



— JAG

de M. L.: « Nous n'en sommes pas encore 12 ... Quelle que
soit la valeur de la nouvelle venue, quels que soient le mérite
de ses auteurs et l'intelligence de ses partisans, il n'en est pas
moins certain qu'elle bouleverse de fond en comble les notions
auxquelles est habitué le commun des hommes ... Si I'huma-
nité se composait exclusivement d'éminents esprits, chacun
saurait alors ce que parler veut dire, ¢f les nownvelles formules
appliquées au dogme n'offusqueraient pevsonne parvce qi'elles
seraient peit-étre comprises de tous.» (P.244.)

3° M. L. avoue que la vie nouvelle de Jésus ressuscité
« €tait d'un autre ordre que celle qui a précédé et que d'ail-
leurs elle ne s’est pas terminée par une nouvelle mort » (P. 243).
Ne pourrait-on pas demander si le mot «résurrection » est
exact pour signifier une vie « d'un autre ordre» que la précé-
dente, une vie surnaturelle succédant 4 une vie naturelle, et
si une vie qui ne doit pas se terminer par une mort est bien
réellement une vie humaine, et si ce n'est pas déja une vie
celeste, et comment une telle vie est possible sur la terre; en
tout cas, out sont les preuves péremptoires que telle a bien ¢té
la vie de J.-C. ressuscité? « Trente et quelques heures apres
sa mort», dit encore M. L., «le corps du ressuscité n’avait pas
été atteint par la corruption; il était donc malériellement le
méme que celui du crucifié, mise a part seulement la trans-
formation surnaturelle provenant du retour dans ce corps d'une
ame glorifiée. » (P. 249.) Comment une ame glorifiée peut-elle
vivre dans un corps wmatériellement le méme qQue celui qui a
été crucifie? M. L. souleve des questions tres-difficiles, qu'il ne
résout aucunement. Nouvelle maladresse.

4° Au sujet du témoignage de St. Paul, l'auteur (p. 349)
dit: «St. Paul assimile aux apparitions dont les disciples ont
été favorisés celle dont il a été lui-méme 1'objet sur le chemin
de Damas. Pourtant il w'a pas vu le Christ en personne, il
nw'a apercu qu'une vive lumiere. Mais il a entendu une voix
lui parler et celui qui parlait s'est donné comme étant Jésus
lui-méme. Paul a cru, il a été immdédiatement convaincu que
Jésus de Nazareth était alors vivant, par conséquent qu'il était
ressuscité ... La conviction de St. Paul touchant la résurrection
de J.-C., date de sa conversion, par conséquent de quelques
années seulement aprés la Pentecote. » (P. 250.) Donc, pendant

-

tout ce laps de temps, St. Paul n’a pas cru a la résurrection



o4

littérale de J.-C. M. Lesétre prouve bien que St. Paul a cru
plus tard a la résurrection réelle de J.-C., mais il se dispense
de prouver que cette résurrection réelle ait été littérale. 11
confond rdel et littéral, et suppose que ces deux mots, dans
linterprétation des Ecritures, sont synonymes. Il a d’autant
plus tort de ne pas fournir la preuve, que sa supposition est
erronée. Autre maladresse.

Nous serions trop heureux si le simple exposé des mal-
adresses de M. L. pouvait convaincre les antimodernistes, qu'ils
ne peuvent plus se borner a affirmer leurs interprétations en
les couvrant d'un prétendu magistére autre que le magistere
méme du Christ. Dans l'Eglise du Christ, il n'y a qu'un seul
Maitre, le Christ, dont la doctrine a été transmise aux saints
une fois pour toutes: Nec vocemini magistri, quia magister
vester unus est, Christus (Matth. X X111, 10) ... Deprecans super-
certari semel traditee sanctis fidei (Jud., 3). ‘

5° Hélas! ce n'est pas tout. M. L. fait reposer la démons-
tration de la divinit¢ de J.-C. sur «ce qu'on raconte de sa
naissance » et sur ses miracles. (P. 262.) 1l ne mentionne pas
d’'autres preuves et semble croire que sans la preuve dite des
miracles c'en est fait de l'apologétique, du christianisme et de
la foi. Il se trompe gravement et il abaisse par trop la théo-
logie, qui, heureusement, a en mains d'autres preuves.

11° Aveu du P. Thurston, S. [., sur le culte primitif de
Ueucharistie. — Dans le Month (avril 1907) le P. Th. s'exprime
ainsi: «Un des probléemes les plus déconcertants dans 'histoire
des premiers siécles chrétiens est le probleme qu'éveille en
nous l'attitude des pieux chrétiens des onze premiers siccles
de I'Eglise, en face de la sainte eucharistie, réservée en quelque
tabernacle pour l'usage des malades. Le fait de cette réserve. ..
n'est pas mis en question... Nous ne trouvons presque rien
qui nous suggere que les chrétiens d'alors aient réalisé le pri-
vilege de la sainte réserve. Rien qui puisse ressembler a ce
que nous appelons aujourd’hui une visite au saint-sacrement.»
— M. Silas Barton ajoute dans les Annales de phil. chrét., nov.
1907, p. 208: « Du moins, pour ma part, avant 1100, je ne con-
nais rzen de ce genre. Bien plus, en dehors des textes litur-
giques, les priéres ou cantiques en l'honneur de l'eucharistie
sont rares. Il s’agit de la dévotion eucharistique en dehors de



142

la messe ou de la communion. Le P. Th. montre que les témoi-
gnages invoqués par Corblet et autres n'ont aucune valeur,
Ce qui est dit souvent sur la pratique des lampes allumées
devant le tabernacle est saizs fondement historique. Eustache,
abbé de Flai (1200), est le premier 4 recommander cette pra-
tique, en Angleterre du moins. Quant aux visites au St. Sacre-
ment, le P. Th, en trouve un exemple probable dans une lettre
de Thomas Becket (1166), et dans la régle des anachorétesses
(Ancren Riwle) qui est du XII® siecle. Méme apres cetle période,
on est surpris de voir combicn rarvcinent quelques-uns wméme
des plus saints mystiques expriment une piété tendre et fami-
liere envers l'cucharistie. »

Remarquons une fois de plus que, dans l'ancienne Eglise,
on ignorait la transsubstantiation et l'on communiait, tandis
que, depuis le fameux miracle physico-chimique, on ne com-
munie plus, mais on fait des adorations nocturnes, des proces-
sions, des rcposoirs, ctc.,, pour l'eeil. En réalité, ce nouveau
christianisme n'est qu'un pseudo-christianisme: dans l'ancien
et le vrai, on croyait & la présence spirituelle de ].-C., nour-
riture spirituelle et divine des aAmes; dans le nouveau et le
faux, a la présence matérielle, le corps du Christ étant brisé
par les mains des prétres cl broyé pav les dents des fidéles
(manibus sacerdotum frangi aut dentibus fidelium atteri), d'apres
le Concile de Rome de 1039.

12° dveu de 4. G. Archambaunll sur le « Commoniloriiin »
de St. Vincent de Lérins. — On sait 'empressement puéril avec
lequel les ultramontains d'aujourd’hui, ardents newmanistes, se
sont jetés, a la suite du trop célebre néophyte Brunetiere, sur
ce « Commonitorium», dans l'intention de justifier leur théorie
de l'évolution des dogmes et surtout la fabrication des nou-
veaux dogmes romains. Plus on étudiera l'ccuvre de Vincent
de Lérins, plus on en rabattra. M. Archambault semble déja le
reconnaitre, lorsqu’il écrit (dans les .lnnales de phil. chyrét., nov.
1907, p. 195-196):

« Manifestement, 7/ ne faut pas vouloir, dans le Traité de
Pérégrinus, trouver je ne dis pas une théorie, mais méme
simplenient wune idée de ce développement du dogme, non plus
seulement logique et par additions déductives, mais par assi-
milations, adaptations et transformations vitales, tel que Iles



143 —

travaux d'Histoire des dogmes 1'ont fait concevoir aux théolo-
giens modernes ... Quand on examine tout ce chapitre XXIII,
on y lit que les corps étendent leurs proportions avec les
années, ...que rien n’apparait chez 'homme agé qui aupara-
vant n’ait été caché chez l'enfant... Mais, ewn lowut cela, rien
qui soit pour justifier l'idée toute moderne di développenent
vital ... Vincent retrouve tout le dogme comme en miniature
dans I'Evangile. Et si 'on relit les autres chapitres pour saisir
sur le fait et non plus seulement dans ses descriptions méfa-
phorigues du chapitre XXIII, l'idée qu'il se fait de la croissance
du dogme, on constate que, s'il admet bien que les dogmes
puissent recevoir plus d'évidence, plus de lumiere et de préci-
sion, il ne concoit pas les franspositions de philosophie a philo-
sophie, de civilisation a civilisation. Ce qui ne tend point a
dire que Newman a tort de vouloir appuyer sa théorie du
Développement sur la Tradition (lui-méme savait qu'il dépas-
sait le moine de Lérins), mais seulement qu'tl Serail inexact
de croire qu’elle peut se réclamer de la véndvable autorité du
Commonitorium . . . »

Donc la doctrine de Newman et de ses partisans n’est
nullement celle de Vincent de Lérins. C'est ce que nous avons
constamment démontré dans cette Revue.



	Variétés

