
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 61

Artikel: Questions anglicanes

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403699

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403699
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 105

QUESTIONS ANGLICANES.

Je ne dis pas : Questions anglaises, mais anglicanes,
conformément à une distinction fort ancienne que le «Church
Times » rappelait dernièrement et qui pourrait prendre une
tournure piquante. Les Dissenters disent des anglicans de

l'Eglise établie: Non Angli sed Anglicani, et, au contraire, ils
disent d'eux-mêmes qu'ils sont Non Anglicani' sed Angli. Je me
garderai bien de mettre la main entre cette enclume et ce

marteau; mais j'en prendrai occasion pour rappeler que la
discussion entre les Dissidents et l'Eglise établie continue,
comme du reste toutes celles qui ont été énumérées clans la
précédente Livraison.

La discussion sur le mariage entre beau-frère et belle-
sœur n'est pas près de finir. Dans le seul numéro du Guardian,
du 13 novembre dernier, je vois, d'abord, une «Lord Halifax's
Reply to the Primate» : c'est ce lord qui ouvre la marche; les

évêques ne viennent qu'ensuite! Après lui, en effet, la parole
est à l'évêque de Birmingham, puis à l'évêque d'Exeter, puis
à l'évêque de Liverpool, puis à l'évêque de Norwich, puis à

l'évêque de St. Asaph, puis enfin à l'évêque de Gibraltar. Peut-
être finira-t-on par s'entendre, ainsi que sur la «condamnation
du modernisme», question toujours ouverte et que l'intarissable

«Cisalpine» (a Romeni Catholic Correspondent) parviendra

sans doute à clore; pour le moment nous en sommes au
troisième article, et l'obscurité continue.

Continuation de la discussion sur le Disestablishment. Les
Dissenters ont beau jeu en affirmant le rôle trop politique que
jouent les « lords-évêques » dans leur action episcopale, ou plutôt
dans leur soumission episcopale. Dans une lettre récente, le
chanoine A. T. Wirgman rappelait ce texte expressif de l'évêque
Gray en 1850: «The State now almost assumes to be the
Church. It will soon begin to frame a creed of its OAvn, Avhich



— 106 —

it will require the Church to teach. It seems to me that the

very truth of God, and the very existence of the Church, are
in danger of being denied and destroyed by the world.
Convocation is the only remedy for you in England. If it does not
soon speak, the Church Avili merge into the State, and the
heterogeneous elements of which the British Government is
composed will become a neAV form of Antichrist. » — N'insistons

pas!
Continuation de la discussion sur le baptême dans l'Eglise

orientale. Celle-ci, du moins, sera utile, grâce aux documents
intéressants que l'on publie, par exemple : la lettre de M.
Clément F. Rogers (Guardian, 13 novembre, p. 1873).

A propos de la discussion sur le nouveau criticisme, citons
le nouvel ouvrage de l'évêque Gore: The New Theology and
the Old Religion. C'est presque la vraie formule : Foi ancienne
et théologie nouvelle. La religion peut être modifiée dans ses
éléments modifiables; c'est la foi divine, le dogme divin, qui
doit rester fixe et ferme. L'ancienne distinction entre le dogme
strict et la spéculation théologique a beaucoup de peine à

percer et à se faire accepter en Angleterre comme ailleurs.

* L'Eglise anglicane d'après l'archevêque de Cantorbéry. —-

On lit dans le «Guardian» du 13 novembre 1907: « In an
interesting speech at Ashford the Archbishop of Canterbury,
addressing his diocesan branch of the Church Defence and
Instruction Committee, pointed out that the position of the
Church of England is often misunderstood by its friends as
well as by its foes. This is a peculiarly unhappy fact, due,
as the Primate explained, primarily to " a lack of full knowledge
of the Church's history''. We fear that his Grace might have

gone further, since it is certain that great numbers of Church-
people have no knowledge whatever of the Church's past, or
of how it came to be where it is. Nor need we feel surprise
that it should be so. Little or no attempt is made in or out
of school to teach children and young people the facts of
Church history. Even in Church Schools themselves very small
attention and often, we fear, none at all is given to a subject
Avhich ought to be taught zealously. We cannot reasonably
resent the travesties of Church history Avhich are constantly
promulgated by Roman Catholics and Nonconformists when



— 107 —

we realise our own ignorance of the subject both before and
subsequent to the Reformation. It is precisely because the
Church Defence and Instruction Committee is doing so extensive

a work in educating the nation in this respect that it
deserves the sympathy and support of Churchmen ».

* L'Eglise anglicane d'après les évêques de Lincoln et de
Londres. -— L'évêque de Londres, pendant son récent voyage
aux Etats-Unis, a prononcé, à Richmond, un sermon dans

lequel il a ainsi précisé la différence entre l'Eglise anglicane
et l'Eglise romaine. Il a d'abord cité ces paroles que l'évêque
King, de Lincoln, lui a écrites: «La fonction spéciale de la
communion anglicane est de préserver l'exactitude de la foi.
Elle défend, contre les additions et les soustractions,
l'enseignement de la Sainte-Ecriture et de l'ancienne Eglise indivisée. »

Disons, en passant, que c'est là aussi la prétention, non
plus de l'Eglise romaine, qui ne se gêne pas pour ajouter et

pour altérer, mais de l'Eglise orthodoxe d'Orient et de l'Eglise
ancienne-catholique d'Occident. Il est facile d'émettre de belles
maximes, mais difficile de les pratiquer. Reste à savoir si

l'Eglise anglicane n'a rien ajouté ou rien retranché. M. l'évêque

de Lincoln a gardé le silence sur ce point important.
M. l'évêque de Londres a ajouté: «The Church of Rome

appears to us to err in the use of authority in relation to the
truth. The universal supremacy of a single see and the infallibility

of an individual Bishop are extreme instances of this.
The ecclesiastical use of authority in relation to individual
conduct, such as compulsory confession and attendance at
Mass, seem to endanger the freedom of individual action, and,
therefore, to weaken the moral life—obedience must not be

put in the place of truth. We give authority chiefly and
educational place with regard to truth. Authority introduces to
the truth, and then trusts to the faculties of the individual (the
mind, heart, conscience, will), under the guidance of the

Hoi}- Spirit, to apprehend that truth; we wish people to say,
"Now we believe, not because of Thy saying, for Ave have
heard Him ourselves, and knoAv that this is, indeed, the Christ,
the Saviour of the world."

I believe it would be difficult to state in clearer Avords

the difference betAveen the "fatherly" authority as given to the



— 108 —

Church by the Anglican Communion and the authority as

taught and practised in the Church of Rome. We believe,
moreover, in a Catholic Church which is not afraid in any
land of the idea of a national Church. And already in far Japan
England and America are working together in the common
Avork of fostering "the Holy Catholic Church of Japan" to be
the soul of that great and growing nation.

But, it may be asked: "Why is the exactness of Truth of
so much account?" No one can really ask that question aaìio

realizes that two-thirds of the human race has as yet given
no opinion on the truth of Christiana}', and that the Avhole

question as to Avhether the Truth of God will commend, itself
to their conscience upon the poAver, with Avhich that Truth
reaches them through the human medium which God has seen
fit to employ.»

Depuis lors, M. l'évêque de Londres a publié une Adresse
sur la Réunion, dans laquelle il raconte que: «he had been
asked while on his tour, why he Avas not a Nonconformist,
and why he was not a Roman Catholic? He was not a
Dissenter because he did not dissent from the Creeds, Orders,
Sacraments and prayers of the Church. He was not a Roman
Catholic^ because he ivtis an English Catholic». Cette dernière
raison semblera à plus d'un assez faible. Il serait facile d'en
abuser, et de ne Aeir clans les mots Roman et English que
des expressions géographiques. Lord Halifax serait enchanté.

M. l'évêque de Londres parle ensuite des divisions qui
existent entre High and Low Church, etc., mais il n'indique
aucun moyen pratique d'y mettre fin. C'est regrettable. On

piétine sur place.

* Le Congrès de Yarmouth jugé par la « Semaine religieuse
de Genève > (26 octobre 1907). — La Semaine s'appuie sur le
« Signal » de Paris et sur le « Christian World > de Londres,
pour dire que «le sujet du Disestablishment préoccupait
évidemment tous les congressistes»; qu'avec la Séparation, les
évêques n'auraient plus leur siège à la Chambre des Lords;
que les aumôneries officielles disparaîtraient peut-être; que le
souverain ne serait plus sacré par l'archevêque cle Cantorbéry;

qu'il n'y aurait plus de cours ecclésiastiques avec
juridiction coercitive aussi bien que spirituelle ; que, si la Sépara-



— 109 -
tion se produisait, l'évêque de Norwich (Dr John Sheepshanks)
«ne croyait pas que le clergé eût rien à perdre» ; qu'au point
de vue matériel, le clergé n'est pas opposé à la Séparation;
que ce que le clergé craint, «c'est plutôt que l'Eglise ne perde
beaucoup d'influence sur la nation au point de vue moral et

au point de vue religieux, et que Rome, au contraire, ne profite

de cette situation»; qu'il y aurait cependant avantage à ce

que les éAêques ne fussent plus «entre les mains du premier
ministre, chef du parti politique dominant», et à ce que la
doctrine, la discipline, le culte de l'Eglise ne fussent plus
déterminés par un Parlement composé d'hommes de toutes croyances ;
— que, d'après Sir Edward Russell, «l'Eglise anglicane devient
de plus en plus une secte cléricale»; qu'au lendemain de la
Séparation, il y aurait deux Eglises anglicanes, d'un côté les

protestants, de l'autre les romanisants; qu'un des résultats serait
« l'exclusion de certaines excentricités superstitieuses et
pernicieuses»; — que Sir Edward Russell et M. Price, en attaquant
les agissements ritualistes, ont « naturellement provoqué des

interruptions indignées ».

Pour nous, nous espérons que, si le Disestablishment avait
lieu, si les protestants restaient protestants, et si les romanisants

passaient à Rome, il se formerait un groupe vraiment
catholique, à égale distance du protestantisme anticatholique
et du romanisme. C'est ce troisième qui aurait nos sympathies.
Toujours est-il que, pour le moment, les romanisants gagnent
du terrain et se mûrissent chaque jour davantage pour Rome.

* Le Congrès de Yarmouth jugé par G. Planque, dans la
Revue du clergé français» (15 novembre 1907, p. 411-420). —
Le catholicisme fait beaucoup de progrès dans les environs

eie Yarmouth. Malgré le zèle cle l'évêque actuel de NorAvich,
Dr Sheepshanks, président du Congrès, le pays échappe rapidement

aux influences anglicanes Ce n'est pas un des moindres
attraits de ce congrès que la participation des dissidents à un
congrès de l'Eglise établie. Selon l'évêque de Nonvich, le
désétablissement créerait une incertitude extrême en ce qui
concerne l'avenir matériel du clergé. Les parents, en beaucoup
de cas, dissuaderaient leurs fils de viser aux saints ordres ;

il y aurait aussi une énorme diminution dans le nombre des
crdinands et par suite une très grande disette de ministres. >



— no —

M. Planque dit expressément que, si l'Eglise établie est
hostile au désétablissement malgré les avantages qui en
résulteraient pour l'Eglise, « c'est qu'il y a une question au-dessous
de cela, une question très grave, que les révérends ont beau
chercher à veiler, qui existe malgré tout, raison avouée par
des convertis et qui retarde trop souvent les conversions au
catholicisme chez les clergymen: la question financière». On
le voit, le critique ultramontain n'y va pas par quatre chemins ;
ce qui n'empêche pas la High Church de redoubler d'ardeur
envers Rome.

Selon Sir EdAvard Russell, l'Eglise anglicane «devient de
plus en plus une simple secte et une secte très étroite».

Et encore: «Le mouvement vers les idées romaines se manifeste

plus rapide d'année en année. Sans qu'elle le veuille,
sans qu'elle le sache peut-être, l'Eglise anglicane est en marche
vers Rome, entraînant tout le protestantisme anglais avec elle.»

Le Rév. Handley de St-Thomas affirme que la vie d'un
évêque est trop somptueuse, que ses revenus devraient être
ramenés à 37,500 francs (sic), que le nombre des domestiques

ne devrait pas monter à 24 comme pour l'évêché de
Londres!... Lord Halifax a tenu «un langage tout romain
d'inspiration». «Ceux qui connaissent Lord Halifax seront
heureux de voir qu'// continue sa marche vers Rome. » —
< Le congrès de Yarmouth témoigne un désir plus prononcé
encore de ressembler à Rome... Si la majorité se montra
hostile à la revision du Prayer Book, elle acclama, au moins
reçut avec plaisir une proposition qui ne A'ise à rien moins
qu'à organiser le monde anglican tout entier sur le modèle
catholique Voici donc, après tant de siècles de luttes pour
échapper à la domination du pape, l'Eglise anglicane amenée
à se donner elle-même un chef, un maître en matières doctrinales

et disciplinaires, pour tout dire, un pape.» C'est «la
nostalgie de Rome »

Que les adversaires du papisme soient donc bien avertis.
Ils n'ont plus guère à compter sur l'Eglise anglicane, au moins
sur la fraction de High Church, puisqu'elle est en train de
se romaniser, entraînée par son pape laïque, Lord Halifax,
en attendant l'autre.

On connaît les conférences données par le Rév. Spencer
Jones dans des cercles ultramontains. Cet Anglican trouve



— Ill —

que l'Eglise romaine, en se déclarant infaillible, s'est mise
dans la nécessité de ne plus pouvoir se déjuger, et que,
d'ailleurs, «rien dans son passé ne permet d'affirmer qu'elle
ait jamais varié dans ses déclarations dogmatiques de fide1)».
Il en conclut que les anglicans qui veulent la réunion avec
Rome doivent en passer par là, tandis que les protestants et
les anglicans, ayant déjà varié dans leurs affirmations dogmatiques,

peuAent bien varier encore et faire à Rome les
concessions nécessaires D'ailleurs, pourquoi attacher tant
d'importance à l'infaillibilité pontificale, puisque l'immense majorité
des esprits n'y réfléchit jamais? Ne croit-on pas rêver en lisant
de tels déraisonnements? C'est l'autruche qui se cache la tête
sous ses ailes et qui, ne pensant plus au péril, trouve sa
situation très rassurante.

On voit, par ces faits et ces naïves aberrations, combien
la High Church d'aujourd'hui diffère de la High Church d'il
y a trente ans, et combien l'union qui était alors possible
entre elle et les adversaires de la papauté romaine, ne l'est
plus aujourd'hui.

* M. C. H. Turner et le Symbole de St. Athanase. — M. T.
s'élève contre l'introduction de VAthanasium dans la liturgie
anglicane, et cela pour trois raisons: 1° la forme de ce symbole

diffère complètement de celle de tous les autres; 2° il
fulmine des anathèmes trop sévères, plus sévères même que les
anathèmes conciliaires; 3° en le récitant dans le service public,
on condamne les simples fidèles à entendre des anathèmes, ce
qu'on n'a jamais fait dans l'antiquité chrétienne.

* Spécimen de dispute entre le «Record» et le «Catholic
Times», à propos du Rev. P. Benson, fils (devenu papiste) de
feu l'archevêque anglican de York. Dans une lettre adressée,
le 28 octobre dernier, par le Rev. W. H. Frère, supérieur de
la Communauté de la Résurrection, à l'éditeur du «Record», on lit:

« 1. Mr Benson was not trained by the Community.
« 2. He came to us as one who had suffered already from

doubts as to his position in the English Church.

') Voir la Revue catholique des Églises, novembre 1907, p. 555-



— 112 —

« 3. The Community made long and patient efforts to
establish him in loyalty to his Spiritual Mother, and for long-

periods with considerable success and hopefulness.
« 4. It put up with many things in his views and conduct

of which it disapproved; therefore his reminiscences of his

own performances are not to be taken as true accounts of
the ways of the Community—e. g., if he recited «The Rosary »

daily, as he says he did, for months or years, it was purely
a private act of devotion, and (to say the least) clone without
any sanction or encouragement from the Community,

« 5. When it became clear that he was increasingly out
of harmony with the doctrine of the English Church, he was
first kept at home in silence, and then, as matters still did not
mend, but grew worse, his connexion with the Community
was terminated.

« 6. The Community failed to keep him loyal; and it deserves
just so much blame for this (and no more) as a hospital
deserves if it fails in any case to secure a recovery.

« 7. Against this must be set the many cases, thank God,
where the influence of the Community, either individually or
corporately, has helped others—both clergy and laity in large
numbers—to remain loyal to their Church in spite of strong
temptation to secede, which owed their force to Puritan neglect,
Protestant disloyalty, and similar causes.

« These are the main points that I wish in common justice
to set before your readers.

« I should like also to ask you to explain why in your
judgment " a pervert", as you expressly call him, is more to
be believed than Archdeacon Wilberforce? Is this the line
Avhich the Record usually takes up

« In conclusion, I must explain that I write this away from
home, and without consultation with my brethren. For all
that I know, the Community may be of opinion that such ex
parte statements as Father Benson's and yours, or even a

coalition between you (for that is the serious thing) may best
be treated with silent contempt. But I have written because
I am loth to let your readers be misled. »

* La Société anglo-romaine des Etats-Unis. — Cette Société
a pour but de travailler à la réunion de l'Eglise anglicane



— 113 —

avec Rome. Elle édite une Revue mensuelle : La Lampe. Son

président, le Rev. P. J. Francis, directeur de La Lampe, et le

Rev. S. Jones, président de la Société cle St. Thomas de

Cantorbéry, viennent de publier un petit Aelume sur « le Prince
des apôtres». On y soutient la primauté de St. Pierre par les

arguments ultramontains mille fois réfutés. Ce qui fait hésiter
les anglicans romanisants, c'est le nouveau dogme de l'infaillibilité

du pape. D'une part, on avoue que Rome ne peut pas
se déjuger; d'autre part, que les prétentions de Rome renversent

l'Eglise anglicane de fond en comble. Alors? Que faire?
Les papistes disent: «La logique et toute l'histoire de l'Eglise
nous conduisent à admettre et à proclamer cette infaillibilité. »

Les anglicans qui savent, repoussent cette thèse manifestement

fausse. Alors? Va-t-on se regarder éternellement comme
deux chiens de fayence? N'emploierait-on pas mieux son temps
à faire l'œuvre de Dieu et l'union des Eglises sans Rome et

contre la papauté infaillible?

* Anglicans et orthodoxes. — Nos lecteurs savent déjà
qu'une association s'est fondée, en Angleterre, sous ce titre:
Anglican and Eastern Orthodox Churches Union (A. a. E. O. C. U.).
D'une part, société anglo-continentale, évêque de Gibraltar,
évêque cle l'Europe septentrionale, Rev. Leighton Pullan, RevT.

J.A.Douglas, etc.; d'autre part, archevêque de Riga, archevêque

Nicolas du Japon, évêque de Kissamos, évêque du Fond-
du-Lac, etc., tout semblait réuni pour mener à bonne fin l'union
des deux Eglises. Le fameux journal grec et anglais Evwaiç
ExxXrjdiiiiv, the Union of the Churches, dirigé par l'archimandrite

Teknopoulos, avec le haut concours de l'évêque de

Salisbury, jetait feu et flamme en faAeur de l'entreprise. De
principes clairs et fermes, de critérium exact, on ne Aeyait pas
trace ; le reportage suppléait à tout. Nous enregistrions, à peu
près dans chaque numéro de notre Revue, les nouvelles
publiées par le Guardian et le Church Times, et nous attendions
la fin, en nous rappelant le sort des tentatives antérieures
analogues. Cette fin, elle paraît arrivée.

Les lecteurs liront avec attention les documents suivants,
qui n'ont besoin d'aucun commentaire:

— On lit dans le Church Times du 8 noAembre 1907:
* Reunion with the East. The A. and E. O. C. U. held its first

Rerue intern, tie Théologie. Heft 61, 19C8. 8



— 114 —

anniversary on October 30. The large congregation present
at the Mass of the Holy Spirit sung at St. Matthew's,
Westminster, for the Union, was a sign of the earnest enthusiasm
which is felt among its members. The sermon preached by
the Rev. Leighton Pullan (inserted elsewhere) was a plain
statement both of the difficulties before the Union and of the
grounds of its hopefulness.

At the evening meeting, the secretary, the Rev. H. Fynes
Clinton, expressed the regret of the President, the Bishop of
Gibraltar, for his absence, and read letters of goodwill from
Orthodox and Anglican membres and sympathisers. Fr. Suckling,

who presided, referred in a good-humoured apology to
an anonymous letter recently published. Archbishop Temple
had once told him that he never noticed a letter that was not
signed, or if signed, one that did not give its writer's address.
Lie thought, however, that in all charity it was only fair to
give the meeting the explanation which has appeared in a

letter in our columus. The Archimandrite Teknopoulos' action
had not been reasonable. The large audience there, and the
Orthodox on the platform, Avere a sign that they had no need
to lose courage. The ReA-, T. Themelis, of Jerusalem and
Oxford, said that the opening of the Orthodox theological colleges
at Chalké and Jerusalem carried out in a most practical manner
the objects of the Union. This had the Patriarchal sanction.
Calvinism in the English Communion was dead, Protestantism
was dying down ; as long as the Church of England held to
the Catholic Faith and the Seven Councils and the Apostolic
traditions he should be the servant of the Union. To make
things easier the Filioque clause must be omitted from the
Creed. Dean Stanle}" had wisely said: "Turn from Tiber to
the Bosphorus". D1' Davey Biggs gave an interesting summary
of the history of the relations between the English and the
Orthodox Churches. The advent of Bishop Blyth and the
opening of Abraham's chapel to English priests had marked
a stage in the progressive work of 300 years. The Rev.
P. Dearmer said the movement had sprung spontaneously
from the heart of the English Church. We had nothing to
conceal, and to show the Easterns that we were not engaged
in a nefarious plot to get them to agree to the " Filioque
clause ", which he, for one, would readily give up. He moved



— 115 —

that the meeting declare " that it would be prejudicial to the
cause they had undertaken if the Union should pledge its
members on points of divergence between the two Churches.
The authoritative interpretation of the Holy Scriptures and
the Seven Holy Œcumencial Councils is foreign to its scope,
and lies in the province of the proper synodical authority of
either Church ".

The Rev. W. Wakeford and Dr Pouptis supported the
resolution, which was carried unanimously. And after Professor
Cassassis had spoken in encouragement of the Union, the
Blessing was given by the chairman. The collection at the
anniversary service was given to the Greek poor in London. »

— Lettre de M. II f. Fyncs-Clinton au Directeur du Church
Times (n° du 1er novembre 1907): «Sir, the letter, appearing
in your issue of the 25th, under the above heading, from one
of the tAvo English members who have resigned, is regrettable;
for, evidently through inaccurate information, it is misleading
as to the facts, and compels us to state the truth, Avhich, for
charity, we desired to keep private.

1. The two members of the Russian clergy resigned last
March for quite other reasons. Of those mentioned, another
has sent no resignation, and, possibly, Archimandrite Tek-

noponlos has no more authority for the statement that he has

resigned than he had in the case of many others AAiiose

resignations he announced. Of another, it is remarkable that he
has himself received no intimation of the " order to AvithdraAv ".

2. The writer states that nearly every Orthodox member
has AvithdraAvn.

Out of 42 Orthodox membres in June, I haAe received the

resignations of 10.

3. Further, among the reasons giAen for the AvithdraAval,
the writer omits the second, given by Fr. Teknopoulos—viz. :

" We are at present quite in darkness with regard to the
Avhole of that matter" (of the leaflet to Avhich he made objection).
Seeing that in his presence in Committee, it was agreed to
withdraw unresenedly the leaflets from circulation, it is dfficult
to see hoAv he was in ignorance.

4. The letter referred to as published early in the year
was sent, at the request of some members of the Committee,
to repudiate any connexion with the Archimandrite's violent



— 116 —

personal attack upon an English chaplain in his paper, Avhich
they had before publicly and privately recommended.

5. Lastly, he omits to mention that the " disinterested "
sub-committee was to be nominated by the Archimandrite!
Meanwhile, the Archimandrite published untrue statements
about the matters under discussion, and made personal attacks,
and in consequence the General Committee, the President being
in the chair, felt it to be necessary, while accepting his
resignation from the Committee, to remove his name from
membership ».

— Le N 117 (act. 1. vol. 5) dc I'«Union of the Churches»
du Rev. Teknopoulos. Tout ce numéro est un réquisitoire
formidable contre l'Eglise anglicane. La volte-face est complète.
Comment le Rev. T. peut-il parler ainsi, aujourd'hui, d'une
Eglise avec laquelle, hier, il était au mieux? Ou bien, hier, il
ignorait ce qu'il sait aujourd'hui, et alors comment pouvait-il
s'embarquer, avec une telle ignorance, dans une négociation
aussi grave? Ou bien il a, depuis, découvert ce qu'est l'Eglise
anglicane, et alors que vent dire ses alliés de la veille? Loin
de moi la pensée de prendre au sérieux tous ses arguments.
Je savais ce qu'il faut penser de sa théologie lorsqu'elle était
couverte de la protection de M. l'évêque de Salisbury, et, sans
jouir le moins du monde de cette rupture, je sais encore
aujourd'hui le cas que j'en dois faire. Je me borne à constater
le fait. Voici quelques textes du Rev. T.:

P. 1869: «Noav is the Anglican Church Catholic? She is, if
she has preserved the catholic teaching of the one, holy, Apostolic
and Catholic church of the seven Œcumenical Councils entire
and unchanged; and she is not, if she has altered that primitive
teaching. Let us then examine what is the case with her. »

Puis le Rev. T. examine les principaux Articles anglicans,
déclare qu'ils contredisent la doctrine de l'Eglise orthodoxe et
conclut que l'Eglise anglicane, loin d'être une Eglise orthodoxe,

n'est qu'une Eglise hérétique. Voici sa conclusion:
P. 1874-1875: «Conclusion. From all these Ave conclude that

the Anglican church has altered the deposit of faith, the teaching
of the one, holy, Catholic and Apostolic church of the seven
Œcumenical councils in 14 parts of it: hence her present teaching
is not orthodox, catholic, but is heretical. And this being a
fact, how can she claim to be a branch of the one, holy,



— 117 —

Catholic and Apostolic church of Christ, when she is separated
from her by fourteen doctrinal differences? How can she claim
to be a part of the primitive undivided church of Christ, when
she has separated herself from her by so great a gulf? LIowt

can she be called catholic, when she has not preserved the
Orthodox teaching of the primitive church entire and unchanged?
— Schools of Orthodox thought among the Anglican public.
We know well that there are schools of Orthodox thoughts
among the Anglican public everywhere, which accept almost
all the teachings of the church of the seven Œcumenical
Councils: but they are only schools of thought and not
indépendant churches. Such schools or societies really do honour
to the Anglican church and spread Orthodox knowledge amongst
the Anglican people and thus promote gradually and strengthen
the orthodox and catholic tendencies and elements of the

Anglican church, but they cannot make her Orthodox and
Catholic. And far less can these schools or church parties be

regarded as the criterion of Anglican Catholicity or Orthodox}*;
because they are not authorized bodies, but only individual.
The only criterion by which Anglican Catholicity can be

judged and tested is her doctrinal teaching, contained in her
authentic formularies, viz. in the 39 Articles, the Homilies, the
Book of Common Prayer and the Canons. »

Après cette déclaration, le Rev. T. donne les noms de

17 membres qui sont sortis de l'association, entre autres
l'archimandrite Themelis (d'Anvers), le Rev. E. Smyrnoff (de
Londres), l'évêque de Kissamos, etc.

Suit l'entrefilet suivant (p. 1878-1879): «The Very Rev.
Father Smyrnoff has been in England now for thirty years,
and consequently he knoAvs much about the position and
tendencies of the Anglican clergy toAvards the Eastern Orthodox

Church. He told us that he knew and predicted that the
" A. E. O. C. U. " Avould haAe soon or later such an end. Because
he had had the experience of another Anglo-Russian Literary
Society, which had been disbanded for similar reasons. He
thinks that the Anglican public are gradually nearing to the
Roman Church, as if there were some secret societies fostering
and supporting this Romanising tendency and policy. There
have been always and there still are secessions to the Roman
Church from the Anglican clergy and laity; but he does not



— 118 —

know one case of a clergyman or layman Avho have sincerely
joined the Eastern Orthodox church except those tAvo

clergymen, the late Rev. Haltery, and the Rev. Robertson. And
as the A. E. O. C. U. consists mostly of Romanizing elements,
he thinks that in having left this society we have acted very
wisely : because, says he, this society, as it is now, cannot do

any good at all to the cause of reunion with the East. »

Enfin suit une lettre de M. Leighton Pullan au sujet de
«the unfortunate letter of Bishop Wilkinson concerning reunion
with the Eastern Church», lettre que la « Revue internationale
de théologie» a déjà publiée dans sa livraison d'avril 1907,

p. 381-382.

La conclusion à tirer, c'est, ce me semble, qu'il serait temps
que les vrais amis de l'union des Eglises consentissent à

procéder, non seulement sentimentalement, mais logiquement,
c'est-à-dire à ne pas se borner à des reportages insignifiants,
ni à l'opinion d'un tel et d'un tel, mais à se soumettre (qui
que l'on soit) à des définitions claires et rigoureuses des termes
que l'on emploie, et à suivre impitoyablement le critérium
orthodoxe, le seul qui marque la distinction entre le dogme
strict et les spéculations théologiques : clans le dogme, unité ;

dans les spéculations théologiques, liberté.

* Anciens-catholiques et anglicans. — L'« Anglican Church
Magazine», de novembre 1907, a publié, sous la signature de

notre ami, M le chancelier Lias, un compte-rendu sur le Congrès

ancien-catholique de La Haye, duquel nous extrayons les

passages suivants:

«... One episode of the Congress will cause a shock of

surprise, perhaps, in some minds. An address, in English,
was delivered by the Rev. Don Diogo Cassels, senior priest
of the Lusitanian Church, hitherto under the supervision of
Bishop Cabrera, which appeared a good deal like an application

for the consecration of a bishop for Portugal. It pointed
out that the formularies of the Lusitanian Church were by no
means identical with those of the Spanish Reformed Church,
but were based on the Braga, as those of the Spanish Church
on the Mozarabic rite. Don Diogo stated that the Portuguese rite
was primitive, Catholic, and Evangelical, avoiding the word
" Protestant ", because in Spain, as in Italy, that word is



— 119 —

popularly regarded as equivalent to "atheist", or "infidel".
The application, if indeed it were such, Avas understood to
haAe the support of the Bishop of Gibraltar. It was also
understood that the Lusitanian Church Avould not embody the
English Thirty-nine articles in its formularies. It Avould seem
that the timid, ambiguous and hesitating attitude of the English
and Irish prelates has driven some of the reforming Portugese
into the arms of the Old Catholics. Bishop Herzog, at all
events, publicly expressed his concurrence with the address.
Thus the five Old Catholic Bishops of 1876 may soon have

grown into nine. Austria, and France, and possibly Portugal,
will be added to the countries in which Old Catholic Bishops
are to be found, while the activity of the movement among
the Poles in America will have received a considerable impulse.
Old Catholicism may not as yet haAe added considerably to
its numbers. But it is certainly neither dying nor dead...»

« The Old Catholic Churches have not had much reason
for gratitude to the English Church during the last quarter
of a century. I knoAv, better, I believe, that any one else still
alive, how discourteous and sometimes offensive, some of our
compatriots, lay and clerical, have been, how ready some

organs of our Church press have been to believe and circulate
ill reports of the movement, and hoAV unwilling they have
frequently shewn themselves to record facts on the credit side.
I should therefore have had no reason to have been surprised
had the "cold shoulder" been given to me; and I was Aery
pleased to find that the contrary was the case. It may be
true, as I haAe been informed, that some of our chaplains
remained at home in consequence of their ignorance of Dutch.
But that need not haAe kept them away. A great part of
the proceeding's Avas conducted in French and German, and
some even in English. And to us the most valuable feature
in the proceedings of these Congresses is the Avay in Avhich

one is brought into personal contact with men from all parts
of the world Avhose fundamental convictions do not differ
appreciably from our OAvn.

I must once more, and probably for the last time, express
my deep regret at the unsympathic attitude assumed to this
most remarkable movement by the vast majority of English
bishops and clergy. Whether any cause of alienation exists



— 120 —

betAveen the American Church and the Old Catholics at present
I do not know. Some irritation was, I know, felt in America
at the consecration by the Old Catholics of Bishop Kozlowski.
But Bishop Brent assured me at Olten that this had entirely
passed away; and his presence there was a guarantee of the fact.
Certain it is, that whether the English Church does or does not
extend its sympathy to Old Catholics, it can neither put them
down, nor annihilate by ignoring them. They have passed
the term of infancy, and have entered that of adolescence.
The Church at large will hear more of them before long, and
then the English Church will stand self-condemned. As a leader
in the Old Catholic body wrote to me some years ago, when
smarting under some indication of English lack of sympathy:
"We desire the help of England now, because Ave are a small
and struggling body. For that very reason, as it seems to us,
England declines to give it. The time will come Avhen Ave

shall be able to do Avithout her". That time is very close at
hand now. If Ave do not at once reconsider our attitude to a
body of men who have deserved so well of Catholic Christendom
as these have done, the part played by the English Church during
the last quarter of a century towards brave and persevering
advocates of Catholic truth will be remembered to her lasting-
discredit. »

— Une erreur à rectifier. — La «Revue catholique des Eglises»
(octobre 1907), analysant le Rapport de VAnglican and Foreign
Church Society pour l'année 1906, dit: «En Suisse, l'Eglise
catholique-chrétienne, dont l'état reste sensiblement le même,
compte environ 4000 membres avec 57 prêtres. » Le rapporteur

de la Société anglo-continentale est plus généreux que la
«Semaine religieuse de Genève » qui ne compte que 3235 membres,

pas un de plus! Le dire de la «Semaine» a été rectifié:
elle a confondu l'Eglise catholique-chrétienne de toute la Suisse

avec une association particulière de cette Eglise, association
qui effectivement comptait, en 1905, 3235 membres; tandis que,
d'après les statistiques officielles, l'Eglise même «compte
approximativement 50,000 membres répartis dans une quarantaine de

paroisses » (non compris les groupes disséminés dans diverses
localités de la Suisse). Voir le Catholique national du 21

septembre 1907, p. 79.



— 121 —

* Le « Church Times » et la « Revue internationale de

Théologie». — La «Rev. int. de Th.» s'étant plainte que les

journaux anglicans romanisants, qui sont si complaisants à

prodiguer leurs éloges aux Revues ultramontaines, sont ou
muets, ou très superficiels dans leurs comptes-rendus, à l'égard
des Revues qui combattent le papisme, particulièrement à l'égard
de la «Revue int. de Th.», le «Church Times» a pris cela

pour lui, et, au lieu de nous réfuter, il s'est empressé de
justifier notre grief en prenant à partie le Directeur de la Revue,
qu'il a accusé d'étroitesse de vue. Cette manière de répliquer
montre que le Ch. T. est à peu près mûr pour Rome, et qu'il
a déjà l'esprit du Vatican et de la camarilla. L'étroitesse de

vue en question viendrait, à en croire le Ch. T., de ce que le
Directeur de la Rev. int. de Th. partage le monde en deux
parties : les romanisants et le reste. La largeur d'esprit qui
s'épanouit dans le Ch. T. ne viendrait-elle pas de la même
distinction, avec cette différence que, pour le Ch. T., les
romanisants sont la partie qui compte, et le reste, celle qui ne
compte pas? L'avenir démontrera si Rome et ses amis ne se

trompent pas. En attendant, il est déjà facile de constater que,
s'il y a dans l'Eglise romaine des hommes de science, ils sont
à peu près tous à l'Index ou traités en suspects. Si c'est là
l'idéal que poursuit le Ch. T., il peut s'efforcer à son aise d'y
atteindre. Quand il l'aura atteint et qu'il aura vu ce qu'il y a

au fond du système, peut-être nous trouvera-t-il moins «étroits».
Pour le moment, nous croyons connaître Rome mieux qu'il ne
la connaît; et ses insolences, auxquelles nous sommes
parfaitement insensibles, ne nous empêcheront nullement de rendre
compte très objectivement de ses erreurs.


	Questions anglicanes

