Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 61

Artikel: Le futur concile de I'Eglise de Russie
Autor: Kiréeff, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403698

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403698
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE FUTUR CONCILE
DE L’EGLISE DE RUSSIE.

Apres un intervalle de plus de deux sie¢cles, I'Eglise auto-
céphale de Russie sera en mesure de se constituer en concile.

Ces conciles, qui anciennement réunissaient 'Eglise entiere
(hiérarchie, bas clergé et laiques), €taient linstance supréme
qui décidait les questions les plus importantes de la vie chré-
tienne. Nous voyons que les apotres eux-mémes, malgré leur
grande autorité, ne voulaient pas résoudre certaines de ces
questions sans consulter I'Eglise. Nous le voyons au Concile
de Jérusalem. La convocation des conciles & termes rapprochés
était une reégle rigoureusement observée dans l'ancienne Eglise;
le 37¢ canon apostolique ordonne la convocation des conciles
méme deux fois par an. Evidemment cette régle ne pourrait
pas étre suivie a la lettre par les Eglises actuelles, qui s’étendent
sur d'énormes surfaces et comprennent des millions d’hommes
mais il est incontestable que l'esprit de ce canon doit étre
observé dans les temps présents, comme il 1'a été ancienne-
ment: l'ancienne regle exigeait la périodicité des conciles et
la présence non seulement des évéques, mais encore celle des
clercs et des laiques comme membres ac/ifs du concile. Telle
¢tait l'organisation de I'Eglise ancienne, primitive. Ces mémes
principes furent, aprés quelques débats, admis par la com-
mission chargée d’élaborer les régles de la convocation du
futur concile de notre Eglise, qui de cette fagon revient & sa
vie normale. L'époque de la convocation n'est pas encore fixée;
la Russie traverse en ce moment une tourmente politique, qui
empéche la convocation immédiate d'un concile, mais nous
revenons a4 un ordre de choses plus calme, et il sera réuni
probablement dans le cours de cet hiver.



Quel sera son role? A quoi est-il appelé? Bien des réformes
sont & accomplir et cela dans diverses directions, bien des maux
a guérir, bien des injustices a réparer. La vie religieuse est
compliquée, ses exigences sont multiples et grandes. En effet
I’Eglise ne doit-elle pas, & chaque moment et & chaque question
qu'on lui pose, donner une réponse satisfaisante? Ne doit-elle
pas constamment pouvoir servir de guide a lesprit et a la
conscience humaine? Elle donne ces réponses, et elles sont
toujours justes; mais, comme les circonstances changent, la
réponse juste et vraie donnée a telle époque, devient surannée
a telle autre?). Chacun trouvera dans sa mémoire des exemples.
I.'Eglise n'a-t-elle pas lancé l'anathéme contre les chrétiens qui
portaient un masque? Cette régle est-elle obligatoire actuelle-
ment? Certainement pas! Pourtant le canon subsiste?); il n'a
pas été abrogé, il est donc obligatoire? Non, il n'a plus aucun
sens, pourra-t-on répondre, et avec raison. Il n’a plus de sens
pour les temps présents; autrefois les chrétiens peu fermes
dans leur religion mettaient des masques pour pouvoir prendre
part aux bacchanales, aux orgies payennes; ¢videmment I'Eglise
devait protester et punir. Cet exemple, entre cent, suffit pour
montrer que certaines lois canoniques ont fait leur temps et
doivent étre abrogées. Il en est de méme de beaucoup d'opinions
théologiques, qui, elles aussi, ont fait leur temps et qui en-
combrent la doctrine. Elles sont non seulement inutiles, mais
encore nuisibles; elles compromettent la religion en prétant le
flanc a des attaques qui ont une apparence de raison. Et pour-
tant ces doctrines surannées, ces opinions, ces rites observés,
ne fat-ce que formellement, finissent par devenir affaires d'habi-
tude; ils s’incrustent dans l'esprit des masses, ils deviennent
articles de foi; et alors, gare & ceux qui osent dire qu'ils ne
sont pas obligatoires, qu'on est libre de les accepter ou de les
rejeter. L'habitude finit par donner le change sur leur impor-
tance, et la majorité des fideles les considére comme des dogmes,
comme quelque chose de sacré et d'inviolable. La doctrine
chrétienne est faussée, obscurcie! II est donc clair qu'une
revision dans ce sens est nécessaire, indispensable; et c’est le
concile seul qui pourra, qui osera la faire, car lui seul aura
lautorité nécessaire pour cet acte de raison et de justice. Il

") A moins qu’il ne s’agisse d'un dogme; le dogme ne change pas,
%) VIe Concile cecuménique, § 62.



SR o A

est clair aussi que cefte revision, ce triage si nécessaire en
général, facilitera de beaucoup, quand il sera accompli, I'en-
tente entre nous et les anciens-catholiques; car une partie des
points encore en litige, comme par exemple la doctrine sur
l'eucharistie, est basée sur le fait que des opinions facultatives
et absolument surannées sont encore considérées par quelques-
uns comme des dogmes obligatoires. A ce propos, je me per-
mettrai de rappeler ce que disait le défunt professeur Ossinin
sur les rapports entre anciens-catholiques et orthodoxes d'Orient
(IVe séance de la Société des amis de l'instruction religieuse,
22 octobre 1872). Apres avoir expliqué pourquoi on ne devait
pas compter sur une union a courte échéance entre nos deux
Eglises, le professeur ajoutait: «Nous devons nous réjouir de
nos rapports avec I'Eglise ancienne-catholique, car ses membres
nous invitent a4 un travail théologique de la plus haute im-
portance. lls nous invitent d’abord 4 nous rendre compte de
ce que, dans nos croyances, nous devons reconnaitre comme
immuable, comme faisant partie du dépot de la foi obligatoire
de 1'Eglise universelle, et de ce qui n'a qu'une importance
locale et temporaire et n'appartient qu'a I'Eglise locale de
Russie. Il est tres important de fixer les limites de ces deux
spheres; cette délimitation nous indique non seulement les bases
pour l'union entre nous et les autres confessions chrétiennes,
mais encore les limites des réformes et des améliorations futures
dans nos propres Eglises orthodoxes.» Cette idée, fort sage,
a trouvé son application; et un certain triage déja a été opéré
dans l'esprit de bien des gens et a méme été mis en pratique.

Ce triage, qui doit continuer, doit certainement se faire
avec une grande circonspection; il ne faut pas que le bon
grain soit rejeté¢ avec livraie; nous devons aller jusqu'a la
limite du nécessaire, mais non la dépasser, comme l'ont fait les
réformateurs des XVe et XVI¢ siecles.

Il n'y a encore rien de fixé quant au programme du futur
concile, et il serait oiseux de le dresser d'avance, par la treés
simple raison que ce concile étant I'organe supréme de 1'Eglise
ne saurait &tre lié d’aucune fagon par des prescriptions prises
a son insu, contre lui, dans le but de mettre des entraves 2
son activité,

Parmi les questions qui lui seront soumises, il y en a une
qui intéresse et ¢émeut notre public: c'est le rétablissement du



pee QT e

Patriarcat. Cette question n’a pas l'importance qu'on lui attribue::
car le Patriarche devra suivre la ligne tracée par le concile.
Quelques-uns parlent du danger clérical qui serait évoqué par
le rétablissement du Patriarcat. C'est un danger absolument
iliusoire; le peuple russe est religieux, mais nullement clérical.
Nous avons eu de trés grandes figures historiques parmi nos
Patriarches: Hermogene, pendant linterrégne du commence-
ment du XVII® siecle, Philarete, pere du Tsar Michel Romanoff,
qui a guidé les pas chancelants de son jeune fils, appelé au
Trone a 1'age de 16 ans; Nikon le réformateur, pendant long-
temps l'ami et le soutien du Tsar Alexis; mais tout cela appar-
tient au domaine de lhistoire; actuellement il ne peut étre
question d’'un Patriarche de ce genre. Les temps ont changé.
Le Patriarche sera un trés «grand personnage », mais il devra
suivre la direction que donnera a la vie de I'Eglise le concile,
c'est ce dernier qui ménera I'Eglise, et c’est sur lui que nous
comptons.

Quelques-uns de nos hommes en place, tant dans le haut
clergé que parmi les laiques, supposent qu'il est dangereux de
saisir le concile de questions doctrinales et, entre autres, de
celle de la réunion des Eglises. Je suis d’'un avis opposé; le
voudrait-on d’ailleurs, on ne le pourrait pas! D’abord, il y a
une question qui s'Zmposera d'elle-méme au concile: c’est la
légalisation de la position de nos vieux-croyants «schismatiques »
vis-a-vis de I'Eglise «dominante ». Ces schismatiques, sortis de
'enceinte de notre Eglise a la suite de dissensions sur des
questions qui ont perdu toute importance, demanderont la 1éga-
lisation de leur position. Il faudra statuer sur leurs rapports
avec notre Eglise. Je n’entrerai pas dans les détails des contro-
verses futures, mais je suis sfir qu'on pourra s’entendre avec
la majeure partie d’entre eux, malgré quelques anciennes ran-
cunes, qui forment acfuellement un «impedimentum dirimens »
encore assez sérieux. Puis doit venir la question de l'union
avec les anciens-catholiques et les Anglicans, s'ils nous posent
cette question (les Anglicans v songent, et les anciens-catho-
liques nous l'ont posée il y a longtemps). Le concile devra (et,
j'en suis sar, voudra) répondre. J'ai dit qu'il y a entre nos
schismatiques et notre Eglise dominante d'anciens griefs, d’an-
ciennes rancunes; un empéchement du méme genre existe-t-il
entre nous, d'une part, et les anciens-catholiques et les Angli-

Revue intern. de Theologie. Heft 61, 1908. 7



— 98 —

cans, de 'autre? Heureusement non! Nous n’avons jamais eu
de vieux comptes a régler, ni avec les uns ni avec les autres.
Cela malheureusement n’est pas le cas avec les catholiques-
romains. Nos rapports avec ces derniers se sont compliqués
de questions politiques qui les ont envenimés; de plus, Rome
qui, & plusieurs reprises, nous a proposé l'union, ne songeait
nullement & une réunion avec nos Eglises, d’égal a ¢gal, mais
bien a leur assujettissement; ce caractere dominateur de Rome
rendra l'entente avec elle 4 jamais impossible. Jamais des senti-
ments de ce genre n'ont surgi entre nous, d’'un coté, et les an-
ciens-catholiques et les Anglicans, de l'autre! Ici les difficultés
sont d'un tout autre genre et d'une importance infiniment
moindre. On pourrait, d’'ores et déja, faire un bilan favorable
de nos rapports avec les uns et les autres. Depuis de longues
années, 'Eglise anglicane a taché de trouver un joint entre
elle et 1'Orient, en vue d'une union future. L'idée de cette
union nous était trés sympathique. L'Eglise anglicane n'a-t-elle
pas produit de grands savants, des auteurs dont quelques-uns
sont fort appréciés chez nous, par exemple Farrar? Mais jusqu’a
ces derniers temps l'idée de l'union entre nous et les Anglicans
paraissait hérissée de difficultés, principalement parce que nous
regardions les Anglicans a travers des lunettes romaines: par
exemple, 'histoire de la consécration épiscopale dans l'auberge
du Nags-Head, etc., etc.; Philarete de Moscou 'avouait au diacre
Palmer. Une difficulté trés grande était les fameux «39 articles»,
dont un affirme que, pour atteindre le salut, il suffit de la foi
seule; comme si les bonnes ceuvres ¢taient superflues. Actuelie-
ment cette doctrine, absolument calviniste et absolument erronée,
a beaucoup perdu de son importance, en vue des explications
qui lui sont données par beaucoup d'Anglicans. Prise a la
lettre, elle offrait pour nous une difficulté insurmontable; mais,
considérée dans un sens nouveau et plus large, elle se laisse
facilement expliquer. En effet, les Anglicans disent: « Qui, la
foi seule suffit pour le salut, mais cette foi doit étre si par-
faite, si forte que les actes, les bonnes ceuvres la suivent d’elles-
mémes. » En effet, il faut dire que les Anglicans, en fait d’ccuvres
pieuses et charitables, ne le ceédent en rien aux catholiques-
romains ou aux orthodoxes; et voila le grand monstre, les
39 Articles, réduit de beaucoup, a une question de rédaction.
Les Anglicans, de leur coté, s’effrayaient outre mesure du culte



e B e

des images en Orient. C'est surtout ce culte qui les empéchait
d’admettre la sainteté du VII® Concile cecuménique. Or qu'v
a-t-il en realité? Il y a, tant en Orient que dans les pays latins,
un abus aussi incontestable que grand dans le culte des images;
abus qui touche presque a de l'idolatrie. Mais peut-on rendre
I’Eglise d’Orient responsable des abus dont elle est le théatre?
Ces abus, ces exagérations ne touchent en rien a la doctrine
de 'Eglise orthodoxe. Qu’on lise le canon méme du VII* Concile
(canon seul obligatoire), et I'on verra que le culte des images
tel qu'il est réellement enseigné par ce canon, rédigé avec
beaucoup de sagesse et de modération, ne saurait en rien
choquer l'esprit le plus porté a la critique! Dans un long
échange de lettres que jai eu sur ce sujet avec le défunt
chanoine Meyrick (lettres publiées dans l'organe de la Société
« Anglo-continentale »), nous sommes arrivés a4 nous entendre
sur la base de l'adage: «usum non tollit abusus». Il s’agit
seulement de ne pas regarder la doctrine d'une Eglise a tra-
vers les personnes qui peuvent en étre les représentants peu
dignes. Ce sont la deux choses qu'il ne faut jamais confondre
et que malheureusement on ne confond que trop souvent.

11 me semble qu’avec un peu de bonne volonté, en mettant
de coté l'ancienne méthode toute personnelle et souvent har-
gneuse, si nuisible dans les discussions, on finirait par s'en-
tendre avec les Anglicans; mais le coté difficile n'est pas dans
les 39 articles; il est dans le fait que I'Eglise anglicane (de
méme que le Parlement anglais) admet des compromis, chose
souvent nécessaire en politique, mais absolument inadmissible
en religion. La difficulté est que I'Eglise anglicane est com-
posée de parties différentes, qui ont des doctrines différentes.
Une union avec une High Church modifiée est faisable, mais
elle est impossible avec les autres parties de I'Eglise, qui sont
unies organiquement a la premiére. Le jour ou la «Haute»
Eglise se sera débarrassée de 'étreinte de ses sceurs et modi-
fice, 'union pourra se faire sans grande difficulté.

Ou en est la question de l'union entre nous et les anciens-
catholiques? Elle traine, dira-t-on. Effectivement, voila plus de
trente ans que nous sommes en rapports avec les anciens-
catholiques; que d'un commun accord, en 1874-75 (a4 Bonn),
nous, orthodoxes et anciens-catholiques, avons indiqué les bases
doctrinales de l'union entre nos deux Eglises; bases auxquelles



— 100 —

nous sommes moralement liés et dont nous ne voulons aucune-
ment nous départir. Pour éclairer la question, je me permettrai
de rappeler en quelques mots la marche de nos tractations. Notre
« Magna charta» d'union dogmatique a ¢été, comme je l'ai dit,
étudiée, discutée et rédigée en 1875, a4 Bonn, sous la prési-
dence du grand Decellinger. l.a question était encore toute
fraiche, toute nouvelle; elle se compliquait des tentatives d'union
des anciens-catholiques avec I'Eglise anglicane, chose préma-
turée (tant que I’Etablissement est maintenu). En 1876-78 vint
notre guerre d'Orient; la théologie chomait; ce n’est donc,
au fond, que depuis le Congres de Lucerne (1892) que nous
sommes en rapports réguliers et suivis pour la solution de la
question de 1'union. Clest & ce congres que l'honorable pro-
fesseur I‘riedrich, de Munich, a proposé d’'entrer de nouveau
en rapports, et en rapports officiels avec 1'Eglise orthodoxe.
Cette id¢e, immédiatement acceptée par I'Archiprétre Janyschef
et les autres orthodoxes présents au congrés, tut présentée au
St. Synode de 'Eglise de Russie, qui nomma une commission
pour l'étudier. Les anciens-catholiques en firent autant, et nous
elimes deux commissions de théologiens, composées 'une d’an-
ciens-catholiques & Rotterdam, l'autre d'orthodoxes a Péters-
bourg. Cette derniere était présidée par 'Archevéque de Fin-
lande, Mgr Antoine, et comptait parmi ses membres l'une de
nos plus ¢grandes lumiéres théologiques, le professeur Bolotoff.
Ce fut cette commission qui fit les premiers pas vers l'union.
Quand Mgr Antoine fut nommé métropolitain de Pétersbourg,
sa succession finlandaise échut a Mgr Serge, qui hérita aussi
de la commission de 1'union; c'est de cette facon qu'il fut
amené & signer notre récente lettre, transmise par moi (membre
de la commission) & Mgr Gul, Archevéque d'Utrecht, en été
1907. Il faut avouer que nous suivons trop l'adage latin:
Jestina lente, surtout nous, Pétersbourgeois. Mais cela est-il
réellement un mal si grand? Il est permis d'en douter, et voici
pourquoi: S'il s’agissait d'une question diplomatique, on aurait
pu arriver tres vite aux résultats voulus. En diplomatie il n'y
a pas de vérités absolues; dans les conférences diplomatiques, les
avantages mutuels s’achetent moyennant des sacrifices mutuels,
on marchande, on transige... Telle n'est pas la marche que
I'on doit suivre dans des questions religieuses. Les Eglises ne
sont pas les maitresses du dépot de leur foi, elles n'’en sont



— 101 —

que les gardiennes. Je parle des vérités ayant rapport a la foi,
des dogmes; la-dessus il n'y a aucune transaction possible');
aucun marchandage, aucun compromis ne sauraient étre admis.
Il faut donc procéder ici avec une tres grande circonspection.
On comprendra encore mieux la nécessité du festina lente,
quand on songera que, dans le cas d'une union, il faudra la
faire accepter non a une centaine de savants, mais & des mil-
lions de gens peu cultivés; ces masses doivent comprendre
pourquoi on trouve orthodoxes des gens que jusqu’ici on leur
disait étre hétérodoxes. Comment ce changement s'est-il fait?
Ils en demanderont /a raison. Nous n'avons pas de pape in-
faillible avant le droit et la puissance de «décréter la vérité»
suivant la formule: «car tel est le bon plaisir du Pape».
Chez nous, notre autorité supréme est le Concile cecu-
ménique, qui ne s'est prononcé que sept fois. Chacun de
nous, en étudiant ces questions, et mis en demeure de se pro-
noncer sur telle ou telle décision, y regardera a deux fois
avant de parler. Il se peut que les décisions prises par les
autorités ecclésiastiques paraitront erronées a des groupes en-
tiers de chrétiens qui, a tort peut-étre, critiqueront ces déci-
sions, prendront la défense des idées et des formes anciennes. ..
De 1a a un schisme il n'y a qu'un pas! Tout cela doit étre
pris en considération! Mais, me dira-t-on, a ce titre il faudrait
mettre une croix sur toute idée nouvelle, sur toute mesure in-
dispensable, quelque vraie, quelque nécessaire qu'elle soit. Non
certes, ce serait la une grosse erreur. Ce serait condamner
I'Eglise a la 1éthargie pour complaire a l'ignorance; mais il faut
tout prévoir. Ce que je dis 1a, je ne le dis que pour expliquer
qu'une certaine lenteur est pardonnable et méme nécessaire
dans nos pourparlers. D'ailleurs cette lenteur n’empéche pas
nos idées de gagner du terrain; le temps marche. Le progres
se fait, pour ainsi dire, de lui-méme. Les Wassilief, les Ossi-
nin, les Bolotoff ne sont plus, mais leurs idées ont germé; on
ne dit plus, comme quelques-uns récemment encore, qu'en com-
muniant on déchire avec ses dents les muscles du Christ et
qu’'on broie ses os; d'un autre cdté on ne dit plus que 'Eglise
romaine n'est pas une Eglise; on ne jette plus a la téte de

') On ne peut transiger que sur des questions de forme, sur des opinions, des
habitudes, etc.; tout cela n’entre pas en ligne de compte. Cela n’a d’importance que
pour les ignorants, quand il s’agit de Punion des Eglises.



son antagoniste, s'il n'est pas completement de votre avis sur
telle ou telle autre question controversée, qu'il est ou un ultra-
montain, ou un protestant ne voulant reconnaitre aucune au-
torité¢, qu'il est un <«hérétique» et que par comséquent il est
voué a la damnation éternelle. Vérification faite, ces accusa-
tions n'ont souvent pour base que quelques similitudes abso-
lument superficielles. Il se fait un travail intellectuel incon-
testable, qui mine la position de ceux qui se font les défen-
seurs de formes surannées en s'imaginant défendre des vérités
éternelles! Ainsi pendant les séances de la commission instituce
pour ¢étudier l'organisation du concile, on parlait des points de
litige entre les anciens-catholiques et les Orientaux; quelqu’un
cita la «transsubstantiation », mais qui donc en parle mainte-
nant? répondit mon interlocuteur. Ce qui reste & ¢lucider, c'est
seulement la notion de 1I'Eglise, a-t-il ajouté?).

Oui, le concile, qu'on le veuille ou non, s’'occupera de la
question de la réunion des Eglises; et si, actuellement, il y a
beaucoup de gens parmi nous, qui, & force de prudence, de-
viennent timorés, cela tient surtout a ce qu'ils se disent que
décider une question théologique qui ne dépasse pas le cercle
étroit de quelques centaines de savants, n'est pas bien diffi-
cile; on étudie, on dispute et, en fin de compte, on se con-
vainc; mais, comme je l'ai dit, la question de l'union est toute
différente: il s'agit de convaincre, non pas quelques dizaines
de savants, mais des dizaines de millions de gens peu cultivés?)
qui n'entendent rien a la théologie, qui tiennent extrémement
a leur rite, & leurs coutumes et qu: les confondent avec leur
religion... Les théologiens qui s'occupent de la question de la
réunion, tout en étant parfaitement strs de leurs citations, de
leurs textes, comprennent l'énorme responsabilité qui pése sur
eux quand ils doivent dire: «Réunissons nos deux Eglises»,
et, trop souvent, ils hésitent; c'est le concile seul qui est ca-
pable de le dire: car il a assez d’aulorité pour le faive. Cest
ce qui fait que quelques savants restent en dec¢a des frontiéres

1) Pour ce qui me concerne, je ne doute plus de la conformité complete entre
la doctrine dogmatique de l'ancienne Eglise des huit premiers siécles et celle des
anciens-catholiques, et par conséquent de leur orthodoxie; cette opinion est partagée
par beaucoup de ceux qui ont €tudié cette importante question.

?) Le degré de culture des masses populaires en Russie ne dépasse malheu-
reusement pas celui des peuples du sud de PEurope.



— 103 —

que leur indique leur science. C'est la une opinion que déve-
loppait, tout derniérement encore, un €évéque, grand partisan
de la réunion des orthodoxes et des anciens-catholiques. Je
m’empresse de dire que, personnellement, si javais a dire sur
ce point un mot pratique, a faire faire un pas définitif A mon
Eglise, je n'aurais certainement pas hésité a le faire; en tout
cas, jlaurais marché plus vite, mais c’est 12 mon opinion pri-
vée... Je ne suis quun membre honoraire d'une académie
théologique (ce dont je suis trés fier), mais je ne suis pas
évéque, je ne suis qu'un quatre-vingt-dix-millionieme de ma com-
munauté... Je m’'empresse de le répéter pourtant, il y a pro-
gres, et progres sensible; bien des questions qui étaient entou-
rées de téneébres s'éclaircissent, entre autres la question de
I'union. On fait déja une différence entre le dogme et 'opinion
théologique, entre un article de journal et une exposition offl-
cielle de la doctrine, entre l'opinion privée de tel ou tel théo-
logien, de tel ou tel évéque, et la profession de foi officielle
de I'Eglise a laquelle ils appartiennent, On avance, lentement,
mais on avance!

Je ne saurais mieux terminer cet article qu'en citant quel-
ques lignes d'une brochure de M. Janyschef, intitulée: «Nou-
velles données officielles et autres, etc...» (Messager théolo-
gique de 1902): Les anciens-catholiques, dit-il, ne demandent
a nos théologiens russes qu'une chose: c’est qu’on ne juge pas
leur foi d'aprés les articles de tel ou tel savant ancien-catho-
lique ou d’aprés ce que dit tel ou tel journal libre de toute
censure. [Is s’attendent & ce qu'on les juge, d'un coté, d’apres
leurs catéchismes, leurs livres liturgiques et autres «données
officielles», et de l'autre, d'aprés l'unique base, qui, aux con-
férences de Bonn, a été acceptée par les nombreux représen-
tants des Eglises chrétiennes, entre autres des Eglises autocé-
phales orthodoxes, nommément d'aprés la foi de l'ancienne
Eglise des sept conciles cecuméniques.

Et voila précisément ce que n'observent pas quelques-uns
de nos théologiens, continue M. Janyschef; on compare la
doctrine des anciens-catholiques non pas avec celle de l'an-
cienne Eglise universelle, mais avec la doctrine enseignée dans
des livres symboliques tout nouveaux. C'est ainsi qu’'un théo-
logien russe actuel dit tout carrément: 1l ne s’agit nullement
de savoir si la doctrine des anciens-catholiques est conforme



e A o

a celle de l'ancienne Eglise indivisée des huit premiers si¢-
cles, mais bien avec la doctrine de 'Eglise orthodoxe orientale
actuelle!

Passant au fait que le Patriarche de Constantinople,
Joachim III, s’est prononcé d'une fagon sceptique sur la doc-
trine des anciens-catholiques, M. Janyschef suppose que le pa-
triarche a probablement ¢té induit en erreur par quelques ren-
seignements qui n'étaient nullement authentiques. C'est d’autant
plus probable que le prédécesseur de Joachim, le patriarche
Anthimos, a déclaré qu'il maintenait les mémes principes et le
méme critere, si juste, que maintiennent les anciens-catholiques.
Il répete aussi la sentence de Vincent de Lérins; et voici la fin
de l'article: « Quand méme il ne s’agirait pas du but idéal de
I'union des Eglises, l'intérét seul de 'orthodoxie et nommément
de la théologie orthodoxe, qui, en dehors de l'enseignement
de I'ancienne Eglise indivisée, ne posséde aucun critere scien-
tifique, et, en général, n’a aucune signification, cet intérét, dis-je,
appellerait sur l'ancien-catholicisme l'attention la plus sérieuse
et en demanderait 1'étude la plus calme et la plus impartiale. »

Pavlovsk. A, KIREEFF,




	Le futur concile de l'Église de Russie

