
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 16 (1908)

Heft: 61

Artikel: Le futur concile de l'Église de Russie

Autor: Kiréeff, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403698

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403698
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


94

LE FUTUR CONCILE
DE L'ÉGLISE DE RUSSIE.

Après un intervalle de plus de deux siècles, l'Eglise auto-
céphale de Russie sera en mesure de se constituer en concile.

Ces conciles, qui anciennement réunissaient l'Eglise entière
(hiérarchie, bas clergé et laïques), étaient l'instance suprême
qui décidait les questions les plus importantes de la vie
chrétienne. Nous voyons que les apôtres eux-mêmes, malgré leur
grande autorité, ne veillaient pas résoudre certaines de ces
questions sans consulter l'Eglise. Nous le voyons au Concile
de Jérusalem. La convocation des conciles à termes rapprochés
était une règle rigoureusement observée dans l'ancienne Eglise;
le 37e canon apostolique ordonne la convocation des conciles
même deux fois par an. Evidemment cette règle ne pourrait
pas être suivie à la lettre par les Eglises actuelles, qui s'étendent
sur d'énormes surfaces et comprennent des millions d'hommes;
mais il est incontestable que l'esprit de ce canon doit être
observé dans les temps présents, comme il l'a été anciennement

: l'ancienne règle exigeait la périodicité des conciles et
la présence non seulement des évêques, mais encore celle des
clercs et des laïques comme membres actifs du concile. Telle
était l'organisation de l'Eglise ancienne, primitive. Ces mêmes
principes furent, après quelques débats, admis par la
commission chargée d'élaborer les règles de la convocation du
futur concile de notre Eglise, qui de cette façon revient à sa
vie normale. L'époque de la conAecation n'est pas encore fixée ;

la Russie traverse en ce moment une tourmente politique, qui
empêche la convocation immédiate d'un concile, mais nous
revenons à un ordre de choses plus calme, et il sera réuni
probablement dans le cours de cet hiver.



— 95 —

Quel sera son rôle A quoi est-il appelé Bien des réformes
sont à accomplir et cela dans diverses directions, bien des maux
à guérir, bien des injustices à réparer. La vie religieuse est
compliquée, ses exigences sont multiples et grandes. En effet
l'Eglise ne doit-elle pas, à chaque moment et à chaque question
qu'on lui pose, donner une réponse satisfaisante? Ne doit-elle
pas constamment pouvoir servir de guide à l'esprit et à la
conscience humaine? Elle donne ces réponses, et elles sont
toujours justes; mais, comme les circonstances changent, la
réponse juste et vraie donnée à telle époque, devient surannée
à telle autre'). Chacun trouvera dans sa mémoire des exemples.
L'Eglise n'a-t-elle pas lancé l'anathème contre les chrétiens qui
portaient un masque? Cette règle est-elle obligatoire actuellement?

Certainement pas! Pourtant le canon subsiste2); il n'a
pas été abrogé, il est donc obligatoire? Non, il n'a plus aucun
sens, pourra-t-on répondre, et avec raison. Il n'a plus de sens

pour les temps présents; autrefois les chrétiens peu fermes
dans leur religion mettaient des masques pour pouvoir prendre
part aux bacchanales, aux orgies payennes ; évidemment l'Eglise
devait protester et punir. Cet exemple, entre cent, suffit pour
montrer que certaines lois canoniques ont fait leur temps et
doivent être abrogées. Il en est de même de beaucoup d'opinions
théologiques, qui, elles aussi, ont fait leur temps et qui
encombrent la doctrine. Elles sont non seulement inutiles, mais
encore nuisibles ; elles compromettent la religion en prêtant le
flanc à des attaques qui ont une apparence de raison. Et pourtant

ces doctrines surannées, ces opinions, ces rites observés,
ne fût-ce que formellement, finissent par devenir affaires d'habitude;

ils s'incrustent dans l'esprit des masses, ils deviennent
articles de foi ; et alors, gare à ceux qui osent dire qu'ils ne
sont pas obligatoires, qu'on est libre cle les accepter ou de les
rejeter. L'habitude finit par donner le change sur leur importance,

et la majorité des fidèles les considère comme des dogmes,
comme quelque chose de sacré et d'inviolable. La doctrine
chrétienne est faussée, obscurcie Il est donc clair qu'une
revision dans ce sens est nécessaire, indispensable ; et c'est le
concile seul qui pourra, qui osera la faire, car lui seul aura
l'autorité nécessaire pour cet acte de raison et de justice. Il

') A moins qu'il ne s'agisse d'un dogme; le dogme ne change pas.
2) VIs Concile œcuménique, § 62.



— 96 —

est clair aussi que cette revision, ce triage si nécessaire en
général, facilitera de beaucoup, quand il sera accompli,
l'entente entre nous et les anciens-catholiques ; car une partie des

points encore en litige, comme par exemple la doctrine sur
l'eucharistie, est basée sur le fait que des opinions facultatives
et absolument surannées sont encore considérées par quelques-
uns comme des dogmes obligatoires. A ce propos, je me
permettrai de rappeler ce que disait le défunt professeur Ossinin
sur les rapports entre anciens-catholiques et orthodoxes d'Orient
(IV0 séance cle la Société des amis de l'instruction religieuse
22 octobre 1872). Après avoir expliqué pourquoi on ne devait
pas compter sur une union à courte échéance entre nos deux
Eglises, le professeur ajoutait: «Nous devons nous réjouir de

nos rapports avec l'Eglise ancienne-catholique, car ses membres
nous invitent à un travail théologique de la plus haute
importance. Ils nous invitent d'abord à nous rendre compte de
ce que, dans nos croyances, nous devons reconnaître comme
immuable, comme faisant partie du dépôt de la foi obligatoire
de l'Eglise universelle, et de ce qui n'a qu'une importance
locale et temporaire et n'appartient qu'à l'Eglise locale de
Russie. Il est très important de fixer les limites de ces deux
sphères; cette délimitation nous indique non seulement les bases

pour l'union entre nous et les autres confessions chrétiennes,
mais encore les limites des réformes et des améliorations futures
dans nos propres Eglises orthodoxes. » Cette idée, fort sage,
a trouvé son application ; et un certain triage déjà a été opéré
dans l'esprit de bien des gens et a même été mis en pratique.

Ce triage, qui doit continuer, doit certainement se faire
avec une grande circonspection; il ne faut pas que le bon
grain soit rejeté avec l'ivraie; nous devons aller jusqu'à la
limite du nécessaire, mais non la dépasser, comme l'ont fait les
réformateurs des NV6 et NVIe siècles.

Il n'y a encore rien de fixé quant au programme du futur
concile, et il serait oiseux de le dresser d'avance, par la très
simple raison que ce concile étant l'organe suprême de l'Eglise
ne saurait être lié d'aucune façon par des prescriptions prises
à son insu, contre lui, dans le but de mettre des entraves à

son activité.
Parmi les questions qui lui seront soumises, il y en a une

qui intéresse et émeut notre public : c'est le rétablissement du



— 97 —

Patriarcat. Cette question n'a pas l'importance qu'on lui attribue :

car le Patriarche devra suivre la ligne tracée par le concile.
Quelques-uns parlent du danger clérical qui serait évoqué par
le rétablissement du Patriarcat. C'est un danger absolument
illusoire; le peuple russe est religieux, mais nullement clérical.
Nous avons eu de très grandes figures historiques parmi nos
Patriarches : Hermogène, pendant l'interrègne du commencement

du XVIIe siècle, Philarète, père du Tsar Michel Romanoff,
qui a guidé les pas chancelants de son jeune fils, appelé au
Trône à l'âge de 16 ans; Nikon le réformateur, pendant
longtemps l'ami et le soutien du Tsar Alexis ; mais tout cela appartient

au domaine de l'histoire ; actuellement il ne peut être
question d'un Patriarche de ce genre. Les temps ont changé.
Le Patriarche sera un très «grand personnage», mais il devra
suivre la direction que donnera à la vie de l'Eglise le concile ;
c'est ce dernier qui mènera l'Eglise, et c'est sur lui que nous
comptons.

Quelques-uns de nos hommes en place, tant dans le haut
clergé que parmi les laïques, supposent qu'il est dangereux de

saisir le concile de questions doctrinales et, entre autres, de

celle de la réunion des Eglises. Je suis d'un avis opposé; le
voudrait-on d'ailleurs, on ne le pourrait pas! D'abord, il y a
une question qui s'imposera d'elle-même au concile : c'est la

légalisation de la position de nos vieux-croyants «schismatiques»
vis-à-vis de l'Eglise «dominante». Ces schismatiques, sortis de

l'enceinte cle notre Eglise à la suite de dissensions sur des

questions qui ont perdu toute importance, demanderont la
légalisation de leur position. Il faudra statuer sur leurs rapports
avec notre Eglise. Je n'entrerai pas dans les détails des controverses

futures, mais je suis sûr qu'on pourra s'entendre avec
la majeure partie d'entre eux, malgré quelques anciennes
rancunes, qui forment actuellement un «impedimentum dirimens»
encore assez sérieux. Puis doit venir la question de l'union
avec les anciens-catholiques et les Anglicans, s'ils nous posent
cette question (les Anglicans y songent, et les anciens-catholiques

nous l'ont posée il y a longtemps). Le concile devra (et,

j'en suis sûr, voudra) répondre. J'ai dit qu'il y a entre nos
schismatiques et notre Eglise dominante d'anciens griefs,
d'anciennes rancunes; un empêchement du même genre existe-t-il
entre nous, d'une part, et les anciens-catholiques et les Angli-

Rcvue intern, cle Théologie. Heft 61, 1908. 1



cans, de l'autre? Heureusement non! Nous n'avons jamais eu
de vieux comptes à régler, ni avec les uns ni avec les autres.
Cela malheureusement n'est pas le cas avec les catholiques-
romains. Nos rapports avec ces derniers se sont compliques
de questions politiques qui les ont envenimés; de plus, Rome
qui, à plusieurs reprises, nous a proposé l'union, ne songeait
nullement à une réunion avec nos Eglises, d'égal à égal, mais
bien à leur assujettissement; ce caractère dominateur de Rome
rendra l'entente avec elle à jamais impossible. Jamais des
sentiments de ce genre n'ont surgi entre nous, d'un côté, et les
anciens-catholiques et les Anglicans, de l'autre Ici les difficultés
sont d'un tout autre genre et d'une importance infiniment
moindre. On pourrait, d'ores et déjà, faire un bilan favorable
de nos rapports avec les uns et les autres. Depuis de longues
années, l'Eglise anglicane a tâché de trouver un joint entre
elle et l'Orient, en vue d'une union future. L'idée de cette
union nous était très sympathique. L'Eglise anglicane n'a-t-elle
pas produit de grands savants, des auteurs dont quelques-uns
sont fort appréciés chez nous, par exemple Farrar? Mais jusqu'à
ces derniers temps l'idée de l'union entre nous et les Anglicans
paraissait hérissée de difficultés, principalement parce que nous
regardions les Anglicans à travers des lunettes romaines : par
exemple, l'histoire de la consécration episcopale dans l'auberge
du Nags-LIead, etc., etc. ; Philarète de Moscou l'avouait au diacre
Palmer. Une difficulté très grande était les fameux «39 articles»,
dont un affirme que, pour atteindre le salut, il suffit de la foi
seule; comme si les bonnes œuvres étaient superflues. Actuellement

cette doctrine, absolument calviniste et absolument erronée,
a beaucoup perdu de son importance, en vue des explications
qui lui sont données par beaucoup d'Anglicans. Prise à la
lettre, elle offrait pour nous une difficulté insurmontable; mais,
considérée dans un sens nouveau et plus large, elle se laisse
facilement expliquer. En effet, les Anglicans disent: «Oui, la
foi seule suffit pour le salut, mais cette foi doit être si
parfaite, si forte que les actes, les bonnes œuvres la suivent d'elles-
mêmes. » En effet, il faut dire que les Anglicans, en fait d'œuvres
pieuses et charitables, ne le cèdent en rien aux catholiques-
romains ou aux orthodoxes; et voilà le grand monstre, les
39 Articles, réduit de beaucoup, à une question de rédaction.
Les Anglicans, de leur côté, s'effrayaient outre mesure du culte



- 99 —

des images en Orient. C'est surtout ce culte qui les empêchait
d'admettre la sainteté du VIIe Concile œcuménique. Or qu'y
a-t-il en réalité? Il y a, tant en Orient que dans les pays latins,
un abus aussi incontestable que grand dans le culte des images,
abus qui touche presque à de l'idolâtrie. Mais peut-on rendre
l'Eglise d'Orient responsable des abus dont elle est le théâtre?
Ces abus, ces exagérations ne touchent en rien à la doctrine
de l'Eglise orthodoxe. Qu'on lise le canon même du VIIe Concile
(canon seul obligatoire), et l'on verra que le culte des images
tel qu'il est réellement enseigné par ce canon, rédigé avec
beaucoup de sagesse et de modération, ne saurait en rien
choquer l'esprit le plus porté à la critique! Dans un long
échange de lettres que j'ai eu sur ce sujet avec le défunt
chanoine Meyrick (lettres publiées dans l'organe de la Société

'Anglo-continentale»), nous sommes arrivés à nous entendre
sur la base de l'adage: «usum non tollit abusus». Il s'agit
seulement de ne pas regarder la doctrine d'une Eglise à

travers les personnes qui peuvent en être les représentants peu
clignes. Ce sont là deux choses qu'il ne faut jamais confondre
et que malheureusement on ne confond que trop souvent.

Il me semble qu'avec un peu de bonne volonté, en mettant
de côté l'ancienne méthode toute personnelle et souvent
hargneuse, si nuisible dans les discussions, on finirait par
s'entendre avec les Anglicans; mais le côté difficile n'est pas dans
les 39 articles; il est dans le fait que l'Eglise anglicane (de
même que le Parlement anglais) admet des compromis, chose
souvent nécessaire en politique, mais absolument inadmissible
en religion. La difficulté est que l'Eglise anglicane est
composée cle parties différentes, qui ont des doctrines différentes.
Une union avec une Lligh Church modifiée est faisable, mais
elle est impossible avec les autres parties de l'Eglise, qui sont
unies organiquement à la première. Le jour où la «Haute»
Eglise se sera débarrassée de l'étreinte de ses sœurs et modifiée,

l'union pourra se faire sans grande difficulté.
Où en est la question de l'union entre nous et les anciens-

catholiques? Elle traîne, dira-t-on. Effectivement, veilà plus de

trente ans que nous sommes en rapports avec les anciens-

catholiques; que d'un commun accord, en 1874-75 (à Bonn),
nous, orthodoxes et anciens-catholiques, avons indiqué les bases

doctrinales de l'union entre nos deux Eglises; bases auxquelles



— 100 —

nous sommes moralement liés et dont nous ne voulons aucunement

nous départir. Pour éclairer la question, je me permettrai
de rappeler en quelques mots la marche de nos tractations. Notre
y- Magna charta » d'union dogmatique a été, comme je l'ai dit,
étudiée, discutée et rédigée en 1875, à Bonn, sous la
présidence du grand Dœllinger. La question était encore toute
fraîche, toute nouvelle; elle se compliquait des tentatives d'union
des anciens-catholiques avec l'Eglise anglicane, chose prématurée

(tant que l'Etablissement est maintenu). En 1876-78 vint
notre guerre d'Orient; la théologie chômait; ce n'est donc,
au fond, que depuis le Congrès de Lucerne (1892) que nous
sommes en rapports réguliers et suivis pour la solution cle la
question de l'union. C'est à ce congrès que l'honorable
professeur Friedrich, de Munich, a proposé d'entrer de nouveau
en rapports, et en rapports officiels avec l'Eglise orthodoxe.
Cette idée, immédiatement acceptée par l'Archiprêtre Janyschef
et les autres orthodoxes présents au congrès, fut présentée au
St. Synode de l'Eglise de Russie, qui nomma une commission
pour l'étudier. Les anciens-catholiques en firent autant, et nous
eûmes deux commissions de théologiens, composées l'une
d'anciens-catholiques à Rotterdam, l'autre d'orthodoxes à Pétersbourg.

Cette dernière était présidée par l'Archevêque de

Finlande, Mgr Antoine, et comptait parmi ses membres l'une cle

nos plus grandes lumières théologiques, le professeur Bolotoff.
Ce fut cette commission qui fit les premiers pas Aers l'union.
Quand Mgr Antoine fut nommé métropolitain de Pétersbourg,
sa succession finlandaise échut à Mgr Serge, qui hérita aussi
de la commission de l'union; c'est de cette façon qu'il fut
amené à signer notre récente lettre, transmise par moi (membre
de la commission) à Mgr Gul, Archevêque d'Utrecht, en été
1907. Il faut avouer que nous suivons trop l'adage latin:
festina lente, surtout nous, Pétersbourgeois. Mais cela est-il
réellement un mal si grand? Il est permis d'en douter, et voici
pourquoi: S'il s'agissait d'une question diplomatique, on aurait
pu arriver très vite aux résultats voulus. En diplomatie il n'y
a pas de vérités absolues; dans les conférences diplomatiques, les

avantages mutuels s'achètent moyennant des sacrifices mutuels,
on marchande, on transige Telle n'est pas la marche que
l'on doit suivre dans des questions religieuses. Les Eglises ne
sont pas les maîtresses du dépôt de leur foi, elles n'en sont



— 101 —

que les gardiennes. Je parle des vérités ayant rapport à la foi,
des dogmes; là-dessus il n'y a aucune transaction possible1);
aucun marchandage, aucun compromis ne sauraient être admis.

Il faut donc procéder ici avec une très grande circonspection.
On comprendra encore mieux la nécessité du festina lente,

quand on songera que, dans le cas d'une union, il faudra la
faire accepter non à une centaine de savants, mais à des
millions de gens peu cultivés; ces masses doivent comprendre
pourquoi on trouve orthodoxes des gens que jusqu'ici on leur
disait être hétérodoxes. Comment ce changement s'est-il fait
Ils en demanderont la raison. Nous n'avons pas de pape
infaillible ayant le droit et la puissance de « décréter la vérité»
suivant la formule: «car tel est le bon plaisir du Pape».
Chez nous, notre autorité suprême est le Concile
œcuménique, qui ne s'est prononcé que sept fois. Chacun de

nous, en étudiant ces questions, et mis en demeure de se
prononcer sur telle ou telle décision, y regardera à deux fois
avant de parler. Il se peut que les décisions prises par les
autorités ecclésiastiques paraîtront erronées à des groupes
entiers de chrétiens qui, à tort peut-être, critiqueront ces
décisions, prendront la défense des idées et des formes anciennes
De là à un schisme il n'y a qu'un pas Tout cela doit être
pris en considération! Mais, me dira-t-on, à ce titre il faudrait
mettre une croix sur toute idée nouvelle, sur toute mesure
indispensable, quelque vraie, quelque nécessaire qu'elle soit. Non
certes, ce serait là une grosse erreur. Ce serait condamner
l'Eglise à la léthargie pour complaire à l'ignorance ; mais il faut
tout prévoir. Ce que je dis là, je ne le dis que pour expliquer
qu'une certaine lenteur est pardonnable et même nécessaire
dans nos pourparlers. D'ailleurs cette lenteur n'empêche pas
nos idées de gagner du terrain ; le temps marche. Le progrès
se fait, pour ainsi dire, de lui-même. Les Wassilief, les Ossinin,

les Bolotoff ne sont plus, mais leurs idées ont germé ; on
ne dit plus, comme quelques-uns récemment encore, qu'en
communiant on déchire avec ses dents les muscles du Christ et
qu'on broie ses os ; d'un autre côté on ne dit plus que l'Eglise
romaine n'est pas une Eglise; on ne jette plus à la tête de

') On ne peut transiger que sur des questions de forme, sur des opinions, des

habitudes, etc.; tout cela n'entre pas en ligne de compte. Cela n'a d'importance que
pour les ignorants, quand il s'agit de l'union des Eglises.



— 102 —

son antagoniste, s'il n'est pas complètement de votre avis sur
telle ou telle autre question controversée, qu'il est ou un
ultramontain, ou un protestant ne voulant reconnaître aucune
autorité, qu'il est un « hérétique » et que par conséquent il est
voué à la damnation éternelle. Vérification faite, ces accusations

n'ont souvent pour base que quelques similitudes
absolument superficielles. Il se fait un travail intellectuel
incontestable, qui mine la position de ceux qui se font les défenseurs

de formes surannées en s'imaginant défendre des vérités
éternelles Ainsi pendant les séances de la commission instituée
pour étudier l'organisation du concile, on parlait des points de

litige entre les anciens-catholiques et les Orientaux; quelqu'un
cita la «transsubstantiation», mais qui donc en parle maintenant?

répondit mon interlocuteur. Ce qui reste à élucider, c'est
seulement la notion de l'Eglise, a-t-il ajouté *).

Oui, le concile, qu'on le veuille ou non, s'occupera de la
question de la réunion des Eglises; et si, actuellement, il y a

beaucoup de gens parmi nous, qui, à force de prudence,
deviennent timorés, cela tient surtout à ce qu'ils se disent que
décider une question théologique qui ne dépasse pas le cercle
étroit de quelques centaines de savants, n'est pas bien difficile;

on étudie, on dispute et, en fin de compte, on se
convainc; mais, comme je l'ai dit, la question de l'union est toute
différente: il s'agit de convaincre, non pas quelques dizaines
de savants, mais des dizaines cle millions de gens peu cultivés2)
qui n'entendent rien à la théologie, qui tiennent extrêmement
à leur rite, à leurs coutumes et qui les confondent avec leur
religion... Les théologiens qui s'occupent de la question de la
réunion, tout en étant parfaitement sûrs de leurs citations, de

leurs textes, comprennent l'énorme responsabilité qui pèse sur
eux quand ils doivent dire: «Réunissons nos deux Eglises»,
et, trop souvent, ils hésitent; c'est le concile seul qui est
capable de le dire : car il a assez d'autorité pour le faire. C'est
ce qui fait que quelques savants restent en deçà des frontières

M Pour ce qui me concerne, je ne doute plus de la conformité complèle entre
la doctrine dogmatique de l'ancienne Eglise des huit premiers siècles et celle des

anciens-catholiques, et par conséquent de leur orthodoxie; cette opinion est partagée
par beaucoup de ceux qui ont étudié cette importante question.

2) Le degré de culture des masses populaires en Russie ne dépasse
malheureusement pas celui des peuples du sud de l'Europe.



— 103 —

que leur indique leur science. C'est là une opinion que
développait, tout dernièrement encore, un évêque, grand partisan
de la réunion des orthodoxes et des anciens-catholiques. Je

m'empresse de dire que, personnellement, si j'avais à dire sur
ce point un mot pratique, à faire faire un pas définitif à mon
Eglise, je n'aurais certainement pas hésité à le faire; en tout
cas, j'aurais marché plus vite, mais c'est là mon opinion
privée... Je ne suis qu'un membre honoraire d'une académie

théologique (ce dont je suis très fier), mais je ne suis pas
évêque, je ne suis qu'un quatre-vingt-dix-millionième de ma
communauté... Je m'empresse de le répéter pourtant, il y a

progrès, et progrès sensible ; bien des questions qui étaient entourées

de ténèbres s'éclaircissent, entre autres la question de

l'union. On fait déjà une différence entre le dogme et l'opinion
théologique, entre un article de journal et une exposition
officielle de la doctrine, entre l'opinion privée de tel ou tel
théologien, de tel ou tel évêque, et la profession de foi officielle
de l'Eglise à laquelle ils appartiennent. On avance, lentement,
mais on avance!

Je ne saurais mieux terminer cet article qu'en citant quelques

lignes d'une brochure de M. Janyschef, intitulée : «

Nouvelles données officielles et autres, etc... » (Messager thèologique

de 1902): Les anciens-catholiques, dit-il, ne demandent
à nos théologiens russes qu'une chose : c'est qu'on ne juge pas
leur foi d'après les articles de tel ou tel savant ancien-catholique

ou d'après ce que dit tel ou tel journal libre de toute
censure. Ils s'attendent à ce qu'on les juge, d'un côté, d'après
leurs catéchismes, leurs livres liturgiques et autres «données
officielles», et de l'autre, d'après l'unique base, qui, aux
conférences de Bonn, a été acceptée par les nombreux représentants

des Eglises chrétiennes, entre autres des Eglises autocéphales

orthodoxes, nommément d'après la foi de l'ancienne
Eglise des sept conciles œcuméniques.

Et voilà précisément ce que n'observent pas quelques-uns
de nos théologiens, continue M. Janyschef; on compare la
doctrine des anciens-catholiques non pas avec celle de
l'ancienne Eglise universelle, mais avec la doctrine enseignée dans
des livres symboliques tout nouveaux. C'est ainsi qu'un
théologien russe actuel dit tout carrément: 11 ne s'agit nullement
de savoir si la doctrine des anciens-catholiques est conforme



— 104 —

à celle de l'ancienne Eglise indiAisée des huit premiers
siècles, mais bien avec la doctrine de l'Eglise orthodoxe orientale
actuelle

Passant au fait que le Patriarche de Constantinople,
Joachim III, s'est prononcé d'une façon sceptique sur la
doctrine des anciens-catholiques, M. Janyschef suppose que le
patriarche a probablement été induit en erreur par quelques
renseignements qui n'étaient nullement authentiques. C'est d'autant
plus probable que le prédécesseur de Joachim, le patriarche
Anthimos, a déclaré qu'il maintenait les mêmes principes et le
même critère, si juste, que maintiennent les anciens-catholiques.
Il répète aussi la sentence de Vincent de Lérins; et voici la fin
de l'article: «Quand même il ne s'agirait pas du but idéal de

l'union des Eglises, l'intérêt seul de l'orthodoxie et nommément
de la théologie orthodoxe, qui, en dehors de l'enseignement
de l'ancienne Eglise indivisée, ne possède aucun critère
scientifique, et, en général, n'a aucune signification, cet intérêt, dis-je,
appellerait sur l'ancien-catholicisme l'attention la plus sérieuse
et en demanderait l'étude la plus calme et la plus impartiale. »

Pavlovsk. A. Ktréefl<\


	Le futur concile de l'Église de Russie

